



ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈത്വകവും പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും പ്രചരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്വ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്വക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്വമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്വൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുഷത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലഭ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്വക്തിപരമായ ആവശ്രങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്വമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്വപരവും മറ്റുമായ കാര്വങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്യഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖഷെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

### http://sreyas.in

# ഗീതാപ്പചനം



### ആചായ്യ വിനോബാഭാവെ



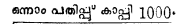
പരിഭാഷകർ:

ശ്രീ സത്വൻ എസ°. വി. ക്ഷ്ണവായ്യർ



പ്രകാശകന്മാർ:

ത്രീരാമവിലാസം പ്രസ്സ° & ബുക്കഡിപ്പോ, കൊല്ലം

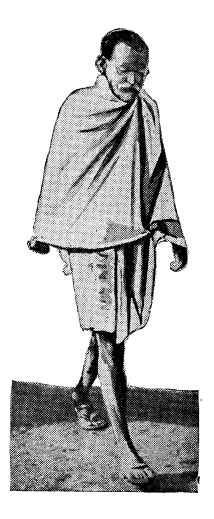


ത്രിരാമവിലാസം ലസ്സം

െകാല്ലം.



1126 / 1951.



ആചായ്പ്പ വിനോബാ ഭാവെ

#### പ്രസ്താവന

1932\_ൽ (ധൂലിയാ) ജയിലിൽവച്ചു° ഞായറാഴ്പതോരം പൂജ്വ വിനോബാജി ഗീതയിലെ ഓരോ അദ്ധ്വായത്തെക്കറിച്ചും രാഷ്ട്രീയ തടവുകാരോട്ട പ്രസംഗിക്കകയുണ്ടായി. ഇങ്ങനെ പതിനെട്ട ഞായറാഴ്ചകൊണ്ടു പൂത്തിയാക്കപ്പെട്ട ആ പ്രസംഗപരമ്പര "ഗീതാ പ്രവചനങ്ങരം'' എന്നപേരിൽ മറാട്ടിയിൽ പ്രസിഭാപ്പെടുത്തിയി ട്ടണ്ടും. തക്കതീത്ഥന്മാർമുതൽ റോയിസ്ററുകാർ വരെയുള്ള ആള കും ഈ പ്രസംഗങ്ങളുടെ കൈയെഴുത്തുപ്രതികും എടുത്തിട്ടുണ്ടും. വിനോബാജിയുടെ അഗാധപാണ്ഡിത്വവും എടയവിശാലതയും അറിയുവാൻകഴിയും, പ്രവചനങ്ങളിൽനിന്നും അദ്ദേഹ ഈ ത്തിൻെറ അദ്ധ്യയനത്തിൻേറയും ജീവിതത്തിൻേറയും സാസേ **പ്പസ**പം ഇതിൽ പ്രതിബിംബിച്ചിട്ടുണ്ട്. വിനോബാജിയെ മല യാളികഠംക്കു പരിചയപ്പെടുത്തേണ്ട ആവശ്വമില്ല. 1940-00 ഗാന്ധിജി തെരഞ്ഞെടുത്ത ആ**ട്ടുത്തെ സ**ത്യാഗ്രഹി എന്ന നില യിൽ അദ്ദേഹം ലോകപ്രസിദ്ധനാണു".

സത്വൻ.

**ശ്രാ**വസ്തിആശ്രമം, 10—1—'51.

## മൂലഗ്രന്ഥകാരനെക്ക**ിച്ച**°

വിനോബാജിയെ ഒരു ജ്ഞാനിയും പുണ്യാത്മാവും ആയി കരുഗിപ്പോ അട്ടേഹം പ്രസിദ്ധി മോഹിക്കന്നില്ല. ആദാരസത്യാഗ്രഹിയായി തുന്നം. 1940-ൽ ഗാന്ധിജി അദ്ദേഹത്തെ തെരഞ്ഞെടുത്തു. അസാധാരണമായ ഈ പ്രസിദ്ധി സിദ്ധിച്ചിട്ടും താമാച്ച്ച് വെള്ളത്തോടുള്ള നിർല്ലേപത്വം വിനോബാജി പാലിച്ചപോരുന്നു. അദ്ദേഹം സ്ഥഭാവേനതന്നെ അദ്ധ്യയന സംസ്കൃതത്തിൽ മഹാപണ്ഡിതനാണ്. പതിനാറോ ശീലനാണം". അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഓമ്മ പതിനേഴേ ഭാഷകഠം അദ്ദേഹം അഭ്യസിച്ചിട്ടണ്ട്. എല്പാ മതങ്ങളിലേയം ശക്തി അത്ര്യതജനകമാണ്. വേടഗ്ര ഫങ്ങോം അദ്ദേഹം അഭ്വസിച്ചിട്ടണ്ട്. എന്തുപ്റിച്ചുവോ അതനസരിച്ച് അദ്ദേഹം ജീവിക്കന്നം, ഉന്നതാദ്ഗങ്ങളുള്ള ആചായ്പനാണദ്ദേഹം, അദ്ദേഹം നൈഷ്പി കബ്ബഹ്മപാരിയുമാകുന്ന. യഥാത്ഥ അത്ഥത്തിൽ ധാർമ്മികമായ ജീവിത മാണഭേഹത്തിൻേറത്ല്. വിനോബായുടെ ആദശജീവിതത്തിനെറ സൗരഭ്യം ക്രമേണ നാലുപാടും വ്യാപിച്ച് ഈദ്ദരഭേശങ്ങളിർപോലും പരന്തരകാണ്ടിരി ക്കന്നം.

1895 സെപ്നംബർമാസം 11-ാംനു- മഹാരാപ്പുത്തിലുള്ള പേൺജില്ല യിലെ ഗാഗോദാഗ്രാമത്തിൽ വിനോബാ ഭൂജാതനായി. അപ്പുൻറപേരും നരഹരിശംഭ്രാവു് എന്നും, അമ്മയുടെ പേരു് രുശ്വിണി എന്നും ആയിരുന്നു. 1918-ൽ അവരുടെ നാപ്പതാമത്തെവയസ്സിൽ വിനോബായുടെ അമ്മ മരിച്ച താവരുടെ ഒൻപമാമത്തെ വയസ്സിൽ വിവാഹം നടന്നമാണം" പോയി. അപ്പൻ ഇൻറർമ്ഡിയറപോരെ പഠിച്ചിരുന്നു. ഇത്രകടാതെ ബറോഡാ യിലെ കലാഭവനിർനിന്നു ഒന്നരവർഷത്തോളം ചിത്രമെഴത്തും അഭ്യസിച്ചി 1901 മരൽ 1930 വരെ ബറോഡാഗവണ്ടെൻറിൽ അദ്ദേഹം രുന്നം. ഉഭ്യോഗം വഹിച്ചു. സംഗീതത്തിലും നിപ്പണനായിരുന്നം. അദ്ദേഹം സംഗീതസംബന്ധ്മായ ഏതാനം ഗ്രാഥങ്ങളും അട്രേഹം രചിച്ചിട്ടുണ്ട്. 1947 ഒക്ടോബർ 30-ംംന യാണ് വിനോബായുടെ അല്ലൻ മറിച്ചത്.

വിനോബാജിയുടെ അമ്മ വെളുത്ത ശരീരത്തോട്ടുകടി ദൃഢമായ ആരോഗ്യമുള്ളവരം അദ്ധ്വാനശീലയും ആയിരുന്നു. വീട്ടിലുള്ള സകല ജോലിയും അവർതന്നെയാണം ചെയ്തിരുന്നത്ര്. എട്ട് പുത്രന്മാരും ഒരു പുത്രിയും അവക്കണ്ടായിരുന്നു. ഇവരിൽ വിനോബാജി, ബാൽകോബാജി, ശിവാജി എന്നിവർ മാത്രമേ ഇപ്പോശം ജീവിച്ചിരിപ്പുള്ള, മാറുള്ളവഴെല്ലാം ചെറ്റപ്പത്തിലേ മരിച്ചപോയി.

മാരാവിന്നോ നല്ല സംസ്താർവും ധമ്മശീലവും ഉണ്ടായിരുന്നു. മഹാ രാഷ്ട്രത്തിലെ പ്രാത്ഥനാഗാനങ്ങരം എല്ലാംതന്നെ അവക്ക് എദിസ്ഥമായിരു ന്നം കളിക്കാതെ ഒരുദിവസംപോലും അടുക്കളപ്പണി തുടങ്ങിയ ഗ്രഹുക്ത്യ ങ്ങരം അവർ ചെയ്തിരുന്നില്ല. ഉഴണിനുമുമ്പായി നിത്യവും ഇംശപർപ്പെജയും ചെയ്തിരുന്നം. വിനോബാജിയുടെ മറൊരു സഹോദരന്റെ പേര് ബാലക്കണ്ണർ എന്നാണം. സബർമതി ആശ്യമത്തിൽ ചേന്നതിൽപിന്നെ അദ്ദേഹം ബാൽകോബാ എന്ന വിളിക്കപ്പെട്ടന്നം. ബറോഡായിലെ കലാഭവനിൽ നിന്നാണം മറാത്തി അഭ്യസിച്ചത്ല്. വീട്ടിൽവച്ച് സംഗീതവം ഇംഗ്ലീഷ്യം പഠിച്ചു. 1919-ലാണം അദ്ദേഹം സബർമതിന്തേത്രമത്തിൽ വന്നത്. 1903-ൽ ജനിച്ച ശിവാജിയാണം ജീംപിച്ചിരിക്കന്ന മറൊരു സഹോദാൻ. ബാറാഡായിൽ പ്രാഥമികവിദ്യാഭ്യാസം നടത്തി. ബറോഡയിൽവച്ചതന്നെ പിത്രകലയും അഭ്യസിച്ചു. 1921-ൽ അദ്ദേഹം വീട്ടപേക്ഷിച്ചും ആത്രമ ത്തിൽ താമേസമാക്കി. ഈ രണ്ട്രസഹോദരന്മാരം വിറോബാജിയെപ്പോലെ തന്നെ ബ്രാമേപയ്യം അനേഹ്യിച്ചകൊണ്ട് ആത്രമവാസികളായി തീന്നിരി ക്കനം. രണ്ടുപേരം ഗാന്ധിജിയുടെ അന്തയായികളുമാണം.

1810 മുതൽ 1916 വരെ ജീവിച്ചിരുന്ന പിതാമഹനായ ശംഭ്രാവ ശിവാജിയൊന്നിച്ച് ഗാഗോദായിലാണ് വിനോബാജി 'ബാലുകാലം' കഴി ച്ചത്. പിരാമഹ്നം വലിയ ധമ്മനിഷ്ഠനായിരുന്നു. 1904-ൽ മാതാപി താക്കന്മാർ ബറോഡയിൽ താകസിക്കാൻ പോയപ്പോറം വിദോബായും അവ രെന്നിച്ചപോയി. ത്രാംംക്ലാസ്വരെ അദ്ദേഹം ഇവിടെ പഠിച്ചു. ഇൗ ക്രാസ്സിൽ അദ്ദേഹം ഒന്നാമനായിനിന്നു. \_\_പിന്നീട്ട് അദ്ദേഹം ഇഞ്ച് പഠി ക്കാസ് ആൗംഭിച്ചു. ഗോപാഷറാറു കാലേയുടെ അടുത്തുനിന്ന് സംസ്കൃത പാനം പുത്തിയാക്കി. 1971-ൽ വിനോബായുടെ പുണ്ടൽകല്യാണം നടന്നു. ഞതിനുമുവും രണ്ടുമുന്നു 1910-ൽ ഹൈസ്ക്രളിൽചേന്ത് പഠനം തുടന്തു. വർഷം വീട്ടിലിരന്തരന്നയാണു' അട്രേഹം ഇംഗ്ലീഷ് അഭ്യസിച്ചത്ല്. ബുദ്ധിമംനായിരുന്നതിനാൽ ഹൈസ്ക്രളിൽ പറിക്കന്ന് കാലത്തും വിനോ ബാജിക്കം വിദ്യാത്ഥിവേതനം ലഭിച്ചിരുന്നു. 1909-ൽ അദ്ദേഹം ഡ്രായിംഗ് പരീക്ഷ പാസ്റ്റായി. 1914-ൽ മെട്ടിക്വുലേഷൻപരീക്ഷ ജയിച്ചു. 191്-ൽ ഇൻറർമീഡിയററിനു ചോരാനായി അദ്ദേഹം ബോംബെ യിലേക്ക തിരിച്ചു. എന്നാൽ ബേഡേക്കൾ, തഗോർ മതലായ സ്റ്റേഹിതന്മാരൊന്നിച്ച് അദ്ദേഹം സൂറത്തിർ ഇറങ്ങി കാശിയിലേക്ക തിരിച്ചു. കാശിയിൽ ചെന്നിട്ട് ഹിമാലയ ം എതാനും വർഷം തവസ്സ്ചെയ്യണമെന്നായിരുന്നു 'അദ്ദേഹ ത്തിന്പോയി ത്തിൻെറ ആഗ്രഹം.

കംശിയിലെ ഒരു േശീയവിദ്യാലയത്തിൽ അദ്ദേഹം രണ്ടമണിക്കുറോളം നിത്യവും പറിപ്പിച്ചുവന്നു. ബാക്കിസമയം ആജ്യാത്തികകായ്യങ്ങളിലും ചെലവഴിച്ചു. ദിവസവും രാവിലെ ഗംഗാതിരത്തിലിരുന്നുകൊണ്ട് അദ്ദേഹം ന്റോത്രങ്ങാം നിമ്മിച്ചു" നദിയിൽ ഒഴക്കിയിരുന്നു. ആരുമാസ തോളം ങെളേഹം കാശിയിൽ താമസിച്ചു. അക്കാലത്താണ് ഗംസ്ഥിജി കാന്റിയിൽ വന്നത്ര്. അഹിംസയെപ്പാറി ഗാന്ധിജി കാശിയിൽവച്ചു" ഒരു പ്രസംഗം ചെയ്യു. പ്രസംഗത്തിലെ ചില ഭംഗങ്ങാം വിനോബാജിക്ക് മന സ്റ്റിലായില്ല. തൻോ സംശയങ്ങാം പരിഹരിച്ചുതര്ന്നമെന്നു് അപേക്ഷിച്ചു കൊണ്ട് ഗാന്ധിജിയാട് സബർമതി മേർവിലാസത്തിൽ അദ്ദേഹം കത്ത യച്ചു. ഗാന്ധിജി അതിന്ന മരവടി അയച്ചു; എന്നാൽ അത്രകൊണ്ടും വിനോബാജിക്ക സമാധംനമായില്ല. അതിനാൽ പരിനഞ്ചുദിവസത്തേസ്സം ആത്രമത്തിലേക്ക ക്ഷണിച്ചുകോണ്ട്ര് ഗാന്ധിജി ധിനോബാംഡ്ലൂ് എത്രാ. അതനുസരിച്ച് വിനോബ് ആത്രമത്തിൽ ചെന്നു. ആത്രമത്തിൽവച്ചു

#### ji

ഗംന്ധിജിയും വിനോബായും അട്ടത്തു പരിചയപ്പെട്ടു. തുടൻം സംഗ്ന്നിജി യുടെ അന്മതിയോട്ടകടി അട്രേഹം ആശ്രമത്തിൽ സ്ഥിരമായി താമസമാക്ക വിനോബാജിയുടെ കയും തികഞ്ഞ ഗാന്ധിഭക്തനായിത്തീരുകയും ചെയു. ആദ്യത്തെ പേരും വിനായകൻ എന്നായിരുന്നു. വിനോബാ എന്നു പോരിട്ടതു തന്റെ കശലങ്ങരം അറിയിച്ചുകൊണ്ട് - വിനോബാജി ഗാന്ധിജിയാണം". 1917 നേവരി 1-ംംനം അപ്പനെഴ്തി. **കാത്തിപ**ട്ടത്തിലായിരുന്ന ആ എഴത്ത്. അതിനൊ ചത്ക്കം ഇങ്ങിനെയായിരുന്നു. ''പുജുപിതാമോ, മാതാവിനെയും ദൈവത്തെയും ഞാൻ പന്ദിക്കന്നു. അങ്ങയുടെ ആശീവാഭം കൊണ്ടും ഈശ്വരക്രപക്കെണ്ടും ഞാൻ വീട്ടിലെന്നപോലെ ആശ്രമത്തിൽ അമ്മയുടേയും അവിട്ടത്തേയും വേർപാടിൽ സുഖമായി ജീവിക്കന്നം. എനിക്ക് ഭഃഖമണ്ടായി. എന്നാൽ അത്രേമവാസികളോട്ടുള്ള സ്റ്റേഹത്താൽ അതിനെ ദ്ലരീകരിക്കവാൻ എനിക്ക കഴിയുന്നു. എന്നെ ഓണ്ണ് അങ്ങ ഈശപരാനുഗ്രഹത്താൽ ഞാൻ എന്നും സുഖമായി വസിച്ച ഭഃഖിക്കരുത്ര°, കൊള്ളാം."

ഹൈസ്കളിൽ പഠിക്കന്നകാലത്തു്, തനിക്ക് വിവാഹം ആലോചിച്ചു വരുന്നതായുള്ള ഒരെഴത്തു് ഗാഗോശിർനിന്ന വിനോബായ്ക്കു ലഭിച്ചു. വിവ രം അറിഞ്ഞയുടനെ, തന്നെ ആവശ്യമള്ളപക്ഷം വിവാഹാലോഹന നട ത്തരതെന്ന് അമ്മയെ അറിയിച്ചു. അങ്ങിനെ മകന്ദ് വിവാഹത്തിന്ദ് ഇഷ്കമില്ലന്ന വിവരം അമ്മ പെണ്ണിനെ വീട്ടകാരെ അറിയിച്ചു.

1914-ൽ ഏതാന്ദം സ്നേഹിതന്ദാരുടെ സഹായത്തോടെ വിനോബാ ബറോഡായിർ ഒരു വിദ്യാർത്ഥിമണ്ഡലം സ്ഥാപിച്ചും. ഇതിൽ അഭ്രേഹം അത്യത്സാഹത്തോടെ പ്രവത്തിച്ചിരുന്നു. ആഴ്യയിലൊരിക്കലാണ് വിദ്യാ ത്ഥികാം യോഗംകൂടിയിരുന്നത്നും. പ്രസംഗിക്കേണ്ടതെങ്ങനെയെന്ന് ഈ യോഗത്തിർവച്ചു് അഭ്യസിപ്പിച്ചിരുന്നു. അഞ്ചാറുമാസത്തോളം വിനോബാ ഈ വിദ്യാത്ഥിമണ്ഡലത്തിനെറെ സെക്രട്ടറിയായിരുന്നു. വിദ്യാത്ഥിമണ്ഡലം വകയായി ഒരു ഗ്രഹ്ഥശാലയും നടത്തിയിരുന്നു. വിനോബാജിയും സ്നേഹിത മോത്രം ആത്രമത്തിൽ ചേന്നതോടെ ഗ്രഹാശാലയിലെ പുസ്തകങ്ങളും ആത്രമ ത്തിന നൽകപ്പെട്ടും.

**വിനോ**ബാജി സബർമതിന്ത്രത്രമത്തിൽ താമസിക്കുന്നകാലത്തും നിത്യവും ആറ മണിക്കൂർവീതം ദേഹാഭല്വാനം ചെയ്തിരുന്നു. നാലുമാസ ത്തോളം നിത്യവും മൂന്നരമണിക്കൂർവീതം വൃക്ഷങ്ങമംക്ക് വെള്ളംകോരിയി രുന്നു. ആപ്രമാസം അടുക്കളപ്പണിനോക്കി. ആശ്രമത്തിലെ മലം നീക്കം ചെയ്യു വെടിപ്പാക്കുന്നജോലി ആദ്യമേ ചെയ്യാൻതുടങ്ങിയതും" വിനോബാജിയും അളേഹത്തിനെറ സഹോദരനായ ബാർകോബാജിയും ആയിരുന്നം. ഇതിനു മുന്നു" ഈ ജോലിക്കം ചെയ്തിരുന്നതു് വെളിയിൽനിന്നു" തോട്ടിക്കവന്നി ട്ടാൺ". കുറേക്കാലം ആശ്രമത്തോടും അനുബന്ധിച്ചു നടത്തിയ ഗുജറാത്ത് വിദ്യാപീഠത്തിൽ വിനോബാജി അദ്ധ്യാപകനായി ജോലിനോക്കി. ആശ്രമ ത്തിലെ വിദ്യാത്ഥിമന്ദിരത്തിന്റെ വാർഡനം അദ്ദേഹമായിരുന്നം. വല്പഭ സചാമി, കൃഷ്ണരാസ് ഗാന്ധി, പ്രഭ്രദാസ് ഗാന്ധി തുടങ്ങിയവർ വിനോബാജി യുടെ ശിഷ്യന്മാരാക്ന്നും. ..ഇൻം' അവരെല്ലാം എത്രയും കാര്യക്ഷമമാംവിധം ദേശസേവനവുത്തിയിൽ ഏപ്പെട്ടിരിക്കന്നു. വദ്ധാത്തേത്രമത്തിലും വിനോ ബാജി അനേകം ശിഷ്യന്മാരെ പഠിപ്പിച്ചു. 1917-ൽ അദ്ദേഹം അശ്രമ

iii

ത്തിൽനിന്നു് അവധിയെടുക്കുകയും ഒരു വർഷം മഹാരാഷ്ട്രം മുഴവൻ ചുററി മഹാരാഷ്ട്രത്തിലെ പ്രമുഖനേതാക്കുന്നാരെ സന്ദാരി സഞ്ചരിക്കുകയുംചെയ്യും ക്കുക, ശിഷ്പന്മാരും വിജ്ഞാനികളും ആയവരുടെ പരിചയം സമ്പാദിക്കുക, ഗീത, ഉപനിഷത്തുകഠം ആദിയായവയെ അടിസ്ഥാനമാക്കി പ്രസംഗങ്ങാം നടത്തുക എന്നിവയായിരുന്ന ഈ തീർത്ഥയാത്രയുടെ ഉദ്ദേശം. ക്രമാരം കരും വർഷത്തിനുശേഷം അദ്ദേഹം അത്രമത്തിൽ മടങ്ങിയെത്തി. അവിടെ നിന്നം", ജംനലാൽബജാജിൻൊ ആഗ്രഹാനുസാരം, ഗാന്ധിജി വിനേം ബായെ വഭ്ഠാ**ആത്രമത്തിനെ**റ ഭരണച്ചുമതലക്കാരനായി നിശ്ചയിച്ചു" 1921-ലാണും വർദ്ധാത്തത്രമം സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ടത്. അങ്ങോട്ട് അയച്ചു. ഇത് സമ്പർമതിന്തത്രമത്തിർനിന്ന് സ്വതന്ത്രമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതാ ണെങ്കിലും രണ്ടു കണ്ണുകുളം ഒരു ദൃഷ്ടിയും എന്നപോലെ രണ്ടിടത്തേയും ആള കഠം അവിടെ ജോലിചെയ്തിരുന്നു. ജന്മം മുഴവൻ രാഷ്ട്രസവനത്തിനും അഭ്യസനം നൽകുകയും. ഭേശസവനം അനുഷ്ഠിക്കുകയും ആയിരുന്നു ആശ്രമ ഇതിലേയ്ക്ക് അഹിംസ, സത്യം, ബ്രഹമപയ്യം, അസം ത്തിന്റെ ഉട്ടേശം. ഗ്രഹം, ശരീരാഭാപാനം, അസ്ഥാഭക്ഷേണം, സർവ്വത്ര ഭയവജ്ജനം, എല്ലാ തുല്യദ്ദഷ്ടിയോടെ വീക്ഷിക്കക, സ്വദേശി, ആസ്തോം, മതങ്ങളേയും അയിത്തം ആചരിക്കര്തിരിക്കക എന്നി പരിനൊന്നു പ്രതങ്ങരം ആചരിക്ക ണ്ടതുണ്ടായിരുന്നു. ആശ്രമം സ്ഥാപിക്കറപ്പട്ടു് എട്ടു വർഷത്തോളം ആശ്രമ വാസികരം സചയം പരിശുദ്ധിനേട്ടന്നതിനുള്ള് ത്രമങ്ങളിൽ ഏപ്പെട്ടകഴിഞ്ഞു. 1929-മതൽക്ക് ആത്രമവാസികഠം സമീപമുള്ള ഗ്രാമങ്ങളുമായി സമ്പക്കം പുലത്താൻ ആരാംഭിച്ചു. ചില ഗ്രാമങ്ങളിൽ **ആ**ത്രമത്തിന്റെ ശാഖകാം നാർവാഡി, പാവനാർ, ഗുരോവ് തുടങ്ങിയ ആശ്രമ സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ട. 1935-ൽ വിനോബാജി ഗ്രാമസേ ങ്ങാം അന്ത്രസ്ഥാപിക്കപ്പെട്ടവയാണം". വാമണ്ഡലം സ്ഥാപിച്ചു. ഇന്ത് വഭ്ധാതഹശീലിലുള്ള സകല കാര്യങ്ങളം ഗ്രാമസേവാമണ്ഡലമാണ് നടത്തുന്നത്. ത്രഹാരം, കുടിർവ്യവസായസാധ നങ്ങാം എന്നിവ ഉപയോഗിക്കുന്നതിനുള്ള പരീക്ഷണങ്ങാം വിനോബാജി ഒരു വർഷംമുഴവൻ വനസ്പതിയെണ്ണമാത്രം രാത്രി ആത്രമത്തിൽ നടത്തി. ഒരിക്കൽ എഴ്ടിവസവും. 1943-ൽ യിൽ കത്തിക്കുവാൻ ഉപയോഗിച്ചു. വെല്ലൂർജയിലിൽ കിടക്കവെ 21 ഭീവസവം വിനോബാജി ഉപവാസം അനു ഷ്യിച്ച്.

പവസംർഗ്രാമത്തിലാണ് വിനോബാജി മിക്കമാരം താമസിച്ചിരുന്ന ത്ര്. വഭ്ധായിർ നിന്ന് ആര്ദമെർ മാറി, വഭ്ധം-നാഗപൂർ റോഡിൽ പവ നാർനദിയും ധാംനദിയും ചേരുന്നിടത്ത് ഈ ആശ്രമം സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന. ഈ ആശ്രമത്തിന് പരാധാം എന്നം പേരുണ്ട്. ഗാന്ധിജിയുടെ ചിതാഭസ്തം ഈ നദിയിലും ഒഴക്കപ്പെട്ട. അതിന്റെ സ്റ്റാരകവും നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടിരിക്കന്നം. ആശ്രമത്തിനട്ടത്ത് സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ഈ സ്ഥാനത്തുതന്നെ സർവോദയമേള പ്രമാണിച്ചൂ് ഫെബ്ബംവരി 12.ാംനം യാത്രാസംഘങ്ങാം വന്നപേരുകയും സ്വന്തം കൈകൊണ്ട് ന്വാറ ഒരു കഴി നൂർ സമർപ്പിക്കകയും ചെയ്യുന്നം. ഈ ആശ്രമത്തിലെ വെണ്മയേറിയ കെട്ടിടം ദ്രമെനിന്നോക്കിയാൽതന്നെ കാണാവുന്നതാണ്. അതിനോൽ പറന്നുകളിക്കന്ന പതാകയാകട്ടെ ആശ്രമ ത്തിന്റെ ഉദ്ദേശത്തെ നിതരാം വിളംബാംചെയ്യുന്നം.

രാഷ്ട്രീയപ്രക്ഷോഭണങ്ങളിൽ പങ്കെടുത്തതിനു' വിനോബാജി നാലുപ്പാ വശ്യം ജയിലിൽ പോയിട്ടണ്ട്. 1921-ൽനോഗപൂർ സത്യാഗ്രഹകാലത്താണു'

ആദ്യമേ ജയിലിൽ പോയത്ര്. പിന്ന്ട് 1932-ലം, മന്നാമതായി 1940-ലെ വ്യാകരിസത്യംഗ്രനകാലത്തും അദ്ദേഹം ജയിലിൽ പോയി. മന്നാം പ്രവശ്യം അദ്രേഹത്തിനെ മന്നാവണ ശിക്ഷിച്ചു. 1942-ലെ ആഗസ്ററം സമാക്കാലത്ത്ക് അദ്രേഹത്തെ മന്നാവർഷത്തേയ്ക്ക് ജയിലിൽ അയച്ചു. ഇക്കാ ലത്ത്ക് നേളവം ഒവല്ലർ ജയിലിലാണം കിടന്നത്ര്. ഭക്ഷിണേന്ത്യൻഭാഷ കാം അദ്രേഹം പറിച്ചത്ര് ജയിലിൽ വസിക്കുമ്പോഴാണ്.

പവനാർ ആശ്രമത്തിർനിന്ന മൂന്നമൈർ അകലേയുള്ള ഗ്രദേശാവ് ഗ്രാമത്തിൽ നിത്യവും രാവിലെ ശുചീകരണപ്രവത്തികാംക്കായി വിനോ ബാജി പൊയ്ക്കൊണ്ടിരിക്കന്നം. കഴിഞ്ഞ മൂന്നവർഷ്ടമായി അഭ്ദേഹം ഈ ജോലിക്ക മുടക്കം വരുത്തീട്ടില്ലം.

ഗീതംപ്രവചൻ, വിചാരപോഥി, ഉപനിഷദ് അഭ്യാസം, ഗീതായി, (ഭഗവദ് ഗീതയുടെ മറാത്തിതജ്ജമ) മധുകർ, ഈശാവാസ്യോപനിഷദ്, സ്വരാജ്യശാസ്ത്രം, സ്ഥിതപ്രജ്ഞഭാശനം, ശാന്തിയാത്ര എന്നിങ്ങനെ അനേകം ഗ്രമ്പങ്ങാം വിനോബാജി രചിച്ചിട്ടുണ്ട്. അദ്ദേഹത്തിൻെറ്റ മിതഭാഷിത്വം, വിചാരനിയന്ത്രണം, വാങ്നിയന്ത്രണം, ഉൽക്കടമായ വൈരാഗ്യം, തത്വ നിഷ്യ എന്നിവ ഈ പസ്തകങ്ങളിൽനിന്ന് ഗ്രഹിക്കാൻ കഴിയുന്നതാണ്. ചില പുസ്തകങ്ങാം സ്കൂളകളിലും കൊളേള്കളിലും ടെക്സ്റ്റ് ബക്കകളായി നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കനം. ദേവനാഗരിലിപിയിൽ ചില വ്യത്യാസങ്ങാം വരുത്തി ലോകനാഗരലിപി എന്ന അക്ഷാമാലയും അദ്ദേഹം സൃഷ്പിച്ചി ട്ടണ്ട്.

നിസ്തലനായ ധിഷണാസമ്പന്നനും, സഹ്റദ്യനും ആണു വിനോബാ. ഖാദിശാസ്ത്രത്തിൽ അദ്ദേഹം സമ്പൂണ്ണ ജ്ഞനംണെന്ന വിശ്വസിക്കപ്പെടുന്നു. അപ്പോത്തിനെറ നിരവധി അനയായികാം ഇന്ന് ദേശസേവനാത്ഥം പല പ്രവൃത്തികളിൽ ഏപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. വിനോബാജിയെ സംബന്ധിച്ചു ഗാന്ധി ജിയുടെ സെക്രട്ടറിയായിരുന്ന പ്രവംഗതനായ മഹാദേവഭേശായ കരിടത്ത രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുള്ളത് ഇപ്രകാരമാണ്. 'ഹിനോബാജിയുടെ മഹിമ ലോകം ഇന്ന് അറിയുകയില്ല; അനേകവർഷങ്ങാംകുശേഷമേ മനസ്സിലാ ക്കുകയുള്ള. എതെങ്കിലും ഒര്നിശ്ചയംചെയ്ലാൽ, ഒരു തതാം സ്ഥീകരിച്ചാൽ അതു് ഉടനേതന്നെ നടപ്പിർവരുത്തുക എന്ന്താണു് അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഒന്നാ വളരുന്നതിനുവേണ്ടി നിരന്തരമായി യത്നിക്കകയെന്ന മത്തെ ഗുണം. 'ഞാൻ ഓരോ നിമിഷവും വികസിച്ചുകൊ താണാ് രണ്ടാമത്തെ ഗ്രണം. ണ്ടിരിക്കുകയാണും" എന്നു പറയുവാൻ കഴിയുന്ന ഒരുത്തൻപോലും നമ്മുളുടെ മദ്ധ്യേ ഉണ്ടായില്ലെന്നുവരാം. ഗാന്ധിജി ഒഴിച്ചു" ഒരാളിൽ ഞാൻ ഈ ഗ്രണം ഭർശിച്ചിട്ടണ്ടെങ്കിൽ അതു' വിനോബാജിയിൽമാത്രമാണം'. അതുകൊണ്ടാണം' നാപ്പത്തിമുന്നാമത്തെ വൗസ്സിൽ വളരെ കഠിനമായി അറബിഭാഷ പഠിക്ക വാൻ അദ്ദേഹം തുനിഞ്ഞത്ല്. കറാൻ അനുസരിച്ചു ജീവിക്കകയും ആ ഗ്രന്ഥം മുഴവൻ അദ്ദേഹം എടിസ്ഥമാക്കുകയും ചെയ്യു. ലോകരുടെമേൽ തങ്ങളുടെ പ്രേരണാശക്തി ചെലുത്തുന്ന അനേകമന്നേകം അനുയായികാം ബാപ്പജിക്കണ്ടു". എന്നാൽ സത്യത്തെയും അഹിംസയേയും ഇത്രത്തേളം പ്പജിക്കകയും യഥാത്ഥസേവനം അനുഷ്ഠിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മറെറാത അനു യായി ഗാന്ധിജിക്കില്ല. യോഗകമ്മസു കൗശലം എന്ന് പ്രമാണം അനുസ രിച്ച് വിനോബാ യഥാർത്ഥ യോഗിയംകന്നം. വളരെ അപ്പവം ആളക

۷

ളിർമാത്രം കാണാൻ കിട്ടുന്നതായ ആ ഒരു രാഗം അഭേഹത്തിന്റെ വിചാര ത്തിലും, വാക്കിലും, പ്രവത്തിയിലും കാണാൻ കഴിയും, അതിനാൽ അഭേഹ ത്തിൻെറ ജീവിതം മധുരസംഗീതമയമാണ്, അങ്ങനെയുള്ള അനുയായി ഗാന്ധിജിയുടേയും അഭേഹത്തിൻെറ സര്യാഗ്രഹത്തിൻേറയും രേജസ്സ് വല്ഥിപ്പിക്കുന്നം.'?

പണ്ഡിതജവഹരിലാലിന് ഗാസ്സിജി തന്റെ അവകാശിയുടേയും, വിനോബയ്യപ്പു" അനയായിയുടേയും സ്ഥാനംനൽകിയ വിവരം ലോകംമുഴ്ലക്ക പുത്രൻറ അധികാരവും ശിഷ്യൻെറ അനുസരണ അറിവുള്ള കായ്യമാണം". ശീലവം സ്റ്റഷ്ടമാണ്. ഏതു പ്രവത്തിയിൽ എടപ്പെട്ടിരിക്കെ ഗന്ധിജി ദിവംഗരനായെം, ആ ജോലി പൂത്തിയാക്കുന്നതിൽ വിനോബാജി വ്യാപ്പത അഭയാർത്ഥികളെ അധിവസിപ്പിക്കന്ന സംഗതിയിൽ നായിരിക്കന്നു. നെഹ്പിനെ സഹായിക്കാൻ അദ്ദേഹം 1948 മാച്ച് 29-ാംനം ഭർഹിക്ക പോയിരുന്നു. ഒന്നാവർഷത്തോളം അദ്ദേഹം ആ പ്രവൃത്തി ചെയു. അന്ന് അദ്ദേഹം ചെയ്ത പ്രഭാഷണങ്ങളുടെ സംഗ്രഹം ശാന്തിയാത്ര' എന്നപേരിൽ പുസ്തകമായി പ്രസിജ-പ്രെട്ടത്തീട്ടണ്ട്. ഇപ്പോരം ഒന്നരവർഷമായി ഗാന്ധി ജിയുടെ തത്പങ്ങും പ്രചരിപ്പിക്കുന്നതിനായി സേവോദയ എന്നപേരായ ഒരു ഹിന്ദിമാസിക അദ്ദേഹം പ്രസിദ്ധപ്പെട്ടത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ജാതിരഹി വഗ്ഗരഹിതവുംആയ സമദായസൃഷ്ടിയെ ലക്ഷ്യമാക്കി ദിവസം തവും എട്ടമണിക്ക്പീതം ജോലിചെയുജീവിക്കന്ന് കായ്പ്പകുമം അദ്ദേഹം ആശ്രമ ത്തിൽ എപ്പെടുത്തിയിരിക്കന്നു. ഇപ്രകാരം ഗാന്ധിജി ഈ ലോകത്തിൽ കൊളത്തിയ സത്യത്തിന്റെയും അഹിംസയുടേയും പ്രകാശം ലോകത്തിന്റെ ഒാരോം കോണിലും വ്യാപിപ്പിക്കന്നതിനുള്ള യത്നത്തിൽ വിനോബാജി മുഴ വൻസമയവും ഏർപ്പെട്ടകഴിയുന്നു.

സത്വൻ.

rison

<ഗീതാപ്രവചനം<sup>7</sup> എന്ന ഈ വിശിഷ്പഗ്രന്ഥം മലയാളവായ നക്കാരുടെ മുൻപിൽ അവതരിപ്പിക്കുന്നതിനു ഞങ്ങാംക്ക് നിറ ഞ്ഞ സന്തോഷമാണുള്ള ഈ ഗ്രന്ഥംമൂലം അപാരപണ്ഡി തന്നം പ്രസിദ്ധ തത്ത്വജ്ഞാനിയുമായ ആചായ്യവിനോബാഭാവേ തികണ്ത അദ്ധ്വാത്മജീവിരമണ്ഡലത്തിലേയ്ക്ക° വായന യുടെ ക്കാരെ ആനയിക്കകയാണും ഞങ്ങൾ ചെയ്യുന്നതും. വിനോബാജി എന്നവച്ചാൽ ധമ്മത്തിൻറയും അദ്ധ്യാത്മപ്പഭാവത്തിൻറയും കരാതിയിരുന്നതും മൂത്തീഭാവമായിട്ടാണം' മഹാത്മജിപോലം വിനോബാജിയിൽനിന്നും ധമ്മമപ്പാതെ മറെറാന്നാം വർഷിക്കപ്പെ ടുകയില്ലെന്നും മാറാത്മജിതന്നെ 1940-ൽ അദ്ദേഹത്തെ ആദ്വ സതൃഗ്രഹിയായി തിരഞ്ഞെടുത്തപ്പോഗം പ്രസ്താവിച്ചിട്ടുണ്ടും. ഗ്രന്ഥകത്താവിൻെറ മാഹാത്ത്യമിതാണ്. ഗ്രന്ഥത്തിൻെറ മാഹാ ത്മ്യത്തെപ്പാറി പറഞ്ഞറിയിക്കേണ്ടതായുമില്ല. മഹാത്മജിതന്നെ മഹാത്മാവായി പൂജിച്ചിരുന്ന ഒരു മഹാജ്ഞാനിയുടെ തത്ത്വചി ന്താഫലങ്ങളനഭവിച്ചും, സംത്രപ്താകണമന്നുള്ളവർ ഗീതാപ്രവ ചനം' ഒരാവത്തി വായിക്കണമെന്നമാത്രമേ ഞങ്കാംക്ക് പറയുവാ നുളു. ഇതിൽ ക്രട്ടതൽ ഈ ഗ്രന്ഥവൈശിഷ്ഠ്യത്തെപ്പാറി പറ യേണ്ട ആവശ്യമില്ല. ജയിൽജീവിതത്തിലെ പതിനെട്ട ഭിവസ ങ്ങാംകൊണ്ടും ഗീതയിലെ പതിനെട്ടദ്ധ്യായങ്ങളിലെയും സാരസവ്. സ്ഥം കടഞ്ഞെടുത്ത്ര° സാധാരണക്കാക്പോലം അനഭവായാഗ്വ മാക്കിത്തിൽതിരിക്കുന്ന "ഗീരാപ്രവചന"മെന്ന് ഈ അമൂച്ചഗ്ര ന്ഥത്തെ മലയാളവായനക്കാരുടെ മുൻപിൽ ഞങ്ങൾ ക്രപ്പകൈ യോടെ സമപ്പിച്ചുകൊള്ളന്ന.

<sup>കൊല്ലം,</sup> 1-2-'51• }

# ഗീതാപ്രവചനം

#### ഒന്നാം അദ്ധ്വായം

#### ഞായർ, 21-2-'32.

പ്ര്യസഹോദാന്മാരെ!

ŝ

ഞാൻ ഇന്തമുതൽ ശ്രീമട ഗേവഭ ഗീതയെപ്പററി കുറച്ച ഗീതയുമായുള്ള എൻെറ സംബന്ധം തക്കാതീത സംസാരിക്കാം. മാണം". മാതാവിൻെറ മലപ്പാലം" എൻെറ ശരീരത്തെ എത്ര പഹ്പിപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ടോ, അതിലധികം ഗീതാഭശ്ധം മാത്രം എൻെറ എടയത്തേയും ബ്ദ്ധിയേയും പോഷിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ടും. അത്ത രം സംബന്ധമുള്ള ദിക്കിൽ തക്കത്തിന്നിടമില്ല. തക്കത്തെ ഭേടിച്ചും ഭക്തി, പ്രയോഗം എന്ന രണ്ടു ചിറകകഠംകൊണ്ട് ഞാൻ ഗീതാഗ ഗനത്തിൽ ആവുംപോലെ പറന്നുകൊണ്ടിരിക്കയാണും. ഞാൻ, സാമാന്യേന, ഗീതയുടെ അന്തരീക്ഷത്തിൽത്തന്നെയാണം സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നത്ല്. ഗീത എൻറ പ്രാണത്തപമാണെന്നതന്നെ കരു തുക. ഗീതയെസാബന്ധിച്ചു<sup>°</sup> വല്ലവരോടും സംസാരിഷമ്പോ**റം,** ഞാൻ, ഗീതാസമുര്രത്തിൻെറ് അഗാധതയിലേയ്ക്ക് ആണ്ടപോയ എൻറ ഈ ഗീതാമാതാവിൻെറ ചരിത്രം പോലെ ആവുന്നു. ഞായറാഴ്യതോരം നിങ്ങളെ കേഠംപ്പിക്കാൻ ഞാൻ തീച്ചയാക്കിയി രിക്കുന്നു.

ഗീതയെ ഘടിപ്പിച്ചിട്ടുള്ള മഹാഭാരതത്തിലാണ്. ഗീത മഹാഭാരതത്തിനെറ മദ്ധ്വത്തിൽ 'കന്നത്തുവെച്ച വിളക്കാപോലെ സ്ഥിതിചെയ്യന്നു; അതിനെറ പ്രകാശം പരക്കാത്ത ഇടം മഹാഭാ മതത്തിലില്ല. ഒരു ഭാഗത്തു് ആറു പവ്വം, മറുഭാഗത്തു് പന്ത്രണ്ടു പവ്വം; ഇതുപോലെതന്നെ, ഒരുഭാഗത്തു് ഏഴ് അക്ഷൌഹിണി സൈന്വം, മറുഭാഗത്തു് പതിനൊന്നു അക്ഷൌഹിണിസൈന്വം; ഇവയുടെ മദ്ധ്വത്തിൽവെച്ചാണ് ഗീത ഉപഭേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു്.

മഹാഭാരതവും രാമായണവും നമ്പുടെ രാഷ്പീയഗ്രന്ഥങ്ങ ളാണ്. അവയിൽ വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള വ്യക്തികഠം നമ്പുടെ ജീവിത ത്തിൽ അലിഞ്ഞുചേന്നിട്ടുണ്ട്. രാമൻ, സീത, ധമ്മ പത്രർ, ക്രൌപതി, ഭീഷ്മർ മതലായവരുടെ ചരിതങ്ങഠംകൊണ്ട് ഭാരതീയ

ജിവിതം മുഴവനും എത്രയോ ആയിരംകൊല്ലങ്ങളായി മന്ത്രപൂത മാക്കപ്പെട്ടപോലിരിക്കുന്നു. ലോകത്തിലെ്മററു മഹാകാവൃംങ ളിലെ കഥാപാത്രങ്ങറം ഇങ്ങനെ ലോകജീവിതത്തിൽ കലന്നിരി ഇപ്രകാരം നോക്കുമ്പോഠം, മഹാഭാര ക്കുന്നതായിക്കാണുന്നില്ല. തവും രാമായണവും അത്തൂതഗ്രന്ഥങ്ങളാണെന്നതിന്നു സംശയമില്ല. രാമായണം മധ്യാമായ ഒരു നീതികാവ്യമാണെങ്കിൽ മഹാഭാരതം വ്നാഗരുവാനു വ്യാപകമായ ഒരു സാമുടായികശാസ്ത്രമാണം°. രെയുലക്ഷം സ്റ്റോകങ്ങളെഴുതി; അസംഖൃം ചിത്രങ്ങളം ചരിത്ര ങ്ങളം ചാരിത്രങ്ങളം അതിചതുരമായി രേഖപ്പെട്ടുത്തുകയുംചെയ്തു. ഗതീരേ ഭോഷരഹിതനായി, ഒരു പരമേശപരനെ:ഴികെ മററാ**ര** മില്ല, എന്നാൽ, അതുപോലെതന്നെ, ടോഷം മാത്രമുള്ളവരും ലോകത്തിലില്ല." ഈ കായ്യം മഫാഭാരതത്തിൽ വളരെ സ്പഷ്ടമാ യിപ്പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ഭീഷ്യയധിഷ്ഠിരന്മാരുടെ ഭോഷങ്ങളെ എടുത്തു കാണിച്ച ടിക്കിൽത്തന്നെ അതിന്നെതിരായി കണ്ണാര്വോധനാടിക ളുടെ ഗുണങ്ങളെ അതിൽ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. മനുഷ്യജീവിതം വെള ത്തതും കുറത്തതുമായ ആലുകളാൽ നിർമ്മിക്കപ്പെട്ട് ഒരു വസ്ത്രമാ വ്വാസഭഗവാൻ ണെന്നു്, മഹാഭാരതം വ്യക്തമാക്കുന്നുണ്ടു്. നിർലേപനായി നിന്നുകൊണ്ടും, ലോകത്തിൽ നിഴലം വെളിച്ചവും (shade and light) ഇടകലന്ന ഈ വിരാട്ട്സംസാരത്തിനെറ ചിത്രം കാണിച്ചത്രുന്നു. വ്യാസഭഗവാൻറ അത്വന്തം ഉദാത്തവും നിർലേപവുമായ ലേഖനവൈദശ്വ്യംനിമിത്തം നമക്ഷ് മഹാഭാര തഗ്രന്ഥം ഒരു വലിയ സചണ്ണവനിയായിത്തിന്നിരിക്കുന്നു. അതിൽ നിന്നും, പരിശോധിച്ചും, തീരഞ്ഞുതിരഞ്ഞും, വേണ്ടവോളം സചണ്ണ മെടുക്കാം.

വ്യാസൻ ഇത്ര ബ്ലഹത്തായ മഹാഭാരതം എഴ്ചി. എന്നാൽ, അദ്ദേഹത്തിന്ന സ്വന്തമായി വല്പത്രം പറയാനുണ്ടായിരുന്നുവോ? അതിൽ വല്ലഭിക്കിലും അദ്ദേഹം തൻറ വല്ല പ്രത്വേകസന്ദേശവും നല്ലിയിട്ടുണ്ടോ? വ്വാസൻ എവിടെയാണം സമാധിസ്ഥനായിട്ട ള്ള ത്ര? മഹാഭാരതത്തിൽ പല സ്ഥലങ്ങളിലും, തത്ത്വാജ്ഞാനത്തി ൻറയും ഉപഭേശങ്ങളുടേയും വലിയ വലിയ വനങ്ങാതത്തി ൻറയും ഉപഭേശങ്ങളുടേയും വലിയ വലിയ വനങ്ങാതത്തി ൻറയും ഉപഭേശങ്ങളുടേയും വലിയ വലിയ വനങ്ങാതത്തി കാണാം. എന്നാൽ, ഈ എല്ലാ തത്ത്വജ്ഞാനങ്ങളുടേയും ഉപഭേ ശങ്ങളുടേയും, എന്തിന്നൗ…്.കേട്ടാകെ മഹാഭാരതത്തിൻെറതന്നെ സാരം അദ്ദേഹം വല്ലഭിക്കിലും വാചാ വൃക്തമാക്കിയിട്ടുണ്ടോ? ഉവ്വ", ഉവ്വ"; വൃക്തമാക്കിയിട്ടുണ്ടും. മഹാഭാരത്തെ മുറ്റവനും കട ഞ്ഞെടുത്ത വെണ്ണയാണു ഭഗവഭാഗീതയുടെ പ്രപത്തിൽ വ്വാസഭഗ വാൻ നമുക്കു നൽകിയിരിക്കുന്നതും. ഗീത വ്വാസൻറെ മുഖ്യമായ സന്ദേശവും അദ്രേഹത്തിൻെറെ ചിന്താസവ്സ്വത്തിൻെറെ സംഗ്രഹം

വ്യാണം". ഇതിൻറ ആധാരത്തിന്നേൽ, "മുനീനാമപ്പാനം വ്യാസ്മാ? എന്ന വിഭ്രതി സാത്ഥകമാണെന്ന സിദ്ധമാവുകയും ചെയ്തു. ഗീതയ്ക്കു പ്രാചീനകാലംമുതല്ലേം ഉപനിഷത്തിൻെറ പഭവി ലഭിച്ചിട്ടണ്ണം". ഗീത ഉപനിഷത്തുകളടേയും ഉപനിഷ ത്താണം". എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഗേവാൻ, എല്പാ ഉപനിഷത്തു കളേയും കറന്നു കിട്ടിയ ഈ ഗീതാദഗ്ദ്ധം, അള്ളുനനെ നിമിത്താ മാക്കിക്കൊണ്ടം" ലോകത്തിന്ന നൽകിയിരിക്കുന്നു. ജീവിതത്തിൻെറ വികാസത്തിന്നാവശ്യമായ, ഏറെക്കറെ എല്ലാ വിചാരങ്ങളം ഗീത യിൽ വന്നിട്ടണ്ട്. അതിനാലത്രേ, ഗീത ധമ്മജ്ഞാനത്തിൻെറ ഒരു കോശമാണെന്നം" അനുഭവിക്കം യഥാത്ഥമായി പറഞ്ഞിരിക്കു ന്നത്രം. ഗീത ഹിന്ദുധമ്മത്തിലേ, ചെറുതാണെങ്കിലും പ്രധാനമായ ജെ ഗ്രന്ഥമാണം".

ഗീത ത്രീക്ഷ്ണൻ അള്ളനന്നു ഉപഭേശിച്ചതാണെന്നു എല്ലാ വക്കം അറിയാം. ഈ മഹാതായ ഉപഭേശം സ്ഥികരിക്കുന്ന ഭക്ത നായ അള്ളനൻ അതിൽ അത്രയധ്കം ലയിക്കുകയാൽ അദ്രേഹം ത്തിന്നം 'ക്ഷ്ണൻ' എന്ന പേർ കിട്ടി. ഭഗവാനെറയും ഭക്ത ൻോയും എട്നത്തം പ്രകടിപ്പിക്കുന്നതിൽ വ്വാസഭഗവാൻ അത്രയ ധികം തന്മയനായിത്തീർന്നതിനാൽ ജനങ്ങഠം അദ്രേഹത്തേയും ക്ഷ്ണൻ എന്ന പേരിനാൽ അറിയാൻതുടങ്ങി. ഉപദേശിക്കുന്ന വൻ ക്ഷ്ണൻ, കേഠംക്കുന്നവൻ ക്ഷ്ണൻ, രചിക്കുന്നവൻ ക്ഷ്ണൻ, ഇപ്പദേശിക്കുന്ന വൻ ക്ഷ്ണൻ, കേഠംക്കുന്നവൻ ക്ഷ്ണൻ, രചിക്കുന്നവൻ ക്ഷ്ണൻ, ഇപ്പദേശിക്കുന്ന വൻ ക്ഷ്ണൻ, കേഠംക്കുന്നവൻ ക്ഷ്ണൻ, രചിക്കുന്നവൻ ക്ഷ്ണൻ, മോശം ധിയിൽ നിമഗ്നമായി. ഗീത അദ്ധ്യയനംചെയ്യാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നവക്കം ഇതേമാതിരി ഏകാഗ്രത ഉണ്ടായിരിക്കണം.

#### 2

രണ്ടാം അല്പായംമ നൽക്കാണം' ഗീത ആരംഭിക്ഷന്നതെന്ന കരുതണമെന്നാണം" ചിലർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നതും. "രണ്ടാമദ്ധ്വാ യത്തിലെ പതിനൊന്നാമത്തെ ശ്ലോകംമുതൽ പ്രത്യക്ഷമായ ഉപ ടേശം ആരംഭിക്കുന്നു. അതിനാൽ, എന്തുകൊണ്ട്, അവിടംമുതൽ ആരംഭിക്കുന്ന എന്നു കരുതിക്രട്രാ?" എന്നാണം' അവർ പോടി മറെറാരാഠം ഇത്രക്ടി പറഞ്ഞു:---- "ഗേവാൻ അക്ഷര ക്ഷന്നതു്. ങ്ങളിൽ ' അ'കാരത്തിന ഐശ്വരവിഭൂതി എന്ത പറഞ്ഞി ട്ടുണ്ടു്, ഇവിടെ 'അശോച്ചാനന**ചശോചസ്ത**ചം' എന്നതിൻെറ എരംഭത്തിൽ അനായാസമായിത്തന്നെ അകാരം വന്നിട്ടുംളണ്ടും. അതിനാൽ, അവിടംമുതൽക്കാണം" ആരംഭം എന്ത കരുത്തേ ഈ യുക്തി വിട്ടുകളഞ്ഞാൽക്രടി, അവിടെനിന്നാണം താണ്"

digitized by www.sreyas.in

3

ആരംഭിക്കുന്നതെന്നു കുരുന്നതു പലപ്രകാരത്തിലും ഉചിതമാണം. എന്നാലും, അതിന്നമുമ്പിൽ, പ്രസ്താവനയുടെ നിലയ്യുള്ള ഭാഗ ത്തിന്നും തീച്ച്യായും മഹത്തപമുണ്ട്. അള്ളനൻ എത്ത ഭൂമിക (Back\_ground)യിലായിരുന്നുവെന്ന് അതിന്നുമേപ്പുള്ള കഥാഭാഗം കൊണ്ടു പറഞ്ഞില്ലായിരുന്നുവെങ്കിൽ, എന്തുപ്രതിപാഭിക്കുന്നതിന്നു വേണ്ടിയാണം" ഗീത നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടതെന്നു നല്ലപോലെ മനസ്സി ലാക്കാൻ പ്രയാസമാവുമായിരുന്നു.

ചിലർ പറയന്ന: "അജ്ജനൻെറ ക്ലൈബ്ബംമാററി അവ നെക്കൊണ്ടു യുദ്ധം ചെയ്യിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിയാണു് ഗീത ഉപഭേ ശിക്കപ്പെട്ടത്..?? അവരുടെ അഭിപ്രായപ്രകാരം, ഗീത കമ്മയോ ഗഞ്ഞപ്പററി പറയുന്നതിന്നുപുറമെ യദ്ധയോഗത്തെപ്പററി പ്രതി പാദിക്കേയും ചെയ്യന്നണ്ട്. പക്ഷേ അല്പം ആലോചിച്ചാൽ, ഇങ്ങനെ പറയുന്നതിലുള്ളതെറര് നമുക്കു മനസ്സിലാവും. പതി നെട്ടക്ഷൌഹിണിസ്സൈന്വം യൂദ്ധം ചെയ്യാൻ് ഒരുങ്ങിയിരുന്നു. പ ഗീതോപദേശം ചെയ്ത് ഭഗവാൻ, അള്ളുനനെ ആ സൈനൃത്തി ന്നയോജിച്ചവനാക്കി എന്നാണോ നിങ്ങരം പറയുന്നതും? അമ്പര ന്നതു് അജ്ജനനാണം, ആ സൈന്റമു. അപ്പോരം, ആ സൈന്വത്തിന്നു' അഇളുനനേക്കാരം അധികം യോഗ്വത്യണ്ടായിരു ന്നുവോ? ഈ സംഗതി ആലോചിക്കാൻ ക്രടിവയ്യ. അജ്ജനൻ യുദ്ധത്തിൽനിന്നു പിന്മാറാനാഗ്രഹിച്ചതു് ഭയംകൊണ്ടപ്പു. എത യോ യുദ്ധത്തിൽ തന്റെ പരാക്രമം കാണിച്ച അദ്ദേഹം മഹ്മാവീര നായിരുന്നു. ഉത്തരൻറ ഗോഗ്രഹണസമയത്ത്ര് അദ്രേഹം ഒററ യും ഭീഷ്മർ, ദ്രോണർ, കണ്ണൻ മതലായവരെ പരാജയപ്പെട്ട ത്തിയിട്ടുണ്ട്. അദ്ദേഹം എപ്പോഴം വിജയിയായിരിക്കം; എല്ലാ നരരിലുംവച്ചു° അട്രേഹംമാത്രമാണു° ശരിയായ ഒരൊററ നര്ൻ എന്ന കീത്തിയും അദ്ദേഹത്തിന്നണ്ടായിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിൻെറ കാരോ രോമത്തിൽനിന്നും വിരതചം പൊഴിഞ്ഞിരുന്നു. അജ്ജ നനെ ട്വേഷ്യം പിടിപ്പിക്കുന്നതിന്നായി, ഉത്തേജിപ്പിക്കുന്നതിന്നാ യി, ശ്രീക്ഷ്ണൻ ക്ലൈബ്വത്തെ ആരോപണം ചെയ്തനോക്കി. പക്ഷേ, അദ്ദേഹത്തിൻെറ ആ ബാണം വൃത്ഥമായിപ്പോയി; അദ്രേഹത്തിന്നു മററ്റു പ്രകാരത്തിൽ ജ്ഞാനവിജ്ഞാനങ്ങളെക്കുറി ച്ചു പ്രസംഗിക്കേണ്ടിവന്നു. അതിനാൽ, വെറും ക്ലൈബ്ബനിമ സനത്തെപ്പോലെ അത്ര ലഘവായതല്പ ഗീതയുടെ ഉദ്ദേശ്വം എന്നു തെളിയുന്നു.

വേറെ ചിലർ പറയുന്നു: അള്ളുനൻെറ അഹിംസാവ്വ ത്തിയെ ദൂരീകരിച്ചു° അദ്ദേഹത്തെ യൂദ്ധസന്നദ്ധനാക്കാൻ വേണ്ട

യാണം" ഗീത ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടത്ര".? എൻെറ അഭിപ്രായത്തിൽ ഇതും ശരിയല്ല. അതു ശരിയായി മനസ്സിലാക്കുന്നതിന്നായി ആദ്വം അർജ്ജനൻെറ നിലപാട്ട് പരിശോധിച്ചുന്നോക്കണം. അതിന്ന്, ഒന്നാം അദ്ധ്വായവും രണ്ടാം അദ്ധ്വായത്തിൻെറ ആദ്വ ഭാഗവും സഹായിക്കുന്നണ്ട്.

അർജ്ജനൻ പോക്ളത്തിൽ വന്നനിന്നതു യുദ്ധം ചെയ്താ നള്ള നിശ്ചയഞോട്ടം കത്തവൃബോധത്തോടുംകൂടിയായിരുന്നു. യുദ്ധംകൂടാതെ കഴിക്കാൻ പല പ്രകാരത്തിലും പ്രയത്നിച്ചുനോ അതെല്ലാം വിഫലമായി. ഏററവും പരിമിതങ്ങളായ ക്കി; ചില കംയ്യങ്ങാംമാത്രം ആവശ്യപ്പെട്ടുകൊണ്ടും, ത്രീക്ലാസ്റ്റർ പോലം മാദ്യുസ്ഥും പറത്തുനോക്കി. എന്നിട്ടം ഫലമണ്ടായില്ല. ഈ സ്ഥിതിയിൽ, പല രാജ്യങ്ങളിലേയും രാജാക്കന്മാരെ വിളിച്ചുകുട്ടി, ത്രിക്കുണ്ടെ തന്റെ സാരഥ്യം സ്ഥികരിപ്പിച്ചു അദ്ദേഹം പോക്കുത്തിൽ വന്നനിന്നു; വീരോചിതമായ ഉത്സാഹത്തോടുക്കടി ത്രീക്കഷ്ണനോടുപറയുന്നു: "എൻെറ രഥം രണ്ടുസൈന്വങ്ങളുടേ യം നട്ടവിൽ കൊണ്ടുപോയി നിത്തിയാലം; എന്നോട്ട യുദ്ധത്തി ന്നൊരുങ്ങിവന്നവരുടെ മുഖം ഞാനൊന്ന കാണട്ടെ." ത്രിക്കുഷ്ണൻ അങ്ങനെ ചെയ്തു. അജ്ജനൻ ചുററുപാടം ഒന്നു കണ്ണോടിച്ചു. അപ്പോരം അട്ടേഹം കണ്ടതെന്തായിരുന്നു? രണ്ട്രഭോഗത്തം ബന്ധു മിത്രാടികളുടേയും ചാച്ച് ക്കാരുടേയും വലിയ തിരക്ക്. ഏററവും അടുത്ത ബന്ധക്കളുടെ നാലതലമറകരം,--മുത്തച്ചൻ, അപ്പൂൻ, മകൻ, മകൻറെ മകൻ—ചാവാനം കൊല്ലാനമുള്ള ദ്വശനി ശ്ചയത്തോടുകൂടി അവിടെ ഒത്തുകൂടിയിരിക്കുന്നതും അദ്ദേഹം കണ്ടു. എന്നാൽ, കാര്വം ഇങ്ങനെയായിരിക്കുമന്ന് അതിന്നമു മ്പൂതന്നെ അദ്ദേഹം ആലോചിച്ചിരുന്നില്ലാ എന്നല്ല ഇതിന്ന ത്ഥം. പങ്ഷേ, പ്രത്യക്ഷഭശനത്തിന്റെ പ്രഭാവം ഒന്നു വേറെ തന്നെയായിരുന്നു. ആ ബന്ധസമൂഹത്തെയെല്ലാം നേരിട്ടു കണ്ട പ്പോറം അദ്ദേഹത്തിനെറ ഹുദയത്തിൽ ഒരു വലിയ കോളിളക്ക മുണ്ടായി. അട്ട്രഹത്തിന്നു സങ്കടം തോന്നി. അതുവരെ അ**ട്രേ** ഹം അനവധി യുദ്ധ ങളിൽ അസംഖ്യം വീരന്മാരെ വധിച്ചിട്ടു ണ്ട്. എന്നാൽ, അപ്പോഴൊന്നം അദ്രേഹത്തിന്ന സങ്കടം തേ ന്നിയിട്ടില്ല്; അദ്ദേഹത്തിൻറ ഗ്രാണ്ഡീവം? കയ്യിൽനിന്നു വീണം പോയിട്ടില്ല്; ശരിരം വിറച്ചിട്ടില്ല; കണ്ണിൽവെള്ളം വന്നിട്ടില്ല. എന്നാൽ പിന്നെ, ഈ അവസരത്തിൽ ഇങ്ങനെയെല്ലാം ഉണ്ടാ വാൻ കാരണമെന്തും? അശോകനെന്നപോലെ അജ്ജനന്തം എ ഭയത്തിൽ അഹിംസാവൃത്തി ഉദിച്ചുവോ? ഇല്ല; ഇതു വെറും സ.1

ജനാസക്തിയായിരുന്നു. ഈ അവസരത്തിലും, നുരുക്കളും ബന്ധം മിത്രാടികളം മുമ്പിൽ ഇല്ലായിരുന്നുവെങ്കിൽ, അട്രേഹം ശത്രക്ക ളടെ തലയറുത്തുവീ ക്ലി പന്ത്രപോലെയിട്ട്രുട്ടമായിരുന്നു. എ ന്നാൽ, ആസക്തിയിൽനിന്നുണ്ടായ ഈ (മോഹം? അദ്ദേഹത്തി ൻറെ കത്തവുനിഷയെ വിഴങ്ങിക്കളഞ്ഞു. അപ്പോരം അദ്ദേഹ ത്തിന്ന തത്ത് ചജ്ഞാനവും ഓർമ്മവന്നു. കത്തവ്യനിഷ്യനായ മനു ഷ്യൻ മോഹഗ്രസ്തനാവുമ്പോഠംകൂടിയും അവന്തനഗമായ കഞ്ഞ വ്യച്ചതി അസഹ്യമാകന്നു അവൻ അതിന്നു ഏതെങ്കിലം സമചി ചാരത്തിൻെറ ഉട്ടപ്പണിയിക്കുന്നു. അള്ളുനൻെറ സ്ഥിതി ഇതായി അദ്ദേഹം, വാസ്തവത്തിൽ യുദ്ധംതന്നെ പാപമാണെന്നും മുന്നു. വൃത്ഥമായി പ്രതിപാലിക്കാൻതുടങ്ങി. യുദ്ധംകൊണ്ടു കലക്ഷയം വരും, ധർമ്മം ലോപിക്കം, സൈചരാചാരം വദ്ധിക്കം, വൃഭിചാരം പരക്കം, ക്ഷാമം വന്നുചേരും;—സമുദായത്തിന്നു പലപ്രകാരത്തി ലം സങ്കടം വന്നുചേരും. ഇങ്ങനെ പല തെളിവുകളും നല്ലി യുക്തി വാഭംചെയ്ത്ര് അദ്ദേഹം ത്രീക്യഷ്ണനെത്തന്നെ അനുശാസിക്കാൻ തുടങ്ങി.

ഇവിടെ എനിക്ക് ഒരു ന്വായാധിപന്റെ കഥ ഓർമ്മവര ന്നു. ഒരു ന്യായാധിപനുണ്ടായിരുന്നു അദ്ദേഹം അനവധി അപ രാധികൗള തുക്കിക്കൊല്ലാൻ വിധിച്ചിട്ടുണ്ട് എന്നാൽ, ഒരുദിവ സം അദ്ദേഹത്തിൻെറ്റ് മകൻതന്നെ, കൊലക്കുററം ചുമത്തി കോട തിയിൽ പിടിച്ചു ഫാജരാക്കപ്പെട്ടു. അവന്റെപേരിൽ കററാസ്ഥാ പിക്കപ്പെട്ടു; ന്യാ്യാധിപന്ന സ്പന്തംമകനെ തൂക്കിക്കൊല്ലാൻ വിധി ക്കുകയന്ന് ടെർർഭാഗ്വം വന്നുചേൻം. അപ്പോഗം അദ്ദേഹം നടു ങ്ങി; ബൂദ്ധിവാദംചെയ്യാൻതുടങ്ങി: "ഈ വധശിക്ഷ തികച്ചം അമാനു ഷമായതാണു്. ഇത്തരം ശിക്ഷ നല്യുന്നതു് മനുഷ്യന്നു് ഒരു തരത്തിലും ഗുണകരമല്ല. ഇതുകൊണ്ടും കുററക്കാരൻ നന്നാവുമെ ന്നു ആശിക്കാൻ വഴിയില്ല. ഇവൻ ഭാവനയുടെ ആവേശത്താൽ ഉത്തേജിതനായി കൊലപാതകം ചെയ്തപോയതാണം'. അങ്ങനെ മനഃപൂവമല്ലാത്ത ഒരു കുററത്തിന്നു് ഈ്വനെ രൂക്കുമരത്തിൽ കയ റെന്നതും മനുഷ്യത്വത്തിന്നുതന്നെ ലഞ്ജാവഹമായൊരു സംഗതിയം ണം; ഒരു വലിയ കളങ്കമാണം'." ആ ന്യായാധിപൻ ഇങ്ങനെ പലമും വാടിക്കാൻതുടങ്ങി. തൻറെ മകൻ് മുമ്പിതവന്നിട്ടില്ലായി അന്നവെങ്കിൽ, ആ ന്യായാധിപൻ യാതൊരു മുടക്കവുംക്രടാതെ തന്നെറ ജവകാലം മുഴവൻ തുക്കിക്കൊപ്പാൻ വിധിച്ചുകൊണ്ടേഇരി ക്കമായിരുന്നു. എന്നാൽ, ഇന്നു തൻെറ്റ് പത്രനില്ള്ള മമതകൊ ണ്ടും ഈ വാദങ്ങരം പൊട്ടിപ്പറപ്പെട്ടു. ആ ശബ്ദം അന്തരംഗത്തിൽ ഹിന്നു പറപ്പെട്ടതല്ല; ആസക്തിയിൽനിന്നു ജനിച്ചതാണും. "ഇത്ര

എൻെറ മകനാഞൗ എന്ന മമതയിൽനിന്നാണും ഈ വാഗ്വഷം മുഴവനും നിറ്റ്റളിച്ചതും!

അള്ളുനന്റെ സ്ഥിതിയും ഈ ന്വായാധിപൻേറഇപോലെ അദ്ദേഹത്തിൻെറ വാദം തെററായിരുന്നില്ല. കഴി ആയിത്തിന്ത ഞ്ഞ മഹായുദ്ധത്തിൽ ലോകം മുഴവനും ഇതേപരിണാമങ്ങളെല്ലാം കണ്ടുകഴിഞ്ഞു. ഇവിടെ നാം മനസ്സിലാക്കേണ്ടത്ര്, അതു് അഇ്ല നൻെറ തത്ത്വജ്ഞാനമായിരുന്നില്ല്, വെറും പ്രജ്ഞാവാദമായിരുന്ന കണ്ണൻ ഇതറിയാമായിരുന്നു. അതിനാൽ, അട്രേ എന്നാഞ്ച്. ഹം അവയെ തീരെ അവഗണിച്ചു° നേരെ മോഹനാശത്തിന്നുള്ള ഉപായം തരംഭിച്ചു. അജ്ജനൻ ശരിക്കും ഒരു അഹിംസാവാടി യായിത്തിന്ന് രുന്നുവെങ്കിൽ ആരെന്തുത്തപജ്ഞാനം ഉപദേശിച്ചാ ലും വാസ്തവമായ സംഗതി അഥവാ ഉചിതമായ ഉത്തരം കിട്ടുന്നതു വരെ അദ്ദേഹത്തിന്നു സമാധാനം ഉണ്ടാവുമായിരുന്നില്ല. എന്നാൽ, ഗീതയിൽ എവിടേയും ഈ പ്രശ്നങ്ങാക്കു മറുപടികൊടുത്തിട്ടി ല്ല; എന്നിട്ടം അജ്ജനന്ത സമാധാനംവന്നതായി നാം കാണുന്തു. ഇതിൻെറയെല്ലാം ഭാവാത്ഥം, അർജ്ജനൻെറ വൃത്തി അഹിംസാ ത്മകമപ്പായിരുന്നുവെന്നതാണു". അദ്ദേഹം യുലത്തിന്നൊരുങ്ങിയ അദ്രേഹത്തിനെറ ദ്രഷ്പിയിൽ യുദ്ധം സചാഭാവിക വനായിരുന്നു. മായി ലഭിച്ചതും അപരിഫായ്യവും സ്നിശ്ചിതവുമായ കഞ്ച്ചംത ന്നെയായിരുന്നു; പക്ഷേ, അട്രേഹം മോഹവശനായി അതിനെ തട്ടിനീക്കാനാഗ്രഹിച്ചു. ഗീത് പ്രധാനമായി ഈ 'മോഹാത്തിന്മേ ലാണും ഗദാപ്രാവരം ഫല്ലിയതും.

അഹിംസയുടെ കാര്വം ശരി; അള്ളുനൻ സംസ്വാസത്തിൻെറ ഭാഷക്രടി സംസാരിക്കാൻ തുടങ്ങി. അദ്ദേഹം പറയുന്നു: — "ഇഴ ക്തെപങ്ക് ലമായ ക്ഷാത്രധർമ്മത്തേക്കാറം അധികം നല്ലതു നംന്വാ സംതന്നെയാണ്". എന്നാൽ അതു് അള്ളുനന്നെ സംന്വാ സംതന്നെയാണ്". എന്നാൽ അതു് അള്ളുനന്നെ സംന്വാം യിരുന്നവോ എന്നതാണ് പ്രശ്നം. അള്ളുനന്ന സംന്വാംസി യുടെ വേഷംകെട്ടാൻ വളരെ എളുപ്പത്തിൽ സാധിക്കം; പക്ഷേ, സംന്വാസവൃത്തിയുണ്ടാക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതെങ്ങനെ? സംന്വാം സത്തിൻെറ പേരംപറഞ്ഞു് കാട്ടിൽ ചെന്നിരുന്നാൽക്രൂടിയും അവിടെ അദ്ദേഹം മാനുകളെ കൊല്ലാൻതുടങ്ങമായിരുന്നു. അതി നാൽ, ഭഗവാൻ സ്പപ്പമായിപ്പറഞ്ഞു: — "അള്ളുനാ, നീ യുദ്ധംചെ യ്യകയില്ല എന്നു പറയുന്നതു നിൻെറ ഭ്രമാണം! ഇന്നേവരെയുള്ള നിൻെറ സ്പഭാവം നിന്നെക്കാണ്ട് യൂദ്ധം ചെയ്യിക്കാതിരിക്കയില്ല."

അജ്ജനനു് ഈ സ്ഥധർമ്മം വിഗുണമായിത്തോന്നാൻ ഇടങ്ങി. എന്നാൽ, സ്ഥധർമ്മം എത്രതന്നെ വിഗുണമായിത്തോ

ന്നിയാലം മനുഷ്യന് അതിൽ ഇരുന്നുകൊണ്ടുതന്നെ തൻെറ വികാസം വരുത്തേണ്ടിവരും. കാരണം, അതുകൊണ്ടു മാത്രമേ വികാസം ഉണ്ടാവുകയുള്ളൂ. അതിൽ അഭിമാനത്തിൻെറ പ്രശ്നം തന്നെ ഇല്ല. അതു വികാസത്തിൻെറ 'സൂത്രൗമാണ്ട്'. സ്ഥധമ്മം, വലതാണെന്നുവിചാരിച്ചു സ്ഥീകരിക്കേണ്ടതോ, ചെറുതാണെന്നുവി ചാരിച്ചു തൃജിക്കേണ്ടതോ അല്ല. വാസ്തവത്തിൽ അതു വലതോ ചെറുതോ ആവുന്നില്ല. അതു് ഓരോരുത്തനും 'പാക'വുമാ യിരിക്കം.

"ത്രേയാൻ സ്വധർമ്മാ വിഗുണ്ടു" എന്ന ഗീതാവാകൃ ത്തിലെ ധർമ്മശബ്ദത്തിൻെറ അത്ഥം ഹിന്ദുധർമ്മം, ഇസ്ലാം ധർമ്മം, ക്രിസ്ത്രധർമ്മം മുതലായവപോലുള്ള ഒരു ധർമ്മം എന്നല്ല. ഓരോ വൃക്തിക്കം സ്വന്തമായി വേറെ വേറെ ധർമ്മമുണ്ട്. ഇവിടെ എൻെറ മുമ്പിലിരിക്കുന്ന ഇരുന്തുറാളുകളുടെ ധർമ്മം ഇരു ന്താറാണ്ം. എൻെറ ഇന്നത്തെ ധർമ്മം പത്തുകൊല്ലം മുമ്പുണ്ടാ യിരുന്നതല്ല. ചിന്തനംകൊണ്ടും അനുഭവംകൊണ്ടും വ്യത്തി?മാറു ന്നതനുസരിച്ചു ആഭ്യമുണ്ടായിരുന്ന ധർമ്മം പോകയും പതിയത്ത ലഭിക്കേയുംചെയ്യുന്നു. ഇതിൽ ശാറ്റ്വത്തിന്നം (വാശിക്ക) സ്ഥാ നമേ ഇല്ല.

പരധർമ്മം ത്രേഷ്യമായിത്തോന്നിയാലം അതിനെ സ്ചീകരി ക്കുന്നതും എനിക്ക ത്രേയസ്തരമല്ല. സൂദ്വപ്പകാശം എനിക്കിഷ്പ മാണം". ആ പ്രകാശംകൊണ്ടും എനിക്ക വളച്ചു അലാവുന്നം. സൂര്വൻ എനിക്കു അഭിവന്ദ്വനാണം". എന്നാൽ, അതുകൊണ്ടും, ഞന്റെ ഭ്രലോകവാസം ഉപേക്ഷിച്ചും സൂശ്വൻറെ അട്ടക്കലേക്കു പോ കാനാഗ്രഹിക്കുന്നതായാൽ കരിഞ്ഞു ഭസ്തമായിത്തീരും. നേരേമറി ച്ചൂം, ഭ്രലോകവാസം വിഗുണമാണെങ്കിൽകൂടി, സൂയ്യന്റെ തേജസ്സം സഹിക്കനുള്ള യോഗ്വത എനിക്കണ്ടാകുന്നതുവരെ സൂയ്യനിൽനിന്നു ട്രേരെ ഭ്രമിയിൽ വസിച്ചുകൊണ്ടുതാണ് എനിക്കം എന്റെ വികാ സം വരുത്തേണ്ടിവരും. ആരെങ്കിലും മത്സ്വങ്ങളോട്ട്, "പാൽ വെ ഇത്തേക്കാശം വിലപിടിച്ചതാണം", നിങ്കുറെ പാലിൽ ചെന്നുകിട ക്കോം എന്നു പറയുന്നതായാൽ അവ അതു സ്പീകരിക്കുമോ? മത്സ്വ ത്തിന്നു വെള്ളത്തിലേ ജീവിക്കാൻ സാധിക്രു; പാലിൽ കിടന്നാൽ അവ ചത്തുപോകം.

പരധർമ്മം എളുപ്പമാണെന്നതോന്നിയാൽക്രൂടി അതു സചീ കരിക്കാൻ പററിയതല്ല. പലപ്പോഴം ആ എളുപ്പം വെറും ആഭാ സമായിരിക്കും. കുട്ടംബത്തിലെ കഞ്ഞുകട്ടികളെ ശരിയായി നോ ക്കി രക്ഷിക്കാൻ സാധിക്കാതെ പരിഭ്രമിച്ചു° വല്ല ഗ്രഹസ്ഥനും സന്വാസം സചീകരിക്കുന്നതായാൽ അതു വെറും കാപട്ടൂമായിരിക്കും; അതൊരു ഭാരമായിത്തോന്നും. അവസരം കിട്ടുമ്പോഴേയ്ക്ക അ വൻറെ വാസനകരം തടിച്ചുകുട്ടം! സംസാരത്തിൻെറ ഭാരം വീയ ക്കാൻ സാധിക്കാതെ കാട്ടിൽപോയി ഇരിക്കുന്നവൻ, ആട്യം അ വിടെ ഒരു ചെറിയ കടിൽ ഉണ്ടാക്കം; പിന്നെ അതിനെറ്റ് രക്ഷ യ്ക്കായി ഒരു വേലികെട്ടും. ഇങ്ങനെ ചെയ്തചെയ്ത് അവിടെ ആ യാഠംക്ക് 'ഒന്നിന്നുപകരം ഒന്നേകാൽ' സംസാരം ഉണ്ടാക്കേണ്ടി മനസ്സിൽ ശരിയായ വൈരാഗൃവ്വത്തിയുണ്ടെങ്കിൽപിന്നെ വരും. സംന്വാസത്തിൽ എന്തു കഠിനതയാണുള്ളതും? സംന്വാസം വളരെ എളുപ്പമാണെന്നു പറയുന്ന സ്മതിവാകൃങ്ങളം ഉണ്ട്. എന്നാൽ, ഏററവും പ്രധാനമായതു മനോവൃത്തിയാണ്. ധർമ്മാ ഓരോര് അതിൽ ശ്രേ ത്തൻേറയും സ്ഥഭാവത്തിന്നനുസരിച്ചതായിരിക്കം. ഷ്യം, കനിഷ്യം, സരളം, കഠിനം എന്ന പ്രശൗനമൊന്നമില്ല. ശരി യായ വികാസം ഉണ്ടാവണം, പുരോഗതി ഉണ്ടാവണം എന്ത **a**o@6.

"വാസ്തവത്തിൽ സാന്വാസം യദ്ധധർമ്മത്തേക്കാറം ത്രേഷ്ഠമാ ണെങ്കിൽ ഭഗവാൻ അജ്ജനനെ എന്തുകൊണ്ടും ഒരു യഥാത്ഥ സംന്യാസിയാക്കിയില്ല? അദ്ദേഹത്തിന്നം" അതു കഠിനമായിരുന്ന വോ?" എന്നു വപ്പ ഭാവുകന്നം ചോടിച്ചേക്കാം. അദ്രഹത്തിന്നം ന്നെംതന്നെ കഠിനമല്ല എന്നാൽ, പിന്നെ അതിൽ അർജ്ജൂ നന്നു എന്തു പുരുഷാത്ഥമാണുള്ളതു? പരമേശ്വരൻ സ്ഥാതന്ത്ര്യം നൽകിയിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ ഓരോ വൃക്തിയും തനിക്കവേണ്ടി പ്രയത്നിക്കണം. ഇതിലേ രസമുള്ള. ചെറുകട്ടികാം തന്നെത്താൻ ചിത്രംവരച്ചും ആനന്ദിക്കുന്നു. ത്രെങ്കിലും കയ്യ പിടിച്ചു വരപ്പി കുന്നതു അവക്കിഷ്യമല്ല. അദ്ധ്വാപകന്തരണെ ഉത്തരം പറഞ്ഞു കൊടുക്കുന്നതായാൽ കട്ടികളുടെ ബുദ്ധി വദ്ധിക്കുന്നതെങ്ങനെ? അ തിനാൽ, മാതാപിതാക്കന്മാരുടേയും ഗുരുനാഥന്മാരുടേയും പ്രവൃ ത്തി വെറും സൂപനക്ഠം നൽകുകയാണം". പരമേശ്വരൻ ഉള്ളിൽ നിന്നു നമുക്കു സൂചന തന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ടും. അതില**ധിക** മായി അദ്ദേഹം ഒന്നം ചെയ്യുന്നില്ല. ഭഗവാൻ, ഒരു കശവൻ കട മുണ്ടാക്കുന്നപോലെ, നമ്മെ തട്ടിത്തട്ടി അഥവാ അടിച്ചടിച്ചു° മിനു സംവരുത്തി ശരിപ്പെടുത്തുന്നതായാൽ അതിൽ എന്തു രസമാണു ള്ളത്ര്? നാം മൺകടങ്ങളല്ല; ചിന്മയങ്ങളാണം". ഇത്രയം പറ ഞ്ഞതിൽനിന്നു", ശീത ജനിച്ചതു", സ്വധമ്മാചരണത്തിന്നു വിഘാത കമായ 'മോഫ'ത്തെ നിവാരണംിചയ്യന്നതിന്നവേണ്ടിയാണെന്നു അഇ്ളനൻ ധേമ്മസ നിങ്ങാംക്യമനസ്സിലായിട്ടുണ്ടായിരിക്കം. മൂഢാനായിത്തിന്നിരുന്ന്. സ്വധർമ്മത്തിന്റെ വിഷയത്തിൽ, അദ്ദേഹത്തിനെറ മനസ്സിൽ, മോഹം? ഉളവായിട്ടുണ്ടായിരുന്നു.

യിക്ഷൻ ആദ്യംതന്നെ അദ്ദേഹത്തെ കററപ്പെടുത്തിയതോടുകൂടി അദ്ദ്രഹം അത് സചീകരിച്ചു. ആ മോഹം, ആ മമത, ആ ഞാസക്തി—ഉണ്ടല്പോ; അരിനെ ദ്ലൂരീകരിക്കകയാണാം ഗീതയുടെ മുഖ്യകൃത്വം. അതിനാൽ, ഗീത മുഴവനും കേര പ്പിച്ചുകഴിഞ്ഞ ശേഷം ഭഗവാൻ ചോടിച്ചു: "അജ്ജനാ, നിൻെറ് മോഹം" പോയിപ്പേ?" അള്ളുനൻ അദ്ദേഹത്തെ പറഞ്ഞുവിശ്വസിപ്പി ക്കണം: "ഉവ്വ" ഗേവാനേ, എൻെറ മോഹം നശിച്ചു; എനിക്ക് എൻെറ സചധർമ്മം എന്താണെന്നു മനസ്സിലായി" ഇങ്ങനെ ഗീതയുടെ ഉപക്രമവും ഉപസംഹാരവും കൂട്ടിവെച്ചുനോക്കിയാൽ, മോഹനിരാസമായിരുന്നു അതിന്റെ ഉദ്ദേശ്യം എന്നു സ്പപ്പുമാവുന്ന ഗീതയുടെമാത്രമല്ല, മുഴവൻ മഹാഭാരതത്തിൻേറയും താണ്, ഉദ്ദേശ്യം ഇതാണം". ലോകയടെ ഹുദയത്തിലെ മോഹാവരണം നീക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിയാണം' ഞാൻ ഇതിഹാസത്തിനെറ രൂപത്തി ലുള്ള ഈ ടീപം കൊളത്തിയതെന്നും വേടവ്യാസൻ മഹാഭാരത ത്തിൻെറ പ്രാരംഭത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടും.

ശേഷമുള്ള ഗീത മുഴവനം മനസ്സിലാക്കാൻ ഈ പ്രസ്താവന ഉപയോഗപ്രടമായിത്തീന്നിട്ടുണ്ട്. അതിന്ത നാം തീച്ചയായം നന്ദിയുള്ളവരാണ്ഠ്. ഇതുകൊണ്ടു നമുക്കു മറെറാരു ഉപകാരം അർജ്ജനൻറെ മനസ്സ വളരെ ഋജവായതാണെന്നു ക്രടിയുണ്ടും. മനസ്സിലാക്കുവാനം നമുക്ക് ഇതുകൊണ്ടു കഴിയുന്നുണ്ടു്. 'അ ള്ളനൻ' എന്ന ശബ്ബത്തിൻെറ അത്ഥംതന്നെ ഋളുവായ അഥ വാ സംളമായ സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയവൻ എന്നാകുന്നു. അദ്ദേഹം ത്തിൻെറ മനസ്സിൽ തോന്നിയ എല്ലാവികാരവും അഥവാ വിചാ രവും അട്രേഹം ഉള്ളു തുറന്നു° ഭഗവാൻെറ മുമ്പിൽ വെച്ചുകൊടു മനസ്സിൽ ഒന്നുംതന്നെ ഒളിച്ചുവെച്ചിപ്പ. അവസാനം ഇ. അഭ്രേഹം ശ്രീക്ഷണെ ശരണം പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്തു. വാസ്ത വം പറയുന്നതായാൽ, അദ്രേഹം ആദ്വംതന്നെ ശ്രീക്ഷണ്ണനെ ശര ണംപ്രാപിച്ചുകഴിഞ്ഞിരുന്നു. ശ്രീകൃഷ്ണനെ തൻറ്റ് സാമ്പി യാക്കി, കതിരകളടെ കടിഞ്ഞാൺ അദ്ദേഹത്തിൻെറ കൈയിൽ കൊടുത്തതോടുകൂടിത്തന്നെ അജ്ജനൻ തൻറെ മനോവൃത്തികളാ കന്ന കടിഞ്ഞാണും 🗰 അദ്ദേഹത്തിൻെറ കൈയിൽ ഏല്പിക്കാൻ മെങ്ങിയിരുന്നു. അങ്ങനെതന്നെ ചെയ്യാം. അഇ്ജ നമുക്കും നൻറ അടുത്തു ക്ലൺൻ ഉണ്ടായിരുന്നു. നമുക്കുക്കണെ എവി ടെ കിട്ടം? അങ്ങനെ സംശയിക്കുരുത്തും. ക്ലൺൻ എന്നു പേരായ കരു വ്യ്ക്തിയുണ്ടും എന്ന ഐതിഫാസികമായ അഥവാ ഭ്രാമക

\* 'am:പ്രഗ്രംബോ' (മപനിഷര്) digitized by www.sreyas.in മായ വിചാരത്തിൽ നിങ്ങഠം ചെട്ടുപോകരുത്തം. അന്തയ്യാമിയും ടെ രൂപത്തിൽ കൃഷ്ണൻ നമ്മുടെ ഓരോരുത്തന്റേയും എടയത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്തണ്ട്. നമ്മുടെ ഏററവും സമീപത്തുള്ളത്ത് അതം നമ്മുടെ എടയത്തിലെ എല്ലാവിധ മാലിന്വങ്ങളേയും ൺ°. അദ്ദേഹത്തിൻറ മമ്പിൽവെച്ഛ° നമുക്ം അദ്ദേഹത്തോ ട്റ്പറയാം: **"ദ**ഗവാനേ, അടിയൻ അങ്ങയെ ശരണം പ്രാപിക്ഷന്നം. അങ്ങം അടിയൻെറ ഗുരുനാഥനാണം°. അടിയന്നു ശരിയായി വഴികാണി ച്ചുതന്നാലം! ഞങ്ങ° കാണിച്ചുതരുന്ന വഴിയിലൂടേ അടിയൻം നാം ഇങ്ങനെ ചെയ്യുന്നതായാൽ ആ പാത്ഥ നടന്നുകൊള്ളാം." സാരഥി, അതുപോലെതന്നെ നമ്മുടേയും സാരഥ്യം വഹിക്കം.-അവിട്ടത്തെ തിരുമുഖത്തുനിന്നു നമുക്കം ഗീത കേറ്റക്കാം. നമം ക്കം വിജയസിദ്ധിയുണ്ടാക്കാം!

#### രണ്ടാം അദ്ധ്യായം

#### 2?-2-'32.

നാം കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്വായത്തിൽ അള്ളനൻറെ 'വിഷാദയോം കണ്ടു. അള്ളനനെപ്പോലെ ഋജത (സരളസ്പഭാവം) ഉള്ളം ഗം' കണ്ടു. ഒരുവൻ ഈശചരനെ ശരണം പ്രാപിക്കുമ്പോരം വിഷാദവും 'യോ ഗ? മായിത്തീരുന്നു. ഇതിനെത്തന്നെയാണ് എടയമഥനം എന്നും പറയുന്നുള്. ഞാൻ ഗീതയുടെ ഈ പീഠികയ്ക്ക് 'അജ്ജനവി ഷാദയോഗം? എന്ന വിശേഷനാമത്തീന്തപകരം 'വിഷാദയോഗം" എന്ന സാമാന്യനാമമാണു് കൊടുത്തിട്ടുള്ളതും. കാരണം, ഗീത യ്ക്ക് അർജ്ജന്ൻ ഒരു നിമിത്തംമാത്രമായിരിക്കയാണ്. പണ്ഡ രിപ്പരത്തിലെ പാണ്ഡാംഗൻറ അവതാരം പുണ്ഡച്ചികന്നമാത്രം വിചാരിക്കുന്നതു ശരിയല്ല. വേണ്ടിയായിരുന്നു എന്നു അത്ര പൂണ്ഡലികനെ നിമിത്തമാക്കി ജഡജിവികളായ നമ്മുടെ ഓരോരു ത്തരുടെയും ഉദ്ധരണത്തന്നായി, എത്രയോ ആയിരം കൊപ്പങ്ങ ളായി, സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്ര് നാം പ്രത്യക്ഷമായി കാണ്മന്തണ്ണ്. അതുപോലെതന്നെ, അജ്ജനനെ നിമിത്തമാക്കിക്കൊണ്ടാണെങ്കിം ലം ഗീത നമുക്കെല്ലാം വേണ്ടിയാണം പതിപാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതം.. ആകയാൽ, ഗീതയുടെ ആളുത്തെ അദ്ധ്വായത്തിന്ത് വിഷാഭ യോഗം? എന്ന സാമാന്യനാമ്മാൺ° അധികം ഉചിതമായിത്തോം ന്നന്നതും. ഗീതാവ്വക്ഷം ഇവിടം മുതൽ വളൻം വളൻം അവസം

നത്തെ അദ്ധ്യായത്തിൽ 'പ്രസാദയോഗാത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള ഫലം നൽകുന്നതാണം'.

ഈ രണ്ടാമല്യായംമതൽ ഗീതയുടെ ഉപദേശം ആരംഭി ക്കന്നു; ഭഗവാൻ, തുടക്കത്തിൽത്തന്നെ, ജീവിതത്തിൻെറ മഹാസി ദ്ധാന്തങ്ങൾം പറഞ്ഞുതരുന്നാനും. ജീവിതമാകുന്ന കെട്ടിടം നിമ്മി ക്കുന്നതിന്നടിസ്ഥാനമായ തത്തപങ്ങൾം ആട്ടുംതന്നെ ഉറപ്പിച്ചുവെ ക്കുന്നതായാൽ ബാക്കിപണി എളുപ്പമായിത്തിരുമെന്നാണം" അദദ ഫം ആശിക്കുന്നത്ര്. ഈ രണ്ടാമദ്ധ്യായത്തിൽ വന്നിട്ടുള്ള 'സാം ഖ്യബൂദ്ധിം എന്ന ശബ്ദത്തിന്നു ഞാസ് നൽകിയ അത്ഥം ജീവിത ത്തിൻെറ മൂലഭൂതസിദ്ധാന്തം എന്നാകുന്നു. അതായതു്, നമുക്ഷ് ഇവിടെ മൂലസിദ്ധാന്തം മനസ്സിലാക്കണം. എന്നാൽ, അതിന്ത മുമ്പായി ഈ സാംഖ്വശബ്ദത്തെ നിമിത്തമാക്കി ഗീതയിലെ സാ ങ്കേതികശബ്ദങ്ങളുടെ അത്ഥം അല്പമൊന്ന സ്പപ്പികരിക്കുന്നതു നന്നായിരിക്കം. ഗീത, പഴയ ശാസ്ത്രീയശബ്ദങ്ങളെ പതിയ അ അഥങ്ങളിൽ ഉപ്പയോഗിച്ചിട്ടന്റ്. അതു ഗീതയുടെ ഒരു പ്രത്വേക തയാണം". പഴയശബ്ദങ്ങാംക്കു പുതിയ അത്ഥം കല്പിക്കുന്നത്ര" വി പാരപാമായ വിപ്പാത്തിൻെറ അഹിംസാത്തകമായ രീതിയാ ഈ പ്രവൃത്തിയിൽ വ്യാസൻ വളരെ വിദശ്ധനായിരുന്നു. ംബം. അതിനാൽ, ഗിതയിലെ ശബ്ദങ്ങാംക്ക് വ്യാപകമായ അത്ഥം ലഭി ക്കുകയും അതു് ഇന്നും പുത്തനായിത്തന്റെ കാണപ്പെടുകയും ചെ പലതരം ചിന്തകന്മാക്ട്, താന്താങ്ങളടെ ആവശ്വത്തിന്നം യ്യന്നു. അനുഭവത്തിന്നും അനുസരിച്ചു°, പലതരം അർത്ഥങ്ങാം ഇവയിൽ കണ്ടെത്താൻ കഴിഞ്ഞിട്ടണും ആ **അത്ഥ**ങ്ങളെല്ലാം അതതിൻെറ സ്ഥാനത്തുനിന്ന നോക്വേോഗം ശരിയായിരിക്കയും ചെയ്യം. എന്നാലം, അവയുമായി പൊരുത്തക്കേട്ടവരാതെ നമുക്ക സ്ഥത ന്ത്രമായ ഒരത്ഥം പറവാൻകഴിയുമെന്നാണും ഞാൻ കരുതു ന്<u>നത</u>്.

ഉപനിഷത്തിൽ മനോഹമോയ ഒരു കഥയുണ്ടും; അതും ഈ അവസരത്തിൽ ഓമ്പരുന്നു: ഒരിക്കൽ ലേവന്മാരും അസുരന്മാരും മനുഷ്ഠരംകൂടി ഉപഭേശത്തിന്നായി പ്രജാപതിയുടെ അടുക്കൽ പോയി. പ്രജാപതി എല്ലാവക്മായി 'ഒ' എന്ന റെക്കരം കൊട്ട ത്രൂ. ലേവന്മൻ പറഞ്ഞു: "ടേവന്മാരായ ഞങ്ങാം കാമികളാ ഞം, ലോഗശീലരാണം". പ്രജാപതി 'ഒ' എന്ന അക്ഷരം തെര്കി ഞങ്ങളെ 'മേനം' ശീലിയ്ക്കാൻ പഠിപ്പിച്ചു." അസുരന്മാർ പറ ഞ്ഞു: "ഞങ്ങാം ക്രോധികളാണം"; ദയയില്ലാത്തവരാണം'. പ്രജാ പതി 'ഒ' എന്ന അക്ഷരംകൊണ്ടു ഞങ്ങളെ 'ഒയാ പഠിപ്പിച്ചു." മനുഷ്യർ പറഞ്ഞു: "ഞങ്ങാം ലോഭികളാണം"; പണത്തിനെറ പിന്നാലേ ഭ്രാന്ത്രപിടിച്ചോടുന്നവരാണം". പ്രജാപതി 'ഒ' എന്ന അക്ഷരംകൊണ്ടു ഞങ്ങളെ 'ഓനം' ചെയ്താൻ പഠിപ്പിച്ചു." പ്രജാ പതി, ഈ കാരോവ്യാഖ്യാനവും ശരിയാണെന്തസമ്മതിച്ചു. കാക ണം, അതു° ഓരോഅത്തനം സ്ഥാനഭവത്തിൽനിന്ന ലഭിച്ചതായി രുന്നം. ഗീതയിലെ സാങ്കേതികശബ്ദങ്ങളുടെ അത്ഥം പറയുന്ന സമയത്ത്രൗ, നാം മാപനിഷത്തിലെ ഈ കഥ ഓമ്മവെയ്യുന്നതു നന്നം".

2

രണ്ടാമല്പായത്തിൽ ജീവിതത്തിൻെറ മൂന്നു മഹാസിദ്ധാന്തം ങ്ങാം അവതരിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടം. (1) ആത്മാവിന്റെ അമരതച വം അഖണ്ഡത്യം (2) ദേഹത്തിന്റെ ക്ഷദ്രത് (3) സ്ഥധമ്മ ത്തിൻെറ അബാദ്ധ്യത്. ഇതിൽ സ്ഥധമ്മത്തിൻെറ് സിദ്ധാന്തം കത്തവൃത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ളതാണു്; മറേറഇ രണ്ടും മനസ്സിലാ ക്കാനേകഴിയു. സ്വധമ്മഞെപ്പററി ഞാൻ കഴിഞ്ഞലാവ്ശ്വം തന്നെ കുറഞ്ഞൊന്നു പറഞ്ഞിരുന്നു. ഈ ധമ്മം നമുക്ക് സ്പാ ഭാവികമായി ലഭിച്ചതാണം". ആരും സ്വധമ്മം അന്വേഷിച്ച പോകേണ്ടതില്ല. നാം ആകാശത്തിൽനിന്നുവീണ്ട് ഭൂമിയിൽ നട ക്കൻ തുടങ്ങിയവരല്ല. നാം ജനിക്കുന്നതിന്നുമുന്നുതന്നെ ഈ സമു **ഭായം ഉണ്ടായിരുന്നു്. നമ്മുടെ** മാതാപിതാക്കന്മാർ ഉണ്ടായിരുന്നും അയൽപക്കക്കാരുണ്ടായിരുന്നു. ഇങ്ങനെയുള്ള ഒരു 'ക്രവാഹാ ത്തിൽനിന്നാണും നാം പൊന്തിവന്നതും. എൻെറ ജനയിതാക്ക ളെ സേവിയ്ക്കുക എന്നതും എനിക്കു ജനിയ്കുമ്പോശത്തന്നെ കിട്ടി യ ധമ്മമാണ്. അതുപോലെതന്നെ, ഞാൻ ജനിച്ചസമുടായ ത്തിന്നുവേന്നു സേവനങ്ങഠം ചെയ്യന്നതും എനിക്കും സഹജമായി സിദ്ധിച്ച ധമ്മമാണും. ചുരുക്കത്തിൽ, നാം ജനിക്കുന്നതോടൊപ്പം നമ്പുടെ സ്വധർമ്മവും ജനിക്കുന്നു; അല്ലെങ്കിൽ, നാം ജനിക്കുന്ന തിന്നു മുമ്പു തന്നെ നമുക്കവേണ്ടി അതു തയാറാക്കപ്പെട്ടിരുന്നു എന്നു കരുതന്നതിന്നും വിരോധമിപ്പ. കാരണം, അതുതന്നെയാണും നമ്മു ജന്മത്തിന്നു ഫേതു. അതു നിറവേറുന്നതിന്നുവേണ്ടിയാണം" ടെ ജനിച്ചിരിക്കുന്നതും. ചിലർ സ്വധർമ്മത്തെ ധർമ്മപതി നാം യോട്ടപമിക്കാറുണ്ട്. അവർ പറയുന്നു: ''പത്നിയോട്ടുള്ള ബന്ധം പോലെതന്നെ സ്ഥാമമത്തോടുള്ള ബന്ധവും അവിഫ്ലേദ്യമാണം." എന്നാൽ, എനിക്ക് ഈ ഉപമ അത്ര യോജിച്ചതായി തോന്നുന്നി ഞാൻ സ്ഥധർമ്മത്തെ അമ്മയോടാണ് ഉപമിയുന്നതും. ę٦, എനിയ്ക്ക് ഈ ജന്മത്തിൽ എൻെറ്റ് അമ്മയെ തിരഞ്ഞെട്ട്ക്കേണ്ടി വരുന്നില്ല്. അതു ആദൃംതന്നെ നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും. അമ്മ

എങ്ങനെയുള്ളവളായാലം ശരി എനിക്കു മാററാൻ തരമില്ല. സ്ഥ ധർമ്മത്തിൻെറ സ്ഥിതിയം ഇതാണ്. നമുക്ക് ഇഹലോകത്തിൽ സ്ഥയർമ്മമല്ലാതെ മറെറാരാത്രയവുമില്ല. സ്ഥയർമ്മത്തെ കൈ വെടിയുന്നത്ര് സ്ഥന്തം അസ്തിത്ഥത്തെത്തന്നെ കൈവെടിയുന്നതി ന്നതുല്യമാണ്. നമുക്കു സ്ഥയർമ്മത്തിൻെറ സഹായത്തോടുകൂടി യേ മുന്നോട്ടുപോകാൻ കഴിയും. ആകയാൽ, ആരും തന്നെ സ്ഥ ധർമ്മത്തിൻെറ ആത്രയത്തെ ഒരിക്കലം ഉപേക്ഷിക്കുമത്ത് ഇത്ന്, ജീവിതത്തിൻെറ മല്യത്രസ്വിധാനങ്ങളിൽ സ്ഥിരമായ ന്നൊണ്.

നാം വിശേഷിച്ചു യാതൊരുപ്പയത്നവും ചെയ്യാതെ, സ്വയം പാലിക്കപ്പെടുത്തക്ക വിധത്തിൽ, അത്ര സഹജമായി സിദ്ധിച്ചതാ ണം° സ്വധർമ്മം. എന്നാൽ, പലതരം 'മോഹാങ്ങാംനിമിത്തം അതു അങ്ങനെ അപ്പാതാവന്നു; അഥവാ, വളരെ ക്ലേശകരമായി ത്തീരുന്നു. അപ്പോരം സചധമമ്പത്തിൽ വിഷം — പലതരം ഭോഷ ങ്ങരം – വന്നുചേയം. സ്വധർമ്മത്തിനെറ വഴിചിൽ മുള്ളകരം പരത്തുന്ന 'മോഹാങ്ങളുടെ ബാഹൃരൂപങ്ങാം എണ്ണമററവയാണു്. എന്നാൽ, അവയെ അചഗ്രഥിച്ച്നോക്ഷമ്പോഗ്പ് അവയുടെയെ പ്പാം അടിയിൽ ഒരേ ഒരു കായ്യമാണും കാണപ്പെടുന്നതും — സങ്കച്ചി തവും ആഴമില്പാത്തതുമായ 'ഭേഹബുദ്ധി' താനും തൻറ ശരീര ത്തോടുബന്ധപ്പെട്ട ആളുകളും വസ്തുക്കളുമാണാ് തൻെറ പരിധി— ഈ പരിധികപ്പറത്തുള്ളവരെല്ലാം അന്ദ്വരാണം", അതായതു ശത്ര ക്കളാണം' ടേഹബുദ്ധി ഇത്തരം വൃത്യാസങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഒരു മതിൽതന്നെ കെട്ടിപ്പടുത്തിരിക്കുന്നു. ഇ്തിലുള്ള വിശേഷം, ഞാൻ? എൻെറാ 'എനിയ്യൂം' എന്നെല്ലാം പറയമ്പോരം എൻെറ ട്രഷ്പി ശരീരത്തിൽ മാത്രമാണും എന്നതത്തെ. ദേഹബുദ്ധിയുടെ ഈ കുട്ട ക്കിൽപെട്ടു നാം പലതരം 'കട്ട'പ്പര'കഠം വെച്ചുകെട്ടാൻ പരിശ്ര മിക്കന്നം. ് ഏറെക്കറെ എല്ലാവ്യം ഈ പ്രവൃത്തിയിൽ എപ്പെട്ടി രിഷന്നവരാണാ്. ഇതിൽ ചിലരുടെ കേട്ടിപ്പര' വളരെ ചെറ്റതാ ണെങ്കിൽ ചിലരുടേയ്യ് അല്പം വലതായിരിക്കം. പക്ഷേ, (ഫല ത്തിൽ) അവസാനം എല്പാം കേട്ടിപ്പാം തന്നെയാണം. അതിനെറ വലപ്പം ശരീരത്തിനെറ യോഗൃതഅനുസരിച്ചിരിക്കും. ചിലർ കടുംബാഭിമാനത്തിൻെറ കട്ടിപ്പരയാണം കെട്ടുന്നതെങ്കിൽ ചിലർ കെട്ടുന്നത്ര് ദേശാഭിമാനത്തിൻേറതാണം. ബ്രാമണാബ്രാമണ ത്വത്തിൻറപോരിൽ ഒരു കേട്ടിപ്പുരാ, ഹിന്ദ\_മസ്ലിംവ്വത്വാസ ത്തിൻെറ പേരിൽ മറെറാന്നം, ഇങ്ങനെ ഒന്നുരണ്ടല്പ അനവധി ഷേട്ടിപ്പരാകരം നാം കെട്ടിയിട്ടുണ്ടും. നോക്കുന്ന ഭിക്കിലെല്ലാം ഇവ

യാണാ് കാണപ്പെടുന്നതു്. നമ്പുടെ ഈ ജയിലിൽത്തന്നെ രാഷ്പ്പീ യതടവുക:ർ, മററ തടവുകാർ എന്ന റണ്ട് 'കുട്ടിപ്പര'കളില്ലേ? ഇവ ക്രടാതെ നമുക്ക ജീവിക്കാൻതന്നെ സാധിക്കയില്ലെന്നു തോന്നിപ്പോ കന്നു. എന്നാൽ, ഇതിൻെറ പരിണാമമെതായിരിക്കം? – ഒന്ന മാത്രം: ഹീനവികാരത്തിൻെറ വകയായ അണുകീടങ്ങളുടെ വദ്ധ നയും സ്വധമ്മത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള ആരോഗൃത്തിൻെറ നാശവും.

ഈ സ്ഥിതിയിൽ സ്ഥധമ്മനിഷ്ഠമാത്രം മതിയാവാതെവരുന്നു. അതിന്നായി മററ്റ രണ്ടു സിദ്ധാന്തങ്ങുറംകൂടി ജാഗ്രത്താക്കിവെക്കേ ണ്ടിവരുന്നു. ഒന്നാമത്തെ സിദ്ധാന്തം, "ഞാൻ മരണസ്ഥഭാ വമുള്ള ഈ ജഡഭേഹമല്ല; ദേഹം പുറമെകാണപ്പെടുന്ന ക്ഷപ്രമായ ഒരാവ രണം മാത്രമാണം" എന്നതാണം". രണ്ടാമത്തേതു, "ഞാൻ ഒരി ക്കലം നശിക്കാത്ത അഖണ്ഡവും വ്യാപകവുമായ ആത്രാവാണം" എന്നതാകന്നു. ഈ രണ്ടു സിദ്ധാന്തങ്ങളും കൂടിച്ചേരുമ്പോറം ഒറ്റ പൂണ്ണമായ തത്തപുജ്ഞാനം ലഭിക്കുന്നു.

ഗീതയ്ക്ക° ഈ തഞ്ഞാഴഞാനം അത്രയധികം ആവശ്യമാക യാൽ ഗീത ഇതിനെ ആല്പംതന്നെ ആവാഹിച്ചു; സ്വധമ്മത്തെ അതിന്നശേഷവും. ചിലർ ചോദിക്കന്ന: "തത്താഴഞാനത്തെ സംബന്ധിച്ചുള്ള ഈ ഗ്ലോകങ്ങറം ആരംഭത്തിതത്തന്നെ കൊണ്ടു വന്നതെന്തിനാണ്??? എന്നാൽ, ഗീതയിൽ സ്ഥാനം മാററിവെ യ്ക്കാൻ പാടില്ലാത്ത വല്ല ഗ്ലോകങ്ങളമുണ്ടെങ്കിൽ അവ ഇവയാണെ ന്നാണ് എനിക്കു തോന്നന്നത്.

ഇത്രയം തത്ത്വജ്ഞാനം മനസ്സിലുറച്ചാൽ പിന്നെ സ്വധ മും ഒട്ടംതന്നെ ഭാരമായിത്തോന്നുന്നതല്ല; നേരെമറിച്ച്, സ്വധമ്മ മല്ലാത്തതെല്പാം ഭാരമായിത്തോന്നുകയും ചെയ്യും. പിന്നെ ആത്മ തത്ത്വത്തിന്റെ അഖണ്ഡതയും കേഹത്തിന്റെ ക്ഷുദ്രതയും മന സ്സിലാക്കാൻ യാതൊരു പ്രയാസവുമില്ല; കാരണം, ഇവംണ്ടം സത്വ മായ വസ്തകളാണ്. പക്ഷേ, നമുക്ക് അവയെപ്പററി ചിന്തിക്കും ണ്ടിവരും; വഞ്ഞം വീണ്ടും മനനംചെയ്യേണ്ടിവരും. ഈ ചമ്മ ത്തിനെറ മഹത്ത്വത്തെക്കുറിച്ച് നാം ആത്മാവിന്ന് അധികമായ മഹത്ത്വംകൊടുക്കാൻ പഠിക്കണം.

നോക്കപ്പ് ഈ ദേഹം നിമിഷംപ്രതി മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ശൈശവം, ബാല്വം, കൌമാരം, യൌവനം, വാദ്ധകൃം-ഈ ചക്രത്തിൻെറ തിരിച്ചൽ ആക്കാണം അന്നഭവപ്പെടാത്തയം? ആധു നികശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർ പറയുന്നു: 'ഏഴ് കൊപ്പംകൊണ്ടു ശര്രം

ആകെ മാറിപ്പോകന്നാ? എഴ കൊപ്പത്തിസമുമ്പൂണ്ടായിരുന്ന ഒരു തുള്ളിച്ചോരപോലം ഇന്ത്രനമ്പുടെ മോത്തിൽ ഇല്ല. നമ്മുടെ പൂവന്മാർ, പന്ത്രണ്ടു കൊല്പംകൊണ്ടു പഴയശരീരം മരിച്ചുപോ ക്ന്ന എന്ന കരുതിയിരുന്നു. അതിനാൽ, പ്രായശ്ചിത്തം, തപ ശ്ചര്യ, അദ്ധ്വയനം മതലായവയുടെ അവധി പന്ത്രണ്ടുകൊപ്പമാ യിരുന്നു. വളരെക്കാലത്തെ വേർപാടിന്നശേഷം തന്നെ വന്നു കണ്ട മകനെ അമ്മയ്ക്ക, തിരിച്ചറിവാൻകഴിഞ്ഞിപ്പ എന്നം മററം പറയുന്നതു നാം കേരംകുന്നണ്ടും. ഇങ്ങനെ നിമിഷംപ്രതി മാറി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന — മരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന — ടേഹാതന്നെയാണോ നിൻെറ രൂപം? രാവം പകലം മലമൂത്രങ്ങളുടെ ചാൽ ഴെകി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതും വൃത്തിയാക്കാൻ ദേഢനിശ്ചയംചെയ്തിട്ടുള്ള നിണെപ്പോലുള്ളവരെ ്ലഭിച്ചാൽക്രട്രി മാലിന്യം നീങ്ങാത്തയമായ ഈ ശരീംമാണോ നീ? അതു വൃത്തികെട്ട്ത്, നീ അതിനെ വൃത്തിയാക്കുന്നവൻ; അതു രോഗി, നീ മരുന്നും വെള്ള വും കൊട്ട ത്തു ശുശ്രഷിക്കുന്നവൻ; അതു മൂന്നരക്കൈസ്ഥലംമാത്രം വ്വാപി ച്ചത്. നീയോ തിഭവനവിഫാരി;് അത്ര' എപ്പോഴം മാറിക്കാ ണ്ടിരിക്കുന്നതു°, നീ അതിൻെറ മാററങ്ങളെ നോഷംകൊണ്ടിരിക്ക ന്നവൻ; അതു മരിക്കുന്നതും, നീ ആ മരണത്തിനെറ വൃവ സ്ഥാ പകൻ. നിൻേറയം അതിൻേറയം വൃത്വാസം ഇത്ര സ്ഷ്യമായി രിക്കേ, നീ എന്തിന്നു സങ്കചിതനാവുന്നു?് ഈ ദേഹവ്മായി ബ ന്ദ്യുള്ളതിനെമാത്രം തൻേറതെന്നു കരുതുകയും ഭോഹത്തിൻെറ മര ണത്തിൽ ഇത്രയധികം വൃസനിക്കകയും ചെയ്യന്നതെന്തിനാണം? ഭഗവാൻ ചോടിക്കുന്നു: "എടോ, ഈ ടേഹത്തിൻറ നാശം അത്രം വ്യസന്ദിക്കത്തക്ക ഒരു കാര്വമാണോ?"

**ദേഹം വസ്ത്രത്തെപ്പോലെയാണം'.** പഴയതു കീറിപ്പോകന്ത; ഞതിനാൽ, പതിയതു ധരിക്കവാൻ സാധി കുന്നു. <u>ଚଢେ ଦେ</u>ଣି୭୦ ആത്മാവിനോട്ട പററിപ്പിടിച്ചിരിക്കുന്നതായാൽ എന്നെന്നം ആത്മാവിന്റെ സ്ഥിതി വളരെ മോശമാവുമായിരുന്നു. എല്ലം വികാസവം നില്ലും; ആനന്ദം നശിക്കം; ജ്ഞാനത്തിൻെറ പ്രകാ അതിനാൽ, ടേഹത്തിൻറ്റ് നാശത്തിൽ വ്യസനിക്ക ശാ മങ്ങും. ത്തക്കതായി യാതൊന്നമില്ല. ആത്മാവിന്നു നാശം സംഭവിക്കുക യാണെങ്കിൽ, തീച്ചയായും അതു വ്യസനിക്കത്തകം ഒരു കാര്വ മാണം". പക്ഷെ, അതു നശിക്കാത്തതാണം"; അത്ര", നില്ലാതെ ഒഴകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരരുവിപോലെയാണ്". അതിന്മേൽ അ നേകംശരിരങ്ങറം വരികയും പോകയും ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ, **ഭേഹത്തിൻെറ ബന്ധതയിലോ മൈത്രിയിലെംചെട്ടുഴന്ന്** വൃസം

നിക്കേഷോ ' ഇത്ര് എൻെറ്റ് അതു നിൻറ' എന്നിങ്ങനെ പേർതിരിക്കയോ കഷണംകഷണമാക്കയോ ചെയ്യന്നത് തീരെ അന്തച തമാണ്. നോക്കം! ഈ ബ്രാമ ണ്ഡംമഴ്വനം മനോ ഫാമായി നെയ്യ പ്പെട്ട് ഒരു പനപ്പ് പാലെയാണ്. ചെറുകട്ടി കാം കത്തിരിയെട്ടാത്ത് പതപ്പിനെ മറിച്ചു കഷണംക്ഷണമാക്കു നന്തപോംല, ഈ ദേഹത്തിനുപററിയ വലുപ്പന്തിൽ അഥവാ മാത്രകയിൽ, അഖണ്ഡവം വിശാലവുമായ അതിനെ മുറിച്ചു കഷ ണമാക്കുന്നത്ര് എന്തൊരു കുട്ടിക്കളിയാണം? എന്താരു ഹിംസ യാണും?

ബ്രഹ്മവിദ്യ അവതരിച്ച ഈ ഭാരതഭ്രമിയിൽ എല്ലായിടത്തം പെറുതും വലതം സമുദായ കവും വർഗ്ഗീയവുമായ പലതരം വഴ ക്കേരം കാണപ്പെടുന്നതു വാസ്തവത്തിൽ വളരെ ശോചനീയ മാണം. മാണത്തെകുറിച്ചു നമുഷ്കളത്ര ഭയം മറെറാരോജ്യക്കാ ക്കും ഉണ്ടായിരിക്കയില്ല. ഈ ഭീർഘകാലത്തെ പാരതന്ത്ര്യത്തി ന്റൊ പരിണാമമാണെന്നതിന്നു സംശയമില്ല. എന്നാൽ, അതു ഈ പാരതന്ത്ര്യത്തിന്നു ഒരു കാരണവുംകൂടിയാണെന്ന വാസ്തവം മറക്കാൻ ത്രമിക്കുന്നതുകൊണ്ടു കാല്യമില്ല.

മാണം എന്ന വാക്കുക്കി നമുക്കസഹൃമാണം. ആ പേര തന്നെ നമുക്ക് അമംഗളമായിത്തോന്നുന്നു. ജ്ഞാനദേവന്ന വള രെ ദ്രേഖത്തോട്ടക്രടി എഴ്ഞേണ്ടിവന്നു:

> മരണശബ്ദം, ഹാ! സഹിക്കാനേവയ്യ! മരിക്കുമ്പോഗം നമ്മഗം കരയുന്നു.

digitized by www.sreyas.in<sup>2</sup>

ണും എന്തു ഭോഷമാണം ഉണ്ടാവാനുള്ളതും? നമ്മുടെ എടയത്തിന്ന കാഠിന്വം വദ്ധിക്കണം, പ്രേമം ഇല്ലാതാവണം എന്നൊന്നമല്പഇതി നത്ഥം. പക്ഷേ, ഭേഹാസക്തിയെ പ്രേമമാണെന്നു കണക്കാക്കു ന്നതു ശരിയല്ല. ടേഹാസക്തി പോയല്പാതെ ശരിയായ പ്രേമം ഉണ്ടാവുകയില്ല. അപ്പോഠം ഭേഹത്തിന്ത് അതർഹിക്കുന്ന് പ്ര തിഷ്ഠ കിട്ടുകയുംചെയ്യും. എന്നാൽ, ഇന്നു നമ്മുടെ ലക്ഷ്യം ദേഹാ പൂജയാണം. അതു തെററാകന്ത. സ്വധമ്മാചരണമാണം നമ്മുടെ ലക്ഷ്യം എന്ന വാസ്തവം നാം മാന്നിരിക്കുന്നു. ദേഹത്തെ രക്കി യ്കണം; അതിന്നു തിന്നാനും കുടിക്കാനും കൊടുക്കുന്നതും ആവശ്വ മാണം. പക്ഷേ, അതു സ്വധമ്മാചരണത്തിനെറ നിലയിലായി രിക്കണം; നാവിനെ തുപ്തിപ്പെട്ടത്താനാവരുത്വ്. ചട്ടകംകൊണ്ടു പായസം വിളമ്പിയാലം ശരി, ചോറം കറിയും വിളമ്പിയാലും ശരി, അതിന്നു യാതൊരു സബവും ട്രഃഖവുമില്ല. നാവിന്റെ സ്ഥി തിയും അതാവണം നാവിന്നു രസം അറിവാൻ കഴിയണം, ശരീരത്തിന്നു വേണ്ടത്ര' പക്ഷേ സുഖമോ ട്രഃഖമോ തോന്നരുതും. അതിന്ന കൊടുത്ത്ര്; അതോടുകൂടി കായ്യം അവസാനിയ്ക്കണം. ചക്കാണ്ട നാല്ലാൻ അതിൽ എണ്ണകൊടുക്കുന്നതും ആവശ്വ മാണം. അതുപോലെതന്നെ, ശരീരംകൊണ്ട ജോലിചെയ്യണം; അതിന്നായി—യന്ത്രം പ്രവത്തിക്കുന്നതിന്നായി—അതിൽ കരിയ്ട്ട നാം ഇപ്രകാരം ഉപയോഗിക്കുന്നതായാൽ ന്നതാവശ്യമാണം". വാസ്തവത്തിൽ നിസ്സാരമായ ശാരത്തിനെറ വില വഭ്ധിക്കകയും അതിന്നു പ്രതിഷ്ഠ ല്ഭിക്കുകയും ചെയ്യാ.

ഇതിന്നു വിപരിതമായി, നാം ഭേഹത്തെ ഒരു ഉപകരണ മായി ഉപയോഗിക്കാതെ, അതിൽത്തന്നെ നിമഗ്നരാവുകയും ആ തമസങ്കോചം വരുത്തുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇതുനിമിത്തം, ആദ്വംത നെ ക്ഷദ്രമായ ദേഹം വളരെ ക്ഷദ്രതരമായിത്തീരുന്നു! അതി നാൽ, സജ്ജനങ്ങൾം ദ്രദ്ധതാപ്പൂവം പറയുന്നു: "നായും പന്നിയും അവയുടെ ഭേഹംനിമിത്തം നന്ദ്ര്വമാണം"; മററ്റപ്പകാരത്തിൽ എല്ലാം വന്ദ്വംതന്നെ.?? എടോ, നീ രാവം പകലം ഈ ദേഹത്തേയും തതിനോട് ബന്ധപ്പെട്ടവയേയും പൂജിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുത്ത്. മറ്റ ക്കവയേയും മനസ്സിലാക്കവാൻ പഠിക്രം. സജ്ജനങ്ങൾം, ഇങ്ങനെ വുംപകമായ ദ്രഘ്പിവെയ്യംനാണം" നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുന്നത്ര്. നാം നമുടെ അടുത്ത ബന്ധുക്കളയും മിത്രങ്ങളേയും ഒഴിച്ചു മററു വല്ല വരുടേയും അടുക്കൽ നമ്മുടെ ആത്മാവിനെ കൊണ്ടുപോകന്നു ണ്ടോ? "ജീവനെ ജീവനിൽ ചേക്കും ആത്മാവിനെ ആത്മാ വിൽ കലത്തുക.?? നാം ഇങ്ങനെ ചെയ്യുന്നണ്ടോ? നമുടെ

ആത്മഹംസത്തെ, കൂട്ടിന്ന പുറത്തുള്ള കാറുതട്ടാൻ നാം അനവദി കുന്നുണ്ടോ? 'എൻറ' എന്ന കരുതപ്പെടുന്ന വൃത്തത്തിൻറ പരി ധിവലിപ്പിച്ച് 'ഞാൻ ഇന്നലെ പത്തു മിത്രങ്ങളെ ഉണ്ടാക്കി, ഇന്ന' അതു പതിനഞ്ചായി; നാളെ അമ്പതാവും! "ഇങ്ങനെ ചെയ്തുചെയ്ത് കരുലിവസം ഈ ലോകം മുഴവനും എൻേറതാണെന്നും ഞാൻ ഈ ലോകത്തിൻേറതാണെന്നും എനിക്കനുഭവപ്പെട്ടം?' എന്ന എപ്പോ ഴെങ്കിലും നിങ്ങാക്കു തോന്നിയിട്ടുണ്ടോ?' നാം ജയിലിൽനിന്നു ബന്ധമിത്രാഭികാംക്കു കത്തയയ്ക്നെണ്ടും. ഇതിലെന്തുവിശേഷമാ ണുള്ളത്ര് എന്നാൽ, ജയലിൽനിന്നു വിട്ടുപോയ വല്ല പ്പിയ മിത്രത്തിന്നും താഷ്കീയതടവുകാരുന്നല്ല, ക്രിമിനൽ തടവുകാരന്നും നിങ്ങാം എപ്പോഴെങ്കിലും കത്തെഴുതുമോ?

വാസ്തവത്തിൽ നമ്മുടെ ആത്മാവും അതിൻെറ പരിധി വർദ്ധിപ്പിക്കവാൻ ബദ്ധപ്പെട്ടുംകാണ്ടിരിക്കയാണ്യ. ആത്മാവ് ലോകത്തോട് മുഴവന്തം ഐക്വം പ്രാപിക്കവാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നു. നാമാകട്ടെ, അതിനെ കെട്ടിവരിഞ്ഞു" അമത്തിക്കളയുന്നു. നാം ആത്മാവിനെ തടവുപുള്ളിയാക്കിയിരിക്കയാണം". നമുക്കും അതി ൻെറ ഒമ്മകൂടിയില്ല. നാം രാവിലെമുതൽ വൈകന്നേരംവരെ ജോത്തിൻെറ്റ ശുത്രുഷയിൽത്തന്നെ നിമഗ്നാായിരിക്കുന്നു. എ നെ ശരിരം എത്ര് ശക്തിയും പുഷ്പിയും ഉള്ളതായിരുന്നു; ഇ പ്പോഗം അത്ല് എത്രയധികം മെലിന്ത്തിരിക്കുന്നു' ഇതാണം' രാവും ലോകത്തിൽ ആനന്ദപ്രദമായി വിചാരം. പകലും നമ്മുടെ മറെറാന്നം ഇപ്പെന്നുകൂടി തോന്നിപ്പോകന്നു. ഈ ഭോഗങ്ങളുടേയും സ്ഥാദിൻേറയും ആനന്ദം പക്ഷിമ്പാദികളും അനുഭവിക്കുന്നണ്ടും. **ഇനി** നമുക്ക് സ്ഥാദംകേടിൻേവും ത്വാഗത്തിൻേറയും ആന**ന്ദം** കൂടി നെെ നോക്കേണ്ടേ? വിശന്നു വല്ലയും തിന്നാൻതുടങ്ങുമ്പോരം, അതിനെ തന്നേക്കാഗം വിശപ്പുള്ള മറെറാരാശക്ഷ കൊ∋ക്കുക; അ തിൻെറ ആനന്ദം അനഭവിക്ക; രുചി മനസ്സിലാക്കും. സ്പന്തം മക്ക**ംകുവേഷി കഷ്പപ്പെടുന്ന അമ്മയ്ക്ക**് ഇതിൻെറ അചി അറി യാൻ കുറഞ്ഞാന്ത സാധിക്കം. തങ്ങളുടേതെന്നു പറഞ്ഞ നിമ്മി ക്കുന്ന സങ്കചിതമായ പരിധിയിൽപ്പോലം മന്ദഷ്യ്ന്ന് ആത്മവി കാസത്തിൻെറ ആനന്ദം അനുഭവിക്കാനുള്ള .ആഗ്രഹം ഉള്ളതായി അതിനാൽ, ഭേഹത്തിൽ പൊതിഞ്ഞുവെച്ചിരിക്കുന്ന ക്കാണാം. അപ്പനേരത്തേക്കായിട്ടാണെങ്കിലം, പുറത്തുവരുന്നു. ആത്മാവും, ങ്ങളം എങ്ങനെ? തടവുപുള്ളി ജയിചിന്റെ മററ ഃത്തയ്ക്കു വരുന്നതു പോലെ. പക്ഷേ, ആത്മാവു് ഇതുകൊണ്ടു തുപ്പിപ്പെടുന്നില്ല; അതിന്നു മുക്താനന്ദംതന്നെ ലഭിക്കണം.

സാരാംശം:—(1) സാധകൻ അധമ്മത്തിൻേറയും പരധമ്മ ത്തിൻേറയും വളഞ്ഞ വഴി ഉംപക്ഷിച്ച് സഹ്ജവം സരളവമായ സ്വധമ്മത്തിൻെറ മംർഗ്ഗം കൈക്കൊള്ളണം; (2) ദേഹം ക്ഷണ ഭംഗുരമാണ്, അതിനെ സ്വധമ്മാനുഷ്ഠനത്തിനുവേണ്ടി മാത്രമേ ഉപയോഗിക്കാവൂ. ആവശ്യം വരുമ്പോൾം സ്വധമ്മത്തിന്നായി അതിനെ ഉപേക്ഷിക്കയുംവേണം; (3) ആത്മാവിൻെറ അഖ ണ്ഡതയും വ്വാപകതയും എപ്പേഴം ഓർമ്മവെയ്യുകയും മനസ്സിൽ നിന്ന സ്വപരഭേദം ഭൂരീകരിക്കുകയുംചെയ്യണം; ഗോഹർ ജീവി തത്തിൻെറ ഈ മുഖ്യസിധാന്തങ്ങളി പറഞ്ഞുതന്നം. ഇതനുസ മിച്ചു നടക്കുന്ന മനുഷ്യന്നം ഒരുടിവസം, നേരുമേറെ കൊണ്ടുതന്നെ സമ്പിഭാനന്ദപഭവി പ്രാപിച്ചു" എന്നു അനുഭവപ്പെട്ടുന്നതാണ്.

3

ഭഗവാൻ ഈ മൂന്നസിലാന്തങ്ങളം പറഞ്ഞുതന്നു; എന്നാൽ അതുകൊണ്ടുമാത്രം കായ്യം മതിയാവന്നില്ല. ഗിരയിലെ ഈ സി ധാന്തങ്ങളെല്ലാം ഉപന ഷത്തും ളിലം സൂതികളിലം പണ്ടേ ഉള്ള വയണ്ം. അവയെ വണ്ടം എട്ടത്തുപറഞ്ഞതുകൊണ്ടുമാത്രം ഗീരയ്ക്ക് എന്തു മേന്മയാണ് ങ്ങാവംജ് അവംയ പ്രവൃത്തിയിൽ കൊണ്ടുവരുന്നതതങ്ങനെയെന്നു പറഞ്ഞുതരുന്നതിലാണ് ഗീത യുടെ മഹത്പം പ്രതൃക്ഷപ്പെട്ടുന്നതു്. ഈ വലിയ പ്രശ്നത്തി നെ ഉത്തരം പറരുന്നതിലാണ് ഗീതയുടെ വിശിഷ്പത കാണപ്പെ ടുന്നതു്.

ജീവിതത്തിന്റെ സിദ്ധാന്ത്വങളെ പ്രവൃത്തിയിൽ കൊണ്ടുവരു ന്നതിനുള്ള കലയെ അഥവാ യുക്തിയെത്തണയാണ് 'യോഗം' എന്നു പറയുന്നതും. സാംപ്പം എന്നതിന്റെ അത്ഥം സിദ്ധാന്തം അഥവാ ശാസ്ത്രം എന്നാകന്ന് യോഗം എന്നാൽ കല. യോഗി കറം ജീവിത്തിന്റെ കല കസ്ഥേമാക്കിയവരാണെന്നതിന്ന ഞാനദേവൻ സാക്ഷയാണ്. സാംപ്പം യോഗം, അഥവാ ശാസ്ത്രം കല, ഇവ രണ്ടുംകാണ്ടും പാരിപ്പണ്ണമായതാണം ഗിതം ശാസ്ത്രം കലയും ഒന്തുചേരണ്ടോം ലീവിം ഞാൺറ സെന്ദേയ്യം വഭ്ധക്ഷന്ത. വെറം ശാസ്ത്രം ആകാശക്കോട്ടയാണ്. സംഗിത ശാസ്ത്രം പഠക്ഷന്തരാടൊപ്പം തൊണ്ടകൊണ്ടും അതു പ്രകടിപ്പി കാനുള്ള കലക്രടി സമ്പാദിക്കാതിരുന്നാൽ നമുക്ക നാഭണ്വമാവും സിദ്ധാന്തത്തോടെപ്പം അതിനാലാണം ഭഗവാൻ സിദ്ധാന്തത്തോടെപ്പം അതിനാലാണം ഭഗവാൻ സിദ്ധാന്തത്തോടെപ്പം അതിനാലാണം ഭഗവാൻ സാള്ള കലയും പറഞ്ഞുതന്നിരിക്കുന്നതും. ശരി; ആ കല എതം

ണം? ദേഹത്തെ തുപ്പമായി കരുതി ആത്ഥാവിൺറ അനശചര തയും അഖണ്ഡതയും ദൃഷ്പിയിൽ വെച്ചുകൊണ്ടും സ്ഥധർമ്മം അന്മ ഷ്ഠിച്ചകൊണ്ടെ ജീവിക്കുന്നതിനുള്ള ആ കല എതാണം?

നാം ചെയ്യുന്ന എതു കർമ്മത്തിലും രണ്ടും ഭാവനകളുണ്ടും. (1) നമ്മുടെ കർമ്മത്തിനെറ ഫലം നാം അനഭവിക്കം; സ<u>ത</u> നമ്മുടെ അധികാരമാണം'. (2) ഇതിന്നു വ പരിതമായി, കർമ്മ ഫലം അനഭവിക്കാൻ കിട്ടുകയില്ലെങ്കിൽ കർമ്മാതന്നെ ചെയ്യുക യില്ല. ഗീത, ഇവ രണ്ടുമല്പാതെ, മൂന്നാമതൊരു ഭാവനയെ അഥ വാ വത്ത യെയാണ കാണിച്ചുതരുന്നത്. ഗീത പറയുന്നു: "കമ്മം തീർച്ച മായം അനപ്പിക്കക; പക്ഷേ, അതിൽ തനിക്കധികാരമു ണ്ടെന്നു കരുതരുതു ." കർമ്മാചെയ്യവനു ഫലത്തിന രീർച്ചയായും അധികാരമുണ്ടും. പക്ഷേ, നീ ആ അധികാരത്തെ സ്വയം പരി തൃജിക്കുക. രജോഗുണം പറയുന്നു: ഗഎടുക്കുകയാണെങ്കിൽ ഫലത്തോടുക്രടി എട്ടക്കം." തമോഗുണം പറയുന്നു: "ഉപേക്ഷി ക്കകയാണെങ്കിൽ കർമ്മത്തോടുകൂടി ഉപേക്ഷിക്കം.?' ഇവ പര സ്പരം സഫോദരങ്ങളാണം. അതിനാൽ, നിങ്ങാം ഇവ രണ്ടി ൻേറയം മമ്പിൽ കടന്നു ശുദ്ധമായ സത്പഗുണത്തെ സ്പികരി ക്കം \_\_ ഞതായത്ത്, കർമ്മം ചെയ്യുക! പക്ഷേ, ഫലം ഉപേക്ഷി ക്കും. ഫലം ഉപേക്ഷിച്ചും കർമ്മംചെയ്യുക. മുന്നിലോ പിന്നി ലോ എവിടെയും ഫലാശ വെയ്കരുത്ത്.

ഗീത, ഫല<sup>്</sup>ശവെയ്ക്കരതന്ത**് പറയുന്നതോടൊപ്പാതന്നെ,** കമ്മം ഉര്ക്കഷ്പമായിരിക്കണം, വളരെ നന്നായി കർമ്മാ ചെയ്യണം എന്നു് ഉപദേശ് കുന്നുണ്ടു്. ഫലാശയോട്ടക്രടി ചെയ്യുന്നവന്റെ കർമ്മചത്ത അചേക്ഷിച്ഛം ഫലാശയില്ലാതെ ചെയ്യുന്നവൻറ കർമ്മം അധികം നന്നായിരിക്കണം. ഈ ആടശം വളരെ ഉപിത **വു**മാണു്. കാരണം ഫലാശയുള്ളവന്നു് അതിൽ ആസക്തിയു ണ്ടതിനാൽ, ഫലത്തെല്ലാറിയ സാപ്പച്ചിന്തയിൽ ണ്ടായിരിക്കം. ഞ്ഞയാളുടെ സമയവും ശക്തിയും ഏറെക്കറെ ചെല്പഴിക്കപ്പെട്ട നേരെമറച്ചും, ഫലാസക്തിയില്ലാത്തവന്റെ സമയവം ശ ണ ക്തിയും നിശ്ശേഷമായി കർമ്മത്തിൽത്തന്നെ വിനിയോഗ ക്കപ്പെ നടിയ്ക്ക് ഒഴിവിപ്പ; കാററിന്ത വിശ്രമമിപ്പ; സൂയ്പഗേവാന്ത് ടുന്നു. സഭാ പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിയ്ക്കുവാൻം മാത്രമേ അറിയുകയുള്ളൂ. അതുപോലെതന്നെ, നിഷ്പാമകർമ്മിക്ക് എപ്പോഴം സേവാപ്ര മായ കർമ്മാചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കാൻമാത്രമേ അറിയുകയുള്ള. ഇങ്ങ നെ, കർമ്മനിരത്നായ പുരുഷൻേറ കർമ്മം ഉത്ക്കഷ്മായിരിക്ക

യില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ ആരുടെ കർമ്മമാണും" ഉൽകൃഷ്ടമായിരിക്കും? ക്രടാതെ, മനസ്സിൻെ യോഗാവസ്ഥാ ഒരു വിശേഷഗ്ര നമംണം. അതു നിഷ്ലാമ്ക്ർമ്മിയ്ക്കു പൈത്രകമായി ലഭിച്ചതാണും. രീരെ ബാഹൃമായ ഒരു ശപ്പ്രവേലയായാലും ശരി, കരകൗശലത്തോടൊപ്പം മനസ്സിൻെറ യോഗാവസ്ഥ' കൂടിച്ചേരുമ്പോരം ആ പ്രവൃത്തി അധികം മനോഹരമായിത്ത`രുന്നു എന്നതു സ്പഷ്പമാണം". ക്രടാ തെ, ഫലാശവെയ്യുന്നവൺ റയും ചെയ്ക്കാത്തവൻേറയും ദൃഷ്ഠിയി ലുള്ള വൃത്വാസം, ഫലാശവെയ്ക്കാത്തവന്നു കൂടുതൽ അനുകൂലമായ താണം". പലാശവെയ്കന്ന വൻ കർമ്മത്തെ സ്ഥാത്ഥദ്രഷ്ഠിയോട്ട കൂടിയാണാ് നോക്കുന്നതു്. കർമ്മാ തൻേറതും, ഫലവും തൻേറ ത്. അതിനാൽ, കർമ്മത്തിലുള്ള ശ്രദ്ധ അല്പം കറഞ്ഞുപോ യാൽക്രടി ആയാഠം . അന്തിൽ യാഹതാരു ഭൌതിക്കോഷവും കംണം കയില്ല. ഫലാശവെയ്ക്കാത്തവന്ത തന്റെ കർമ്മത്തെപ്പററി നൈ തികമായ കത്തവ്യബൂദ്ധിയാണുള്ളത്ര്. അതിനാൽ, ആയാറം തൻെറ കർമ്മത്തിൽ അല്പംപോലം ന്യൂനതവരാതെ കഴിക്കാൻ എപ്പോഴം ബഭാശ്രദ്ധനായി പക്കം. ഇതുനിമിത്തം ആയാളടെ കർമ്മം ടോഷരഹത്രമായിരിക്കയും ചെയ്യും. എങ്ങനെ നോക്കിയാ ലം ഫലത്വാഗം അത്വധികം കശലവും ശ്രേയസ്തഹുമായ തത്തച മാണെന്നു തെളിയുന്നു. അതിനാൽ, ഫലത്വാഗത്തെ യോഗം, അഥ വാ ജീവിതത്തിന്റെ കല, എന്നു വിളിക്കണം.

നിഷ്ഠാമകർമ്മത്തിൻറ കായ്യം വിട്ടുകളഞ്ഞാൽക്രടി പ്രത്യ ക്ഷമായി കർമ്മം അനുഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നത് ലള്ളത് ആനന്ദം അതിൻെറ ഫലത്തിൽ ഇല്പ്. സ്വധർമ്മം അനുഷ്യിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്കുമ്പോൾ ഉണ്ടാവുന്ന ആ തന്മയത്വംതന്നെ ഒരാനന്ദപ്രവാഹമാ ണം". എരെങ്കിലം ഒരു ചിത്രകാരനോട്ട്, 'ചിത്രവരയ്ക്കരുത്തം'; നിങ്ങാംക്കവേണ്ടുവോളം പണം വാങ്ങിക്കൊറ്റകാ എന്നു പറ ഞ്ഞാൽ ആയാഠം അതുസമ്മതിക്കുകയില്ല അതുപോലെതന്നെ ഒരു ക്കഷിക്കാരനേ ട്, 'നീ വയചൽപോകഅഇ'; നിനക്കാവശൃമുള്ള ത്ര ധാന്വം വെരതേതരാം, എന്തപറയുക ഒരു ശരിയായ്കഷ്ക നാണെങ്കിൽ ആയാറം അതു" ഇഷ്ടപ്പെട്ടകയില്ല. കൃഷിക്കാരൻ കാലത്തു വയലിൽ പോകന്നു; സൂറ്റ് രാരായണൻ ആയാളെ സ്ഥാ ഗതം ചെയ്യന്നു; പക്ഷികഠം ആയാളെ ആനന്ദിപ്പിക്കാനായി പാട്ടുപാടുന്നു; കന്തകാലികരം ആയാളുടെ ചുററുംനിന്ത് തിന്നന്നു; ആയാരം പ്രേമപൂവം അവയെ തൊട്ടതലോടന്നു, താൻ വെച്ചുപി ടിപ്പിച്ച സസൃലതാഭികളെനോക്കി രക്ഷ് കുന്നം ഈ പ്രവൃത്തിക **ളി**ലെല്ലാം സാത്വികമായ ഒരുതരം ആനന്ദമുണ്ടും. ആ ആനന്ദം digitized by www.sreyas.in

22

തന്നെയാണു് ആ് കമ്മത്തിൻെറ്റ മുഖ്യമായ—ശരിയായ—ഫലം. ഇതിനോട്ട് താരതമ്യപ്പെടുത്തുമ്പോറം അതിൻെറ ബാഹ്വമായ ഫലം തീരെ നിസ്സാരമാണു്.

ഗിത, മനുഷ്പ്പൻെ ദൃഷ്പിയെ കർമ്മഫലത്തിൽനിന്നു പിന്മാ ഠരന്നതോടുകൂടി, അതേളപായംകൊണ്ടുതന്നെ കർമ്മത്തിൽ അവ ന്നുള്ള ത്രദ്ധയെ നൂറിരട്ടിയായി വല്ലിപ്പം കുന്നുണ്ട്; ഫലാസക്തി യില്ലാത്ത പങ്ഷെൺറ കർമ്മത്തിലുള്ള തമയത്വം സമാധിക്ക തുല്യമാണം". കാരണം, അവന്നം കർമ്മത്തിൽനിന്നു അത്രയധി കം ആനന്ദം ലഭിക്കന്നണ്ടും. ഇങ്ങനെ നോക്കുമ്പോൾ നിഷ്ണമ കർമ്മാതന്നെ 'ഒരു ഫലമാണെന്നു സ്പഷ്ടമാവും. **ഹ്വേ**ക്കുത്തിൽ ഫലം ഉണ്ടാവുന്നു; പക്ഷേ, ഫലത്തിൽ ഇനി വല്പ ഫലവം ഉണ്ടാ വുമോ?" എന്ത ജ്ഞാനേശ്വരൻ പോദിക്കുന്നതു ശരിയാണും. ഈ ടേഹത്തിൻെ രൂപത്തിലുള്ള വൃക്ഷത്തിൽ നിഷ്ണാമമായ സ്വ ധർമ്മാചരണത്തിനെറ രൂപത്തിലുള്ള ഫ ലം ഉണ്ട യിക്കഴിഞ്ഞശേ ഷം, ഇനിയും വല്ല ഫലവും ഉണ്ടാവുമെന്നാശിക്കുന്നതെന്തിനാണം"? ക്ഷിക്കാരൻ വയലിൽ കോതന്വുകഷിചെയ്ത; ആയാ**ം** അതു വിററ ചോളത്തിൻറ റൊട്ടിവാങ്ങിത്തിന്നുന്നത്തന്തിനും? വല്പവരം വാഴത്തോട്ടം വെച്ചപിടിപ്പിച്ച് അതിതനിന്നകിട്ടുന്ന മാധുര്വമേറി യപഴങ്ങരം വിററ മുളകവാങ്ങിത്തിന്നമോ? സഹോഭരാ, നിങ്കരംക്ക ആ വാഴപ്പഴം തന്ന തിന്നരുതേ? പക്ഷേ, പൊതുജനാഭിപ്രായ ത്തിന്നു് ഇ ഇ സികാര്യമല്ല. നോക്രം. പഴംതിന്നാനുള്ള ഭാഗ്വമ ണ്ടായിട്ടുകടിയും ജനങ്ങാം മുളകതിന്നാൻ വെമ്പിക്കൊണ്ടിരിക്കന്നം, അതിനാൽ, ഗത പറയുന്നു: ''നങ്ങാം അങ്ങനെ ചെയ്യമേഇ' കർമ്മം തന്നെ തിന്നുക, കർമ്മം തന്നെകുടിക്കു; കർമ്മത്തെത്തന്നെ **ഒ**ഹിപ്പിക്കും അതു ദേഹത്തിൽ ചേരട്ടെ." കരമ്മം ചെയ്യന്ന തിൽതന്നെ എല്പം വന്നവേരുന്നുണ്ടും. കട്ടി കളിയിലുള്ള ആനന്ദ അിന്നുവേണ്ടിയാണു കളിക്കുന്നതു്. അതുകൊണ്ടും അവന്നു വ്വാം യാമത്തിനെറ ഫലം തന്നെത്താൻ ലഭിക്കന്നണ്ട്. പക്ഷേ, അവൻ ആ പലഞ്ഞെപ്പാറി ചിന്തിക്കുന്നില്ല. അവൻെറ ആനന്ദം മുഴവ ന്തം കിടക്കന്നുള്ള എട്ടിയിലാണ്.

സജ്ജനങ്ങറം സ്വന്താജീവിതാകൊണ്ട് ഈ കാര്വം പ്രത്യ ക്ഷമായി കാനിച്ചതന്നിട്ടുണ്ട്. തുക്കാറാമിനെ ഉദാഹാണമായി എടുക്കാം. അദ്ദേഹത്തിൻെറ ഭക്തികണ്ടു ശിവജിമഹാരാജാവിന്നു വളരെ ആദരവുതോന്നി. ഒരിക്കൽ മഹാരാജാവ്യ് തുക്കാറാമിൻെറ

ണടുക്കലേയ്ക്കു പല്ലക്കയച്ചുകൊടുത്തു; അമേനയിൽ അദ്ദേഹത്തെ സചീകരിക്കാൻ വേണ്ട എപ്പാടുകളെല്ലാംചെയ്ത്ത് ഈ സന്നാഹ ങ്ങളേല്പാം കണ്ടപ്പോഠം തുക്കാറാമിന്ന വലരായ ഉദ്ചം തോന്നി; അദ്ദേഹം വിചാറിച്ചു: "ഇതാണോ എന്റെ ഭക്തയടെ ഫലം? ഇതിന്തവേണ്ടിയാണോ ഞാൻ ദേവനെ ഭജക്കുന്നതു?" ഭഗ വാൻ ഈ ബഹ്രമാനാഭരങ്ങളാകുന്ന ഫലം കയ്യിൽ വച്ചുതന്നു, തന്നെക്കൈവടിയുകയാണോ എന്നപോലും അദ്ദേഹത്തിന്ന തോന്നി. അദ്ദേഹം പറഞ്ഞു:

അന്താംഗമറിഞ്ഞിട്ടമെന്നെയെന്ത്രിനായിട്ടകറുന്നതു? പണ്ഡുംഗ! ഭവാൻറയി ക്രടനീതിയെത്രയം ദുഖദം.

"ഭഗവാനേ! അങ്ങയുടെ ഈ സ്വഭാവം നന്നല്ല. ഇങ്ങനെ വല്ല നിസ്സാരവസ്തക്കളം കാണിച്ച്, എന്നെ പ്രലേഭ പ്പിച്ച്, വായമൂപി അകരാനാണോ നീ ആഗ്രഹിക്കന്നത്യ്? നി, ഈ ആപത്തിനെ ല്ലീകരിച്ചകളയാം എന്നു മനസ്സിൽ വിചാരിക്കന്ത ണ്ടായിരിക്കാം. പക്ഷേ ഞാൻ അത്ര മോംശക്കാനോയ ഒരു ഗ്രരു വിന്റെ ശിഷ്യനല്ല. ഞാൻ നിൻറെ കാലുകളെ മുറകെ കെട്ടിപ്പി ടിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കം." ഭക്തൻെറ സ്വധ ം ഭക്തിമംത്രമംണം; ഭക്തിക്കു ശാഖോപശാഖകറം ഉണ്ടാവാൻ അനുവലക്കാണെ അതി നെ നേർവഴിക്കു കൊണ്ടുപോകുന്നു അവനെറ കത്തവും, അതാണം ജീവിതകലം.

പുണ്ഡലികൻെറ ചരിത്രം, ഫലത്വാഗത്ത നെറ ആഭശത്ത ഇതിലധികം വിശേഷമായി കാട്ടിത്തരുന്നങ്ങും. പുണ്ഡലികൻ തന്റെ മാതാപിതാക്കന്മാരെ തുത്രൂഷിച്ചുകൊണ്ടിരിക്ക യായ രുന്നു. ഞതുകണ്ടു നന്തുഷ്ടനായ പോണ്ഡാം ഗന്താ അാദ്ദഹത്ത നുടർന്നം നല്ലുവാനായി പ്രത്വക്ഷമായി. പക്ഷേ, പണ്ഡലീകൻ ആ വ്യാ മേഹത്തിൽപ്പെട്ടം് തൻറ കത്തവുകമ്മം ഉപക്ഷിക്കാൻ ഒര ങ്കിയില്ല. രംൺറ മാതാപിതാക്കന്മാക്കവേണ്ടിച്ചെയ്യിരുന്ന ആ സോനം ഹട്ടമായ ഈശ്വരക്തിയാരിരുന്നു. പപ്പ മക്കളം മററുള്ളവരുടെ മുതൽ കട്ടുകൊണ്ടുവന്ത മാതാപിതാക്കന്മാരെ സചമായിരുത്ത നിവരിശ്രമിച്ചേയ്ക്കാം; അഥവം, ചില ദേശ ഭക്തന്മാർ? മററുഭേശങ്ങളെ ദ്രോഹിച്ച് സ്വദേശത്തിന്ന ത്രേയസ്സ ണ്ടാക്കുവാൻ ആഗ്രഹിച്ചേയ്ക്കാം. ഇവരുടെ ഇത്തരം ഭക്തി ഭക്തി യല്ല, നക്തിയാണം". പണ്ഡലീകന ഇങ്ങനെയുള്ള നക്തിയിൽ കടുങ്ങിയില്ല. അദ്ദേഹം വിചാരിച്ചു: "എൻറെ മുമ്പിൽ നില്ലൂന്ന ഈ രൂപംമാത്രമാണോ പരമേശ്വരന്തുള്ള 💈 ഈ രൂപം

പ്രത്വക്ഷപ്പെട്ടന്നതിന്നമൂൻപ് സ്റ്റഷ്പി ശൂന്വമായിരുന്നവോ?" അദ്രേഹം ഭഗവാനോട്ട പറഞ്ഞു: "ഭഗവാനേ, അട് യന്ന ദശ്നാം നൽകവാനായി അങ്ങന്തതന്നെ എഴന്നെള്ളിയിരിക്കുന്നു; പക്ഷേ, അടിയന്നം വലിയ സിദ്ധാന്തക്കാരനാണം". അങ്ങന്ന മാത്രമാണം ഭഗവാൻ എന്നം അടിയൻ വ'ശചസിക്കുന്നില്ല. അടിയനെസംബ ന്ധിച്ചിടത്തോളം, അങ്ങയും ഭഗവാനാണം"; അതുപോലെതനെ ഈ മാതാപിതാക്കന്മാരും! ഇവരെ ശുശ്രൂഷിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കു മ്പോറം അടിയന്നു അങ്ങയെപ്പററി വിചാ നക്ക് സാ പ്വമല്ല. അതിനാൽ, ക്ഷമ കണം!" ഇത്രയം പറഞ്ഞു് അഭ്യഹം ഭഗ വാന്ന നിൽക്കാനായി ഒരു കല്ല നീക്കിയിട്ടുകൊടുത്തു. തന്റെ ശുശ്രൂഷ വിണ്ടം തുടന്നു. തക്കാറാം ഇതിനെപ്പററി വളരെ കത്രം ലത്തോടും വിനോഭത്തോടുംകൂടി പറയുന്നു:

> പ്രേമഭക്തിയാൽ ഭ്രാന്തനായ് നീയും വംഷ്ണവേ നിത്തി കല്പിന്മേൽ! എന്താരു മഹ്മാസാഹ സം! ഹാ! നീ വിഷ്ണവിരിച്ചു കൽ!

പണ്ഡലീകൻ ഉപയോഗിച്ച സിലാന്തം ഫലത്വാഗത്തിൻെറ യൂക്തിയുടെ ഒരു ഭാഗമാകുന്നു. ഫഃലറ്റുയില്ലാത്ത ്പൂരുഷൺറ കർമ്മസമാധി ഗംഭിരമായിരിക്കും. അതുപോലെതന്നെ, ആയാ ളടെ വൃത്തി അഥവാ ഭാവന, വിശാലവും ഉദാരവും സമത**പസു ന്ദ**രവുമായിരിക്കും. അതിനാൽ, ആയാഠം പലതരം തത്തപജ്ഞാന ങ്ങളുടെ വലയിൽപ്പെട്ടു. കുടുങ്ങുകയോ തൻറാതു വിട്ടുകളയുകയോ ചെയ്യകയില്ല. "നാന്വദസ്തിതി വാദിന്ദാ? – 'ഇതുമാത്രം; മററാ ന്നമില്പ് എന്നു വാഭ ക്കാൻ ആയാറ്റം തെങ്ങുകയില്ല. എന്നാൽ, 'ഇതും ശരി, അതും ശരി; പക്ഷേ, എന്നെന്ന ംബന്ധിച്ചേടത്തോളം ഇതുമാത്രം ശര്വ!? എന്നായിരിക്കും ആയാളടെ വിന്നിതവും എന്നാൽ സുദ്രശാവുമായ രീരുമാനം. genards as poserios ഒരു സംധുവ്വം ൻറ അടുക്കൽ ചെന്ന ചോദിച്ചു: "മോക്കപ്പാപ്പിക്ക" വീടും കുടംബവും ഉപേക്ഷിക്കുന്നതു" ആവശ്യമാണോ?" സാധു പറഞ്ഞു: "ആവശ്യമാണെന്നു" ആരു പറഞ്ഞു? ജനകമഹാരാ ജാവിനെപ്പോലുള്ളവർ കൊട്ടാരത്തിലിരുന്നുകൊണ്ടുതന്നെ മോക്ഷം ലാപിച്ചിരിംക്ക, നിങ്ങരംക്ക് വീട്ടപേക്ഷിക്കേണ്ടുന്ന ആവശ്യം നേരിടുന്നതെങ്ങനെ?" പിന്നെ മറെറാരാഠം വന്നു് സാധുവി നോട്ട ചോദിച്ചു: "സ്ഥാമീ, വീടും കുടുംബവും ഉപേക്ഷിക്കാതെ മോക്ഷം കിട്ട്ടമോ?" സാധ പറഞ്ഞു: ''കിട്ടമെന്ന് ആഅ പറഞ്ഞു? വീട്ടിലിരുന്നം യാതൊരു ചെലവുംക്രടാതെ കിട്ടുന്ന

ഒന്നാണും മോക്ഷമെങ്കിൽ അതിന്നായി സവസപവും ഉപേക്ഷിച്ച ശുകനെപ്പോലുള്ളവർ വെറം മൂർഖന്മാരാണോ?" കാലം കുറ ഒരുടിവസം ഇവരിരുവരും ഒരേസ്ഥലത്ത്ര് എത്തി കഴിഞ്ഞു. ച്ചേന്ത. സംഭാഷണത്ത ന്നിടയി രേമാറം പറഞ്ഞു: "സാധു, വീടം കടുംബവും ഉപേക്ഷിക്കണമെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും." ഉടനെ, മറെറ ആ**ഠം പറഞ്ഞു: '**സാധു വിട്ടം കുടുംബവും<sup>°</sup> ഉപേക്ഷിക്കേണ്ട തില്ല എന്നാണു പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതും.? എന്നിട്ടു് തൽക്ഷണം രണ്ടാളം സാധുവിൻെറ അടുക്കൽ ചെന്നു. സ ധു പറഞ്ഞു: ഹോണഭാറാം പറഞ്ഞതും ശരിയാണും ഭാവന എങ്ങനെയോ മുഗ്ഗം അങ്ങനെ യാണും. ചോട്ടത്തിന്നനുസരിച്ചതായിരിക്കണം ഉത്തരം. വീടു പേക്ഷിക്കന്നഇ് ആവശൃമാഞ് എന്നഇം സതൃമാണം;" വീട്ടപേ ക്ഷിക്കേണ്ട ആവശൃമില്ല് എന്നതും സതൃമാണം. ഇതിനെത്ത ന്നെയാണു സിലാന്തം എന്നു പറയുന്നതും.

പ്പണ്ഡലീകൻറ ഉഭാഹരണത്തിൽനിന്നു, ഫലത്വാഗത്തി ന്നു എത്രത്തോളം ഉയരാൻ കഴിയുമെന്ന നാം കണ്ടു. ഭഗവാൻ തുക്കാറാമിന്ന കൊട്ടക്കാൻ തുടങ്ങിയതിനേക്കാറം അധികം മോഹ ജനകമായിരുന്ന പൂണ്ഡലീകന്ന കൊട്ടത്ത പ്രലോഭനം. പക്ഷേ, അദ്ദേഹം അതിൽ മോഹിച്ചില്ല; മോഹിച്ചായ, അതിൽ കട്ടങ്ങി പ്പോകമായിരുന്നു. അതിനാൽ, ഒരിക്കൽ മാഗ്ഗ്നിണ്ണയംചെയ്തകഴി ഞെരാൽ പിന്നെ ലക്ഷ്യപ്രപ്തിവരെ അതു കൈ പിടരുത്വം. ഇടയ്ക മേവൾേനംപോലുള്ള തടസ്ഥം നേരിട്ടാലം 'സാധന' ഉപേക്ഷി കേണ്ട ആവശ്യമില്ല. ഭേഹം ബാക്കിയാവന്നതായാൽ അതു 'സാ ധന?യ്ക്നുവേണ്ടിയാണ്. ഭഗവദ്രശനം അട്ടത്തുതന്നെയുണ്ട്. അ തെവിടെപ്പോവാനാണ്.

> അഅയിലുള്ളൊരു ഭക്ഷിയിൽ മാനസം മുങ്ങിമയങ്ങി മര്വ്നിട്ടമ്പോരം, എന്നുടെ സവ്വാന്തരാവത്തെ മാക്കാനും വന്ന ട്രപഹരിച്ചിടാനാമോ?

ഈ ഭക്തി സമ്പാടിക്കുന്നതിന്നുവണ്ടിയാണ് നമുക്ക് ഈ ജന്മംതന്നെ ലഭിച്ചരിക്കുന്നത്. "മാതേ സംഗോസ്സ്വകമ്മണി" എന്ന ഗീതാവാക്യത്തിൻറ അത്ഥം, നിഷ്കാമകമ്മം അന്മപ്പിച്ച കൊണ്ടിരിക്കുമ്പോറം അകമ്മത്തിൽ, എന്നുവെച്ചാൽ അന്തിമക മ്മത്തിൽ അഥവാ മോക്ഷത്തിൽപ്പോലം, വ സനവെക്കുയ്യ് എന്നതുവരെ എന്തുന്നു. വാസനകളിൽനന്നുള്ള മക്തിരുന്നെയാം ണെം മോക്ഷം. മോക്ഷത്തിന്ന വാസനയോട്ട് എന്താണ് കൊട്ട

ത്തവാങ്ങാനുള്ളയ്?് ഫലത്വാഗം ഈ നിലയിലെത്തുമ്പോഠം ജീ വത് 'കലായുടെ 'പൂണ്ണിമ' അടുത്ത എന്നു മനസ്സിലാക്കാം,

ഗീത, ശാസ്ത്രത്തെ പറഞ്ഞുതന്നു, കലയേയും വിവരിച്ചു. പക്ഷേ, അതുകൊണ്ടും മുഴവൻ ചിത്രവും കൺമുമ്പിൽ വരുന്നില്ല. ശാസ്ത്രം നർഗ്ഗണമാണം", കല സഗുണമാണം". എന്നാൽ, സഗ്ല ണവം സാകാംമാവുതെ വൃക്തമാവുകയില്ല. നിർഗ്ഗന്നം വെറം ആകാശത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. നിരാകാരമായ സാപ്പ്നത്തിൻെറ സ്ഥിരിയും അങ്ങനെയായേക്കാനിടയുണ്ടും. സഗുണത്തെ സാകാ രമാക്കാനുള്ള ഉപായം, ഗുണം മൂത്തീകരിച്ച ആളുടെ ദശ്രമാ ത്രമംഞ്ഞ്. അതിനാൽ, അള്ളുനൻ പറയുന്നു: "ഭഗവാനേ, അങ്ങന്നം അടിയന്നം, ജീവിതത്തിൻെറ മുഖ്യസിദ്ധാന്തങ്ങാം ഉപ **ടേഗിച്ച**തന്നു; അവയെ പ്രവൃത്തിയിൽകൊണ്ടുവരുന്നതിന്നുള്ള കല യം പറഞ്ഞുതന്നു. എന്നാലം, അരിന്റെ സ്പപ്പമായ ചിത്രം കൺമുമ്പിൽ വരുന്നില്ല. അതിനാൽ, അതിൻെറ് ഉഭാഹരണം പറഞ്ഞുതരണം, ചരിത്രം പറഞ്ഞുകേ0ംപ്പിക്കണം. ബദ്ധിയിൽ സാംഖ്യനിഷ്ഠ സ്ഥിരമായിട്ടുള്ളവരുടെ ലക്ഷണം പറഞ്ഞുതന്നാലം! ഫലത്വാഗത്തിൻെറ രൂപത്ത'ലുള്ള യോഗം ഓരോ സിരയിലും വ്വാപിച്ചിട്ടുള്ളവർ—'സ്ഥ് തപ്രജ്ഞർ' എന്ന പേരിനാൽ അറി യപ്പെടുന്നവർ ഫലത്വാഗത്തിൻെറ ശരിയായ ആഴം കാണിച്ചു തരുന്നവർ---കമ്മസമാധിയിൽ നി ഗനരായി, ദുഡനിശ്ചയത്തോ ട്ടകൂടിയിരിക്കുന്നവർ ... എങ്ങനെ സംസാരിക്കുന്ന, എങ്ങനെ നട മൂത്തി എങ്ങനെയുള്ളതാണ്?? അതിനെ എങ്ങനെ മനസ്സിലാ ക്കാം? ഭഗവാനേ, ഇതെല്ലാം പറഞ്ഞുതന്നാലം."

ഭഗവാൻ ഇതിന്നായി, രണ്ടാരദ്ധ്വായത്തിന് റ അവസാന ത്തിൽ പതിനെട്ടു ഗ്ലോകങ്ങളിൽ സ്ഥിതപ്രജ്ഞന്റെ ഗംഭീരവം ഉഭാത്തവുമായ ചരിത്രം ചിത്രികരിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഈ പതിനെട്ടു ഗ്ലോകങ്ങളിൽ ഗീതയിലെ പതിനെട്ടല്യായങ്ങള്ടേയും സംരം അട-ങ്ങിയിരിക്കുന്നുവെന്നു പറയാം.

സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻ ഗീതയുടെ ആദശമൂത്തിയാകന്നം. ആ ശബ്ദം ഗീംയുടെ സ്ഥന്തമാണ്. ഇപ്പകാരംതന്നെ ഇനി അഞ്ചാ മദ്ധ്യംയത്തിൽ ജീവന്മക്കൻോയും, പന്ത്രണ്ടാമദ്ധ്യായത്തിൽ ഭക്തം ൻേറയും, പതിന്നാലാമദ്ധ്യായത്തിൽ ഇണാതിരംൻേറയും, പതി നെട്ടാമദ്ധ്യായത്തിൽ ജ്ഞാനനിഷ്ഠൻറയും സ്ഥിതികളെ വണ്ണിച്ച ട്ടണ്ട്. എന്നാൽ, അവയിലെല്ലാംവെച്ചും അധികം സ്പപ്പമായും.

വിസ്തരിച്ചും വണ്ണിച്ചരിക്കുന്ന ഈ സ്ഥിതല്രജ്ഞനേയാണം". അതിൽ സിധാൻറ ലക്ഷണങ്ങളോടൊപ്പം സാധകൻറ ലക്ഷണങ്ങളം കൊടുത്തിട്ടുണ്ടും". എത്രയോആയിരം സത്വംഗ്രഹികഠം —സ്ത്രീപ്പങ്ക ഷന്മാർ — സന്ധ്യാസമയത്തെ പ്രാത്ഥനയ്യും" ഈ ശ്ലോകങ്ങഠം ചൊല്പംറുണ്ടും". ഇതിൻെറ സന്ദേശം ഓരോ ഗ്രാമത്തിലും, ഓരോ വിട്ടിലും എത്തികം.ൻ സാധിച്ചാൽ എത്ര നന്നായിരുന്നു! അതെ ത്ര ആനന്ദപ്പടമായതികം! പക്ഷെ, ആട്വം അവ നമ്മുടെ എട യത്തിൽ പതിയുകയാണാവശ്വം; എന്നാൽപിന്നെ അവ തനിയേ പറത്തുവന്താകാള്ളം! എന്നായ്, ഭിവസേന ചൊല്ലന്താ യാത്രി കമായ ത്തിനേന്തായൽ മനസ്സിൽ പതിയുന്നതിന്തപ്കരം മാഞ്ഞു പോകയാണം ചെയ്യുക ഇതു പാരായണത്തിൻെറ ടേഷമല്ലം, മനന്ദാം ആത്മനിന്റെ ടോഷമാണം". പാരായണത്തോടൊപ്പം മനനവും ആത്മനിരിക്ഷണവും ആവശ്വമാണം".

സ്ഥത്രം അതെനന്നു പറയുന്നതു സ്ഥിരബ്ദ്ധിയുള്ള മനുഷ്യ നെയാണ് എന്നു ആ പേരുതെന്നു പിപ്പിക്കന്നുണ്ട്. എന്നാൽ, സംയമമില്ലാതെ ബ്ദ്ധി സ്ഥിരമാവുന്നതെങ്ങനെ? അതിനാൽ സ്ഥിതപ്പഞ്ഞനെ സംയമൂത്തി എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ബ്ദ്രാി ആത്തനഷ്യവും, അന്തര ദ്രിയങ്ങളും ബഹിര ദ്രിയങ്ങളും ബ്ദ്രാിയ ടെകീഴിലും ആയിരിക്കുന്നതിനെയാണെ സംയമംഎന്നു പറയുന്നതും. സ്ഥിതപ്രത്തൻ തൻെറ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെയെല്ലാം കടിഞ്ഞാണിട്ട പിട്ടിച്ച്, അവയെ കമ്മയോഗത്തിൽ പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നു. ആയാറം ഇന്ദ്രിം ഒങ്ങളാകുന്ന കാളകളെക്കൊണ്ടു നിഷ്കാമസ്ഥാർമ്മാപരണ ഞാൻെറ വയൽ ശരിയായി ഉഴ്യതു ക്ഷിച്ചെയ്യുന്നു. ആയാറം തെറെ റെ ഓരോ ശ്വാസവും പാരമാത്ഥിക്കമ്മങ്ങറംക്കായി ചെല വഴിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു.

ഈ ഇന്ദ്രയസംയമം അത്ര എളപ്പമല്ല. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ തീരെ ഉപയോഗിക്കാതിരിക്കുന്നത്ര് ഒരു പക്ഷേ എളപ്പമായിരി ക്കാം. മെഴനം, നരാഹാരം മതലായവ അത്ര പ്രയാസമേറിയാ യല്ല. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ നെഴിച്ചവിടാനാവട്ടെ എല്ലാവക്കം അറിയാം. എന്നായ്, ആമ ആപാതുംബിന്തേകാണമ്പോറം തന്റെ അവയവ ങ്ങളെ ഉള്ളിലേക്ക വലിക്കകയും അപത്തില്ലാത്ത സമയത്ത്രീ അവഴെ ഉപയോഗിക്കയും ചെയ്യുന്നതുപോലെ വിഷയഭോഗങ്ങ ഉത്തിന്ന ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ പിൻവലിക്കയും പാരമാത്ഥികകർമ്മ ങ്ങളിൽ അവയെ ഉപിതമാംവണ്ണം ഉപയോഗിക്കകയുംചെയ്യുക എന്നത്ര് അത്ര എളുപ്പമല്ല — ഈ സംയമം വളരെ വിഷമമായ താണം". ഇതിന്നായി അത്യധികം അദ്ധാനിക്കേണ്ടിവരും; ജ്ഞാനവും എവഗ്യമാണം". എന്നാലും, ലക്ഷ്യത്തിലെത്താൻ സാധിച്ചു എന്നു വരികൗില്ല. അപ്പോാം നാം നിരാശരാകാമോ? പാടില്ല; സാധകൻ ഒരിക്കലം നിരാശനാവരുത്ര°; തനിക്ക തോ ന്നുന്ന് എല്പാ യുക്തികളം ഉപയോഗിച്ചു സാധനചെയ്യണം; പിന്നേയും പോരാതെവരുമ്പോറം അതിൽ ഭക്തിയെ കൂട്ടിച്ചേ ഇ©്, സ്ഥിതപ്രജ്ഞാൻറ ലക്ഷണങ്ങളിൽ ഭഗവാൻ ക്ണാം. നൽകിയ ഒരു പ്രധാനസൂചനയാണു". ഇതിന്നായി വളരെ കുറച്ച വാക്കുക്കരാത്രമേ ഉപയോഗിച്ചിട്ടുള്ളു. എന്നാൽ, വലിയ വലിയ വ്യാഖ്യാനങ്ങളെ അപേഷ്പിച്ച അതിന്ത അധികം വിലയുണ്ട്. കാരണം, ഭക്തി അത്വത്താപേക്ഷതമായ ഒക്കിലാണം" ഭഗവാൻ അതിനെ അവതരിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നതു', സ്ഥിതപ്രജ്ഞാൻറ ലക്ഷ ണങ്ങളെ ഇതിലധികം വിവരിക്കുവാൻ ഇപ്പോൾം ഉദ്ദേശിക്കുന്നില്ല. നാം നമ്പുടെ സോധന'കള്.ൽ ഭക്തംക്കായി നിണ്ണതിക്കപ്പെട സ്ഥാനം ഒരിക്കലം മറന്നപോകരുതന്ന കരുതി അക്കായ്യം നിങ്ങ ളടെ ശ്രദ്ധയിൽപ്പെടുത്തി എന്നു മാത്രം. പൂണ്ണത ലാപിച്ച വല്ല സ്ഥിതപ്രജ്ഞനം ഈ ലോകത്തിൽ ജീവിച്ചിട്ടുണ്ടോ എന്നതു ഭഗ വാനമാത്രം അറിയാം. എന്നാൽ, സേവാപരായണനായ സ്ഥിത പ്രജ്ഞന്റെ ഉദാഹരണമായി പുണ്ഡലികാൻറ സ്വത്രപം എന്റെ മുമ്പിൽ എപ്പോഴം പ്ര പ്രക്ഷപ്പെട്ടുംകാണ്ടിരിക്കന്നുണ്ടും. ഞാനതി നെ പണ്ണിക്കുകയുംചെയ്തു.

ഇരോടുകൂടി സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻെറ ലക്ഷണങ്ങ**്ര പൂത്തിയായി,** രണ്ടാമദ്ധ്യായവും അവസാനിച്ചു.

)നിർഗ്ഗണം) സാംഖ്യബൂദ്ധി, (സഗ്രണം) യോഗബൂദ്ധി, (സാകാരം)സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻ

മൂന്നം കൂടിച്ചേന്നാലതും സമ്പൂണ്ണമായ ജീവിരശാസ്ത്രമാകന്നു. ഇതിൽനിന്നു ബ്രഹ്മനിവ്വാണം അഥവാ മോക്ഷം അല്ലാതെ മറൊന്തു ഫലമാഞഞ്ഭാവുക! digitized by www.sreyas.in

29

6 - 3---32

സഹോദരന്മാരേ, നാം രണ്ടാമല്യായത്തിൽ ചെയ്തയ്യ്, ജീവി തശാസ്ത്രത്തിൽ ആദ്ദെ ഒന്നു കണ്ണോടിയ്ക്കയാണം". ഇനി, മൂന്നാ മദ്ധ്യായത്തിൽ, ഈ ജീവിതശാസ്ത്രത്തെന്നെ വിശദമായി വിവരി ആദ്യം നാം തങ്ങളെപ്പററിച്ചിന്തിച്ചു. ഇനി, അവയെ വി ക്കാര. സൂരിച്ച വിവരിക്കാൻ തുടങ്ങം. കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്വായത്തിൽ കമ്മ യോഗത്തെപ്പററി വിവേചനംചെയ്തു. കർമ്മയോഗത്തിൽ ഫല ത്വാഗത്തിന്നാണു് മഹത്വം. ഈ് ഫലത്വാഗം മനസ്സിലായി; പങ്കേ, ഫലം കിട്ടുന്നുണ്ടാ ഇല്ലയോ എന്നതാണം പ്രശ്നം. അതിനാൽ, മൂന്നാമ്യ്യായത്തിൽ്പറയന്ത: "കമ്മഫലം ഉപേ ക്ഷിക്കുന്നതുംക്ംണു ക്രമ്മയോഗിയ്ക്ക് എത്രയോ ഇരട്ടി ഫലം ലഭി ഇവിടെ എനിക്ക ലക്ഷ്പി ഭവിയുടെ ഒരു കഥ ഓർമ്മ ക്കുന്നുണ്ടും". \*\* **ഭേ**വിയുടെ സ്ചയംവരമായിരുന്നു. എല്ലാ ദോന്മാരും വരുന്നം: അ 🕫 രന്മാരും വലതായ ആശയോടുകൂടി സ്ഥയംവരമണ്ഡപത്തിൽ സന്നിഹിതരായിരുന്നു. ദേവിയുടെ നിശ്ചയം എന്തെന്നു് അജ്ഞാ <sub>യ</sub>മായിരുന്നു. മണ്ഡപത്തിൽ പ്രവേശിച്ചുഉടനേ ദേവിപറഞ്ഞു: "എന്നെ തീരെ ആഗ്രഹിക്കാത്ത ആളുടെ കഴുത്തിലാണം" ഞാ**ൻ** അവരെല്ലാം ഭേവിയുടെപേരിൽ വരണമാല്വം അപ്പ്ഷക. ?? വളരെ ആഗ്രഹമുള്ളവരായിരുന്നു. അതിനാൽ, ദേവി, തന്നെ കാമിക്കാത്തവനായി ആരെങ്കിലും ഉണ്ടോ എന്നു' ആരായുവാൻ അവസാനം ശേഷതല്പത്തിൽ ശാന്തഭാവത്തോടെ കിട തുടങ്ങി. കുന്ന ഭഗവാൻ വിഷ്ണവിൻെറ വിഗ്രഹം ദേവിയുടെ ദൃഷ്യിയിൽപെട്ടു. ദേവി അദ്ദേഹത്തിൻറകഴത്തിൽ വരണമാല്വം അപ്പിച്ചു;ഇന്നംഅ ദ്ദേഹത്തിൻെറ ചരണകമലങ്ങളെ തലോടിക്കൊണ്ടിരിക്കയാണ്. "തന്നെക്കാമിച്ചിടാത്തോൻതൻ

ഭാസിയായ് വാണിട്ടം രമ" — ഇതാണം വൈചിത്വം! സാധാരണ മനഷ്യർ തങ്ങളുടെ ഫലത്തിന്ന ചുറദം മുറംവേ ലികെട്ടുന്നു. പക്ഷേ, ഇതുകൊണ്ട്, അവർ, തങ്ങറംക്ക കിട്ടാനിട യുള്ള അളവററ ഫലത്തെ അട്ടക്കാൻ അന്വദിക്കാതിരിക്കകയാ ണപ്പേയ്യന്നത്ര്". സംസാരികളായ മന്ദഷ്യർ വളരെയധികം കമ്മം ചെയ്യന്നു; പക്ഷേ, അവക്ക് കിട്ടുന്ന ഫലമോ, സ്വല്പംമാത്രം! കമ്മ യോഗിക് എത്രയോ ഇരട്ടിഫലം കിട്ടുന്നുണ്ടും. ഈ വൃത്വാസ ഞിന്നുകാരണം ഒരു ഭോവന മാത്രമാണം". ടാറംസ്റ്റോയ് പറയുന്നത്ര

നോക്കക: "ജനങ്ങൾ യേശുക്രിസ്തവിന്റെ ആത്മാപ്പണത്തെ വളരെ സ്ത്രതിക്കുന്നാണ്, ഈ സംസാരികളായ മനുഷ്ഠർ, നിത്വേന് തങ്ങളുടെ എത്രയോ രക്തം ഉണക്കിക്കളയുന്നുണ്ട്; എത്ര യോ ഓടിച്ചാടുന്നുണ്ട്! രണ്ടു കഴുതയ്ക്കു എട്ടക്കാൻ കഴിയുന്നതി ലധികംഭാരം പുറത്തു ചുമന്തകൊണ്ടു നട്ടംതിരിയുന്ന ഇവർ യേശു വിനേക്കാൾം എത്രയോ ഇരട്ടി കഷ്ടപ്പെടുന്നുണ്ട്! അതിന്ന് അ വക്കു ലഭിക്കുന്ന ഫലമോ?— ഒഗ്ഗതി!! ഇവർ ഭഗവാന്തവേണ്ടി ഇതിൽ പകതിയെങ്കിലും കഷ്ടപ്പെടാൻ സന്നഭ്യരാവുന്നതായാൽ ഇവരുടെ മഹതപം യേശു വിനേഹതിനേക്കാൾം എത്രയോ മടങ്ങം അധികമാവുമായിരുന്നു."

സംസാരികളായ മനുഷ്യരുടെ തപസ്വ വാസ്തവത്തിൽ വളരെ വലതാണം"; പഞ്ഷം, അതെല്പാം അനുഷ്ഠിക്കുന്നതു വളരെ നിസ്സാര മായ ഫലത്തിന്നവേണ്ടിയാണം പാസന എങ്ങനെയോ അങ്ഷനെ നമ്മുടെ സാധനങ്ങറംക്കു നാം നിശ്ചയിക്കു ഞയിരിക്കം ഫലം. ന്നതിലധികം വില ലോകർ കാണകയില്ല. സുദാമാവും കറച്ച വിലംകൊണ്ട് ഭഗവാൻറ അടുത്തുചെന്നു. ആ അവിൽ ഒരു പൈസക്രടി വിലപിടിക്കാത്തതാവാം; പക്ഷേ, സഭാമാവിന്നം അതു് അമൂല്പമായിത്തോന്നി. കാരണം, അതിൽ ഭക്തഭാവം അതിലെ ഓരോ മണിയും മന്ത്രപൂതമായിരുന്നു; ഉണ്ടായിരുന്നു്. ഭാവനാപൂണ്ണമായിരുന്നു. വസ്ത (പഭാത്ഥം) നസ്സാരമാണെങ്കിലും മന്ത്രംകെണ്ട് അതിന്റെവില് പ്രവണത് പാർദ്ധിക്കുന്നു. ഒരു കറൻസിനോട്ട് എടുക്കുക; അതിന്നു് എത്രത്തോളം ഘനമുണ്ടും? അതു കത്തിച്ചാൽ ഒരുതുള്ളിവെള്ളംകൂടി ചൂടാക്കാൻ കഴികയില്ല. പക്ഷേ, അതിന്മേൽ ഒരു മദ്രയണ്ടും, അതുകൊണ്ടും അതിന്നു വില യണ്ടാവുന്നു; അതിനെറ ശക്തി വർദ്ധിക്കുന്നം.

കമ്മദയാഗത്തിലും ഈ വിശേഷങ്ങളെല്ലാം ഉണ്ട്. കമ്മം കറൻ നിനോട്ടാണെന്നു കരുതുക അതിലുള്ള ഭാവനാരൂപമായ മട്രയ്ക്ക് എഇ വിലയങ്ങോ അതാണം" അതിന്റെ വില. കമ്മം ഒരു കടലാസ്സകഷണമാണെന്നു കരുതിയാൽമതി. ഞാൻ ഈ പറയുന്നതു് ഒരുപ്പകാരത്തിൽ വിഗ്രഹാരാധനയുടെ രഹസ്വമാണം". മൂത്തിപൂജയുടെ സങ്കല്പം വളരെ മനോഹരമായതാണം". മൂത്തി യെ ആക്കാണം" തച്ചുടയ്ക്കാൻ കഴിയുക? അതും ആദ്യം ഒരു വെറും കല്പായിരുന്നു. ഞാനതിൽ പ്രാണപ്രതിഷ്യചെയ്ത; എൻെറ ഭാവ നയെ ആവാഹിച്ചു. ആ ഭാവനയെ ആക്കെങ്കിലും തച്ചുടയ്ക്കാൻ സാധിക്കമോ? കല്ല തച്ചുടയ്ക്കാൻ എളുപ്പമാണം"; പക്ഷേ, ഭാവന അത്തരത്തിലുള്ളതല്ല. ഞാൻ ആ മൂത്തിയിൽനിന്നം" എൻെറ

ഭാവനയെ എടുക്കമ്പോൾ അവിടെ കല്ലുമാത്രം അവശേഷിക്കുന്നു; അപ്പോൾ അതിനെ ഉടയ്ക്കുകയുംചെയ്യുംം.

കമ്മം എന്നതിൻെറഞ്ഞ്ഥം കല്പിൻെറ അഥവാ കടലം സ്റ്റിൻെറ്റ് കഷണം എന്നാകന്ത്ര എന്റെ അമ്മ ഒരുക്ഷണം കട ലംസ്സിൽ നാലഞ്ചക്ഷംം കംതിക്കറിച്ചു° എനിക്കയ ച്ചതന്നു; മറെറാ രാറം, അന്ഥതേട്ടന റയെ വളരെ ഭംഗിയായി എഴതി അയച്ച ഈ തിൽ എന്നായരിക്കം അധ്വകം മഹത്വം? അമ്മ കത്തിക്കറിച്ച ആ നാലഞ്ചാഷാത്തിലടങ്ങിയിട്ടുള്ള ഭാവനയുടെ വില അപാരമാ ണം'; അഇ' എത്രയാ പാവനമായതാണം''. മറേറ അമ്പതേടിന്ത അതിനോട്ട കിടപിടിക്കാൻ കഴിയുകയില്ല കമ്മത്തിന്നം ആർഭ്രത വേണം. അതിനെ ഭാവനകാണ്ടു പാവനമാക്കണം. നാം ക്ര ലികാരന്റെ വേലയൂം് ഒരു വില തീച്ചപ്പെട്ടത്ത്നു; അവന്ത് ആ ക്രലി കൊടുക്കുന്നു. 'എന്നാൽ, ദക്ഷിണയുംടകായ്യം' അങ്ങനെ യല്ല. ഭക്ഷിണ ഉദകപൂവമായി കൊടുക്കന്നു. ഭക്ഷിന്നയുടെകായ്യ ത്തിൽ എത്രകൊടുന്തു എന്ന പ്രശ്നം ഉണ്ടാവുന്നല്ല; അതു ഉദക പൂവമാണോ അല്പ യാ, ഭാവനാപൂണ്ണമാണോ അല്ലയേ എന്തമാ ത്രമേ നോഷന്നുള്ള. – മനുസ്തരിചിൽ വളരെ രസകരമായ ഒരു കഥ യുണ്ട്: ഒരു ശഷ്യൻ പന്ത്രണ്ടുകൊല്പം ഗുഷവിൺറ ഗുഹത്തിൽ വസിച്ച°്പേത്രാവിൽ നിന്ത് 'മനുഷ്യാനായിത്തിന്ത. ത്തായാരം എന്താണം" ഇരുദക്ഷ ണചെയ്യക? പന്നുകാലാത്ര്, പ്രതിഫലം മൻക്രായി വാങ്ങന്ന പതിവച്ചായിരുന്നില്ല. ശിഷ്യൻ പന്തിരാ ണ്ടുകാലം ഇരു ഇവത്തിൽ വചിച്ചും, പഠിപ്പുത്തിയാക്കിയശേ ഷം തന്നെക്കൊണ്ടു കഴിയുന്നതു ഗുര്വിന്ന ദക്ഷിണചെയ്യാ. മനു പറയുന്നു:—"ഒന്നോ രണ്ട്രോ പുഷ്പാമാ ഗുരുപാദത്തിൽ സമർപ്പ ക്കുക, ഒരു വിശറിയോ മെതിയടിയോ കൊടുക്കും, അല്ലെ ങ്കിൽ ഒരു കലശപ്പാനി?? നിങ്ങ0ം ഇതൊരു തമാശയാണെന്നു കരുതരുത്താം. കാരണം, ശിഷ്യൻ എന്തുതന്നെ കൊട്ടക്കുന്നതായാ ലും അതു" ആയാളുടെ ഭക്തിയുടേയും വിശചാസത്തിൻേറയും അടയാ ം ഒരു പഷ്പത്തിന്നു വല്ല ഘനവുമുണ്ടോ? പക്ഷേം, ളമായിപക്കും. ആ ഭക്തിഭാവത്തിന്നും പ്രഹ്മാണ്ഡകടാഹ ത്തിനോളം ഘനമുണ്ടും.

## "രുഗിണീംഭവി തുളസിയിലകൊണ്ടു തുക്ക ഭഗവാൻ ഗിരിധരനെ!"

സത്വഭാമയുടെ തലാക്കണക്കിലുള്ള സ്വാസ്റ്റാഭരണങ്ങ**ാകൊണ്ടു** കായ്യം സാധ ച്ചില്ല. എന്നാൽ, രേശിണിഭോവി ഭക്തികൊണ്ടു പരിശൂദ്ധമാക്കിയ ഒരു തുളസിയില തുലാസ്സിൻറെ തട്ടിലിട്ടപ്പോ**ാം** digitized by www.sreyas.in

32

എല്ലാം ശരിയായി. ആ തുളസിയില മന്ത്രപുതമായിരുന്നു. അതൊരു സാധാരണ ഇലയല്ലാതായിക്കഴിഞ്ഞിരുന്നു. കമ്മയോ ഗത്തിലെ കർമ്മത്തിൻെറ കായ്യവും ഇത്തന്നെയാണും.

രണ്ടു വൃക്തികഠം ഗംഗാസ്സാനത്തിനുപോയി എന്നു വിചാരി അതിൽ ഒരാഠം പറയുന്നു: "ജനങ്ങരം ഗംഗ, ഗംഗ? ക്കുക. എന്നു പറയുന്നുണ്ടല്ലോ, അതിലെന്താണുള്ളതു?്ര രണ്ടു ഭാഗം ഫൈ ഡ്രജൻ രെഭോഗം ഒംക്ലിജൻ—ഈ ണ്ട്രവാതകങ്ങളം കൂട്ടിച്ചേക്കം, അതു ഗംഗയായിത്തിന്നു." മറേറ് ആരം കരുതുന്നു: ''ഈ ഗംഗ വിഷ്ണദ മാന്റെ പാദകമലങ്ങളിൽനിന്നുട് വിച്ചതാണു . ഇയ ത്രീംങ്കൗൺറ ജടാമകടത്തിൽ വളരെക്കാലം വസിച്ച ട്ടണ്ടും. മഹർഷിമാരും രാജർഷികളും ഇതിൻെറ തീരത്തു വളരെക്കാലം തപസ്സുചെയ്ക്കിട്ടുണ്ട്. പല പണ്യകമ്മങ്ങളം ഇരിൻെറ തീരത്തു വെച്ച് നടത്തപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട് - ഈ ഗംഗാമാതാവ് അത്ര പണ്യ പതി യാണും. ഗോഗ്ഗ് തവദശനാന്മക്തിഴാ ഇത്താം ഭാവനക്ഷളംട്ട ക്രടി അയാഗം അതിൽ സ്റ്റാനാംചെയ്യുന്നു. ഹൈഡ്രജനം ഓക്സി ജനാം കുടിച്ചേന്നതാണെന്നു വാടിച്ചും തുളം കളിക്കുന്നം ദേഹത്തു ദ്ധിയുടെ രൂപത്തിപ്പുള്ള ഫലം രണ്ട രംക്കം കിട്ടുന്നണ്ടും. ഭക്തന്തം, അത സ്പറമെ, ച അശുദ്ധി മടെ ശ്രപത്തിച്ചള്ള ഫചംക്രടിക്കിട്ടും. ഗംഗയിൽ ഒരു കാളയെ കഴക്ഷയാൽ അനിന്റെ ദേഹത്തിലെ ആഴ ക്കപോകാ; അതിന്ന ഭേഹഗ്രദ്ധി ലഭിക്കം. പക്ഷേ, മനസ്സിന്റെ മാലിന്യം നീഷന്നതെങ്ങനെ? ഒരാഗക്ഷ ദേഹുതുദ്ധ യുടെ രൂപത്തി ലള്ള ബാഹൃഫലം —ന സ്റ്റാരഫലം —ലഭിച്ചു; മറേറ ആരം ക്കം, അത്വന്തപുറമേ, ചിഞ്ഞുള്ക്റിയുടെ രൂപത്തിലുള്ള അട്ടലുമായ ആന്താഫലവും ലഭിച്ചു. കളിച്ചു സൂയ്യനമസ്താരം ചെയ്യുന്നത്ത് തീച്ച് യായും വ്യായാമത്തിനെറ ഫലം കിട്ടും. പക്ഷേ്ണയാറം നമസ്തരിക്കുന്നത്ര് ആരോഗ്യത്തിനുവേണ്ടിയല്ല; ഉപംസനയ്യുവേ ണ്ടിയാണ്. അതിനാൽ, അയാളടെ ശീരത്തിൻെറ ആരോഗ്വം വദ്ധിക്കുന്നതോടൊപ്പം അയാളടെ ബദ്ധിയുടെ തേജസ്സും വഭ്ഗിക്കു ആരോഗ്യത്തോടെ പ്രംതന്നെ അയാമംക്കു സൂച്ചനാരായണ ന്നു. നിൽനിന്നു സ°ഫൂത്തിയും പ്രതിയോം ലഭിക്കുന്നു.

കമ്മം ഒന്നുതനെ; പക്ഷെ, ഭാവനാഭേദം നിമിത്തം അതിൽ വൃത്വാസം വന്നചേരുന്നു; പരമാത്ഥിയായ മനുഷ്യൻെറ കമ്മം ആത്മവികാസത്തെ ഉളവാക്കന്നു; സംസാരികളുടെ കർമ്മമാകുട്ടെ, ആത്മബന്ധത്തിന്ന കാരണമായിത്തിരുന്നു. കർമ്മയോഗി കർഷ കനാണെങ്കിൽ അയാറം സപധർമ്മമാണെന്നു വിചാരിച്ചാണം

digitized by www.sreyas.in <sup>3</sup>

ക്ഷിചെയ്യുക. അതുകൊണ്ടും അയാളുടെ ഉദരപുരണം രീച്ച് യായും സാധിക്കം; പക്ഷെ, അയാറം തൻെറ ഉദരപുരണത്തിനുവേണ്ടി യല്ല കർമ്മം ചെയ്യുന്നതും. നേരെമറിച്ചും, അയാറം തൻെറ് ശരീ രത്തിന ക്ഷിചെയ്യവാനാവശ്യമായ യോഗ്യത ഉണ്ടാക്കിത്തീക്കുന്ന തിനുള്ള ഒരു സാധനമായിട്ടാണം ക്ഷേണത്തെ കണക്കാക്കുക. സപധർമ്മം അയാളുടെ സാധ്യവും ഭക്ഷണം അതിനുള്ള സാധന വുമാണം. മററ്റ ക്ഷിക്കാക്കും ഉദരപൂരണം സാധ്യവും ക്ഷിയുടെ ത്രപത്തിലുള്ള സ്വധർമ്മം അതിനുള്ള സാധനവും ആയിരിക്കും. ഇങ്ങനെ ഒന്നിനൊന്നവിരുലാമായ മനോഭാവത്തോട്ടുകൂടിയാണം ഞവർ പ്രവത്തിക്കുന്നതും.

രണ്ടാമദ്ധ്വായത്തിൽ സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻെറ ലക്ഷണങ്ങാം പറ യമ്പോറം ഈ കായ്യാം രസകരമായ വിധത്തിൽ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടും. മററുള്ളവർ ഉണന്നിരിക്കുന്നിടത്തു കർമ്മദയാഗി ഉറങ്ങ കയായിരി അതുപോലെതന്നെ, മററുള്ളവർ ഉറങ്ങുന്നിടത്തു കർമ്മ <del>8</del>80. യോഗി ഉണന്നിരിക്കയായിറിക്കം. നാം ഉണന്നിരിക്കുന്നത്ക് ഉദമ പുരണത്തിനുവേണ്ടിയാണ്; എന്നാൽ, കർമ്മയോഗി തന്റെ ഒരൊററനിമിഷവും കർമ്മരഹിതമായിപ്പോകരുത്ത് എന്ത കരുതി യാണം ഉണന്നിരിക്കുന്നതും. അയാഗം ഭക്ഷണംകഴിക്കുന്നണ്ടെങ്കിൽ അതു ഗ ന്യന്തരമില്ലാഞ്ഞിട്ടാണും. അയാരം വയറിൻെറ രൂപത്തി ലുള്ള ഈ വിചിത്രമായ പാത്രത്തിൽ വല്ലയം ഇട്ടന്നു; കാരനം, അതും അവശ്വം ആവശ്വകമാണം". സംസാരികഠംക്കു ഭക്ഷണ ത്തിൽ ആനന്ദം തോന്നന്നു; കർമ്മയോഗിക്കു ഭക്ഷണം കഴിക്കു മ്പോഠം സങ്കംമാണ തോന്നുന്നതു്. അതിനാൽ അയാഠം രുചി യോത്തുകൊണ്ടു ഭക്ഷിക്കകയില്ല; ആത്മസംയമത്തോടുകൂടി അത്വാ വശ്വമായതുമാത്രം കഴിക്കം ഒരാളടെ രാത്രി മറേറണുളടെ പകൽ; ഒരാളുടെ പകൽ മറേറ ആളുടെ രാത്രി! അതായത്. ഒരാളു ആനന്ദം മറേറ ആളുടെ സന്താപവും ഒരാളുടെ സന്താ ର୍ଚ୍ଚ ആയിത്തീരുന്നു. ്സംസാരിയു പം മറേറ ആളുടെ ആനന്ദവും ടേയും കർമ്മയോഗിയുടേയും കർമ്മം ഒന്നുതന്നെ ആയിരിക്കം; പക്ഷേ, കർമ്മയോഗിക്കുള്ള വിശേഷം, അയാഠം ഫലാസക്തിയു പേക്ഷിച്ചു കർമ്മത്തിൽത്തന്നെ നിരതനായിരിക്കുന്ന എന്നതാണും. സംസാരികളെപ്പോലെതന്നെ കർമ്മയോഗി തിന്നുകയും കടിക്കുക യും ഉറങ്ങുകയും ചെയ്യും. പക്ഷേ, അക്കായ്യങ്ങളിൽ അയാഠംക്കുള്ള ഭാവന വിഭിന്നമായിരിക്കം. അതിനാലാണം", ഭഗവാൻ ഗീതയുടെ ആരംഭത്തിൽതന്നെ പതിനാറദ്ധ്വായങ്ങൾം വരാനിരിക്കുമ്പോൾ ത്തന്നെ ... സ്ഥിതപ്രജ്ഞന്റെ സംയമമൂത്തിയെ നമ്മുടെ മുമ്പിൽ നിത്തിയിരിക്കുന്നതും. സംസാരികളുടേയും കർമ്മയോഗികളുടേയും

കർമ്മത്തിലുള്ള സമവിഷമതകളെ നമുക്ക് ഒരേ സമയത്ത് കാ ണ്മാൻ കഴിയും. കർമ്മദയാഗി ഗോരക്ഷയ്ക്ക വേണ്ട പ്രവ്വത്തി ക്ക ചെയ്യയാണെന്നം വിചാരിക്കക. അയാകം എന്തു ദൃപ്പിയോ ട്രക്രടിയായാരിക്കം അതു ചെയ്യുന്നതും? ഗോരക്ഷ ചെയ്യുന്നത്രകാണ്ട്ര സമുദായത്തിന്നു ധാരാളം പാലുകിട്ടും, പത്ര വിനെ നിമിത്തമാക്കി മനമ്പൃനതാഴെയുള്ള പ്രാണ കളോട്ട് പ്രേമബന്ധം ഉളവാക്കാം — എന്നെല്ലാമായിരിക്കം അയാളുടെ ഭാവന. അല്ലാതെ തനിക്ക ശമ്പളംകിട്ടും എന്നായിരിക്കയില്ല. ശമ്പളം എവിടേയും പോയി ട്രില്ല; പക്ഷേ, യഥാത്ഥമായ ആനന്ദം, ശരിയായ സുഖം ഈ ഭാവ നയിലാണാള്ളത്ം.

കമ്മയോഗിയുടെ കമ്മം ആയാളെ ഈ ലോകത്തോടു സമര സപ്പെട്ടത്തുന്നു. നാം തുളസിക്കു വെള്ളം കൊടുക്കാതെ ഭക്ഷിക്ക യിപ്പ എന്നു നിയമമാക്കി എന്നു കരുതുക. ഇതുനിമിത്തം, നാം വനസ്പതി സ്റ്റഷ്പിയോട്ട പ്രേമബന്ധം സ്ഥാപിക്കുന്നു. തുള സിയെ പട്ടിണികിടത്തി ഞാൻ ആദ്യം ഭക്ഷിക്കുന്നതെങ്ങനെ? ഇങ്ങനെ പത്തുക്കളോടും വനസ്പതികളോടും താദംത്വ്വം സാധിച്ചുകൊണ്ടു നാം അവസാനം ലോകത്തോ⊊മുഴവൻ ഐകത്രപും ലാപിക ണം. നോക്കും! മഹാഭാരതയുദ്ധഭിനങ്ങളിൽ എല്ലാവരം സസ്വാ സമയത്തം അവനവന്റെ നിത്വകർമ്മ ക്ര ചെയ്താൻപോകന്നു. എന്നാൽ, ഭഗവാൻ ശ്രീക്കണ്ണൻ, തോദന്മാർനിന്നു കതിരകളെ അ ഴിച്ച് അവയ്ക്ക വെള്ളം ക്ട്ട്ടന്നു; അവയെ തിരുമ്മുന്നു; അവയെട ശരീരത്തിൽ തറച്ച അമ്പൂക്ക വലിച്ചെടുക്കുന്നു. സേവാപരമായ ആ പ്രവൃത്തി + ളിൽ ഭഗവാന്നു് എത്രമാത്രം ആനന്ദം തോന്നിയി രിക്കണം! കവിക്ക് അതും എത്രതന്നെ വണ്ണ് പ്രാലം മതിയാവു തന്റെ പീതാംബാത്തിൽനിന്നു മതിരയെടുത്തു് കുതിര ന്നില്പ. കളെ തീററിക്കൊണ്ടിരിഷന്ന ആ പാത്ഥസാരഥിയുടെ ചിത്രം സങ്ക ല്പദ്ദാഷ്ട്രികൊണ്ടു കാണാക; അപ്പോറം നിംങരംക്കം, കർമ്മയോഗ ത്തിന്റെ ആനന്ദത്തപ്പററി അപ്പചമാന്ന് ആലോചിക്കവാൻ കഴിഞ്ഞേക്കാം. ഏതു പ്രവൃത്തിയായാലു ശരി, അതു് ആദ്ധ്വാത്മി കമാണം , ഏററവും പാരമാത്ഥ കമായതാണം" എന്നും വിച്ചാരംക്ക ണം. ചുമലിൽ ഖാദിയെടുത്തും വീടുതോരം വില്ലംാൻനടക്കുന്നവക്കും അതിൽ യാതൊരു മട്ടപ്പം തോന്തകയില്ലേ? ഇല്ല് കാരണം, തങ്ങ ളുടെ നാട്ടിൽ ഉണ്ണാനും ഉടുക്കാനു മില്ലാതെ കഷ്പപ്പെടുന്ന നിരവധി സഫോദാക്ക് ഒര് നോത്തെ കഞ്ഞിയെങ്കിലും കൊട്ടക്കാൻ സാധി ക്കണം എന്ന വിചാമത്തിൽ നിമഗ്നമായിട്ടാണും അവർ അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നതും. ആയാശ ഒരിക്കൽ ഖാഭിവില്ലൂന്നതുകൊണ്ടു ലോക

ത്തിലെ എല്ലാഭരിദ്രനാരായണന്മാരോട്ടം സംബന്ധം സ്ഥാപി ക്രന്നം

നിഷ്ഠാമകർമ്മയോഗത്തിൻെറ സാമത്ഥ്വം അടംഭതാവഹം അത്തരം കർമ്മാകൊണ്ടു വൃക്തിക്ക് സമുഭായത്തിന്നും മാണാ്. വലതായ നന്മയുണ്ടാകന്നു. സ്വധർമ്മാചരണത്തിൽ നിമഗ്നനാ യ കർമ്മയോഗിയുടെ ശരീരയാത്ര സാധിക്കന്നുണ്ട് എപ്പോഴം കർമ്മനിരതനായിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടും ആരാളുടെ ശരീരം രോഗമി ല്പാത്തതും പവിത്രവമായിരിക്കും. കൂടാതെ, ആയാളടെ ഈ കർമ്മംനിമിത്തം ആയാഗം ജീവിക്കുന്ന സമുദായത്തിന്റെ യോഗ ക്ഷേമം നിവ്വഹിക്കപ്പെട്ടുകയും ചെയ്യും കർമ്മയോഗിയായ കർഷ കൻ പണം അധികം കിട്ടമെന്നുകയതി പകയിലയോ, അവിനോ കൃഷിചെയ്യുകയില്ല. കാര്ണം, ആയാരം ഏതുകർമ്മവം സമുഭായ ത്തിനെറ് ഉൽക്ർഷത്തിന്നവേണ്ടിയാണം ചെയ്യന്നത്ര്. സ്ഥ ധന്മ്മത്തിന്റെ രൂപത്തിലുള്ള കർമ്മം തീച്ചിയായും സമുദായത്തി ന്ന് ഫിതകരമായിരിക്കം. തൻറ വ്യാപാരം (കള്വാടം) സമുദാ യത്തിന്നു ഫിതകരമായിരിക്കണമെന്നാഗ്രഹിക്കുന്ന ഒരാരം വിദേശ വസ്രംകൊണ്ടുവന്ത വില്ലുകയില്ല. ആയാളടെ ആ വ്യാചാരം സമുദായത്തിനെറ ഫിതാരിന്നു വിരുദ്ധമായിരിക്കും. തൻറ്റ് വ്യക്തി ത്വത്തെമറന്നു സമദായത്തിൽ സമരസനായിത്തിരുന്ന കർമ്മയോ ഗി ഉള്ള സമുദായത്തിൽ ശരിയായ വൃവസ്ഥയും, സമുദ്ധിയും, സെര മനസ്വവും ഉണ്ടായിരിക്കും.

കർമ്മയോഗിയുടെ കർമ്മത്തിൽറ ഫലമായി ആയാളുടെ ശരീരയാത്ര നിവ്വ്വിക്കപ്പെട്ടം, ദേഹവും ബുദ്ധിയും തേജോമയമാ യിത്തിയും, സമുദായത്തലന്ന ക്ഷേമമുണ്ടാവും. ഇവയ്ക്കുപുറമെ, ചിത്തത്രൂലിയുടെ രൂപത്തിൽ കൂട്ടുന്നഫലം ആയാറംക്കു സ്വന്തമാ യുള്ള ആദായമാണ്. "കർമ്മന്നാ ത്രദ്ധിദ്" എന്നു പറയപ്പെട്ടി ട്ടുണ്ട്. കർമ്മം ചിത്തത്രൂലിക്കുള്ള സോധനാമാണ്. എന്നാൽ, അത്ര് എല്ലാവരുടേയും സന്ധാരണകർമ്മമല്ല. കർമ്മദയാഗി മന്ത്രംകൊണ്ടു പരിത്രദ്ധിയാക്കത്തിൽ കർമ്മംഫേത്രവായി ചിത്ത തുല്ലായുണ്ടാവുന്നു. മഹാഭാതം ത്തിൽ കർമ്മംഫേത്രവായി ചിത്ത തുല്ലായുണ്ടാവുന്നു. മഹാഭാതം ത്തിൽ കർമ്മംഫേത്രവായി ചിത്ത തുല്ലായുണ്ടാവുന്നു. മഹാഭാതം ത്തിൽ ഒരു വൈശ്വംൻ മഞാനപ്രാപ്തി കോയി ആ വൈശ്വൻെറ അടുത്തുചെന്നു. വൈശ്വൻ ബ്രാഹ്മണ നോടുപറഞ്ഞു: "ലഹോദരാ, ഈ തലാസിൻെറ് തണ്ട് എപ്പോ ഴം ചൊവ്വാക്കിന തേണ്ടിവരുന്നു!" ഈ ബാഹ്വകർമ്മം ചെയ്തു ചെയ്ത് വൈശ്വൻെറ മനസ്സം നേള്ളുവും സരളവുമായിത്തിന്നു.

തൻറെ കച്ചവടസ്ഥലത്തേക്കു ഒരു ചെറുകട്ടി വന്നാലം ശരി, ഒരു യുവാവു വന്നാലം ശരി, തുലാസ്സിൻെറതണ്ട് എപ്പോഴം പൊവ്വായി ത്തന്നെ നില്ലൂം; ഒരിക്കലും ചൊന്തിയേ താണോ ഇരിക്കയില്ല. തൊഴിലിന്റൊ ഫലം മനസ്സിലം ഉണ്ടാവാതിരിക്കയില്ല കർമ്മ യോഗിയുടെ കർമ്മം ഒരുതരം ജപ്പമാണെന്നു കരുതണം. അത്ര കൊണ്ട് ആയാളുടെ മനസ്സ് പരിശുദ്ധമായിത്തിരുന്ന നിർ മ്മലമാ യ എടയത്തിൽ ജ്ഞാനം പതിിംബിക്കം. താന ചെയ്യന്നപഴത രംകമ്മങ്ങാംകൊണ്ടു കർമ്മയോഗിക്കു ജ്ഞാനംലഭിക്കുന്നു. തുലാസ്റ്റി ഒൻറതണ്ടു സമമാക്കിനിത്ത ഴിരുന്ന വൈശ്യന്ത് അവസാനം ത ന്റൊമനസ്സിനേയം സമമാക്കിനിത്താൻസാധിച്ചു. 'സേനൻ'എന്ന ഒരു ക്ഷരകസഞ്ചായിരുന്നു. അന്യുരുടെ തലയിലെ മാലിനും കള ഞ്ഞുകളഞ്ഞും ആയാളടെ തലയ്ക്കുള്ളിലുള്ള മാപിന്യവും പോയി— ആയാഗക്ക ജ്ഞാനംലഭിച്ചു: "നോക്കക, ഞാൻ അന്വരുടെ തല യിലെ ചളികളയന്നുണ്ടും. പക്ഷേ, എപ്പോഴെങ്കലം എന്റെ തലയിലേ, എന്റെ ബുദ്ധിയിലേ, ചളികള മുവാൻ പരിശ്രമിച്ചിട്ട ണ്ട്രോ?" ആ കർമ്മംനിമ ത്തം ആയാഠംക്ക് ഇത്തരം അഭ്വാത്മി കളാഷ തോന്നാൻതുടങ്ങി. പ്രകർമ്മയോഗിയായ കർഷകന്നു്, വയ . ലിലെ ചപ്പചാറകരം നീക്കംചെയ്തപെയ്ക് തൻെറ എദയാന്തഭ്യ ഗത്ത നിന്ത് വാസനകള്ടേയം വികാംങ്കള്ടേയം രൂപത്തിച്ചാള ചറ്റുപാറുകളം നീക്കാചെയ്യന്നമെന്നു തോന്നനു. പച്ചമണ്ണകഴ ച്ചുയട്ടി നപ്പ ഉറപ്പള്ള — വന്തം കടങ്ങളുണ്ടാക്കി സമദ യത്തിന്ത കൊടുത്തിരുന്ന 🛪 ്ഗോരാ എന്ന കാഭകാരന്ത്, തന്റെ ജീവിതമാ കന്ന കടത്തേയും അയുപോലെ പൂളയ്ക്കുവെച്ചും ഉറപ്പുള്ള താക്കിത്തീ ക്നെമെന്നതോന്നി. ഇങ്ങനെ ആയാഗംക്ക് സജ്ജ്നങ്ങളെപ്പോ ലം, കൊട്ടിനോക്കി ശരിയായി വെന്തതോ അല്പാത്തതോ എന്ന പരീക്ഷിക്കാനുള്ള പ്രാപ്തിലഭിച്ചു ഇതിൽനിന്നു , കർമ്മയോഗി യുടെ റെംഭാ കർമ്മാതകാണ്ടും, അഥവാ തൊഴിൽകൊണ്ടും അവ യുടെ ഭാഷവഴിച്ചായിട്ടുതന്നെ ആച്ചാറ്റംക്കു ഭവ്യമായജ്ഞാനം ലഭി ക്കുന്നു എന്നു സ്പഷ്പമാവുന്നു. ആ കർമ്മം അഥവാ തൊഴിൽ ആയാളംട ആദ്ധ്യാത്മികപരീക്ഷണശാലതന്നെ. എതാണ്സ് ത്തയാളടെ ഓരോ കർമ്മവും ഉചാസനാമയമാണം", സോവാമയമാ ണു ! അവ കാഴ്യയ്ക്ക വ്വാവഹാരികങ്ങളാണെന്നു തോന്നിയേക്കാം;

ഗോര എന്ന കംഭകാരൻ മഹാരാഷ്പത്തിലെ ഒരു സത്പുരുഷനാണം. ഞ്ഞാനേശ്വരൻ, നാമദേവൻ മതലായവരുടെ സമകാലീനനായിരുന്നം. ഒരിക്കൽ പല സത്പുരുഷന്മാരും അദ്ദേഹത്തിൻെ ഭവനത്തിൽ ഒത്തുചേരുകയുണ്ടായിം ഞ്ഞ അവസരത്തിൽ നിവൃത്തിനാഥ ഒൻറ കല്പനല്രകാരം അദ്ദേഹം കടം അടിച്ചു ത്തിയാക്കുന്ന കോലുകൊണ്ടു സജ്ജനങ്ങളുടെ തലയും കൊട്ടിനോക്കി എന്നൊരു ഐതിഹ്വേഴുണ്ട്.

എന്നാൽ, ആന്തരമായി വാസ്തവത്തിൽ അവ ആദ്ധ്വാത്മിക ങ്ങഠംതന്നെയാണ്.

കമ്മയോഗിയുടെ കർമ്മത്തിൽനിന്നും ഉത്തമമായ മറെറാരു ഫലംക്ടി ഉണ്ടാവന്തണ്ടും; ആതുനിമിത്തം സമഭായത്തിന്നും ഒരു നല്ല ആദർം ലഭിക്കന്നു. സമ്പോയത്തിൽ, അനാഭികാലംമതല്ലം, തന്നെ, ഇതാദ്വമണ്ടായി, അതു പിന്നീടണ്ടായി എന്ന ഭേദമുണ്ടും ആദ്വമാദ്യമണ്ടായി, അതു പിന്നീടണ്ടായി എന്ന ഭേദമുണ്ടും ആദ്വമാദ്യമണ്ടായി, അതു പിന്നീടണ്ടായി എന്ന ഭേദമുണ്ടും ആദ്വമാദ്യമണ്ടായി, അതു പിന്നായുണ്ടാവുന്നവക്ക് പാറാംഭാരം നൽക്കയും സ്ഥയമേ ഉദാഹരണമായിത്തീരുകയും ചെയ്യണം. ജേഷ്യന്മാർ അനുജന്മാക്കം, മാതാപിതാക്കാം സന്താനങ്ങരംക്കം, നേതാക്കന്മാർ അനുജന്മാക്കം, മാതാപിതാക്കാം സന്താനങ്ങരംക്കം, നേതാക്കന്മാർ അനുയായികരക്കം, ഇരുനാഥന്മൻ ശിഷ്യാക്കം മാതു ത്തിലം മററുള്ളവക്ക് മാതുകയായിരിക്കാൻ കടപ്പെട്ടവരാണം". കർ മായോഗികരംകല്ലാതെ മററാക്കാണം ഇതു സാധിക്കേ?

കർമ്മയോഗി എപ്പോഴം കർമ്മനിരതനായിരിക്കും. കാര ണം, ആയാറംക്ക് കർമ്മാംചയ്യുന്നതിക്തന്നെയാണ് ആനന്ദാം. ആയാളടെ കർമ്മാകൊണ്ട് സമദായത്തിന്ന്, ഡംഭോ കാപട്ടു മോ ഉട്ടവാകാത്ത ഒരു നിലവരും. കർമ്മയോഗി ആത്മസംത്ര പ്ലിയുള്ളവനായിരിക്കും; എന്നാലും, ആയാറംക്ക കർമ്മം ചെയ്യാ തിരിക്കാൻ കഴിയകയില്ല. ഇക്കാറാം പറയന്നു: "ഭജനംകൊണ്ടു ഭഗവാൻ പ്രതൃക്ഷമായി. അതുകൊണ്ടു ഞാൻ ഭജനം ഉച്ചക്ഷി ക്കുകയോ? ഭജനം ഇപ്പോറം എൻെറ സഹജധർമ്മമായിരിക്കുന്നു."

കർമ്മത്തിൻറ എണി മിലൂടേക്കയറി കൊട്ടമുടിയിൽ എത്തി കഴിഞ്ഞു. എന്നാലം, കേർമ്മയോഗി ആ എണി തട്ടിക്കളയുകയി ല്ല. ആയാംക്ക് അതിനെ ഉപേക്ഷിക്കക ശക്വമല്ല. കർമ്മം ചെയ്യുന്നതു് ആയാളടെ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ സ്ഥഭാവമായിക്കഴിഞ്ഞു, ഇംഗനെ ആയാരം സ്ഥധർമ്മത്തിൻെറ രൂപ ന്തിലുള്ള എണിയുടെ മഹത്ഥം സമുഭായത്തിനു നല്പപോലെ പഠിപ്പിച്ചുകൊടുക്കുന്നു.

സമുഭായത്തിൽനിന്നു കാപട്ടുത്തെ ഭൂരീകരിക്കുക എന്നഇ വിഷമമേറിയ ഒരു പ്രവൃത്തയാണു. കാപട്ടുംകൊണ്ടു സമുഭായം നാശഗത്തത്തിലേയ്ക്ക് താണമെകാണ്ട്രിക്കയാണു. ഞ്ഞാനി കശം നിഷ്ക്രിയരാവുന്നതായാൽ മററുള്ളവർ കാലിന്മേരു കാലം കയററി ഇരിക്കാൻതുടങ്ങും. ഞ്ഞാനി നിതൃത്രപ്തനാണും. അതി നാൽ, ആയാശക്ഷ് ആന്തരമായ സുഖംനിമിത്തം ഒന്നുംചെയ്യാതെ മൌനമായിരിക്കാൻ സാധിക്കും. മററുള്ളവക്ക് ഇതു സാധൃമല്ലം

അവർ ഉള്ളിൽ കരഞ്ഞുംകൊണ്ടു് ഒന്നു ചെയ്യാതിരിക്കും. ගොටං അമിതമായ ആനന്ദത്തിൽ നിമഗ്നനായി ഒന്നും ചെയ്യാതിരിക്കുന്നു; മറേറ ആഠം മനസ്സിൽ കോപംവെച്ചുകൊണ്ടും പുറമേ ഒന്നം ചെയ്യാതിരിക്കുന്ന ് ഈ സ്ഥിതി വളരെ ചീത്തയാണം'. ഇതുനി മിത്തം ഡംഭവും കാപട്ടുവും വദ്ധിക്കുന്നു. ഇതിനെ തടയുന്നതിനു വേണ്ടിയാണം" സജ്ജന്ങൾ കൊടുമുടിയിൽ എത്തിക്കഴിഞ്ഞാലും, തങ്ങരം കയറിപ്പോന്ന എന്നി കൈവിടാതിരിക്കുന്നതു"; മാണം വരെ കർമ്മംചെയ്തകൊണ്ടേഇരിക്കുന്നതും. കുട്ടികരം പാവകളെ ഉണ്ടാക്കിക്കളിക്കുന്നതിൽ അമ്മ സന്തോഷംകാണിക്കുന്ന. അതു സാങ്കല്പ കമാണെന്ന് അമ്മയ്കരിയാം. എന്നിട്ടും, കട്ടിക്ക് അഭി രുപിയുണ്ടാക്കവാനായി അവർ കളിയിൽ ചേരുന്നു. അമ്മ കൂടി യില്പെങ്കിൽ കട്ടിക്കു കളിയിൽ രസമുണ്ടാവുകയില്ല. 🛛 ഇതുപോലെ തന്നെ, ആത്മ സംത്രപ്തിനിമിത്തം കർമ്മയോഗി കർമ്മം ഉപേക്ഷി ക്കുന്നതായാൽ, ഈരന്മാർ അസംതുപ്തായി കർമ്മത്തെ ഉപേക്ഷി ക്കാ « തുടങ്ങും. അവർ ഉള്ളിൽ വിശപ്പള്ളവരും ആനന്ദരഹിതരും ആയിത്ത'രും.

അതിനാൽ, കർമ്മയോഗി സാധാരണ മനഷ്യരെപ്പോലെ എപ്പേഴം കർമ്മംചെയ്തകൊണ്ടേ ഇരിക്കുന്നു. തനിക്ക് എന്തെ കിലം പ്രത്യേക യുണ്ടെന്ന ആയാറം വിചാരിക്കയില്ല. ആയാറം അന്വരെ അപേക്ഷിച്ച് എത്രയോ അധികം കർമ്മാചെയ്യം. ഒരു പ്രത്യേകകർമ്മം പാരമാത്ഥികമാണെന്ന് എഴ്തിപ്പററിക്കേണ്ട തില്പ; പര സ്വപ്പെട്ടത്തേണ്ട ആവശ്യമ ല്ല. നിങ്ങറം ഉരുക്ഷേ ബ്രാമ പാരിയാണെങ്കിൽ നിങ്ങളുടെ കർമ്മത്തിൽ അന്വരുടേതിനെ അപേഷ്ട്രിച്ചാന് നിങ്ങളുടെ കർമ്മത്തിൽ അന്വരുടേതിനെ അപേഷ്ട്രിച്ചാന് നിങ്ങളുടെ കർമ്മത്തിൽ അന്വരുടേതിനെ അപേഷ്ട്രിച്ചാന് നിങ്ങളുടെ കർമ്മത്തിൽ അന്വരുടേതിനെ അപേഷ്ട്രിച്ചാണം കാണിച്ചുകൊട്ടക്കണം. കുറച്ച മാത്രം ഭക്ഷണം കിട്ടിയാലം പണി അധികം ചെയ്യും; സമുഭായ ത്തന്ന ഏററാപ്പമയ കം സേവനംചെയ്പാൻ പരിശ്രമിക്കും നിങ്ങ ളുടെ ബ്രാമ പയ്യത്തെ നിങ്ങളുടെ ആ പാരത്തിലും വ്യവന്ധരത്തിലും പ്രകടിപ്പിക്കം; ചന്ദനത്തിനെറെ പരിമളം നാടെങ്ങം പരക്കാട്ട.

സ്വരാംശം ഇതാണം: — കർമ്മയോഗി ഫലേപ്പുയെ തൃജിക്കു ന്നതുകൊണ്ട് ആയാറംക്കുനിംവധി ഫലം ലഭിക്കം — ആയാളുടെ ശരീംയാത്ര നിവവിക്കപ്പെട്ടം; ശരീരവും ബൂദ്ധിയും തേജോമയമാ യിത്തിരം. ആയാറം ജീവിക്കന്ന സമുദായത്തിൽ സൂഖവും ക്ഷേ മവും വദ്ധിക്കും. ആയാറംക്കു ചിത്തതുഭാവന്നു് ഇഞാനംലഭിക്കും. ക്രടാതെ സമുദായത്തിൽനിന്ന ഡംഭം കാചട്ടവും പ്ലൂം കെപ്പെട്ട കയും ജീവിതത്തിന്നു കൂട്ടതൽ പരിതുഭാമായ് തൊദശം ലഭിക്കുക യുംചെയ്യം — ഇതു കർമ്മയോഗത്തിനെറ അനുഭവസിദ്ധമായ മഫി മയാണം.

കർമ്മയോഗി അന്വരെ അപേക്ഷിച്ചു° അധികം ഉൽക്ഷപ്പ മായവിധത്തിൽ കർമ്മാചെയ്യും. കാരണം, കർമ്മം തന്നെയാണം ആയ ളുടെ ഉപാസന; അതുതന്നെയാണും പൂജയും. ഞാൻ ഭഗ വതംപൂഴ ചെയ്യ; ആ പൂഴുയുടെ നൈവേദ്വം പ്രസാദത്തിൻെറ രൂപത്തിൽ ലഭിച്ചു. പങ്ഷേ ഈ നൈവേദ്യം ആ കർമ്മ ന്തിൻെറ ഫലമാ ഃണം? ് നൈവേട്ടുത്തിനായി പൂജച്ചയ്യുന്ന വക്ക് അത്തരം പ്രസാദത്തിന്റെ അംശം തീച്ചയായും ഉട്നേ ലഭിക്കം. എന്നാൽ, കർമ്മയോഗി തൻെറ പൂജാകർമ്മത്തിനു പരമേശചാദ്ശനത്തി ന്റെ രൂപത്തിപ്പള്ള മഹത്തായ ഫലമാണ് കാംക്ഷ ക്ഷന്നത്രീ. ആയാരം തന്റെ കർമ്മം, കുറച്ചു പ്രസാഭംമ ത്രം കിട്ടത്തങ്കുവിധ ത്തിൽ അത്ര നിസ്സാരമാണെന്നു കയ്യുന്നില്ല. തൻറ്റെ കർമ്മ ഞി ന്റെ വലച്ചുരുക്ക് വാൻ ആയാരം ഒരുക്കമില്ല. ആയാരം സ്ഥൂല മായ അളവുകളെക്കൊണ്ടു തൻറ കർമ്മത്തെ അദക്ഷകയില്ല. സ്ഥുപട്ടെഷ്പിത്തുള്ള നക്കും ലഭ്വക്ഷണം അലവാം സ്ഥൃലമായി റിക്കും. ക്ഷ്യയപ്പററി മറാട്ടിയിൽ ഒരു പഴഞ്ചൊല്ലണ്ട്.് അതിൻറ അത്ഥം ഏരാണ്ടിപ്രകാഭമാണം": ന്നേഴത്തിൽ ഉഴക; എന്നാൽ, പുവൽ (നനവം) ഉള്ള മണ്ണിൽ വിത്തിടുക." തൃഴത്തിൽ ഉഴത തുകൊണ്ടുമാത്രം വിളവുന്നാവുകയില്ല. അവിടെ നല്പ പൂ വലുണ്ടാ യിരിക്കണം. ആഴവം പുവലം, രണ്ടും ഉണ്ടെങ്കിൽ നന്നായി വിളയും. അതുപോലെതന്നെ, കർമ്മം അഗാധമായിരിക്കണം, അതാ മത്രം, ഉതക്ഷമായിരിക്കണം. ചിന്നെ അതിൽ, ഈശചര ഭക്തി അനായത്ര് ഈശചരാപ്പണത്തിൻറെ രൂപത്തിലുള്ള പുവലം കർമ്മയോഗി അഗാധമായ കന്മ്മാചെയ്ത് **ഉണ്ടാ** യിരിക്കണം. അതിനെ ഈശ്വരങ്കൽ സമപ്പിക്കന്തം.

പംമാത്ഥത്തെസ്സംബന്ധിച്ച നമ്മുടെ മനസ്സിൽ പല വിശി ഷ'ടവിചാരങ്ങളം ഉണ്ടായിട്ടുണ്ട്. പാമാർത്ഥികഠംക്ക് കൈ കാൽ ഇളക്കേണ്ടതില്ല, ഒരുകർമ്മവും ചെയ്യേന്നമാനു എന്നാ ഞ' സാധാരണന്മാർ കയ്യേന്നഇ'. ക്രഷിചെയ്യുന്നവരും ഖാദി നെ യ്യന്നവരും പരമാർത്ഥികളാണോ എന്ത പലരും ചോദിക്കാറ ഇന്നവരും പരമാർത്ഥികളാണോ എന്ത പലരും ചോദിക്കാറ ആ'. എന്നാൽ ഭക്ഷണംകഴിക്കുന്നവർ പരമാർത്ഥികളാണോ എന്ത് ആരും ചോദിക്കുന്നിച്ചു. കർമ്മയോഗികളുടെ പരമേശച ന്റെ ചിലപ്പോഠം കതിരകളെ ഇടയ്ക്കാ; രാജസൂയത്തിൽ എച്ചിലെ ടുക്കം; കന്നമാലികളെ മേയ്യംൻ കാട്ടിലേയ്യം പോകും. ആ പോരകാനാഥൻ ഒരിക്കൽകൂടി അമ്പാടിയിലേക്കപോകുന്നതായാൽ ഓടക്കുഴച്ചാവിളിച്ച് ഓടിനടന്ന് കന്നിനെ മേയ്ക്കും. സഞ്ജനങ്ങാം

ഇങ്ങനെയെല്ലാം ചെയ്യന്ന പരമേശപരനെക്കാണിച്ചു തന്നിട്ടുണ്ടെ ങ്കിൽ അവരിൽ ചിലർ തന്നൽപ്പണിയും, മററു ചിലർ മൺപാ തൂപ്പണിയും, വേറെ ചിലർ നെയ്ത്തുപണിയും, എന്തിന് — ക്രഷിപ്പണിയും ഷൌരപ്പണിയും, ചന്തകാലികളെ വലിച്ചുകൊ ണ്ടുപോകന്ന പണിയും തരംപോലെ ചെയ്ത് മോക്ഷംപ്രേപിച്ചി ട്ടുള്ളതായും കാണിച്ചുതന്നിട്ടുണ്ടും

ഇങ്ങനെ ദിവൃമായ കർമ്മയോഗത്തിന്റൊ വുതത്തിൽനിന്നു' രണ്ടു കാരണങ്ങളാലാണം മനുഷ്യർ വൃതിചലിക്കുന്നതും. ഈ അവ സരത്തിൽ നാം ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ സ്ഥ്രാവവിശേഷത്തെ – പ്രത്യേ കതയെ മനസ്സിലാക്കുന്നതു നന്നായിരിക്കം. നമ്മുടെ ഇന്ദ്രിയ ങ്ങറം എപ്പോഴ്ം് 'ഇതുവേണം, അതുവണ്ടം' എന്ന 'ദചന്ദ്വാണം ളാൽ ആവ്വതമായിരിക്കയാണും. തനിക്കാവശ്വമുള്ളതിൽ രാഗവും അതംയതു പ്രിതിയും, ആവശ്യമിപ്പാത്തതിൽ ട്രേഷവും ഉളവാ കന്നു. ഈ രാഗട്പേഷം കാമക്രോധം കമനുഷ്യനെ കാന്തരിന്ത കർമ്മഃയാഗം ഇതിനെ അപേക്ഷിച്ച് എത കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. യധികം വിശിഷ്ടവും മനോഫാരിയുമാണം! അതിന്റെ ഫലം ഇതിനേക്കാറം എത്രയധികം മഹത്താണം"! പക്ഷേ, ഈ കാമ ക്രോധം, 'ഇതിനെ എടുക്കുക, അതിനെ കളയുക' എന്ന മത്സരം നമ്മുടെ കഴത്തിൽക്കെട്ടത്തുക്കി, രാവും പകലം നമ്മെവടാതെ അതിനായ, ഭഗവാൻ ഈ അദ്ധ്വായത്തിൻറ പിന്ത്രടരുന്നു ണ വസാനത്തിൽ അപായത്തിൻറ സൂചനനൽകി ഇവയുമായുള്ള ക്രട്ടുകെട്ടു° ഉപേക്ഷിക്കാൻ, ഇ വയിൽനിന്നു രക്ഷപ്പെടാൻ നമ്മോ ടപ്ദേശിക്കുന്നു. സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻ ഏയപ്രകാരം ആത്മസംയമ ത്തിൻറ മൂത്തിയാണോ അതേപ്രകാരംതന്നെ മനുഷ്യൻ കർമ്മ യോഗിയും ആ യിത്തീരണം.

## നാലാം അദ്ധ്വായം.

13 3-32

നാം കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്യായത്തിൽ നിഷ്കാമകർമ്മയോഗത്തെ പ്രാറി വിവേചനംചെയ്തു. നാം സ്വധർമ്മത്തെ പരിത്വജിച്ചൂ° പാധ്യമത്തെ സ്വീകരിക്കുന്നതായാൽ നിഷ്കാമതയുടെ രൂപ ത്തിലുള്ള ഫലം ലഭിക്കകയില്ല. സ്വഴേശ്വങ്ങളായ സാമംനങ്ങാം വില്ലൂന്നമ വ്യാപാരിയുടെ സ്വധർമ്മമാണാ". പക്ഷേ, ആയാാം

ആ സ്വധർമ്മം ഉപേക്ഷിച്ച് സപ്തസമദ്രങ്ങാംക്കപ്പറത്തുനിന്ത് വിദേശൃങ്ങളായ സാമാനങ്ങൾ്കെണ്ടുവന്നു വില്ലൂം നമുടങ്ങുന്ന തിൻറ്റ് കാരണം, അധികം ലാഭംകിട്ടണമെന്ന ആഗ്രഹമാണം". പിന്നെ ആ കർമ്മത്തിൽ നിഷ്കാമത വരുന്നതെങ്ങനെ? അതി നാൽ, കർമ്മത്തെ നിഷ്ണാമമാക്കിത്തിക്ക്നതിന്നു സചധർമ്മ പാലനം അതൃന്തം ആവശ്വകമാണം'. പക്ഷേ, ഈ സച സകാചമാവാം. നമുക്ക്, അഹിംസയുടെ ധർമ്മാചരണവും കായ്യാതന്നെ എടുക്കാം. അഹിംസയുടെ ഉപാസകന്ന് ഹിം സ വജ്ജ്യമാണം". എന്നാൽ പുറമേകാഴ്ചയ്ക്ക് അഹിംസ കനായിരിയ്ക്കുന്നണ്ടെങ്കിലം വാസ്തവത്തിൽ ആയാഠം ഹിംസ കനാണെന്ത് വരാം. കാരണം, മാംസ മനസ്സിൺറ ഒരു ധമ്മ മാണം". പുറമെ ഫിംസാത്മകമായ കർമ്മങ്കാം ചെയ്യാതി രിക്കുന്നതുകൊണ്ടുമാത്രം മനസ്സ° അഹംസാമയമായിത്തിരുമെ സ കരുതാൻതരമില്ല. കയ്യിൽ പ്രാളെട്ടക്കുമ്പോഠം തീച്ച് മായും **ഫ**ംസാവൃത്തി തെളിഞ്ഞുകാണാം.് പക്ഷേ, വാളപേക്ഷിച്ച ഉകൊ ണ്ടമാത്രം മനഷ്യൻ അഹിംസകനായിത്തിരുകയില്ല. സ്വധ്മമാപര ണത്തിൻെറ ക്യ്റ്റവം ഇതുപോലെതന്നെയാണ്. നിഷ്ണാമത **സാധിക്കാൻ പരധർമ്മത്തിൽനിന്നു രക്ഷപ്പെ**ട്ടകതന്നെ വേണം. പക്ഷേ, ഇ©° നിഷ്കാമതയുടെ തുടക്കംമാത്രമാണം°; ഇതുകൊണ്ടും നാം പ്രാപൃസ്ഥാനത്തെത്തുന്നില്ല.

നിഷ്ണാമത മനസ്സിൻെറ ധർമ്മമാകന്നു. ഇത്രണ്ടാവുന്ന തിന്നു സ്വധർമ്മാചരണത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള ഒരു സാധനം മാത്രപോരാ, മററ്റ സാധനങ്ങളുടെ സാഹായ്യവും സ്വീകരിക്കേണ്ടി വരും. എണ്ണയും തിരിയും ഉണ്ടായതുകൊണ്ടുമാത്രം വിളക്കു കത്തു കയില്ല. അതിന്നു ജ്യോതിസ്സ് ആവശ്യമാണ്ം. ജ്യോതിസ്സാണ്ടാ വുമ്പോറം അന്ധകാരം ഭൂരീകരിക്കപ്പെട്ടം. സ്വധർമ്മാ ചരണത്തി നെറേ രൂപത്തിലുള്ള, എണ്ണനനച്ച തിരിക്കു് ജ്യോതിസ്സ് ആവശ്യ മാണ്. അത്രണ്ടാക്കുന്നതെങ്ങനെ? അതിന്നും ആത്മപരിശോ ധന ആവശ്യമാണ്. ആത്മപരിക്കുണ്ടംകൊണ്ടു മനസ്സ ലെ മാ ലിന്വങ്ങളെ പറ്റ അവസാനത്തിൽ മഹത്വമേറിയ ഈ കാ യ്യം പറഞ്ഞു തന്നിട്ടുണ്ട്. അതിൽനിന്നുതന്നെയാണ് നാലാമഭ്യോ യാളണ്ടായത്ര്.

ഗീതയിൽ 'കർമ്മം' എന്നശബ്ദം 'സ്വധർമ്മ'ത്തിൻെ അ ത്ഥത്തിലാണ് ഉപയോഗിച്ചിട്ടുള്ളയ്ക്ക്.നമ്മുംട ഉഴണ്ട്, ഉറക്കം, കളി മുതലായവയെല്ലാം കർമ്മാണ്ടാംതന്നെ. പക്ഷേ, ഗിരയംലെ കർമ്മശബ്ദംകൊണ്ടു ഈ ക്രിയകളൊന്നും സൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്നില്ല.

അവിടെ കർമ്മം എന്നതിന്നത്ഥം സ്വധർമ്മാചരണം എന്നാണും. എന്നാൽ, ഈ സ്ഥയർമ്മാചരണത്തിന്റെ രൂപത്തിലുള്ള കർമ്മം ചെയ്ത നഷ്ണാമത പ്രാപിക്കുന്നതിന്തു മററാരു വസ്തുവിത്തെ സം ഫായ്ംക്രടി ആവശ്യമാണം"; അതു", കാമത്തേയും ക്രോധത്തേയും മനസ്സ് ഗംഗാജലംപോലെ നിർച്ച ജയിക്കയെന്നതാണം". ലവും പ്രശാന്തവുമായിരിക്കുന്നതു വരെ നിഷ്ണാമത കൈവരികയല്ല. ഇങ്ങനെ ആത്മപ**ീക്ഷണത്തിനായി ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർ**മ്മങ്ങളെ യെല്ലാം ഗീത 'വികർമ്മം' എന്നാണു പറയുന്നതു്. 🛛 കർമ്മം, പി കർമ്മം. അകർമ്മം ഈ മൂന്നശബ്ദവും നാലാമദ്ധ്യായത്തിൽ വളരെ മഹത്വമേറിയവയാണം. കർമ്മം എന്നതിൻറ് അത്ഥം സ്വധം മ്മാചരണത്തിൻറ ബാഹ്വമായ സ്ഥ്യലക്രിയ എന്നാകന്നം. ഈ ബാഹ്വമായ കർമ്മത്തിയ മനസ്സിനെ കൂട്ടിച്ചേക്ട് നതാണും (വി കർമ്മം. നാം രൊളെ നമസ്കരിക്കുന്ന എന്നവിചാരിക്കുക. ബാ **ഹൃമായി** തലകനിയ്ക്കുന്ന ആ ക്രയയോടൊപ്പം ആന്തരമായി മന സ്സം കനിയുന്നില്ലെങ്കിൽ ആ ബാഹൃമായ പ്രവൃത്ഥ വൃത്ഥമാണം". ഞ്കവും പുറവും ഒന്നാവണം. ബാഹൃമായി ഞ ൻ ശിവലിംശ ത്തിന്മേൽ എപ്പോഴം 'ധാരാചെയ്യുന്നു.' പക്ഷേ, ഈ ധാരയോം ടൊപ്പംതന്നെ മാനസികമായ ചിന്തനത്തിൻേറ ധാരയും ഇടമുറി യാതെ നടക്കന്നില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ ആ ഗോരായ്ക്ക എന്തു വിലയം ആ സ്ഥിതിയിൽ, ആ ശിവലിംഗവും കല്ല്, ഞള്ളയ്യ ? ത്താന്തര ഒരു കല്ല തന്നെ! കല്പിന്ന മന്ഥിൽ കല്പ് '\_\_ഇതാവം്് അതിനെറം നമ്മുടെ ബാഹൃകർമ്മത്തിനോട്ട് ചിത്തശുദ്ധിയുടെ അത്ഥം രൂപത്തിലുള്ള കർമ്മവും ക്രിച്ചേരുമ്പോശമാത്രമേ നഷ്യാമകർമ്മം യോഗം സദ്ധമാവുകയുള്ള എന്നാണും ഇതിന്റെ അച്ചാം.

നിഷ്ണാമകർമ്മം? എന്നപടത്തിൽ 'കർമ്മം' എന്ന പട ത്തെഅപേക്ഷിച്ച് അതിൻറ വിശേഷണമായ 'നിഷ്ണാമ'ശബ്ദ ത്തിന്നാണം അധികം മഹത്വം. ഏതുപോലെയെന്നാൽ, അഹിം സാത്മകമായ നിസ്സഫകരണം? എന്നു പറയുന്നതിൽ 'നിസ്സഫക രണ'ത്തെഅപേക്ഷിച്ച് 'അഹിംസാത്മ മൊയ' എന്ന വിശേഷ നത്തിനാണം അധികം മഹത്വം അഹിംസയെ ഭ്രാത്താക്കി വെ മം നിസ്സഫകരണത്തെ കൈക്കൊള്ളന്നതായാൽ അതൊരു ഭയങ്ക രവസ്തവംയിത്തിരം; ആതുപോലെതന്നെ, സ്വധർമ്മാ പരണത്തി നെറ്റ് രൂപത്തിലുള്ള കർമ്മാചെയ്യുമ്പോറം അതിരു പ്രികർമ്മ' ത്തെ കൂട്ടിച്ചേക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ അതു വെറും വഞ്ഞന്നു കരുതാം;

ഇന്നു പൊതുജനസേവനത്തിൽ എപ്പെട്ടിട്ടുള്ളവർ സചധർമ്മം തന്നേയാണുചെയ്യുന്നത്ര്. സാധാരണജനംപ്രം ഓരിപ്ര്യത്തിലും

ഷ്ഷാമത്തിലം രോഗത്തിലംപെട്ട കഷ്പപ്പെടുമ്പോറം അവഷ് വേണ്ട സേവനംചെയ്ത്യ് അവരെ നന്തുളരാക്കിത്തിഷ്നേത്ത് ന മൂടെ ധർമ്മമാണ്; അതു നമുക്ക സഹജമായി സിദ്ധിച്ചതാണ്. എന്നാൽ, പൊത്രജനസേവചെയ്യുന്നവരെല്ലാം കർമ്മായാഗികളാ ണെന്ന് അനുമാനിക്കുന്നത്ര ശരിയല്ല ലോകസേവനംചെയ്യു മ്പോറം മനസ്സിൽ പരിശുദ്ധമായ ഭാവനയില്ലെങ്കിൽ ആ സേവനം ഭയാനകമായിത്തിന്നേക്കാനിടയുണ്ട്. കട്ടംബംസവചെയ്യുന്നതിൽ, നമ്മുടെ മനസ്സിൽ അഹങ്കാരം, ട്രോഷം, മത്സാം, സ്വാത്ഥം മത ലായ എന്തെല്ലാം ഒർവികാരങ്ങറം ഉളവാകുന്നുണ്ടോ അതെല്ലാം ലോകസേവനംകൊണ്ടും ഉണ്ടാവാനിടയുണ്ട്. ലോകസേവനത്തി ന്നാള്ള പല സ്ഥാപനങ്ങളിലും ഇന്ന് ഇതു പത്വക്കായിക്കാ ണാൻ കഴിയുന്നുണ്ട്.

2

കർമ്മത്തോടൊപ്പം മനസ്സിൻെറ സഹയോഗവം ഉണ്ടായി ്മനസ്സിഞ്ഞറ ഈ് സഹയോഗത്തെത്തന്നെയാണം രിക്കണം. ഗീത 'വികർമ്മം'' എന്നു പറയുന്ന<u>ത</u> . ഈ വിശിഷ്പകർമ്മം **ഒ**രൊരുത്തൻറയും മാനസികമായ ആവശ്വകതയ്കനുസരിച്ചു വി ഭിന്നമായിരിക്കും. വികർമ്മത്തിൻെറ പല പ്രകാരഭേടങ്ങളും, ഉദാ ഫരണത്തിൻെറ രൂപത്തിൽ, നലാമദ്ധ്യായത്ത ൽ വിവരിച്ചിട്ടു ണ്ട്. ഇതിനെത്തന്ന, പിംന്ന ആറാമ്ദ്ധ്വായത്തിലം എടുത്ത് പറത്തിട്ടണ്ട്. ബാഹ്വകർമ്മം സാധാരണമാണ്: എന്നാൽ, ആന്തരമായ കർമ്മം വിശേഷമായതാണം". ഈ വിശേഷമായ കർമ്മത്തെ മാനസികസഹാദയാഗാദത്താട്ടപേഷ്പോറാംമാത്രമേ അതിൽ നിഷ്കാമതയുടെ ജ്യോതിസ്സ് പ്രകാശിക്കകയുള്ള. കർമ്മ ത്തോടക്രടി വികർമ്മം ചേന്നാൽ പിന്നെ പത്രാക്കപ്പത്രക്കെ നമ്മുടെ ഉള്ളിൽ നിഷ്കാമത ഉളവായിക്കൊണ്ടിരിക്കും. ശരിരവും മനസ്സം വിഭിന്ന സ്തക്കളാണെങ്കിൽ രണ്ടിന്റേയും സാധനങ്ങളം വൃത്വസ്തങ്ങളായിരിക്ക്ണാം. പക്ഷേ, ഇവ രണ്ടും ഒത്തുചേരുമ്പോഠം അതിനാൽ, മനസ്സ് മറെറാ നമുക്കം ഉദ്ദിഷ്ഠസിദ്ധി കൈവരുന്നു. രിടത്തേയ്ക്ക് പോകരുതെന്നു കരുതിയാണും ശാസ്ത്രകാര്ന്മാർ നമു ക്കു ഇങ്ങനെ വിശിഷ്ടമായ – ടൈചതമായ – ഒരു മാർന്റം കാണി ച്ചതന്നിരിക്കുന്നതു°. ഭക്തിയോഗത്തിൽ ബാഹൃമായി് തപസ്സം ആന്തരമായി ജപവം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ബാഹൃമായി ഉപവാസം മുതലായ തപശ്ചയ്യകഠം അനുഷ്യച്ചുകൊണ്ടിരിക്കേ, ആന്തരമായ ജപമിപ്പെങ്കിൽ ആ തപശ്ചയ്യമുഴ് വന്തം വൃത്ഥമായിരിക്കം. തപ സ്സിനെസ്സാബന്ധിച്ചും എൻെറ ഭാവന എപ്പോഴം ഉഞ്ജ്വലമായിരി

ക്കണം, പ്രകാശമാനമായിരിക്കണം. 'ഉപ വാസം' എന്ന ശബ്ദം ത്തിൻെറ് അത്ഥം തന്നെ ഭഗവാൻെറ സമിപത്തിരിക്കു എന്നാ ഷന്നു. നമ്മുടെ മനസ്സ് പരമാത്മാവിന്നടുത്തിരിക്കുന്നതിനു, ബാഹൃമായ ഭോഗങ്ങളുടെ വാതിൽ അടച്ചിടുന്നതാവശൃമാണം. എന്നാൽ ബാഹൃമായ ഈ വിഷയഭോഗങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ചാ മനസ്സിൽ ഭഗവത്സൂരണയില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ ബാഹൃ **E10** മായ ആ ഉപവാസത്തിന് എന്തവിലയാണുള്ള ഈ ഇപവാപറചിന്ത ചെയ്യാതെ ആ സമയത്തു തിന്നാനും കുട<sup>്</sup>ക്കാ നമുള്ള പദാത്ഥങ്ങളെ പ്പററി ചിന്തിക്കുന്നതായാൽ അതു വളരെ ഭയങ്കരമായ ഭോജനമാ യിരിക്കും. ഈ മാനസികഭോജനത്തെക്കാറം—വിഷയചിന്തന ത്തേക്കാരം 🗕 അധികം ഭയങ്കരമായി മറെറാന്നമില്ല. തന്ത്രത്തോ ടൊപ്പം മന്ത്രവും ഉണ്ടായിരിക്കണം. വെറും ബാഹ്വമായ തന്ത്ര ത്തിനു യാതൊരു മഹത്വവുമില്ല അതു പോലെതന്നെ, കർമ്മവി ഹീനമായ മന്ത്രത്തിന്നാ വിലയില്ല. കൈകൊണ്ടും എദയംകൊണ്ടും ന്നെപോലെ സേവചെയ്യണം. അപ്പോഠംമാത്രമേ നമ്മുടെ സേ വനം ഉത്തമമാവുകയുള്ളൂ.

ബാഹൃകർമ്മത്തിൽ എയേത്തിൻറ ആർദ്രതയില്ലെങ്കിൽ നമുടെ സ്വാധർമ്മാചാണം ഉണങ്ങി വറണ്ടുപോയേക്കാനിടയുണ്ട്. അതിൽ നിഷ്ണാമതയുടെ രൂപത്തിലുള്ള പൂവോ കായോ ഉണ്ടാവു കയില്ല. നാം ഏതെങ്കിലും ഒരു ശോഗിയെ ശുശ്രൂഷിക്കുവാൻ തുട ങ്ങി എന്നു വിചാരിക്കുക ആ സേവാകർമ്മത്തോടൊപ്പം നമ്മുടെ മനസ്സിൽ ഭയാഭാവംക്രടിയില്ലെങ്കിൽ ആ ശുത്ര്യേഷ നീരസമായി ത്തോന്നും; മനസ്സ മട്ടക്കാൻ ഉടങ്ങം. അതൊരു ഭാമായിത്താന്നും. അതിൽ മനസ്സിംൻറ സഹയോഗമില്ലെങ്കിൽ അതുകൊണ്ടും അഹ ങ്കാരമുണ്ടാവും "ഇന്നു ഞാൻ അയാളെ ശ്രശ്നുഷിച്ചു. ആവ ശ്വം ചരുമ്പോറം ആയാറം എന്ന സഹായക്കണം. ആയാറം സ്ത തിക്കണം, ബഹുമാനിക്കണം.?? ഇങ്ങനെ പല എന്നെ പ്രതീക്ഷകള<sup>5</sup> മനസ്സിൽ ഉണ്ടായിത്തുടങ്ങും. ഇതപ്പെങ്കിൽ, നാം നിരാശരായിപ്പറയം: "നാം ആയാളെ ഇത്രയധികം ശ്രശ്നേഷി കുന്നണ്ട്; എന്നിട്ടം, ആയാശ പിറപിറത്തുകൊണ്ടരിക്ക്ന്യ; രോഗികഠം അങ്ങനെ പിരപിരത്തുകൊണ്ടിരിക്കം; മനസ്സിൽ സേ വാഭാവമില്ലാംതവക്കു തന്മുഖം മടുപ്പതോന്നാൻ തുടങ്ങും.

കർമ്മത്തിനോട്ട് ആന്തരമായ ഭാവന കൂടിച്ചേരുമ്പോൾ ആ കർമ്മം രീരെ മാറിപ്പോകന്നു. എണ്ണയം തിരിയം ഉണ്ടായിട്ടു കാര്വമില്ല; അതോട്ടകൂടി ജ്വോതസ്സം ചേരണം. അപ്പോൾ പ്രകാശാ ഉണ്ടാവുന്നു. കർമ്മത്തിനോട്ടകൂടി വികർമ്മം ചേരു

മോഗം നിഷ്ഠാമത ഉളവാ മിത്തീന്നേ. വെടിമരുന്നിൽ തീ കൊ ളത്തുമ്പോഗം അതു പൊട്ടിത്തെറിക്കുന്നു. ആ വെടിമരുന്നിൽ മേ ശക്തി ഉളവായിത്തീരുന്നു. കർമമം തോക്കിനുള്ളിലെ മരുന്നാണെ ന്നു വിചാരിക്കുക. അതിൽ വികർമ്മാത്തിന്റെ തീകൊളുത്തിയാൽ കാര്വം ശരിയായി. വികർമ്മം കൂടിച്ചേരുന്നതുവരെ അതു വെറം കർമ്മമാണം", ജഡമാണം", അതായതു ചൈതന്വരമാിതമാണം". വികർമ്മത്തിന്റെ ഒരു തിപ്പൊടി വീഴുമ്പോഴേയ്യും" ആ കർമ്മ ത്തിന്തണ്ടായിത്ത രുന്ന സാമത്വ്യം അവണ്ണനീയമാണം". ഒരുനള്ള വെടിമരുന്നം കുപ്പായക്കിശയിൽ കിടക്കുന്നു; അല്ലെങ്കിൽ കയ്യിൽകി ഒന്നു കളിക്കുന്നു. അതു നംഗ്രമാണ്ലാണ് അല്ലെങ്കിൽ കയ്യിൽകി ഒന്നു കളിക്കുന്നു. അതു നംഗ്രമാണ്ലാണം. സാധമ്മാ വര ണംകൊണ്ട് ഉണ്ടായിത്തീരുന്ന സിമാതീതമായ സാമത്വ്യം ഇങ്ങ നെ ഗുപ്പമായിരിക്കയാണം". അതിൽ വികമ്മത്തെ കൂട്ടിച്ചേക്കു; അപ്പോഗം കാണാം എന്തെല്ലാം ചമത് കാണ്ങ്ങളാണാണ്ടാവുക എ ന്നം്; അഫങ്കാരം, കാമം, ക്രോധം മുതലായ വയെല്ലാം പറപറക്കം; പരമമായ ഇണ്മാനം ഉളവാകം.

കർമ്മാ ജ്ഞാനത്തെ ഉദ്ദീപിപ്പിക്കന്നു. ഒരു വലിയ മരക്ക ഷണം ഒരു ടിക്കിൽ കിടക്കുന്നുണ്ടും. ത്രതിനെ നിങ്കൾം കത്തി അതു കനലായിത്തിയം, പക്ഷേ, ആ തീയ്യ° ആ മരത്തി ക്കിക. കമ്മത്തിൽ വികമ്മം പകരുമ്പോഠം ആ കമ്മം ന്റേതാണ്. ഇങ്ങനെ മിവ്വമായി കാണപ്പെടാൻ തുടങ്ങുന്നം. അമ്മ കുട്ടിയുടെ പുറം തലോടുന്നു; ഒരു പുറം (മുതുക്) ഒരു കയ്യു; അവയുംട ഒരു • വലസംശ്ലേഷംമാത്രം! പ**്ഷെ, ഈ ഒരു സാധാരണകമ്മംകൊ** ണ്ട് ആ അമ്മയുടേയം മകൻേറയും മനസ്സകളിൽ പൊന്തിവരുന്ന ഭാവനകളെ ആക്രാണും വണ്ണിക്കാൻ കഴിയുക! ഇത്ര നീളവും വീ തിയുമുള്ള ഒരു മുതുകത്ത്ര് ഇത് ഘനമുള്ള മാർദ്രവമേറിയ ഒരു കൈ കൊണ്ടു തഃലാടി മാൽ ഇത്ര ആനന്മമുണ്ടാവും എന്നു കണക്കുകൂട്ടി പ്പറയുന്നതായാൽ അതൊരു വെറും തമാശയായിരിക്കും. കൈകൊ ണ്ടു തലോ∋ന്ന ഈ പ്രവൃത്തി രീരേ നിസ്സാരമാണം'. പക്ഷേം അ തിൽ അമ്മയുടെ എടയം അലിഞ്ഞുചെന്നിട്ടുണ്ടും; വികർമ്മം കൂടി ക്കലന്നിട്ടുണ്ടു". അതുനിമിത്തമാണം" ആ അപൂവമായ ആനന്ദം തുളസിടാസരാമായണത്തിൽ ഇങ്ങനെ ഒരു സംജാതമാകുന്നതും. രംഗമുണ്ടു്; വാനരന്മാർ രാക്ഷസന്മാരോട്ട യുദ്ധംചെയ്തവന്നിരിക്ക യാണം". അവരേടെ ഭേഹത്തിൽ അനവധി മുറിവുകളുണ്ടു്. ചോര കലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു! പക്ഷേ, ത്രീരാമചന്ദ്രൻ പ്രേമപൂണ്ണമായ നേത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഒന്നു നോക്കിയപ്പോഴേയ്ക്കും അവയാട് വേട നയെല്ലാം പറപറന്നു. മറെറാരാഗം ത്രീമാമചന്ദ്രാൻറ ആ നോട്ട

ത്തെ അനുകരിച്ചു വല്ലവരുടേയുംനേരേ അതേമാതിരി നോക്കി യാൽ അതിന്നു് ഈ പ്രഭാവം ഉണ്ടാവുമോ? അങ്ങനെ ചെയ്താൻ പരിത്രമിക്കുന്നതു പരിഹാസത്തിന്ന കാരണമാവും.

'കമ്മ'ത്തിൽ 'വികമ്മം' കൂടിച്ചേരുമ്പോഠം ഒരു പതിയ ശ ക്തി ഉളവായിത്തീരുന്നു. അതിൽനിന്നാണു' അകർമ്മം' ഉണ്ടാ വുന്നതു്. വിറക കത്തിച്ചാൽ വണ്ണിറായിത്തീരും. അത്ര വലിയ മരമുട്ടി കത്തിച്ചുണ്ടായതു് ഒരുപിടി വെണ്ണീറുമാത്രം. അതിനെ നമുക്ക നിഷ്പയാസം കയ്യിലെട്ടക്കാം, ദേഹത്തിലെല്ലാം പൂശാം. ഇങ്ങനെ കർമ്മത്തിൽ വികർമ്മമാകന്ന തീ വയ്ക്രമ്പോഠം അവ സാനം അതു് അകർമ്മമായിത്തീരുന്നു. വിറകെവിടെ, വെണ്ണീ റെവിടെ? 'ക്ഷ കേന സംബന്ധഃ!' അവയുടെ ഗ്രണ(ധർമ്മ)ങ്കാം ക്തത്മിൽ ഇപ്പോഠം യാതൊരു സാമ്യവുമില്ലാതായിരിക്കുന്നു. എന്നാലം, ആ വെണ്ണീർ ആ വ റകിൻേറതാണെന്നതിനു യാതൊ ഒ സംശയവുമില്ല.

ശരി; എന്നാൽ, 'കമ്മത്തിൽ വികമ്മം കൂട്ടിച്ചേത്താൽ അക **മ്മമാവന്നു' എന്നതിൻെറ അത്ഥം എന്താണു'? ഇതിൻെറഅത്ഥം** കമ്മംചെയ്ത എന്നൗന്നെ തോന്നാതിരിക്കുക എന്നാണു". ആ കമ്മത്തിന്റെ ഭാരം തോന്നുകയില്ല. ചെയ്തിട്ടം അകത്താവായിരി ഗീത പറയന്നു, കൊന്നാല്ം നീ ചാവുന്നില്ല എന്നു. അമ്മ <del>d</del>&0. കട്ടിയെ രല്പന്നണ്ട്; നിങ്ങളം നെ തച്ചനോക്കേ!് നിങ്ങളുടെ തല്ല° കുട്ടിയും, സഹിക്കാൻ സാധിക്കയില്ല. ് അമ്മ തല്ലിയാലം കട്ടി് അവരുടെ ഉടുതുണിയിന്മേൽ തുങ്ങിപ്പിടിച്ചു. കരയുന്നു. കാര ണം, അവരുടെ ബാഹൃകമ്മത്തിൽ പിത്തശുദ്ധി കൂടിച്ചേന്നിട്ടുണ്ടും. അവർ രല്ലുന്നതും പിടിക്കുന്നതും എല്ലാം നിഷ്പാമരോവത്തോട്ടക്കടി യാണം". ്ആ കമ്മത്തിൽ അവക്ക് യാതൊരു സ്ഥാത്ഥവുമില്ല. വികർമ്മംനിമിത്തം, മനഃശുദ്ധിനിമിത്തം, കർമ്മത്തിന്റെ കർമ്മ ത്വം പൊയ്ലോകന്നു. രാമന്റെ ആ നോട്ടം, ആന്തരമായ വി കർമ്മം കാരണം, സാക്ഷാൽ പ്രേമസധാസാഗരമായിത്തിന്നിരുന്നു. രാമന്നു് ആ കർമ്മംചെയ്താൻ യാതൊരു ത്രമവും വേണ്ടിവന്നില്ല. ചിത്തുതുദ്ധിയോടുകടിച്ചെയ്യുന്ന കർമ്മം നിർല്ലേപമായിരിക്കും. അതിന്റെ പാപമോ പണ്യമോ ഒന്നുതന്നെ അവശേഷിക്ക ന്നില്ല.

അല്ലെങ്കിൽ, കർമ്മത്തിന്റെ എത്രവളരെ ഭാരം, എത്രവ ളരെ ശക്തി, നമ്മുടെ ബുദ്ധിയിലും എടയത്തിലും പതിയും? നാ മെ എല്ലാ രാഷ്പിയതടവുകാരേയും വിടുന്ന എന്ന വത്തമാനം ഇന്ത രണ്ടുമണിയ്ക്കു പ്രസിദ്ധമാക്കുന്ന രായാൽ ചുറപ്പോടും എന്തൊരു തിരക്കാണാണ്ടാവുക എന്തനോക്കക. നാലപ്പറവും ലഹളയും

തിക്കും തിക്ഷേമായിരിക്കും. കർമ്മത്തിൻെറ നന്മതിന്മകഠം ഹേ തുവായി നാം വൃഗ്രരായിത്തീരുന്നു. കർമ്മം നമ്മെ നാലപുറത്തു നിന്നും വളയുന്നു. അതു നമ്മുടെ കഴുത്തുപിടിച്ചു" അമത്തിക്കള യുന്നതുപോലെ തോന്നുന്നു.

കർമ്മത്തിൽ വികർമ്മത്തെ കൂട്ടിച്ചേക്നേതായാൽ പിന്നെ എത്ര കർമ്മാചെയ്കാലം അത്തായ ഭാരമായിങ്ങോന്നകയില്ല. മനസ്സ ധ്രവത്തപ്പോലെ ശാന്തവം സ്ഥിരവും തേജോമയവും ആഴിത്തിരും. കമ്മത്തിൽ വികർമ്മം പകരുമ്പോറം അതു അകർമ്മമായിത്തീരുന്നു. കർമ്മാചെയ്ക്ക് മായഘ്പകളഞ്ഞതുപോ ലെ ആയിത്തീരുന്നു.

3

അപ്പോരം, ഈ കർമ്മം അകർമ്മമായിത്തീരുന്നതെങ്ങനെ? ആ കല എവിടെ കിട്ടം? സജ്ജനങ്ങളുടെ അട്ടക്കൽനിന്നം! ഈ അദ്ധ്വായത്തിന്റെ ട്രെവിൽ ഭഗവാൻ പറയുന്ന: "സജ്ജനങ്ങ ളടെ അട്ടക്കൽചോയി ഇരിക്കം; അവരോട്ട പഠിക്കക." കർമ്മം അകർമ്മമായിത്തീരുന്നതെരുന്നേയവും പറിക്കും." കർമ്മം അകർമ്മമായിത്തീരുന്നതെരുന്നേയവും പറിക്കും." കർമ്മം ആകർമ്മമായിത്തീരുന്നതെരുന്നേയവും പറിക്കും." കർമ്മം യുടെ സങ്കപിതെപം വൃക്തമായിപ്പോകന്നു! അതു ശരിയായി മന സ്സിലാവണമെങ്കിൽ സജ്ജനങ്ങളുടെ അട്ടത്തു ചെപ്പണം. പരമേ ശവരനെ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നതു നോക്കുക:—

#### "ശാന്താകാരം ഭജഗശയനം"

പരമേശചരൻ ആയിരം ഫണമുള്ള ശേഷനാഗത്തിന്മേൽ കിന്തേറങ്ങുമ്പോഴം ശാന്തനാണം". അതുപോലെതന്നെ, സജ്ജ നങ്ങറം അനേകായിരം കർമ്മങ്ങറം ചെയ്യന്തണ്ടങ്കിലും തങ്ങ മുടെ മാനസസരോവരത്തിൽ സ്വല്പംപോലും ക്ഷോഭതരംഗം ഉള വാകാൻ അന്ദവഭിക്കയില്ല സജ്ജനങ്ങളോട്ട സംസഗ്ഗംചെയ്യാ തെ ഈ തത്തപം മനസ്സിലാവുകയില്ല.

ആധുനികകാലത്തു പസ്തകങ്ങറം വളരെ പുരുങ്ങിയ വിലയ്ക കിട്ടാനുണ്ട് കണോ രണ്ട്രാ അണ്യൂം ഗീത, രാമായണം മുത ല യ പസ്തകങ്ങരം കിട്ടും. ഗുരുനാഥന്മാക്കം പഞ്ഞമില്ല. വി **ട്ടാഭ്യാസം** ഉദാരവം ആഭായവമാണു. വിട്ടുപ**്**ഠങ്ങറം, ജ്ഞാ ന്ന് വിതരണംചെയ്തുകാണ്ടിരിക്കയാണം". പ്ഷേ, ജ്ഞാനാമത ഭോജനംകൊണ്ടു ര്പ്പിവന്ത് അതം നേട്ടുന്നില്പ. പുസ്തകങ്ങളുടെ ഈ കന്നകാണുമ്പേ 🗠 സജ്ജാസേവനാം അധികമധികം ആവ ശ്വമാണെന്നും ഓരോദിവസവം തോന്നാൻതുടങ്കിയിരിക്കുന്നു. പു സ്സ്കങ്ങറംക്കുള്ളിലുള്ള ജ്ഞാനം അവയുടെ കനത്ത ചട്ടയുടെ പറ തോയും വരന്നില്ല. ഈ അവസരത്തിൽ എനിയും ഒരു അഭം ഗം? െർമ്മ വരുന്നു: അതിൻെറ് അത്ഥം എതാണ്ടിപ്പകാരമാ ഞം: "കാമപ്തം വങ്ങളാട രൂപത്തിലുള്ള പവ്വാത്തിന്നപ്പറത്താ ണാ<sup>°</sup> നാരായണൻ വസിക്കന്നത്ര<sup>°</sup>." അതുപാരചതരണ, അതാ നരാജാവ' ഈ പസ്ത കക്രിട്ടത്തിന്ന പിന്നിൽ ളെ ച്ചിരിക്കയാണു". പസ്തകാലയങ്ങളം ഗ്രന്ഥാലയങ്ങളം നാലപോടം നിറഞ്ഞു; എ ന്നിട്ടും, മനുഷ്യർ ഖെരം കാഷന്മാരാപ്പോലെ സംസ്കാരവിഹി നരും ജ്ഞാനവിഹാനരും ആയിരിക്കയാണ്. ബാറാഡ മിൽ ഒരു വലയ ചൈബ്രായണ്ട്. ഒരിക്കൗര് ഒരു മാന്യൻ ഒരു വലിയ പ സ്തകം എടത്തുകൊണ്ടു പോകയായിരുന്നു. അതിൽ പിത്രങ**ാം** ഉണ്ടായിയന്നു. അദ്ദഹം, അതോരാരൽ ഇംഗ്ലിഷ്യപസ്തകമാണെന്നു വിചാരിച്ചാഞ് കൊണ്ടുപായിരന്നഉ്. ഞാന ചോദിച്ചു: "എ ന്ത്ര പസ്തകമാണം?" അദ്ദഹം പസ്തകം നീട്ടിക്കാണിച്ചു. താൻ പറഞ്ഞു: "ഇതു ഫ്രഞ്ചാണപ്പോ." അപ്പോറം അദ്ദേഹം പറ ഞ്ഞു: "ഫ്രഞ്ചായതു വളരെനന്നായി! വളരെ പവിത്രമായ റേ മൻലിപി, വശേഷംപ്പട്ട ചിത്രങ്ങരം, നല്ല ചെണ്ട്, ഇനി ജ്ഞാനത്തിന്നു" എന്താണു പോരാത്തതു'!"

ഇംഗ്ലീഷിൽ കെല്പാതോറം പുതതായി പതിനായിരം പുസ്ത കങ്ങറം വി ം പ്രസദ്ധപ്പെടുത്തുന്നങ്ങതെ. മാറ്റ ഭാഷകളുടെ സ്ഥിതിയം എാഞ്ഞിത്രനെയാണ്. ഇത്രധേകം ഇഞാനപ്ര ചാരമണ്ടായിട്ടം മനുഷ്യൻെ മസ്തഷ്ണം പൊള്ള യായിരിക്കാൻ കാര ണമേന്ത്ര ? ചിലർ പറമന്നു: 'ഓമ്മശക്തി കാത്തുപോയി.' വേറെ ചിലരുടെ ആവലാതി, ഏകാഗ്രത്യില്ല എന്നാണ്. മററം ചിലക്ക്, വായിക്കുന്നുതെല്ലാം ശരിയാണെന്ന രോണ്മന്താത്രം. വേറൊരു കൂട്ടക്ക് ആലോം ിക്കാൻ സമയംകിട്ടുന്നില്ല. എന്നാൽ, ത്രിക്ക്ക്കൻ പറമുന്നു: ''ങ്ങള്ളുനാ, പലതും കേട്ടുകേട്ട്' നിൻെറ ബൂലം ക്രിച്ചിരിക്കുന്നു. അതു സ്ഥിരമാവാതിരിക്കുന്നതു വരെ നിന്ന

ക്ക് യോഗപ്പാപ്പ് യുണ്ടാവുകയില്ല. വായിക്കലം കേരംക്കലം എല്ലാം അവസാനിപ്പിച്ച് നീ സജ്ജാങ്ങളെ ശരണംപ്രാപി ക്കെ. അവിടെ നിനക്ക ജീവിതഗ്രന്ഥം വായിക്കാൻകിട്ടം. അവി ട്രംഞ 'മൌനവൃാഖ്യാനം' കേട്ട് നി 'ഛിന്നസംശയ'നായിത്തീരും. അവിടെച്ചെല്ലാമ്പാരം, സേവാകമ്മം ചെയ്തുകൊണ്ടെ ഇരുന്നാൽ മനസ്സ ശാന്തമായിത്തീരുന്നതെങ്ങനെയെ സം", പുറമെ കമ്മത്തി നെറ്റ് കോലാഹലമുണ്ടെങ്കിലും ഉള്ളിൽ അഖണ്ഡമായ സംഗീതം മഴങ്ങിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതെങ്ങനെയെന്നം, നിനക്കു മനസ്സിലാവും."

### അഞ്ചാം അദ്ധ്വായം

2) - 3 - 32

1

സംസാരം വളരെ യോനകമായ ഒരു വസ്ത്വാണ്. പല പ്പോഴം അതിനെ സമുദ്രത്തേ ടുപമിക്കാരുണ്ട്. സമുദ്രത്തിൽ എവിടെ നോക്കിയാലം വെച്ചളംമാത്രമേ കാണംപ്പെടുന്നുള്ളു. സംസാരത്തിനെറ സ്ഥിത്യം ഇതാണം". നോക്കുന്ന ദിക്കിചലല്ലാം സ സാരം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു കാണാം. വല്പാരും, വീട്ടം കുടും ബ ധം ഉപേക്ഷിച്ച് പെ. ത്രജനസേവനത്തിൽ ഏച്ചെടുന്നതായാൽ അവിടെയും അവര്യംട്ട മനസ്സിൽ സംസാരം അതിന്റെ കൈനില കെട്ടിയിരിക്കുന്നതായിക്കാണാം. വല്ലവരും ഗുഹയിൽപോയി ഇരി ക്ന്നേ രായാൽ അവരുടെ ആ ചെറിയ ലങ്കോട്ടിയിൽ സംസാരം **റെതമായും പ്രോതമായുമിരിക്കുന്നതു കാണാം.** ആ ലടങ്കാട്ടി **അയാ** ളടെ സംസാരത്തിനെറ സാരസവസചമായിരിക്കും. തെ ചെറിയ നോട്ടിൽ ഒരായിരം ഉറപ്പിക അടങ്ങിയിരിക്കുന്നതുപോലെതന്നെ ആ ചെറിയ ലങ്കോട്ടിയിൽ് അപാരമായ ആസക്തി നിറഞ്ഞ രിക്ക വീട്ടിംല പുമതലകളെല്ലാം വലിച്ചെറിഞ്ഞു, കലഹമെ ന്നുണ്ടു". ല്ലാം അവസാനിപ്പിച്ചു; അതുകൊണ്ടും സംസാരത്തിന്റെ ശക്തി കറയുന്നില്ല. 10 എന്നു പറഞ്ഞാലം ද എന്നു പറഞ്ഞാലം സാരം ഒന്നതന്നെയാണ്. വിട്ടിലായാലം ശരി, കാട്ടിലായാലം ആസക്തി വിട്ടുപിരിയാതെ പ്പെമുണ്ടായിരിക്കും. സംസാ **00**0; രത്തിനെറ പ്രഭാവം അല്പംപോലം കറയുന്നില്ല. രണ്ടു യോഗി കഠം ഫിമാലയത്തിന്റെ ഇഹ ിൽ ചെന്നിര കുന്ന എന്ന വിചാ രിക്കും അവിടെ ഒരാളുടെ കീത്തി മറേറ ആളുടെ കാതിൽ കേഠം

ക്കാനിടയായാൽ ആയാളടെ അസ്താധനി ആളിക്കത്താൻ തുടങ്ങം. പൊതുജനഡേവനത്തിൻെറ കാര്യത്തിലും ഇതുതെന്നയാണു കാണ പ്പെടുന്നതു്.

ഇങ്ങനെ ഈ സംസാരം ബദ്ധസന്നാഹമായി നമ്മെ പിന്തുട സ്ഥധർമ്മാചാണത്തിന്റെ പരിധിയിൽ ഇരിക്ക -അകയം ഌം . മ്പോഴം സംസാഷാന്ധം വിട്ടപോകന്നിപ്പം. പല ബന്ധനങ്ങളം മുറിച്ചു; കലഹങ്ങളെല്ലാം അവസാനിപ്പ ച്ചു; തന്റെ സംസാര പ്രപഞ്ചം നാമമാത്രമാക്കിവെച്ചു. എന്നാലം, മമ െപിന്നിൽനി ന്നെംഴയുന്നില്ല. രാക്ഷ സന്മ ർ ചിച്ചപ്പോൾ ചെറുതാവുകയും ചില പ്പോഠം വലതാവകയും ചെയ്യുന്നതുപോലെതന്നെ, സം സാവം കാ രോരിക്കൽ കാരോ ത്രപം ചൈകക്കൊള്ളന്നു. ചെറുതായാലും വലതാ യാലം, അവർ രാക്ഷസന്മ ർതന്നെയാണ്. ഇതുപോലെതന്നെ കകാട്ടാരത്തിലായാലം ശരി, കടിലിലായാലം ശരി; ആസക്തി ഒരേ മാതിരിയുണ്ടായിരിക്കം. സ്വധർമ്മത്തിൻെറ പരിധിക്കുളിൽ ന സാരത്തെ സമനില പ്ലെടുത്തിക്കൊണ്ടിരുന്നാലും അവിടേയും, പല കലഹങ്ങളം ഉണ്ടായിത്തീരും; നിങ്ങളുടെ മനസ്സ മട്ടക്കാൻ അവിടെ പല സ്ഥാപനങ്ങളോടും വൃക്തികളേ ടും നുള്ളങ്ങും. നിങ്ങൾം ബന്ധപ്പെട്ടം; അവസാനം മനസ്സമട്ടത്ത്തിങ്ങൾം പറ യാൻതുടങ്ങം: "ഈ ആപത്തിൽവന്ത് കട്ടങ്ങിപ്പോയപ്പോ" യാൻതുടങ്ങം: ്ഇൗ ആ പത്തിതവന്തി പക്ഷേ, അപ്പോഠം നിങ്കാം ആത്മനിരിക്ഷണം ചെയ്ത് ൻഉടങ്ങം. അരായയ്യ്, സ്ഥധർമ്മാചരണം കൊണ്ടുകാത്രം അലിപ്പ രാവുക യില്ല; കർമ്മത്തംൻറാ്വാപ്പി കറയ്ക്കുന്നതുകൊണ്ടും അലിപ്പ നാവുകയില്ല.

എന്നാൽ പിന്നെ, അലിപ്പൗ ലഭിക്കുന്നതെങ്ങനെ? അതിന്ന മാനസികമായ പ്രത്തം ആവശ്യമാണം". മനസ്സിൻെറ്റ് സഹ യോഗം ഇല്ലാതിരി കുന്നതുവരെ ഒരു കാര്യവും സ ദ്ധമാക്കവാൻ സാധിക്കേയില്ല. അമ്മ മപ്പന്മാർ തങ്ങളുടെ കുട്ടിയെ എരെ ങ്കലും സ്ഥാപനത്തിലേയ്ക്ക് വിട്ടുംഭ്യാസ ഞിനയയ്യുന്നു. അവൻ അ വിടെ പുലപ്പെ എഴുന്നേല്ലുന്നു, സൂട്ടനമസ്യാരം ചെയ്യന്നു, ചായ കാപ്പി മുതലായവ ഉപേക്ഷിക്കുന്നം പക്ഷേ, വെട്ടിൽ വന്ന നാലഞ്ഞു ഒലാസം കഴിയുമ്പോഴേയ്ക്ക് അവൻ പഴയ മട്ടിൽത്തനെയായി ഞീരുന്നു.

നമുക്ക് ഇത്തരം അന്ദവങ്ങഠം സാധാരണ ഉണ്ടാവാരുണ്ട്. മനഷ്യൻ ഒരു മണ്ണരുളയല്ല. നാം അവന്റെ മനസ്സിന്ത കൊട് കാനാഗ്രഹിഷന്ന രൂപം ആദ്യമായി അവന്റെ മനസ്സിൽ പതി യണം; ഇട്ടെങ്കിൽ, ബാഹ്യമായ പഠിപ്പെല്പാം വൃത്ഥമാണം'. അതിനാൽ, (1) നമ്മുടെ സാധനയിൽ നാം ഏത് മാഗ്ഗം സ്ഥിക digitized by www.sreyas.in രിക്കുന്നതായാലം, മനസ്സിൻെറ്റ് സ്ഥയോഗാ ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതും അവശൃം ആവശൃമാണം". (2) സാധായടെ രൂപത്തിൽ ബാഹൃ മായ അപധർമ്മാ ചരണവും ആന്തരമായ വികർമ്മവും, രണ്ടും, ബാഹൃമായ കർമ്മം ഒഴിച്ചക്രട് തതരംണം"; കാ വേണം. <u>രണം, കർമ്മം ചെയ്യാതെ മനസ്സിനെ രിഷണിക്കാൻ</u> കഴികയില്ല. പ്രദാത്തിലെ പ്രശാന്തായിൽ നമുക്കം നമ്മുടെ മനസ്സ് വളരെ ശാന്തമായിരിക്കന്നുണ്ടെന്ന തോന്നുന്നു. പക്ഷേ, അഭാപ്പാധം ഒരു കുട്ടി കഭയാൻഭുടങ്ങിയാൽ നമുക്കു നമ്മുടെ മനശ്ശന്തിയുടെ ശരിയിയ വില മനസ്സിലാവും. അിനാൽ, ബാ ഹ്വം ർമ്മം അകാരന്നതുകൊണ്ട് കാറ്റം നടക്കകയില്ല. ബാഹ്വക മ്മംകൊണ്ടാണും നമ്മുടെ മനസ്സിന്റെ ശരിയായ രൂപം വെളിപ്പെ ടുന്നതു°. മീതേനിന്നു നോക്ഷമ്പോരം റെള്ളം നിമ്മലമാണെന്നു തോന്നാം, അതിൽ 'ഒരു ക**ിട്ടുനോക്കക; ഉടനെ,** അടിയിൽനിന്ന ചളി പൊന്തിവരേ തുകാണാം. നമ്മുടെ മനസ്സിൽറ സ്ഥിതി യം ഇയ്യതന്നെയാണു്. മനസ്സാകന്ന പൊയ്കയുടെ അടിത്തട്ടിൽ ചളി നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നുണ്ടും. പുറംമനിന്നു വല്പതും തട്ടുമ്പോഴേയ്ക്ക അതു പത്രക്ഷമാരാൻ ഉടങ്ങുന്നു. നാം പറയുന്നു: "ആയാരക്ക **ചേ**ഷ്ട്രംവന്നു" എന്താ, ഈ ലേഷ്ട്രം; പുറമേ മല്ല ഭിക്കിൽതിന്നും വന്നതാണോ? അല്പ; അഇ് അകാ്തുതന്നെ ഉണ്ടായിരുന്നു. മന സ്റ്റിൽ ഇപ്പായിരുന്നുവെങ്കിൽ അതു പുറത്തു കാണമായിരുന്നില്ല.

ജനങ്ങഠം പറയുന്നു: "വെളത്ത ഖാടിവേണ്ടു, അതിൽ വേ ഗം അഴക്കകും; നിറ്റ്വൃത്വംസം ഉള്ളതാണെങ്കിൽ അഴക്കാവുക യില്ലൗ എന്നാൽ, അതിലാ അഴക്കാകണാണട്ട് പങ്ഷേ, അരറിയ ന്നില്ല എന്തമാത്രം. വെളത്ത ഖ.ദയാല അഴ്ചര് എളപ്പത്തിൽ കാണാൻ കഴിയും. അതു വള് ച്ചാറയന്നു: 4ഞാൻ അഴുങ്ങള്ള തായിരിക്കന്ന; എന്നെ അലക്കി വൃത്ത യാക്കുക." ഇങ്ങറെ സംസാ ര് കുന്ന ഖദറനെ ജനങ്ങരം ഇഹ്ലപ്പെടുന്നില്ല. ഇതുപോലെതന്നെ നച്ചുടെ കമ്മവം സംസാരിക്കുന്നു. താങ്കഠം കോപമുള്ളവനാണം°, സ്ഥാത്ഥിയാണ്, അപ്പെങ്കിരു മറെറാന്ന് ഞാാഎന്നു പത്തുതരു ന്നു. നമ്മുടെ രൂപം നമുക്ക കാണിച്ചതരുന്ന ഒരു കണ്ണാടിയാണ് ക മ്മം. അതിനാൽ, നാം എപ്പോഴം്കർമ്മത്തിനോട് നന്ദിയുള്ളവ രായിരിക്കണം. കണ്ണാടിയിൽ നമ്മുടെ മുഖം അഴുക്കായും ചീത്തയാ യും കാണപ്പെട്ടാൽ നാം കണ്ണാടി ഉടച്ചുകളയകയാണോ ചെയ്യേണ്ട ഇ'? അപ്പാ, നാം അതിനോട്ട നന്ദിപറയണമോ? ഉടനേ നാം മുഖം കഴക്ഷി വൃത്തിയാക്കി വീണ്ടം അതിരു നോക്കനാ. ഇതുപോലെത ന്നെ കർമ്മംനിമത്തം മനസ്സിലെ മാലിന്വങ്ങഠം പറത്തു കാണ

പ്പെടുന്നതായാൽ നാം കർമ്മത്തിൽനിന്തരന്നെ രക്ഷപ്പെടാൻ ആ ഗ്രഹിക്കയാണോ പെയ്യേണ്ടഇ°? അതുകൊണ്ടു മനസ്സ നിർമ്മല മായിത്തീരുമോ? ഒരിക്കലുമില്ല, അതിനാൽ, കർമ്മാചെയ്തുകൊ ണ്ടേ ഇരിക്കക; നിർമ്മലമായിത്തീരാൻ അനുനിമിഷം പ്രയത്നിച്ചു കൊണ്ടെ ഇരിക്കക—ഇതാണം ശരിയായ മാർഗ്ഗം.

ഒരു മനുഷ്യൻ ഒരു ഗുഹയിൽ ചെന്നിരുന്നു എന്നു വിചാരി ക്കം. അവിട്മറാരുമില്ല; ആയാഠംക്ഷം ആരോടും ഇടപെടേ ണ്ടിവരുന്നില്ല. ആയാഠം തനിക്കു പൂണ്ണമായ ശാന്തത ഭഭിച്ചു എന്നു തന്നെത്താൻ അഭിമാന ക്രവാൻതുടങ്ങുന്നു. എന്നാൽ, ആ ഗുനത്തിന്നും ആയാളെ എങ്ങോട്ടെങ്കുലും (ഭീക്ഷയാപിക്ക വാൻ) അയയ്ക്കക. അവിടെ ഒരു വക്തിക്കട്ടി വാതിചിൻെറ ച ങ്ങലകിലക്കി കളിക്കേയായിരിക്കും. ന്നെ കുട്ടി ആ നംഭണ്ടവമ ഞ്ഞിൽ ലീനനായിരിക്കന്നുണ്ടാവും. പക്ഷേ, അവന്റെ ആ കളി ആ യോഗിക്ക് അസഹൃമായിത്തോന്തനം. ആയാഠം പറയന്ത: "എടാ വിക്ലതീ, എന്താ, ലഹളകൂട്ടിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതു"?" ගුත യിൽ ഇരുന്നു് ആരാഠം തന്റൊ മൗസ്സിനെ അത്രയധികം അശ ക്തമാക്കിത്തിത്തിട്ടുണ്ടും. ഒരു ചെറിയ അനക്കംക്രടി ആയാഗക്ക് അസ്പഹമായിത്തോന്നുന്നു. ഒരു ചെറിയ ശബ്ദം ഉണ്ടാവുമ്പോഴേ യ്ക്ക് ആയാളടെ മാശ്രാന്ത്രിയെല്ലാം നഷ്യമായിത്തിരുന്നു. മനസ്സം ഇത്രയധികം ഒർബ്ബാമായിരിക്കുന്നഇ നന്നല്ല.

ആകയാൽ, മനസ്സിന്റെ സ്വരൂപം മനസ്സിലാക്കവാൻ ഏ ററവും ഉപകാരപ്പടമായ ഒന്നാണും കർമ്മം. ടോഷം കാണുന്ന തായാൽ അതു ട്ലാീകരിക്കാം. ടോഷം മനസ്സിലാക്കാൻതന്നെ സാ ധിക്കന്നിച്ചെങ്കിൽ പരോഗത' നിന്നു, വികാസം അവസാനിച്ച എന്നു കരുതന്നം. കർമ്മാചെയ്യുമ്പോൾ ഭോഷം പറത്തു നാണുന്നു. അപ്പോഠം അവയെ ദ്ലീകരിക്കാനായി വികർമ്മം ഉപയോഗംപ്പ ടുത്തേന്തിവരുന്നു. ഇങ്ങനെ രാവം പകലം അകത്തു വികർമ്മം പ്രവത്തിക്കാൻ തുടങ്ങിയാൽ പിന്നെ സ്വധർമ്മം ആചരിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കമ്പോഴം അലിപ്പാരാൻ സാധിക്കന്തതങ്ങനെ, കാമ ഞ ീ തനാ പിര്ക്കവാൻ ക്രോഷംഗങ്ങം ലോഭമോഹങ്ങാംക്കം സംധക്ഷനതാങ്ങനെ എംന്നല്പാം നമക്കം അതാതവസരത്തിൽ മനസ്സിലാവും. കർമ്മത്തെ നർമ്മലമാക്കി വെയ്യംപാൻ നിര ന്ത്രം പയന്ത്രിക്കുന്നതായാൽ പിന്നെ ചെയ്യുന്ന കർമ്മങ്ങളെ പ്രം ന് ർമ്മചമ വാൻ തുടങ്ങം. നിവികാരമായ് കർമ്മ അഠം ഒനിന പിറകേ ഒന്നായി അനുഷ്യക്കപ്പെടകയും അവ സഹജമായിത്തിരു

കയം ചെയ്യുമ്പോറം അവ എപ്പോഴാണം അനുഷ്ഠിക്കപ്പെട്ടതെന്നു തന്നെ നമുക്കറിയാനാവും! കർമ്മം സഹജമായിത്തീരുമ്പോറം അതു അകർമ്മമായിത്തി നന്ന. സഹജക് മത്തംത്തന്നെയാണം അ കർമ്മാ എന്നു പറയുന്നത്തന്നു നാലാമദ്ധ്യായത്തിൽ കണ്ടുക 9 ഞ്ഞു 'കർമ്മാ അകർമ്മമായിത്തിരുന്നാണുങ്ങനെയെന്ന്", സ ജ്ജനംങളെടെ കാല്ലാന് ഇരിക്കുമ്പോറം മനസ്സിലാവുമെന്ന്", സ ജ്ജനംങളെടെ കാല്ലാന് ഇരിക്കുമ്പോറം മനസ്സിലാവുമെന്ന്", ത വാൻ നലാമദ്ധ്യായത്തിന്റെ ചെറുൽ പറഞ്ഞുതനിട്ടുണ്ടും. ഈ അകർമ്മസ്ഥിതിയെ വണ്ണ കുന്നുമാത്രമുള്ള ശക്തി നമ്പുടെ വാക്കും കറംക്കില്ലം.

### 2

കർമ്മം സഹജമായിത്തീ നേതെങ്ങനെന്നെന്നു മനസ്സിചാക്ക വാൻ നമുക്കു സുപരിചിതമായ ചല ഉദാഹരണങ്ങൾം എട്ടക്കാം. ചൊയകളി ആളം നടക്കാൻ പഠിക്കന്ത, അപ്പോഗം അവന്തം പല ബുദ്ധമട്ടുകള്ം നേരിടുന്നു. അവൻറെ ആലിലകണ്ട് നമു ക്ക് ആനന്ദം തോന്നന്നം. ന്നാം പറയുന്നു: "നോക്രം, കട്ടൻ നട ക്കാൻഇടങ്ങി " കുറച്ചുളിവസം കഴിയുമ്പോംഗേയ്ക്ക് ആ നടത്തം കട്ടിയും സഹജമായിത്തീരുന്നു. കുട്ടി നടങ്ങനു; അതേസമയത്തു തന്നെ അവൻ സംഭാഷണംചെയ്യുന്നു. അവൻ നടക്ഷനതിനെ പ്പററി ശ്രദ്ധവെയ്യുന്നതത്തെയില്ല. ആഹാരം കഴിക്കുന്നതിന്റെ കായ്പ്പും ഇതുതന്നെ. നാം ചെറുകുട്ടികളുടെ (അന്നപ്രാശനം)\* ഒരു വിശിഷ്ട് കർമ്മമായിട്ടാണും കരുതുന്നതും. അതു കാണമ്പോഠം ആഫാരം കഴിക്കുന്നതു് ഒരു വലിയ കായ്യമാണെന്നാണു് തോ പക്ഷേ, പിന്ന ട്ട് അതൊരു സഹജംർമ്മമായിത്തിരുന്നു. സരക മനുഷ്യൻ ആദ്യം നിന്താൻഉടങ്ങു മ്പാം അതു വളരെ ക്ലേരകര മായംത്തോന്നും! ശചാസംമുട്ടും; വെള്ളം കടിഷം. നേരേമവച്ചും, കുറച്ചുടിവസം കഴിഞ്ഞാൽ, മററ്റ പ്രവൃത്തികയംകൊണ്ടു ക്ഷണം തോസമ്പോയം നാം 'കുറച്ചുന്നും നിന്തി ക്ഷിണം ീക്കാം' എന്നു പപ്പോഗം ആന്നീന്തൽ കേരമായിത്തേ നാന്നില്ല. alo wate. ശരിരം സ്ഥാഭാവികമായത്തന്നെ വെള്ളത്തിൽ നീന്തിക്കൊണ്ടി രിക്കം. ക്ലീണിക്കുന്നതു മനസ്സിന്റെ ധർമ്മമാണ്. **ഗനസ്ത**് കർമ്മങ്ങളിൽ ലിപ്പുമായിരിക്കുമ്പോ ഠം ക്ഷീണം തോന്തന്നു. പക്ഷേം, **അ** തേകർമ്മാം സഹ്മജമായിത്ത അമ്പോഗം അതൊരു ഭാഗമ യി ത്തോന്നു കയുമില്ല. കർമ്മം അകർമ്മമായത്തിരുന്നു കർമ്മം ആ നന്ദമയമായിത്തിരുന്നു. കർമ്മത്തെ അകർമ്മമാക്കിത്തിക്കായാ ണ്ട് നമ്മുംട ധ്യേയം. 🛛 **ഇ**തിന്നായി സ്വധർമ്മാചരണത്തിലൻറ

പ്രപത്തിലുള്ള കർമ്മാ ചെയ്തകൊണ്ട് രിക്കണം. അപ്പോഗം ന മൂടെ ഭോഷങ്ങ റ്റെ സിൽ പെട്ടം. അവയെ ദ്ലാീകരിക്കാനാ യി വികർമ്മത്തിനെ റ സാഹായ്യാ സ്വീകരിക്കാം. ഇംങനെ അദ്ദ്വം സി്ച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കുന്നതായാൽ കർമ്മത്തിൽ ആരമോ ക്ഷീണ മോ രീരേ തോന്നാത്ത ഒരു സ്ഥിതി ഉളവാകം. ആയിരക്കണ കിൽ കർമ്മങ്ങ ചെയ്തകെ ഞ്ങിരിയ്ക്കുമ്പോഴ്ച്ച മനസ്സ ശാന്തവം നിർമ്മലവുമായിരിക്കം. നിങ്ങൾ ആകാശത്തോട് പോടിക്കം: "സഹേഭരാ, ആകംശാമ, വെയിൽകൊണ്ടു നിനക്കും പുട്ടിക്കം: "സഹേഭരാ, ആകംശാമ, വെയിൽകൊണ്ടു നിനക്കും പുട്ടിക്കം; നേല്ലെ നീ മഴമത്ത നനഞ്ഞൊലികുന്ന ല്ലേ, തണ്ടത്ത് വിറയ്യം ന്നില്ലേ?" അപ്പോഗം ആകാശം എന്താണ് മറപാം പറയുക് അതു പറയ്യം നിങ്കും എന്നിക്കാണം അറിയകയില്ല." ഭാ നെൻ വസ്രം ധരിച്ചിട്ടുണ്ടോ ഇടുയോ എന്ത നോക്കുന്നത്ത്ത മാണ്ട് ഭാന്ത്ത്ത്തെ ഇടുമോ എന്ത നോക്കുറ്റ്റെക്കും

ഇതിനെ റ ഭാവാത്രം ഇതാണം°: സ്വധർമ്മാചരണത്തി ൻറ രൂപത്തിലുള്ള ക†മ്മം, വികർമ്മ ത്തിൻറ സഹായംകൊണ്ടു നിവ്വികാരമാക്കിൽന്നതു പരിവാകമ്പോറം സഹജമായിത്തി രുന്ന. വലിയ വിഷമഘട്ടങ്ങരംകൂടി പിന്നെ എളപ്പമായി ഞീരുന്നു. ഇതാണം" കർമ്മയോഗത്തിന്റെ താക്കോൽ. താ ക്കോലില്ലെങ്കിൽ പൂട്ടിൽ തട്ടിത്തട്ടി കൈവീക്കം എന്നാൽ, താ ക്കോൽ കയ്യിൽ കിട്ടിയാൽ ഉടനേ എല്പാം തുറക്കാം. കർമ്മത്ത ഗത്തിൻെ ഈ താക്കോൽ കിട്ടിയാൽ എല്പാകർമ്മവും നി. ബ്ലാധ മായിത്തോന്നന്നു. ഈ താക്കോൽ മനോജയംകൊണ്ടാണു കിട്ടു അതിനാൽ, മഃനാജയത്തിന്നായി നിരത്തം പരിശ്രമി ന്നതു". ക്കണം. പിന്ന ബാഹൃകർമ്മങ്ങൾക്കൊണ്ടു വ ഷമത തോന്നുക യില്ല. കർമ്മത്തിനെ അഹങ്കാരംതന്നെ നശിച്ചുപോകുന്നു. കാമ ക്രോധങ്ങളുടെ 'വേഗം' നഷ്ടമായിത്തീരുന്നു. "ക്ലേശങ്ങരം അനു മോംപ്പട്ടംരണെ ഇല്ല; കർമ്മം പെയ്യ രായിത്തോസകതന്നെയില്ല.

ഒരിക്കൽ ഒരു മാന്യൻ എനിക്കെഴ്ചി: "രാമനാമാ ജ പിച്ചു" ഒരു നശ്ചിതസംഖൃയെത്തിക്കണം. നിക്കളം ഇതിൽ പേരണം. ദിവസേന എത്ര ജപിക്കാൻ സാധ്ക്കമന്ന് നറിയിക്ക." ആ മനുഷ്യൻ തൺറ ബൂദ്ധിക്കനുസരിച്ചു" പ്രവത്തിക്കയായിരുന്നു. അതു മോശമാണെന്നു കാണിക്കാൻവേണ്ടിയല്ല. ഞ ൻ ഇതു പറയു ന്നത്ര്. രാമനാമം എണ്ണാനോ ഞളക്കാനോ ഉള്ള മല്ല കട്ടിയെ ത്രത്രൂഷിക്കന്നു; എന്നാൽ, അവർ അതിൻെററ്റപ്പേർട്ട്"

അച്ചടിപ്പിക്കാൻ പോകന്നങ്ങോ? റിപ്പോർട്ട് അച്ചടിപ്പിക്കാൻതുട ങ്ങിയാൽ അതിന്ത് 'വന്ദനം' (Thank you) എന്ത് ഉത്താംകിട്ടം. അതോടക്ടി കായ്യവം കഴിഞ്ഞു. എന്നാൽ, അമ്മ റിപ്പോർട്ട് എഴത്രനില്ല. അവർ ചോഭിക്കന്ന: തോനെന്താണം പെയ്യത്ത് ഇതൊരുഭാരമാണോ?? വികർമ്മതിൻെറ്റ് സഹായത്തോടക്ടി മനസ്സിരുത്തി, എടയപ്പവം കർമ്മംചെയ്യന്ന മനുഷ്യൻ യതൊരു കർമ്മവം ചെയ്യന്നില്ല. ആയാളടെ കർമ്മം അകർമ്മമാകന്നം. അതിൽ ക്ലേരമാം നീംസമോ ഒന്നും ഒന്നെ ഇല്ല.

ഈ സ്ഥിതിയെ വണ്ണിക്കുക സാധ്വമല്ല; ഒരു മങ്ങിയ ചിത്രം മാത്രം മനസ്സത്ത് ത്രപപ്പെടത്താൻ സാധിച്ചേയ്ക്കാം. സൂയ്യൻ ഉദി പ്ക്ഷേ, ആ ഭഗ്വാനെറ മനസ്സൽ, താൻ അന്ധകാര ക്കുന്നും. ത്തെ നശിപ്പിക്കം, പക്ഷികരംക്ക പറക്്ാനുള്ള പേരണാൽകം, ജനങ്ങളെ ഓരോതരം കർമ്മ െയ്ലാൻ പ്രോപ്പിക്കും — എന്നീ ഭാ വനകരം എപ്പോഴെങ്കിലും ഉണ്ടാവന്തങ്ങോ?് സൂയ്യ ർ **ഉദിച്ച ദി** ക്കിൽത്തന്നെ നില്ലുന്നു. ആ അസ്തിതചംതന്നെ പ്രചാഞ്ചാത്ത പ്ര വത്തിക്കുന്നു. എന്നാൽ, സൂയ്യന്നനറയുകതന്നെയല്ല. നിങ്ങഠം സൂയ്യൻെ അട്ടക്കൽചെന്ന്, "ഭഗവ നേ, അങ്ങ് അളവററ ഉപ കാരമാണ്ചെയ്യുന്നതു്. എത്ര അന്ധകാരത്തെയാണ് ദൃത്കരിക്ക ന്നത്.;.. എനെ പ്ലാം പറയാൻതുംങ്ങിയാൽ അദ്ദേഹം അമ്പാന്ത പറയം: "കുറച്ചു° അന്ധകാരം കൊണ്ടുവന്മ° എനിക്ക് കാണി ച്ചതരൂ. എനിക്തിനെ ദൃംീകരിക്കാൻ കഴിഞ്ഞാൽ ഞാൻ വല്ല ഇം ചെയ്യവെന്ന സമ്മതിക്കാം " പക്ഷേ, അന്ധകാരത്തെ സ്ല പ യ്യൻറ അടുക്കലേയും കൊണ്ടപോകാൻകഴിയമോ? സൂയ്യാൻറ അസ്തര പംകൊണ്ട് അന്ധകാരം നശിക്കനും. ആ പ്രകാശത്തിൽ ചിലർ നല്ല ഗ്രന്ഥങ്ങരം വായിക്കുന്നു, ചിലർ ചിത്ത ഗ്രന്ഥ അരം വായിക്ഷണം, ചിംർ തീവെക്കേയും കൊള്ള മടിക്കേയും ചെയ്യന്നു; **ചി**ലർ പ**ഞപകാംംചെയ്യന്നു. പങ്ഷേ, ഈ പാപ**പുണ്യങ്ങ ളോട്ട് സൂര്വന്ത എന്ത്ര സ്ഥാമ അള്ളാട് സൂറ്റൻ പറചന്തം: "പ്ര കാശം എന്റെ സഹജപർമ്മമാണം". പകശമില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ എന്താണം" എനിക്കുള്ള ? ഞാൻ പ്രകാശം നൽകന്താണുന്തത ന്നെ ഞാനറിയന്നില്ല. എൻെറ്റ സാന്നിധ്യതന്നെ പ്രകാശമാണം°. പ്രകാശം നരകക എന്ന ക്രിയ താനേ നടക്ഷനു. ഞൻ എന്തെ ങ്കിലും ചെയ്യന്തഞ്ഞതന്നെ എനിക്കു തോന്നുന്നില്ല.??

സൂയ്യൻറ ഈ പ്രകാശദാനംപോലെതന്നെ സ്ഥാഭാവിക മാണം സജ്ജനങ്ങളുടെ കർമ്മങ്ങും. അവർ ജിവിച്ചിരിക്കുന്നതു digitized by www.sreyas.in പ്രകാശം നൽകന്നതിനു ഇല്പമാണം". നിങ്ങാം ഒരു ജ്ഞാനിയോട്ട്, "അങ്ങ വലിച്ച സതൃവാഭിയാണം" എന്നു പറയുന്നുവന്നു വിചാ മിക്കുക. അപ്പോരം അദ്രേഹം പറയും: "എനിക്കു സതൃമാറ്റ്റ് ത്തിൽ ചരിക്കുനല്ലാതെ മറെറന്താണു സാധിക്കുക്ക് ഞാൻ അസാ ധാരണമായി എന്താണു ചെയ്യുന്നതു്?" ജ്ഞാഹിയായ ഒരു മനു ഷ്യനിൽ അസത്വം ഉണ്ടായി പക്കാൻതന്നെ വഴിയില്ല.

അകർമ്മത്തിൻെറ ഭൂമിക ഇതാണം. സാധനം അത്രയ ധികം സ്ഥാരുവകമായിത്ത് അന്തിനാൽ അതിനെറ വാദ്ധോ പോക്ടോ അറിയുകതന്നെ ചെയ്യന്നില്ല. ഇന്ദ്രിയങ്ങാംക്ക് അതു സഹജമായിത്തിരുന്നു. 'സഹജമായഉ ഹതവുമാണ്' എന സ്ഥിതി എത്തിച്ചേരുന്നു ഈ സ്ഥിതിയിലെത്തുമ്പോഠം കർമ്മം അകർമ്മമാവം. ജ്ഞാനിക്കു സല്ലംർമ്മം സഹജ**ായി ത്തീരുന്നു**. ചിലച്ചാകാന്ടിരിക്കുന്ന പക്ഷികളുടെ സഹജധ മമാണും. അമ്മ യുടെ ഒർമ്മ വരുന്നതു' കുട്ടികളുടെ സഹജധർമ്മമാണം'. ഇതു പോലെതന്നെ, ഇശ്രചരസ്തരണയാന്നത്. സജ്ജനങ്ങളുടെ സ ഫജധർമ്മമായ ത്തീരന്നു. പപ്പങ്കുമ്പോംഴയ്ക്ക കോക്കൊക്കോക്കോ? എന്നു ക്രകുന്നതു കേഴിയുടെ സ്ഥജധർമ്മമാണം". ഹോന് പാണിനി സചരംങമെപ്പറി പറമുമ്പോരം 🛊 കേഴിയുടെ ഈ ക്രകൽ ഉദാഹരംനമായി എട്ടാതുകാണിച്ച ട്ടണ്ട്. പാണിനിയും കാലംമുതൽ (എന്നാവച്ചൽ അത്രയധികം ന്റററാണ്ടുകഠംക്ക മുമ്പൂതുടങ്ങി) ഇന്താരെ പപച്ചിയ്ക്കു കേഴിക്രകന്നണ്ടു പഞ്ഞെ, അതിന്നായി ആരെങ്കിലും അത്വന്ത വല്ല സർദ്ദ ഫ ക്കാറ്റം കൊട്ട ത്തിട്ടുണ്ടോ? അതു കോഴിയുടെ സ്ഥജധർമ്മമാണം'. അതു പോംലതന്നെ, സത്വം പറയും, പ്രാണികളോട്ട ദയ കാണിക്കം, അന്ദ്വയുടെ കുററവും കാണാതിരിക്കുക, എപ്പാവക്കം കഴി യുന്ന സഹ യംലാം ചെയ്ത്രകാണ്ടിരിക്ക മുതലായ കർമ്മങ്ങ ളെല്പാം ന ജ്ജനംഭാരംക്കു സ്ഥജമായ ത്തിരുന്നു. അവ ചെയ്യാതെ അവക്ക് ജീ ചക്കാൻ സാധിക്കയില്ല. ആഹാരം കഴിക്ന്നതിന്നു നാം ആരെ ം കിലം ആടരിക്കന്നുണ്ടം? ആഹാരം, ന 🛚 മുതലാ യവ, സംസാര്കളടെ സഹജകർമ്മങ്ങളാണം; അതുപോമി തന്നെ, സേവാ പരമായ കർമ്മങ്ങറം ജ്ഞാനികളുടെ സഹജകർമ്മ ങ്ങളാണം". പരോപകാരംചെയ്യന്നതും അവരേടെ സ്ഥഭാവമായി ത്തീരന്നു. തങ്ങൾ ഉപകാശംപ്യൂഴിപ്പ എന്നു പറയുന്നത്ര് അവ വിപരി തമായ'രിക്കം. സ്ഥപ്പോയിന്നു അ പകാംമുള്ള രുടെ

• സ്വരങ്ങളുടെ എസ്വ-ദീർഘ-പ്ലംത ഭേദം. digitized by www.sreyas.in ജ്ഞാനിയുടെ ആ കർമ്മം അകർമ്മത്തിൻറ സ്ഥിതി പ്രാപിച്ചു. എന്നു കരുതണം. ഈ സ്ഥിതിക്ക് 'സംന്യാസം' എന്ന പരമ പാവനമായ പടവി നൽകപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. സംന്യാസം എന്നഇ് വളരെ ധന്യമായ അകർമ്മ വസ്ഥതന്നെയാണ്. ഇത്തെ കമ്മ യോഗം എന്നുപറയാം. കർമ്മം ചെയ്യപ്പെടാണ് യിരിക്കുന്നു അതി യോഗം എന്നുപറയാം. കർമ്മം ചെയ്യപ്പെടാണ് തിരിക്കുന്നു. തോംഇ യോഗമാണ്. എന്നാൽ, കർമ്മം ചെയ്യപ്പെടാത്തിരിക്കുന്നോ ചെയ്യഎന്നു തോന്തന്നില്ല; അംഗീനാൽ, അതു സംന്യാസവുമ ഞ്ഞ്. കർമ്മത്തിന്റെ ചളി തീരെ പററാരിരിക്കു ത്തെ ഇവിധത്തിൽ ഒരു പ്രത്യേകതി ഉപയോഗമാണ്; എന്നാൽ, കർമ്മം ചെയ്യന്നത്ര് ഇതോഗമാണ്; എന്നാൽ, ചെയ്യിട്ടം യാതൊന്നും ചെയ്യനില്ല; അതിനാലത്ര സംന്യാസ മാണ്.

3

സംന്വാസത്തെപ്പററിയ അവസാനത്തെ സങ്കല്പം എന്താം ണം? ചല കർമ്മങ്ങറം ഉപേക്ഷിക്കക, ചില കർമ്മംങറം ചെ യ്യക; ഇതാരണാ? അല്ല, കായ്യം അങ്ങനെയല്പ. സംന്യാസം എന്നരിൻെറ വ്യാഖ്യാനംതന്നെ "സവകർമ്മ പരി ത്വാഗം" എന്നാ കന്നു. എല്ലാ ക്ർമ്മങ്ങളിൽനിന്നും മക്തിനേടുക,്കുറച്ചപോലം കർമ്മാ ചെയ്യാതിരിക്കുകക്കതാണും സംന്യാസം. പംക്ഷം കർമ്മം ചെയ്യാതിരിക്കുക എന്ന നിന്റെ താത്പയ്യാ എന്താണം 🐔 കർമ്മം വളരെ വിചിത്രമായ ഒരു വസ്ത്രവാണ്. സവ്വകർമ്മപ രിത്വാഗം? സാധ്യമാവുന്നതെങ്ങനെ? കർമ്മം നമ്മാട് മന്നിലും പിന്നിലം, ഇടത്തും വലത്തും, എല്പാം വ്വാപിച്ച രക്ഷണംണം°. ഇരിക്കലും ഒരു ക്രിയതന്നെയാവുന്നില്പേ? 'ഇരിക്കൽ' ഒരു ക്രിയ ေရသင္မွာေဂျွာအစണ္ရာစာရဲဂလိုင္ ရွည္မွားထြတ္ရဲစားစာစာခု ျပဳသူမွာ യാണ്. ശാസ്ത്രത്തിലം അറ്റെ ക്രിയയാണം. ് അാതാങ്കെപ്പോക്കട്ട്, ഒരാഗം എപ്പോഴം ഇരിക്കുന്നു എന്നു വിചാര ക്കുക എത്തം ഉരട കാല വേദനിക്കാൻ തുടങ്ങും. ഇരിക്കുന്നതലും അദ്ധ്വാനമുണ്ടും. ന്നെ ചെയ്യാതിരിക്കുന്നയക്ടി കർമ്മമാനെന്നുപോപ്പാന e)ക്കിൽ കർമ്മ\_സംന്യാസം സാധൃമംകന്നത്തങ്ങനെ? ഭഗവാൻ അജ്ജനന്ന വിശ്വത്ര<sup>്</sup>ം കാണിച്ച്കൊടത്തു. സവ്വത വ്വാപി ച്ചിരംഷന്ന ആ വിശചത്രപം കണ്ട് അജ്ജാൻ അമ്പംനം,് ഭയ പ്പെട്ട് കണ്ണടച്ചും. എണ്ണടച്ചപ്പേരം അയ് അകാത്രം കാണാൽ തുടങ്ങി. ഇംങനെ കണ്ണംച്ചാലം കാണപ്പെടുന്നതരുന്നു രക്ഷ

digitized by www.sreyas.in

58

പ്പെടാൻസാധിക്കുന്നതെങ്ങനെ? ചെയ്യാതിരുന്നാലം ഉണ്ടാവുന്ന തിമന അക്കറാൻകഴിയുന്നതെങ്ങനെ?

തെ കഥയണ്ട്: തൊളുടെപക്കൽ വളരെ വിലപിടിച്ച ക ര രനാഭരണങ്ങളണ്ടായിരുന്നു. ആയാഠം അന്ലൊം ഒരു വലിയ പെട്ടിയിലാക്കി പൂട്ടിവെയ്ക്കുവാൻ ആഗ്രഹിച്ചു. ഭ്ര്ന്വൻ ഒരു വലിയ ഇരന്വുപെട്ടി ഉണ്ടാക്കിച്ച് കൊണ്ടവന്നം. അതുക്ണട്ട് ആയാറം പറഞ്ഞു: "എടോ, താനെ ഇവിസ്റ്റിയാണം"! വെരം കാടന്! തനി ക്ക് സൌന്ദയ്യമെന്നാൽ എന്താണെന്നറിയാമോ? ആരെങ്കിച്ച ഇത വിലപിടിച്ച രത്നങ്ങൾം ഇത്ര ഭംഗിയില്ലാത്ത ഒരു ഇരുമ്പുംപട്ടി യിൽ റെയ്ക്കുമോ? പോയി, നപ്പ സ്പണ്ണാകൊണ്ട് ഒരു െട്ടായും നലാ ക്കിച്ചകൊണ്ടും ത്ര!" ഭൃത്വൻ അങ്ങനെചെയ്തും. "ഇനി സചണ്ണം കെ ങളള് പൂട്ടം കൊണ്ടപത്ര. സചുന്ന കൊണ്ടുള്ള പെട്ട ക്ക് സ്പ് ണ്ണംകൊണ്ടുള്ള് പൂട്ടാണു യോജിക്കക." ആയാഠം രത്നാഭ്രണംങാം ളെ ചെയ്യാൻ - മൂടി വയ്യാൻ - ആഗ്രഹിച്ചാണ പറപ്പെട്ടു. പക്ഷേ, ആ സ. ണ്ലപ്പെട്ടിയെ എങ്ങന് ഒളിച്ചവെയ്ക്കു ? കള്ള ന്മാക്ക് ആഭരണങ്ങൾം അനേചഷ ക്കേണ്ട ആവശ്യംതന്നെ നേരി ട്ടില്ല; പെട്ടിയെടുത്തുകൊണ്ടുപോയ; അവരുടെ കായ്യം സാധിച്ചു. അതായത്ര്, കമ്മം ചെയ്യാതിരിക്കുന്നതും കമ്മം ചെയ്യുന്നതിന്റെ ഒരു പ്രകാരഭേടമായിത്തീരുന്നു. ഇത്രയും വ്യാപകമായ കമ്മത്തെ സംന്വസിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതെങ്ങനെ?

ഇത്തരം കമ്മങ്ങളെ സംന്യസിക്കുന്നതിന്നുള്ള മാറ്റ്റം ഇതാം **ഞ്:—**ലോകത്തിലുള്ള കമ്മം മുഴവൻ ചെയ്താലം അതെല്ലാം അലിഞ്ഞു് ഒഴകിപ്പോകുന്നവിധത്ത ലുള്ള ഒരു ഉപായം കണ്ടു പിടി ഇത സാധിച്ചാൽ സംന്വാസലാപ്പ്? ഉണ്ടായി എന്നപറ <del>88</del> 8. യാം. ചെയ്ത കർമ്മങ്ങളെല്ലാം അലിഞ്ഞുചേരുകഎന്നാൽ എന്താ ഞ്ജ് അതു സാധിക്കുന്നതെങ്ങനെ? അതിന്നു സൂയ്യമാണും ഉദാഹം രണം. സൂര്വൻ രാവം പകലം കർമ്മാചെയ്യകൊണ്ടിക്കന്നം. സൂ്വാൻ രാതിയും കർമ്മാചെയ്യുന്നുണ്ട്. അപ്പേട് പം സുപ്പകാശം മറേറ്റ് ഗോള ധത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നാണ്ട്. എന്നാൽ, **ഇത്ര**യം കർമ്മം ചെയ്തിട്ടം. സൂട്ടൻ ഒന്നും ചെയ്യ നില്ലെന്നു പറയു അതിനാൽ, നാപംമദ്ധ്വായത്തിൽ ഭഗവൻ പറയുന്നു: .... ന്നു. "ഞാൻ ഈ യോഗം ആല്വം സ്പ്നെ പഠിപ്പിച്ചു. പ്രത്ന ഇഉ സൂച്ചനിൽനിന്ന് മനു (മാനം ചെയ്യുന്നവൻ, ചിന്തിക്കുന്നാൻ) പഠിച്ചു. ഇരുപത്തിനാല മണിക്കൂർ കർമ്മം ചെയ്തിട്ടും സൂറ്റൻ ണ്ടെ ചെയ്യ നില്ല! ഈ സ്ഥിരി വംസ്തവത്തിൽ അഭിഭ്താവഹമം ണെന്നതിന്നു യാതൊരു സംശയവുമില്ല.

പക്ഷേ, ഇതു സംന്യാസത്തിൻറ്റ് കരു പ്രകാരംമാത്രമേ ആവ 'കർമ്മം ചെയ്തിട്ടും ചെയ്യുന്നില്ലാ എന്നത്' ആസ്ഥിതി ന്നുള്ളു. യുടെ് ഒരുവശംമാത്രമാണ്ം. അതിന്ന് മറൊരു വശംകൂടിയുണ്ടം. സംന്യാസി യാതൊരു കർമ്മവം ചെയ്യനില്ലെങ്കിലം ലോകത്തെ - മുഴവൻ കർമ്മനിരതമാക്കിത്തീക്ടന്തണ്ട്. ഇതിൽ അപാരമായ ഇത്തന്നെയാണു<sup>ം</sup> അം ർമ്മാത്തിന്റെ വി പ്രേരകശക്തിയുണ്ട് ' ശേഷവം അകർമ്മ ന്നിൽ, അനേകം കായ്യങ്ങഠംക്കാവശ്വമായ ശക്തി നിറഞ്ഞ`രിക്കന്നുണ്ടും". ആവിയെ തടഞ്ഞുനിത്തിയാൽ അതു കൊണ്ടു എത്രയോ മഹാകന്വാണ്ട്. ചെയ്യാൻ സാധിക്കുന്നു. (UI B) തടഞ്ഞുനിത്തിയ ആവിയിത് അപാരമായ ശക്തി വന്നുപേരുന്നു. അതു വലിയ വലിയ കപ്പചകളേയും തീവണ്ടികളേയും അതിവേഗ ത്തിൽ വലിച്ചുകൊണ്ടുപോകന്നു. സൂട്വന്റെ സ്ഥിതിയും ഇതത ന്നെയാണ്. നുയ്യൻ ലേശംപോലം കമ്മം ചെയ്യന്നില്ല; പക്ഷേ, ഇരുപത്തിനാല മണിക്രും കർമ്മം ചെയ്യുകയും ചെയ്യിക്കകയും ചെയ്യുന്നു. സൂയ്യനോട്ട പോടിച്ചാൽ പറയം: "ഞാൻ ഒന്നുംചെ യ്യുന്നില്ല." രാവം പകലം കർമ്മം ചെയ്യിട്ടും ഒന്നും ചെയ്യാതിരി കന്നഉ' സൂര്വന്റെ പ്രവൃത്തിയുടെ ഒരു വശമാണു ; അതുപോമല തന്നെ, താൻ ഒന്നുംചെയ്യാതെ അനേകം കർമ്മങ്ങാം ചെയ്യുകയും ചെയ്യിക്കകയും ചെയ്യന്നതും അതി നാറ്റ് മറെറാരു വശവുമാണും. സം സ്വാസം ഈ രണ്ടിലും തുല്വാധികാരമാത്ര!

രണ്ടും അസാധാരണമാണം". ഒരുപ്രകാരത്തിൽ കർമ്മം പ്രക മോയിരിക്കായം അകർമ്മാവസ്ഥയാണം" പ്രത്വാക്കായിരിക്കന്ന മറേറപ്രകാരത്തിൽ അകർമ്മാവസ്ഥയാണം" പ്രത്വാക്കായിരിക്കന്ന ഇ്. പക്ഷേ, അതുകൊണ്ട് അനേകം കർമ്മങ്ങൾം ഉണ്ടായിക്കൊ ണ്ടിരിക്കനാണ്ട്. ഈ അവസ്ഥയിൽ അകർമ്മത്തിൽ കർമ്മം പരിപ്പണ്ണമായിരിക്കുന്നുണ്ട്; അതുകൊണ്ടു മഹാകാര്യങ്ങൾം പലതും സംഭവിക്കന്നം. താദ്രശാവസ്ഥയെ പ്രാപിച്ച ഒരു വ്യക്തിക്കം ഒരു മടിയന്നും തമ്മിൽ റ്യത്വാസ്ഥയെ പ്രാപിച്ച ഒരു വ്യക്തിക്കം ഒരു മടിയന്നും തമ്മിൽ റ്യത്വാ സ്ഥയെ പ്രാപിച്ചു ഒരു വ്യക്തിക്കം ഒരു മടിയന്നും തമ്മിൽ റ്യത്വാ സമായം പ്രാപിച്ചു ഒരു വ്യക്തിക്കം ഒരു മടിയന്നും തമ്മിൽ റ്യത്വാ സമായം പ്രാപിച്ചു ഒരു വ്യക്തിക്കാം ഒരു മടിയന്നും തമ്മിൽ റ്യത്വാ സമായം പ്രാപിച്ചുക്കുന്നും. മടിയൻ വേഗത്തിൽ ക്ഷിണി ക്കം; ആയാറാക്ക് പണിയിൽ മട്ടപ്പതോന്നും. എന്നാൽ, അകമ്മി യായ സംന്യാസി കർമ്മംക്തിയെ ടെണ്ണാന്തിന്തുന്നു. ലേശംപോ ലം കർമ്മം ചെയ്യന്നില്ല. ആയാരം കൈകാലുകളെക്കൊണ്ടോ ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളംക്കാണ്ടോ യാതൊരു കമ്മവും ചെയ്യന്നില്ല. പക്ഷം, യാതൊന്നും ചെയ്യന്നില്ലെങ്കിലും ചെയ്യന്തിരിക്കുമ്പോൾം കൂടിം ആയാശം വളരായധികം കമ്മം ചെയ്യന്തണ്ട്രം!

തെരു മനുഷ്യന്നു ഭേപഷ്യംവന്നു. നമ്മുടെ വല്ല െററുംകൊ ണ്ടാണം, ട്രേഷ്മാപ്രയായത്തും യാം യാനാളാം യാട്രുക്കരു ചെല്ല മ്പോഠം ആയാഠ്ം മിണ്ടാതിരിക്കന്നു; പന്തം പറയുന്നില്ല അപ്പോഠ്ം ആയാളുടെ ആ മൌനത്തിന്നു എത്ര മഹതരായ പരിണാമമാണണ്ടാകന്നത്ര്! വേറൊരായം തെ പുരത ങ്ങട്ടവസിച്ചുകൊണ്ടുപോകന്നു. ംരണ്ടംറംകും ചേഷ്യം വന്ന് ട്രണ്ടം. പക്ഷേ, ഒരാറ്റം മെത്നമായിര ക്ഷന്നു; മറേറ്റെറ്റം അട്ടാറ സിക്ഷന്നം. രണ്ടും ടേചഷ്യത്തത്രിന് 'അനഭാവ?ങ്ങളാണം'. മിണ്ടാതിരിക്കന്ന തും കോപത്തിൻെറ്റാനഭാവമാണം. അതുകൊണ്ടം കാറ്റം സാ ധ്ക്ഷന്തരുട്. അമ്മയോ അപ്പനോ കട്ടിയോട്ട സംസാരിക്കുന്നതു നിത്തി എന്നു വിചാം ക്കുക. 🛛 🐻 രിെറ പരിണാമം എത്ര പ്രച ണ്ഡമാ മരിക്കം? ആ സംസാരിക്കുക എന്ന കമ്മം ഉപേക്ഷിച്ചതു കൊണ്ട് ... ആ കമ്മം ചെയ്യാതിര കുന്നതുകൊണ്ട് ... ഉണ്ട പുന്ന പരിണാമം, പ്രത്യക്ഷമായി ആ കർമ്മം ചെയ്യുന്നതിംന അപേ ക്ഷിച്ഛ° എത്രയോ അധികം മഹത്തായിരിക്കം. ് ഞ മൌനംകൊ ങളുണ്ടായ പ്രഭാവം സംസാരിക്കുന്നതുകൊന്നുണ്ടാവുകയില്ല. ജ്ഞാ നികളടെ സ്ഥിതിയും ഇതാണം". അവരുടെ അകർമമം – അവർം വെറുതെ ഇരിക്കുന്നതു —തന്നെ വല്പതായ കർമ്മ മാണാ; അതിൽ നിന്നു് അതിമഹത്തായ സാമത്ഥ്യം ഉളവാകന്നു. - അകർമ്മി യായി രിക്കന്തരവങ്കിലും സംന്യാസി ക്രിയാമുഖേന പ്രകടിപ്പിക്കാൻ സാധി കാത്തത്ര കർമമം ചെയ്യന്തണ്ട്. ഇങ്ങനെ ഈ സംന്വാസത്തി ന്റെ മറു വശമാണം.

ഇത്തരം സംന്വാസത്തിന്റെ എല്ലാവിധ പ്രയനവം എല്ലാ അദ്ധാനവം ഒരു സ്ഥിരിയിലെത്തുമ്പോരം സ്വയം ശാന്തയടയുന്നു. ത്രക്കാറാം പറയുന്നു: "ഞാൻ ഇപ്പോരം വെറ്റം പൊള്ളയായിക ഴിഞ്ഞിരിക്കന്നു. എല്ലാ പ്രയനങ്ങളും അവസാനിച്ചു." തുക്കാ റാം പൊള്ളയായി, അതായത്ര് ശുറ്റുമായിത്തീന്ത. പക്ഷേ, ആ തുറ്റാവസ്ഥയിലും മഹത്തായ പ്രേകേശക്തിയുണ്ടു്. സൂയ്യൻ സ്വയമായി യാതൊരു ശബ്ദവുമണ്ടാക്കുന്നില്ലം, പക്ഷേ, സൂറ്റൻ ഇടിക്കുമ്പോഴേയ്ക്കു പക്ഷികരം പറക്കാൻഉടങ്ങുന്നം, തേനീച്ച തേൻ ശേഖരികന്നം, വ്യാപാരികരം പീടിക തുറക്കന്നു, കർഷകൻ വയലിലേയ്ക്കുപോകുന്നു. സൂര്വൻ ഞതേ നിലയിൽ നി ന്നാൽ മതി. അതുകെ ഞ്ഞതെന്ന അനേകം കമ്മങ്ങാം ഞുറെപ്പു ഞ്ഞമായിത്തീരുന്നു. ഈ അകമ്മാവസ്ഥയൽ ആനേകം കർമ്മം ഞ്ഞാരിക്കന്നുണ്ട്. ഈ അകമ്മാവസ്ഥയൽ അനേകം കർമ്മം ഞ്ഞാരിക്കുന്നുണ്ട്. ഈ സംന്വാസത്തിനെറെ മഹവംശമാണം.

അഞ്ചാമല്യായത്തിൽ സംന്യാസത്തിനെറ രണ്ടുപ്പകാരങ്ങളേ യും താരതമുപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്. ഒന്ന്, ഇയുപത്തിനാലുമണിശ്ര ംവം കർമ്മം ചെയ്യിട്ടും ഒന്നു ചെയ്യാതിരിക്കും, മറേറഇ', ഒരു നിമീഷമെങ്കിലും ഒന്നും ചെയ്യാതെ എല്ലാം ചെയ്യുക. ഒരു പ്രകാ രത്തിൽ സംസാരിച്ചുകൊണ്ടും മൌനമായിരിക്കുകയാണെങ്കിൽ മറേറ പ്രകാരത്തിൽ മൌനമായിരുന്ന സംസാരിക്കുകയാണ്. ഇവ രണ്ടിനേയും ഇവിടെ താരതമുപ്പെട്ടത്തിയിട്ടുണ്ടും. നമുക്ക ഭിവ മായ ഈ രണ്ടു പ്രകാരത്തെയും ഒന്നുനോക്കാം. അതിൽ അപ്പ വ്മായ ഈ രണ്ടും.

ഈ വിഷയംതന്നെ അപൂവവും ഉടാത്തവുമാണം". വാസ്തവ ത്തിൽ സംന്യാസത്തെപ്പാറിയ് ഈ സങ്കല്പാതന്നെ പവിത്വം ഭവൃവമാണം'. ഈ വിപാരത്തെ സങ്കല്പത്തെ എവ ഷ്കാിച്ച ആളോട്ട് നാം എത്രയാണു് നന്ദി പറശേണ്ടത്ത്! ഈ സങ്കല്പം അത്രയധികം ഉജ്ജാലമാണും. മനുഷ്ഠനർറ ബുദ്ധിക്ക് --- മനുഷ്ഠ വിചാരത്ത നാം എത്താൻ സാധിച്ച്ട്ടുള്ള ഏററവും ഉന്നതമായ സ്ഥാനം ഈ സംന്യാസമാണു്. അതിലധികം മേലോട്ടപോകാൻ ഇയുവരെ എക്കം കഴിഞ്ഞിട്ടില്ല. മേലോട്ടപോകാനുള്ള പരിശ്രമം ഇടർന്നുകൊണ്ടേയിരിക്കുന്നു. പക്ഷേ, വിചാരത്തിലോ അനുഭവ ത്തിലോ ആരക്കെ ലും ഇതിലധികംഊരത്തിലെത്താൻ കഴിഞ്ഞി ട്ടണ്ടോ എന്ന് എനിക്കു പറ വാൻ വയ്യ. ഇങ്ങനെ രഷ്ടപ്രകാരങ്ങ ളോടക്രടിയ സംന്യാസത്തെപ്പററിയ വിചാരം – വെറം നങ്കല്പ – കണ്ണ നാമുമ്പിൽ വരുമ്പോഴേയ്ക്കുതന്നെ . അപൂവമായ ആനന്ദം ഉ ണ്ട്.വൂന്നു. പക്ഷേ ഭാഷയുടേയും വൃവഹാരത്തിൻറേയും തട്ടിലെ ഇത്രവാരം ആ ആനന്ദം കറഞ്ഞുപോകന്നു. താഴേവീഴകയാണെന്നു തോന്നിംപ്പാക്ഷം. ഞാൻ എൻറെ സഹാത്തുക്കളോട്ട് ഇതിനെപ്പ റി എപ്പോഴം പറയാരണ്ട്. ഞാൻ എത്രയോ കൊല്പങ്ങളായി ഈ ടിറ്റ്വസങ്കല്പങ്ങളെപ്പററി മനനംചെയ്ത്രൗകാണ്ടിരിക്കയംണം". ഇ വടെ ഭാഷ മടന്തനാവന്നു; ഇതു ശബ്ദത്തിൻെറ പരിധിച്ചിൽ •ഉളങ്ങുന്നില്ല.

ഒന്നും ചെയ്യാതെ എല്പാംചെയ്ത്ര; എല്ലാം ചെയ്തിട്ടും ഒന്നു ചെയ്തില്ല— ഇഇ് എത്ര ഉദാത്തവും സെകവും കാവ്വമയവുമായ 'കരു സങ്കല്പമാണം'! കാവ്വ ഞിൽ ഇനി എന്താണം' ബാക്കിയായി ട്ടുള്ളഇ്? കാവ്വത്തിന്റെപേരിൽ സൂപ്പസിദ്ധമായതെല്ലാം ഇതി 'നെറ മുമ്പിൽ മങ്ങിപ്പോകന്നും. ഈ കാവ്വത്തിലുള്ളത്ര ഞനന്ദ മോ ഉന്മേഷമോ സ്ഫൂത്തിയോ ഒിവ്വതയോ മറെറാരു കാവ്വത്തി

ലം ഇല്പ. ഇങ്ങനെ ഈ അഞ്ചാമല്യായം വളരെ ഉയന്ന് ഒരു ഭൂമി കയിലാണം പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഇം. നാല മദ്യായത്തിൽ കർമ്മവികർമ്മങ്ങളെപ്പററിപ്പറഞ്ഞും ഇവിടെ വളരെ ഉയരത്തേയ്ക്കു പറന്നിരിക്കയാണം. ഇവിംട അകർമ്മാവസ്ഥയുടെ രണ്ടു പ്രകാ രങ്ങളേ യം പ്രത്വക്ഷമായി താരതമ്യപ്പെടുത്തിയിരിക്കയാണം. ഇതിൽ ഭാഷ ഉപയോഗഗ്രൂന്വമായിത്തിരുന്നും. കർമ്മയോഗിയോ ബ്രേഷ്യൻ; കമ്മസംനും സിയോ ത്രേഷ്യൻ? -- ഞുരാണം അധികം കർമ്മാം പെ യ്യുന്നതും? ഇതു പറ യകര്തിംര അസാധ്യം! എല്പം ചെയ്യിട്ടം ഒന്നും ചെയ്യാതിരിക്കക്; ഒന്നും ചെയ്യാതെ എല്ലാം ചെയ്യും -- ഇത്ലംണ്ടം സംന്വാസമാണം, യോഗമാണം. പക്ഷേ, താരം മ്യപ്പെടുത്തുന്ന തി ന്നായി ഒന്നിനെ യോഗമെന്നും മറേറതിനെ സംന്വാസമെന്നും പ റഞ്ഞിട്ടണ്ട്.

6

എന്നാൽ, ഇവയെ എങ്ങനെയാണ് താരതമ്യപ്പെടുത്തുക? അതിന്നു ഉദാഹരണംതന്നെ ഉപയോഗപ്പെടുത്തോന്ദി പരും. ഉദാ ഫരണം നൽകവാൻ തുടങ്ങു സോഴേയ്ക്കും താഴേട്ടു വ അപോകന വെന്നു തോന്നന്നു; പക്ഷേ. വീഴകതന്നെ വോന്ദിവരും. വാസ്തവം പറയുന്നതായാരു, പൂണ്ണമായ കർമ്മസംന്യാസത്തേയോ കമ്മ യോ മത്തേയോ പററായ വിചാരങ്ങറം ഈ ശരീരത്തിൽ ഒതുങ്ങാത്ത തരത്ത് ലൂള്ളവയാണം. അവ ഈ ശരീരത്തെ പിളൻ ഒളയും. അതിനാൽ. ഈ സങ്കല്പത്തിനെറ സമീപത്തെത്താൻ സാധിച്ചിട്ടു ള്ളാഹരണം എപ്പേഴം അപൂണ്ണമായിരിക്കും. പക്ഷേ, കുറച്ചുനേര തേതയ്ക്കു അവ പുണ്ണമാണെന്ന വിചാരിക്കേണ്ടിവരും.

രേഖാഗണിതത്തിൽ കംഖ-ഗ ഒരു ത്രികോണമാണെന്നു നങ്കല്പിക്കാൻ പറയുന്നു. ശരി; പക്ഷേ, എങ്ങനെയാണ് അതു സങ്കല്പിക്കഷ് ഈ ത്രികോണത്തിൻെറ രേഖകഠം ശരിയായ രേഖ കളല്ല. ശരിയായ വ്വാഖ്യാനപ്രകാരം രേഖയ്യം നിളമുണ്ട്; പ ക്ഷേ, വിതിയില്ല. അാപ്പാരം ഒരു കടലാസ്സിൽ വിതിരില്ലാത്ത ഈ നീളം കാണിക്കുന്നപെക്കാരം പേയ്യം നിര്വം പിതിരില്ലാത്ത ഈ നീളം കാണിക്കുന്നപെക്കാന് നീളം വരയ്യം മോഠം—വരയി ടുമ്പോഠം— അതിന്നു കുറച്ചെങ്കിലും വീതി ഉണ്ടായിത്തിരുകതന്നെ ചെയ്യാ. നാം എങ്ങനെ വരച്ചാലും അതിന്നു കുറച്ചെങ്കിലും വീതി യൂണ്ടായിരിക്കം. അതിനാൽ, ക്ഷേത്രഗണിതത്തിൽ രേഖയെ സങ്കല്പിക്കവാനേ സാധിക്രം. ഭക്തിശാസ്ത്രത്തിൻെറ കാര്വവും ഇതു തന്നെ. അവിടെ ഭക്തിനം പറയുന്നു: "ഈ ചെറിയ സാളഗ്രാമ

ത്തിൻെ പെട്ടിയിൽ അഖിചലോകനായകൻ ഉണ്ടെന്നു സങ്കല്പി ക്കുക. ?? വല്ലവരും "ഇരെ ന്ത്ര തമാശയാണം"? എന്ന ചോടിച്ചാൽ ആയാളോട്ട് ചോടിക്കം: ന്നിംജളടെ ഈ ക്ഷേത്രഗണിതം എന്തു തമാശയാണം'? തടിച്ച രേഖ വളംര സ്പഷ്ടമായിക്കാണാനു; എ ന്നിട്ടം ന'ങ്ങഠം അതു വീതിയില്ലാത്തതാനെന്നു സങ്കല്പിക്കുവാൻ പറയുന്നു. ഇതെത്തൊരു നേരമ്പോക്കാണം'??' ഭ്രതക്കണ്ണാടിയി ലൂടെ നോക്ഷമ്പോഠം അതിന്നു് അയോഗുലം വിതിയുള്ളതായി ക്കണാം. നിങ്കാം ക്ഷേത്രഗണിതത്തിൽ സങ്കല്പിക്കുന്നതുപോലെ തന്നെ ഭക്തിശാസ്ത്രം, 'ഈ സാജഗ്രാമത്തിൽ ാരമേശചരനങ്ങം ന്ന നങ്കല്പിക്കവാന് പറയുന്നു. അപ്പോയം വല്പവരും, പേരമേ ശ്വരൻ ഉടയുന്നില്ല. പൊട്ടുന്നില്ല; നിഷളരെ സാളഗ്രമം ഉടയു കയി ഫ്ലൂ? ഞാനൊന്നു തട്ടിനോക്കാട്ടാ എന്നു പറയന്ത എന്ന വി ന്തു വിവേകപൂണ്ണമാണെന്നു വിചാരിക്കാൻ തര കരിക്ക മില്ല. കാരണം, ക്ഷേത്രഗണിത്തിൽ സങ്കല്പാകൊണ്ടു കാറ്റാം നടത്താമെങ്കിൽ എന്തുകെണ്ടു ഭക്തിശാസ്ത്ര താലം നടന്തിക്രട്രാ? ബിന്ദവിനെ സങ്കല്പിക്കാൻ പറമുന്നു. പക്ഷേ, കടലാസിൽ പ്രത്യ ക്ഷമായി ബിന്ദു ഇടുന്നു. ബിന്ദു എന്നാൽ എന്താഞ്ഞ്? ഒരു ശരി യ യ വൃത്തം തന്നെ. ബിന്ദ വിന്റെ വ്യാബ്യാനം ബ്രഹ്മത്തിനെറ വൃാഖ്യാനമ ഞ°. ബ'ന്ദവിന്ത നിളമോ് വീതിയോ ്തടയോ നെ മില്ല. എന്നാൽ അങ്ങനെ വ്യാഖ്യാനിക്കകയും അതിനെത്തന്നെ വരച്ചുകാണിക്കേയുംചെയ്യ നു.്പാസ്തവത്തിൽ ബിന്ദു, സങ്കല്പ അതിൽമാത്രമള്ള ഒന്നാണ്; പരിമാണരഹിതമാണ്. അതാ തതു, ശരിയായ ത്രിക്കോണം, ശരിയായ ബ'ന്ദ ഇവയെല്ലാം വ്യാ ഖ്യാനത്തിൽമാത്രമേയള്ളും. വൃവഹാരത്തിൽ നമുക്ക' അവചെ സ്ങല്പിച്ചപോകേണ്ടിവരുന്നു. ് ഭക്തിശാസ്ത്രത്തലം, സാളഗ്രാമ ത്തിൽ ഉടയുകയേം പൊട്ടുകയോചെയ്യാത്ത് സവ്വ്വ്യാപിയായ പര മേശ്വാന്തണ്ടെന്ന സങ്കല്പംക്കണ്ടിവരന്നം നമക്കം, ഇഉപോലെ തന്നെ, സാങ്കല്പികമായ ഉദാഹരണംങ്ങറാമൂലം ഇവയെ താരതമ്യ പ്പെട്ടത്തിനോക്കാം.

മീ മാംസകന്മാർ ഒരു വലിയ തമാശചെയ്തിട്ടണ്ടു്. പാമേ ശ്വരൻ എവിടെയാകന്ത — ഇതിന്റെ മിമാംസ ചെയ്യുമ്പാരം അവർ വളരെ മനോഹാമായ ഒരു വിവരണം നൽകിയിട്ടണ്ടു്. വേടത്തിൽ ഇന്ദ്രൻ, അഗ്നി, വരുണൻ മതലാ യ ദേവതകരം വരു ന്താണ്ട്. ഈ ദേവതകളെപ്പററി മിമാംസയിൽ സമാലോചന ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോരം "ഈ ഇന്ദ്രൻ എങ്ങനെയാണം? ഇന്ദ്ര ന്റെ രൂപമെന്താണം ? എവിടെയാണം" വസിക്കുന്നയ്?" എന്നെ ല്ലാം ചോഭിക്കപ്പെടുന്നം. മീമാംസകൻ ഉത്തരംപറയുന്നു: 'ഇന്ദ്രൻ?

എന്ന ശബ്ദംതന്നെയാണം ഇന്ദ്രാൻറ രൂപം. ആ ശബ്ദത്തിൽത്ത നെയാണം ഇന്ദ്രൻ വസിക്കുന്നത്. ' ഈ, അതിൻെ മുകളിൽ ഒരനുസ്വാരം, പിണ്ടെ ക്ര ഇത്തന്നെയാണം" ഇന്ദ്രാൻറ സ്വ രൂ പം; മൂത്തിയും അതുതന്നെ; പരിണാമ വം അതു നൈ. വരു ണൻ എന്ന ഭേവത എങ്ങനെ? ഇതുപോലെതന്നെ, 'വ' പിന്നെ 'രോ പിണെ 'ണൻ'<u>ം</u> ' വരുണൻ', ഇതാണാ' വരുണന്റെ രൂ പം. അഗ്നി തുടങ്ങിയ മ റു ദേ ഗമാരെപ്പററിയും ഇപ്പകാരം തന്നെ ധരി ക്കേ. ഈ ഭാവതകരെളല്പാം അക്ഷാത്രപാശികളാണാ്; അക്ഷ രമൂത്തികളാണം". ഈ വിചാരത്തിൽ – ഈ സങ്കല്പത്തിൽ – വല തായ മാധുച്ചമണ്ട്. ടൈവതെപ്പാറ യ സങ്കല്പം ചാടെവം എന്ന വസ്ത എതെങ്കിലും ഒരു രൂപത്തൽ മെങ്ങുന്ന രത്തിലുള്ള തല്ല. ആ് നങ്കല്പത്തെ പ്രകടിപ്പിക്കാംൻ അക്ഷാത്തെപ്പോലെയുള്ള അടയാളങ്ങം ം മതിയാവുന്നതാണും". ഈശ്രചാൻ എങ്ങനെയാണും? ആദ്യം 'ഈ പിന്നെ 'ശചാ പിന്നെ 'രൻാ. അവസാനം 'കാം' (ക) എന്നതെട്ടക്കാം അതു വളരെ ചമല്ലാരത്തോട്ടക്കടി യതാണം". 'ഓം' എന്ന് അക്കരംതന്നെ ഈശചരനായ ത്തിൻ. അതു ഈശ്വരൻറ ഒരു പോറയി ന്നിട്ടനും". അത്തരം പേരു കഠം ഉണ്ടാക്കേണ്ട് വരുന്നു. കാരണം, മൂത്തിയിൽ—രൂപത്തിൽ— ഈ വിശാലമാമ സങ്കല്പങ്ങളെ ഉെക്കക സാധൃമും. പക്ഷേ, മ ഷൃൻറ ആഗ്രഹം വളരെ പ്രബലമായതാണു്. അവൻ സങ്ക ല്പങ്ങളെ മൂത്തി പൽ അനുപ്രവിഷ്ട്രമാക്കാൻ പ്രയത്നിക്കാതിരിക്ക യില്ല.

# 7

സംന്യാസവം യോഗവം വളരെ ഉന്നതമായ സങ്കല്പങ്ങളാണം". പൂണ്ണ സം ന്യാസത്തേയോ പുണ്ണയോ ഗത്തേയോ പററിച്ച സങ്കല്പം ഈ ദേഹത്തൽ ഒരുങ്ങകയിച്ച. ദേഹത്തിൽ ഈ ധ്വേയങ്ങാം യൌ ദേഹത്തൽ ഒരുങ്ങകയിച്ച. ദേഹത്തിൽ ഈ ധ്വേയങ്ങാം യെക്കുക സാദ്ധ്വമല്പെന്നതും ശരി തന്നെ; എന്നാലും വി പാരത്തിൽ തീച്ച് യായും ഒരുങ്ങ നണ്ട്. പൂണ്ണസംന്യാസിയം പൂണ്ണ യോഗിയും സങ്കല്പത്തിൽ മാത്രമുള്ളവരാണം". ആ അവസ്ഥ ധ്വേയഭ്രതവും അപ്പാപ്പവുമായിരിക്കും. എന്നാൽ, നമുക്ക്, ഉദാഹരണത്തിനെറ രൂപത്തിൽ ഈ സങ്കല്പത്തിന്റൊ ഏററവും അടത്തെത്തിയ വൃ ക്തികളെ എട്ടക്കേണ്ടിവരും. പിന്നെ, ക്ഷേത്രഗണിതത്തിലേതു പോലെതനെ, ഇളേഹം പൂണ്ണയോഗിയാണം', പൂണ്ണസംന്യാസി യാണം എന്ത വി പാരിക്കുക എന്ന പറയേണ്ടിവരും. തുകൻേറയും എണ്ണൻ. ഇങ്ങപ്പേറുത്ത്, കമ്മയോഗികളുടെ കൂട്ടത്തിൽ എണ്ണൻ. ഇങ്ങപ്പറുത്ത്, കമ്മയോഗികളുടെ കൂട്ടത്തിൽ (ഭഗ

വട്) ഗീത്തന്നെ, ത്രീക്ലഷ്കൻറയം ജനകൻേറയം പേരുകറം എടത്തുപറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ലോകമാന്വൻ ഗീതരവന്വാത്തിൽ ഒരു നാമാവലിമാത്രമേ കൊടുത്തിട്ടുള്ള. "ജനകൻ, ത്രക്ലഷ്ണർ മതലാ യവർ ഈ വഴിക്കപോയ; ഇകൻ, യാജ്ഞവല് ക്വണ മതലായ വർ ആ വഴിക്കപോയി." പക്ഷേ, അല്പം ആലോ പിയ്യംമ്പോറം ഈ ഭാവനയെ പാടേ നശിപ്പിക്കേണ്ടിവരും. യാജ്ഞവല് ക്വൻ സംന്വാസിയായിരുന്നു; ജനകൻ കർമ്മയോഗിയം ഇതിൻെറ അത്ഥം കമ്മയോഗിയായ ജനകൻ സംന്വാസിയായ യാജ്ഞവ ല് ക്വൻെറ ശിഷ്യനായിരുന്നു എന്നാണം. പിന്നെ അതേ ജനക നെറ ശിഷ്യൻ, ഇക്കോൻ, സംന്വാസിയായി. യാജ്ഞവല് ക്വ നെറ ശിഷ്യൻ, ഇക്കോൻ, സംന്വാസിയായി. യാജ്ഞവല് ക്വ നെറ ശിഷ്യൻ ജനകൻ, ജനകൻറ ശിഷ്യൻ ഇകൻ; സംന്വാ സി, പിന്നെ കമ്മയോഗി, പിന്നെ സംന്വാസിം ഇത്മനെ മോല (പര സാം ഇങ്ങനെയാണ് ഉണ്ടാക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതും. ഇങ്ങനെ യോ ഗവം സംന്വാസവും ഒരേ പരമ്പരയിൽ വരുന്നം.

വ്യാസൻ തുക്ഷോനോട്ട പറഞ്ഞു: "മകനേ, തുകം, നീ ജ്ഞാനിയായി. ശരിതന്നെ; പക്ഷേ, നിന്റമേൽ ഗുരുവിച്ചൻറ മൂദ്ര പതിഞ്ഞിട്ട ല്ല. അതിനാൽ, നീ ജനകന്റെ അടുക്കൽ പോ കണം." ജനകൻ തന്റെ അരമനയുടെ മൂന്നാംനിലയത് വി ശാലമായ ഒരു മണ്ഡപത്തിൽ ഇരിക്കകയായിരുന്നു. തുകൻ വന വാസിയാണം ! നഗരം നേഷം നോക്ക നടന്നു. ജനകൻ തുക മേവനോട്ട ചോമിച്ചു: 'എന്താ വന്നത്ര"

തുകൻ: -- ജ്ഞാനം സമ്പാടിക്കുന്നതിന്ത്.

ജനകൻ:-ആരാണം അയച്ചത്രം?

തുകൻ:--വ്വാസഗേവാൻ.

ജനകൻ:—എവിടെനിന്നു വരുന്നു?

ശുകൻ: — ആശ്രമത്തിൽനിന്നും.

ജനകൻ: -- വരുമ്പോഠം അങ്ങാടിയിലെല്ലാം എന്തുകണ്ടു?

ഗ്തുകൻ:—പുററുപാട്ടം പഞ്ചസാരകൊണ്ടുള്ള മധുാപലഹാരങ്ങ**ം** ഭാഗിയിൽ വച്ചിരിക്കുന്നതു കണ്ടു.

ജനകൻ:—പിന്നെ എന്തുകണ്ടു?

ശ്രുകൻ:—പഞ്ചസാരകൊണ്ടുള്ള പാവകഠം നടക്കുന്നതും സംസാരി കന്നേതും കണ്ടു.

ജനകൻ: —പിന്നെ എന്തുകണ്ടു?

തുകൻ: — ഇവിടേയ്ക്ക വരുമ്പോൾം പഞ്ചസാരകൊണ്ടുള്ള കടുപ്പമേ റിയ പടവുകൾം കണ്ടു

ജനകൻ:-പിന്നെ എന്തുകണ്ടു?

ത്തുകൻ: — ഇവ'ടെയെ പ്രായിടത്തും പഞ്ചസാരയുടെ ചിത്രങ്ങൾം കാ ഞന്നം,

ജനകൻ:—ഇപ്പോഠം എന്തുകാണന്ത്?

ഇര്കൻ — ഒരു പഞ്ചസാരപ്രതിമ മറെറാരു പ്രതിമയോട്ട വത്തമാ നം പറയുന്നം.

ജനകൻ: —പോകാം; അങ്ങയ്യം എല്ലാജ്ഞാനവും കിട്ടിക്കഴിഞ്ഞു.

അദ്ദേഹത്തിന്ന ജനകനിൽനിന്നു കിട്ടേണ്ട പ്രമാണപത്രം ക്ട്ടിക്കഴിഞ്ഞു. അതായതു്, കർമ്മയോഗിയായ ജനകൻ സംന്വാ സിയായ തുകലേവന്ന്, തൻറ ശിഷ്യനാണെന്ന പ്രമാണപതം തുകർ സാന്യാസിതന്നെ യായിരുന്നു; പക്ഷേ, ഈ രം കൊടുത്തു. ഗം എത്ര രസകരമായിരിക്ക്ന്നു. പരീക്ഷിത്തിന്നു ശാപംകിട്ടി. ഏഴ ടിവസത്തിന്നുള്ള 1ൽ അദ്ദേഹം മരിക്കും. അദ്ദേഹത്തിന്നു മരിക്കാ നുള്ള ഒരുക്കങ്ങൾ ചെയ്യേന്നുത്തണ്ടായിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിന്നു മരി ക്കേണ്ടതെങ്ങനെംയന്ത് പഠിപ്പിക്കാൻ യോഗ്യനായ ഒരു ഗുരുവി നെ ആവശ്യമായിരുന്നു. അദ്ദേഹം ശുകാചാച്ചനെ വിളിച്ചു. തുകാചാത്വൻ വന്നും 24 7=168 മണ ക്രർന്നരം മുഴവനം ഇമ യാട്ടാതെ പരിക്ഷിത്തിന്ന് ഭോഗവതം? കേരംപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ഇ ന്നേ ദിക്കിൽനിന്നും എഴുന്നേറാതുരണയില്ല്. ഒരേ കഥതന്നെ കേരംപ്പിച്ചകൊണ്ടിരുന്നു. അപ്പോരം, ഇതിൽ പ്രധാനമായ സം ഗതിയന്താണും? അത്ര്, അദ്രേഹത്തിന്നും ഏഴ്ചിവസം എടപ്പാഴം കഠിനമായി അദ്ധ്വാനിക്കേണ്ടിവന്തരുന്നതാണം". എന്നിട്ടം, അദ്ദേ മാത്തിന്നു് ഒന്നും ചെയ്തതായിത്തോന്നിയില്ല. എപ്പോഴും കർമ്മം ചെയ്താകാണ്ടിരുന്നിട്ടം അദ്ദേഹത്തിന്ന കർമ്മാതന്നെ ചെയ്യില്ല എ ന്നാണ് തോന്നിയത്വ്. അദ്ധചാനത്തിചൻറ ഭാവനതന്നെ ഇുായിരു ന്നു. ഇതിന്റെ താല്പര്വം, സംന്വാസവും കർമ്മയോഗവും വിഭിന്ന വസ്തക്കളല്പ് എന്നാകന്നു. അതിനാൽ ഗേവാൻ പറയുന്നു:

> "ഏകം സാംഖ്യ ച യോഗം ച യഃ പശ്വതി സ പശ്വതി"

സംന്യാസത്തിലം യോഗത്തിലം ഐകരൂപ്പും കാണുന്നവനാ ഞ് ശരിയായ രഹസ്വം മനസ്സിലാക്കിയി<sub>ട്ടി228</sub>തു എന്നു പറയേണ്ടി വരും. ഒരാ**ഠം ചെയ്യാതെ ചെയ്യനു, മറേറ താ**ഠം ചെയ്യിട്ടും ചെ യ്യുന്നില്ല. വാസ്തവത്തിൽ ത്രേഷ്യനംയ ഒരു സംന്യാസി—എല്ലാ

യ്പോഴം സമാധിയിൽ സ്ഥിരിചെയ്യുന്നവനും നിവികാരനമായ ഒരു സംന്യാസി — പത്തുദിവസമേങ്കിലും നമ്മുടെ ഇടയിൽ താമസിക്ക ന്നതായാൽ അതുകൊണ്ട് എത്രതന്നെ പ്രകാശവം സ°ഫൂത്തിയും ലഭിക്കയില്ല! അനേകംകൊല്ലത്തെ പരിത്രമാകൊണ്ടപോല്പ് സാ ധിക്കാത്തയ്., അദ്ദേഹത്തെ ഒന്ത ഒശിക്കുന്നള കൊണ്ട് — അദ്ദേഹ ത്തിന്റെ സാന്നിദ്ധ്യമാത്രംകൊണ്ട് — സാധിക്കം. ഫോട്ടോകണ്ട് മനസ്സിൽ പരിശുദ്ധത ഉളവാകന്നുവെങ്കിൽ, മരിച്ചവരുടെ ചിത്രം കണ്ടിട്ട് എടയത്തിൽ ഭക്തി പപ്രേമം – പരിശുദ്ധത മനലായവ 2ളവാകന്നങ്ങെങ്കിൽ, ജീവനോ∋ക്രടിയ സംന്യാസിയെക്കാണം മ്പോൾ എത്രന്നെ ഇദവാസന് ലഭിക്കയില്ല. ്സംന്യാസിയം യോഗിയം — രണ്ടുപേര്യം — പ്രോകസംഗ്രഹം ചെയ്യന്നുണ്ട്?. െ ഒറി ടത്തു ബാഹൃമായി കർമ്മത്വംഗം കാണപ്പെടന്നുണ്ടങ്കിലും ആ കർമ്മത്വാഗത്തിൽ കർമ്മം നിറഞ്ഞി പക്ഷന് ണ്ട് . അതിൽ അള വററ സ്ഫൂത്തി അടങ്കയിര കുന്നു ണട്ട്. ജ്ഞാനിയായ സംസ്വാ സിയും ഇഞ്ഞാനിയായ കർച്ചായോഗിയും ഒരേസിംഹാസനത്തിൽ അവരുടെ പേരുകഠം വിഭിന്നമാണെങ്കുലും ഇരിക്കുന്നവരാണം". ആ പേരുകളുടെ അത്ഥം ഒന്നുതന്നെയാണം". ഇവ രണ്ടും ഒരേ തതചത്തിന്റെ രണ്ടു വശങ്ങളാണാ്; അഥവാം, പ്രകാരങ്ങളാണാം. യന്ത്രം വളരെ വേഗത്തിൽ തിരിയുമ്പോൾ അതു സ്ഥിരമായി നില്ലൂ കയാണം", തിരായന്നില്ല എന്നു തോന്നുന്നു. നും ന്യാസിയുടെ സ്ഥി തിയും ഇതുതനെയാണം". അദ്ദേഹത്തിൻറ ശാന്തിയിൽന്വന്ന്, സ്ഥിംതയിൽനിന്ന്, അളവററ ശക്തി ഉളവാകന്നം. മഹാവീംൻ, ബദ്ധൻ, നിവ്വത്തിനാഥൻ മുതലായവരെല്ലാം ഇത്തരം വിഭൂതിയു ള്ളവരായിരുന്നു. സംന്യാസിയുടെ പ്രയത്നങ്ങളുടെ പാച്ചിൽ രൊസ നത്തിൽ വന്നു സ്ഥിരമായിത്ത്ന്നാലും അദ്ദേഹം പ്രചണ്ഡമായ കർമ്മാ ചെയ്യന്നണ്ട്. അതായത്, യോഗതന്നെയാണം സംന്യാ സ; സംസ്പ്രസിതന്നെയാണം യോഗി. ശബ്ദം വിഭിന്നമാണെങ്കി ലും അത്ഥം ഒന്നതന്നെയാണം". കല്ല് എന്നാൽ ലാഷാണം, വാ ഷാണം എന്നാൽ കല്ല്; അതുപോലെതന്നെ, കർമ്മയോഗി എ ന്നാൽ സംന്യാസി, സംന്യാസി എന്നാൽ കർമ്മയോഗി.

കായ്യം ഇങ്ങനെയാണെങ്കിലും ഭഗവാൻ ഒരു വിശേഷം വെ ച്ചിട്ടുണ്ടു°. ഭഗവാൻ പറയന്നു: "കർമ്മയോഗം സംന്യാസത്തേ ക്കാറം ത്രേഷ്യമാണം"." രണ്ടും ഒരേമാതിരിയാണെങ്കിൽ ഭഗവാൻ എന്തിനാണം" ഇങ്ങനെ പറയുന്നതു°? ഇതിൻെറ രഹസ്വം എന്താ

ണം? ഭഗവാൻ, കർമ്മയോഗാ ആേഷ്യമാണെന്നു പറയുന്നഇ് സാ ധകന്റെ ദ്രഷ്കിയോട്ടക്കടിയാണ്. യാതൊരു കർമ്മവും ചെയ്യാതെ എല്ലാ കർമ്മവും ചെയ്യക എന്നഇ് ഒരു സിദ്ധന്നു സാഭ്യൂമായേ ക്കാം; സാധകന്ന് അഇ സാദ്ധ്യമല്ല. എന്നാൽ, എല്പാ കർമ്മ വും ചെയ്തിട്ടാം ഒന്നു ചെയ്യാതിരിക്കക ഇഇ് ഏറെക്കറെ അനുക രിക്കാവന്നതാണ്. ഒന്നു സാധകന്നു ശക്യമല്ല, സിദ്ധന്നമാത്രം ശക്യമായതാണ്. മറേറഇ സാധകന്നും ഏറെക്കറെ ശക്യമാണ്. യാതൊരു കർമ്മവും ചെയ്യാതെ കർമ്മാ ചെയ്യന്നതെങ്ങനേയെന്ന ഇ് സാധകന്ന് ഒരു വലിയ സമസ്യയായിര ക്കും. അതയാശക്കു മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയുകയില്ല. സാധകന്നു കർമ്മയോഗം മാർഗ്ഗ വുമാണ്, താവളവുമാണ്; പക്ഷേ, സംന്യാസം ഒട്ടവിലേനില് യിൽമാത്രമാണ്, മാഗ്ഗത്തിൽ ഇല്ല. ഈ കാരണത്താൽ, സാധക നെറ്റ് ദുഷ്പിയിൽ സംന്യാസത്തെ അപേക്ഷിച്ചു് കർമ്മയോഗമാണ് ത്രേഷ്യമായത്മ്.

ഇത്വോയപ്പകാരം ഭഗവാൻ പന്ത്രണ്ടാമദ്ധ്വായത്തിൽ നിഗ്ഗ ണത്തെ അപേക്ഷിച്ച് സുഗ്രണം ത്രേഷമാണെന്ത് പറത്തിട്ടുണ്ട്. സഗുണത്തിൻ എല്പാ ഇന്ദ്രിയ അരംക്കം പ്രവൃത്തിയുണ്ട്; നിർഗ്ഗണ ത്തിൽ അതില്ല. ്നിർഗ്ഗന്നത്തിൽ കണ്ണ്, കയ്യ്, കാല് — എന്നീ എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളാം കർച്ചത്രുന്നുമായിരിക്കുന്നു. സാധകന്ന് ഇവ യെ അങ്ങന വെക്കുക സാഭ്യാമല്ല. പക്ഷേ, സുമണത്തിന്റെ സ്ഥിതി ഇതല്ല. കണ്ണാകാണ്ട് ഭഗവൽസ്ഥര്യപത്തെ ദശിയ്കാര, കാഇകൊണ്ട കിത്തനാം കോംക്കാം; കൈകൊണ്ട പൂജാചയ്യാം, പൊതുജനസേവപെയ്യാം; കാലുകൊണ്ടു തീത്ഥ മാത്രപെയ്യാം ഇ ങ്ങനെ എല്പാ ഇന്ദ്രിയങ്ങാംക്കം പ്രവൃത്തിനൽകി, അവയെക്കൊണ്ടു മേൽപ്രകാരമള്ള പ്രവൃത്തികൾ ചെയ്യിച്ചു", പതുക്കുപ്പുള്ളക്ക അ വഒച് ഫേറിമയാമാക്കി ഞിക്ക സ്ഗ്രണത്തിൽ സാദ്ധ്വമാണം. പക്ഷേ, ന ർഗ്ഗണത്തിൽ ഇവയെയെല്ലാം കെട്ടിയിട്ടിരിക്കയാണം — നാവും, കയ്യാം, കാളാം, കണ്ണ് എല്ലാം. ഇങ്ങനെ കെട്ടപ്പെ ട്ടതായിക്കാണുമ്പോഗം സാധ്യ സാധ്കൻ അമ്പാനത്വോകുന്നു! ആ യാളുടെ മനസ്സിൽ നിഗ്ഗണം പതിയുന്നതെങ്ങനെ? ആയാഠം സ്ഥ സ്ഥമായിരിക്കുന്നതായാൾ മനസ്സിൽ പലതരം വിചാരങ്ങളും വരാൻ തുടങ്ങും. ചെയ്യന്മതന്നുവെച്ചിട്ടുള്ള് തീച്ച് യായും ചെയ്യുക എ ന്നഇ് ഇന്ദിയങ്ങളുടെ സ്ഥഭാവമാണം'. പരസൃങ്ങളുംട്ക് ഇ ത്തിൽ ഇതല്ലേ സംഭവിക്കുന്ന ഉം? മിതെ എഴുതുന്ന് "വായിക്കുമ ത്രം." അപ്പോഠം കാണികഠം മനസ്സിൽ പറയം: വായിക്കാൻ പാടില്ലെന്നെഴതിയിട്ടുള്ളതു് ആദ്യം വായിച്ചുകളയാം! പക്ഷേ, ഹാ യിക്കരുത്ര° എന്നെഴതിയിട്ടുള്ളതന്നെ, കാണ്ടന്നവർ അതാദൃം

വായിക്കണമെന്ന ഉദ്ദേശ്യത്തോടുകൂടിയാണം". മനുഷ്യർ അതു വള രെ ഉത്സാഹത്തോട്ടക്കടി വായിക്കന്നം. നിർഗ്ഗണത്തിൽ മനസ്സ<sup>®</sup> അലഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കം. സഗുണക്കതിയുടെ സ്ഥിതി ഇതല്ലം അ തിൽ ദിചാരാധനയുണ്ടും, പൂജയണ്ടം, സേവാത്രത്ര്യയ കളണ്ടം, ഭൂതദയയുണ്ടും അവിടെ ഇന്ദ്രിയങ്ങാംക്കെല്പാം പപ്പ് ഞിയുണ്ടും. ഈ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ ശരിയായ പുവൃത്തികളിൽ എർപ്പെട്ടത്തി ശശേ ഷം മനസ്സിനോട്ട് 'ഇനി ഇഷ്ടമുള്ള ടിക്കിലേയ്ക്കു ചോകാം' എന്ത ് പക്ഷേ, അപ്പോഠം മനസ്സ് പോകയല്ല. അവിടെത്ത പറയും നെ പററിയിരിക്കം, അറിയാതെത്ച്ന്ന എ കാഗ്രമായിത്ത് രം. എന്നാൽ, അതിനെ നിർബ്ബസൂപൂവാം ഒരു സ്ഥാനത്തിരുത്താൻ ആഗഹിക്നാതായാൽ അതു രീർച്ചയായം ഓടി രക്ഷപ്പെട്ടം. വി ഭിന്നങ്ങളായ ഇന്ദ്രീയങ്ങളെ, ഉത്തമവും സന്ദരവംആയ കർമ്മങ്ങ ളിൽ ഏർപ്പെട്ടത്തും: പിന്നെ മനസ്സിനോട് ഇഷ്ടംപോലെ അല ഞ്ഞുത്വരിയാൻ പറയാം. അതു് അലഞ്ഞുതിരിച്ചുകയില്ല. അ തിനെ ഇഷ്ടംപോലെ പോകാൻ അനുവദിക്കും. അപ്പോഠം അതു പറയും: 'ഞാൻ എങ്ങോട്ടും പോകന്നില്ല. ഞാൻ ഇവിടെ ഇ അന്നകഴിഞ്ഞു." അതിനോട്ട് 'മിണ്ടാതിരിക്കും എന്ന കല്പിക്ക ന്നതായാൽ അതു പറയും, "ഞാനിതാ, പോകന്നം."

**ദേഹധാരികളായ മനുഷ്യക്ട**, സുലതോയപ്പററി ആലോചി **ക്നന**തായാൽ, നിഗ്ഗന്നത്തെ അചേക്ഷിച്ച° സ്ഗ്രണമാണം ആ ഷ്യമ യതു. കർമ്മാചെയ്തിട്ടാം അലിപ്പു മായിരിക്കാനുള്ള യുക്തി, കർമ്മം ചെയ്യാതിരുന്ന് കർമ്മം ചെയ്യുന്നതിനെ അപേക്ഷിച്ചും ത്തേഷ്യമാണം". കാരണം, അയ്ക്ക് എളുപ്പമാണം" കർമ്മയോഗ് ത്തൽ പ്രയത്നത്തിന്ന്, അഭ്വാസത്തിന്ന്, ഇടമുണ്ട്. കർമ്മയോ ഗത്തിഴ, എല്പാ ഇന്ദ്ര യങ്ങളേയം തനിയ്ക്കധിനമാക്കി പത്രക്കെപ്പ തുക്കെ എല്ലാ പ്രയത്നങ്ങളി നിന്നും മനസ്സിനെ പിൻവലിക്കാൻ അഭ്യസിക്കുന്നതിനുള്ള സൌകയ്യമുണ്ട്. ഈ ഉപായം ഇന്ത സഫ പമായിട്ടെങ്കിൽ നാളെ സഫലമാവും. കർമ്മ യാഗം അനുകരണ ത്തിന്ന സൌകര്യമുള്ളതാണം". സന്യാസത്തെ അപേക്ഷിച്ച് അ തിന്നുള്ള വിശേഷ്ം ഇതതന്നെയാണം്. എന്നാൽ, പൂണ്ണാ<sup>ച</sup>സ്ഥ യിൽ കർമ്മയോഗവും സംസ്വാസവം, രണ്ടും ഒരേമാതിര്യാണ്ട്. പൂണ് സംന്വാസവം പൂണ്ണ്കർമ്മയോഗവം, രണ്ടും, നെറണം പേരം രണ്ടാണം, കാഴ്ചയ്ക്ക വേറെവേറെയാണം; എന്നാത, വര സ്സ്റ്റ് ത്തിൽ രണ്ടും ഒന്നുതന്നെയാണം". ഒരു പ്രകാരത്തിൽ കർമ്മ ത്തിൻെറ ഭൂതം പുറമേ നൃത്തംവെക്കുന്നതുകാണാം; എന്നാലം, അകത്തു ശാന്തിയുണ്ടായിരിക്കും. രണ്ടാമത്തെ പ്രകാരത്തിൽ ഒന്നും

ചെയ്യാതെതന്നെ ത്രിഭവനത്തെ ഇളക്കിമറിക്കാനുള്ള ശക്തിയുണ്ടം. കണ്ടതല്ല കാര്വം ഇതാണം" രണ്ടിൻേറയും സ്വര്യപം. പൂണ്ണ കർമ്മദയാഗം സംന്വാസമാണെങ്കിൽ പൂണ്ണസംനാസം കർമ്മയോ ഗവുമാണം"; യാതൊരു വൃത്വാസവമില്ല പക്ഷേ, സാധകന്ത സ ലഭമായതു കർമ്മയോഗമാണം". പൂണ്ണാവസ്ഥയിൽ രണ്ടും ഒന്തത നെയാണ്ട്.

ചാംഗദ്വേൻ ജ്ഞാനദേവന്ന് ഒരു കത്തയച്ചു. അതൊരു രവരം കട**ാസ്റ്റായിന്നെ ജ്ഞാനദേവനും ചാംഗദേവനെക്കാ**ശം പ്രായം കറവാണു്. എന്നാൽ, ജ്ഞാനമേവൻ ജ്ഞാനവൃദ്ധനാ ണം". അകയാത, 'ചരംജീവി? എന്നോ, 'പൂജ്വൻ' എന്നോ എ ഴത്നേണ്ടതും എന്ന സന്ദേഹമായി. രണ്ടും ശരായാകയില്ല പിന്നെ എന്താണാ് എഴ്തുക? ഒന്നും തീരുമാനിക്കാൻ കഴിഞ്ഞില്ല. അതി നാൽ, ചാംഗദേവ ർ വെറും ഒരു കടലാസ്സ് അയച്ചുകൊടുത്തു. ആദ്വം അത്പ് നിവ്വത്തിനാഥന്റൊ കയ്യിലാണും കിട്ടിയതും. അ ദ്ദേഹം അതു വായിച്ചു ജ്ഞാനദേവന്നു കൊടുത്തു. ജ്ഞാനദേവൻ വായിച്ച് മക്താബായ ക്കറെടുത്തു. മക്താബായി അതു വായി ച്ചു പറഞ്ഞ: "ചാംഗദേവൻ ഇത്ര വലുതായിക്കഴിഞ്ഞു. a ക്ഷേ, ഇപ്പോഴം അദ്ദേഹം ശൂന്വാവസ്ഥയിലാണം<sup>°</sup>." നിവൃത്തിനാ ഥൻ വേറെയും അത്ഥം കണ്ടിരുന്നു. അദ്ദേഹം പറഞ്ഞു: "ചാം ഗദേവ 🛉 ത്ര പ്രനാണം", ത്രദ്ധനാണം", നിർമ്മലനാണം", ഉപദേ ശിക്കാൻ യോഗൃതയുള്ള വനാണം°." പിന്നെ ജ്ഞാനദേവനോട്ട° അതിന്നു മറ്റപടി അയയ്ക്കാൻ പറഞ്ഞു. ജ്ഞാനദേവൻ 64 **ഒ**വി - കളടങ്ങിയ ഒരു പത്രം അയച്ചു. അതിനെ 'ജ്ഞാന**ദേ** വപംസറി? എന്നാണു പറയുന്നതു". 🛛 ഈ കത്തിൻെറ കഥ ഇത്ര യധികം മനോഹരമാണം"! എഴതിയതു വായക്കാൻ എളപ്പമാ ണാ; എന്നാൽ, എഴ് താത്തതു വായിക്കാൻ പ്രയാസമാണം. 900 തിന്റെ വംയന ഒരിക്കലും അവസാനിക്കുന്നില്ല. ഇയപോലെ തന്നെ, സംസ്വാസി ശുസ്വനായി കാണപ്പെടന്നതായാലം അദ്ദേഹ ത്തിൽ അളവാറ കമ്മം നിറഞ്ഞിരിക്കന്തങ്ങം.

സംന്യാസം, കർമ്മയോഗം—പൂണ്ണ് പ്രത്തിൽ ഇവ രണ്ടി ൻേറയം വില ഇല്പമാണ്; പക്ഷേ, കർമ്മയോഗിക്ക് വ്യാവ ഫാരികമായുള വില വളരെയധികമാണ്. ഒരു നോട്ടിൻെറ വില അഞ്ഞുറപ്പികയാണ്. അഞ്ഞുറപ്പികവിലയ്ക്കുള്ള ഒരു സ്പണ്ണനാണ യവുമണ്ട്. തക്കാർ നിലനില്ലൂന്നേടത്തോളംകാലം രണ്ടിന്നം വില ഇല്വമാണ്; പാക്ഷെ, സക്കർ മാറയാൽ പിന്നെ ആ

മറാറിയിൽ പ്രചാരത്തിലുള്ള ഒരു 'ഛന്ദസ്സ്'.'
digitized by www.sreyas.in

71

നോട്ടിന്ന് ഒരു പൈസപോലം വില കിട്ടുകയില്ല; സചണ്ണനാണ യത്തിന്ന തീർച്ചയായം വിലകിട്ടം. കാരണം, എന്തായാലം അത്രംസചണ്ണമാണ് " പൂണ്ണാവ്സ്ഥയിൽ കർമ്മത്വാഗത്തിന്നം കർമ്മയോഗത്തിന്നം — രണ്ടിന്നം — വില തുല്യമാണം; ് കാരണം, രണ്ടില്പം പൊതുവായി ജ്ഞാനമുണ്ടും. ജ്ഞാനത്തിനെറ വില ്നളവററതിൽ കുറച്ചു കൂട്ട യാൽ അതിന്റെ അളവററതാണം". വില അളവററയ്യതന്നെയായിരിക്കം ഇതു ഗണിതശാസ്ത്രത്തിലെ ഒരു സ്ക്രാന്തമാണ്ം. കർമ്മ ്വാഗവം കർമ്മയോഗവം പരിപ്പ ണ്ടഞ്ഞാനത്തോട കൂടിച്ചേരുമ്പോം രണ്ടിന്നും വില \_ തുല്യമായി**ത്തി** രുന്നു. പക്ഷേ, രണ്ടുഭാഗത്തുന്നും ജ്ഞാനത്തെ എടത്തുകളുയു സാധകന്നം" കർമ്മ ്യാഗത്തേക്കാരം കർമ്മ യാഗ ന്നതായാൽ മാണു് ത്രേഷ്യമായതന്നും സില്രമാവന്നതാണും. പരിത്രമാ ജ്ഞാനം രണ്ടുഭാഗത്തും ചേത്താൽ രണ്ടിംൻറയും വില തുല്യമാണും. പൂണ്ണാ പസ്ഥ പ്രപേഷനോരം ഇഞാനം + കർമ്മം= ഇഞാനം + ക മ്മാഭാവം. പാക്ഷെ, ജ്ഞാനത്തെ രണ്ടഭാഗത്തനിന്നും നിക്കിക്കള അപ്പേ ാം കർമ്മാഭാവത്തെ പേക്ഷിച്ചും കർമ്മാതന്നെ യുക. യാണം" സാധകന്ന ത്രേഷ്ഠമായിരിക്കുക. ചെയ്യാതെ ചെയ്യക എന്നതും സാധകന്നും മനസ്സിലാക്കൻനന്നെ കഴിയുകയില്ല. ചെ യ്കിട്ടം ചെയ്യാതിരിക്കുക എന്നതും അയാരംക്കു മനസ്സിലാക്കാൻ കഴി യും. കർമ്മയോഗം മാർഗ്ഗത്തിലം താവളത്തിലുമണ്ടു ; എന്നാൽ, സംന്യാസം താവളത്തിൽകാത്രമേ ഉള്ളും. മാർഗ്ഗത്തിൽ ഇല്ല ഈ കാര്യംതന്നെ ശാസ്ത്രത്തിനെറെ ഭാഷയത്ത് പ്റയുകയാണെങ്കിൽ കർമ്മയോഗം സാധനവമാണു നിഷ്യയമാണു പക്ഷെ, സം ന്യാസം നിഷ്ഠമാതമാണം". നിഷ്ഠ എന്നതിൻറെ അത്ഥം അന്തി മാവസ്ഥ എന്നാകുന്നു.

# ആറ്റാം അഭ്ധ്വായം.

27-3-'32

1

നാം അഞ്ചാമദ്ധ്യായത്തിൽ, മനഷ്യന്നര് എത്രമാത്രം ഒന്നെ ത്വംപ്രാപിക്കാമെന്ന്, സങ്കല്പട്ടാഷ്പികൊണ്ടു കണ്ടു കഴിഞ്ഞു. കമ്മം, വികർമ്മം, അകർമ്മം ഇവ മൂന്നും ചേന്ത് എല്ലാ സാധനയം പൂത്തിയായത്തിരുന്നു. കർമ്മം സ്നൂലവസ്ത്രാാണ്. നാം അന്മ ഷ്ഠിക്കുന്ന ഓരോ സ്ഥലർമ്മ-കർഷത്തിലും മനസ്സിനെറ സഹ digitized by www.sreyas.in യോഗം ഉണ്ടായിരിക്കണം, മാനസികസംസ്കാരത്തിന്നായി ചെയ്യ പ്പെടന്ന ഓരോ കർമ്മവും വികർമ്മാ, അതായയ വിശേഷകർമ്മം, അഥവാ സൂക്ഷ്കർമ്മം ആകന്ന കർമ്മവും വികർമ്മവും, രണ്ടം, ആവശ്വമാണ്. ഇവ രണ്ടിനേയും വീണ്ടും വിങ്ങം പ്രമോഗിച്ഛ് അകർമ്മത്തിന്റെ ഭ്രമിക തയാറാക്കപ്പെട്ടന്ന. ആ സ്ഥിതിയിൽ കർമ്മവും സംന്യാസവും ഐകരൂപും പ്രാപിക്കുന്നുവന്ന നാം കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്യായത്തിൽ കണ്ടുകഴിഞ്ഞു. ഇപ്പോൾം ഈ ആറാമ ദ്ധ്യായത്തിന്റെ ആരംഭത്തിൽ, കർമ്മയോഗത്തിന്റെ ഭ്രമിക സംന്യാസത്തിന്റേതിൽനിന്ന വൃത്വസ്തമാണന്ത്ര ഭേമിക സംന്യാസത്തിന്റേതിൽനിന്ന വൃത്വസ്തമാണന്ത്ര ഭേമിക സംന്യാസത്തിന്റേതിൽനിന്നു വൃത്വംയാണെന്നു തോന്താണ് ങ്കിലം, ണയ്യ് അക്ഷരംപതി ഐകരൂപ്പുമുള്ളതാണെന്ന്, ഒരി ക്കുക്കേടി പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. വൃത്വാസം 'ദ്രഷ്പി' തിൽമാത്രമാണുള്ളയ്. അഞ്ചാംഭധ്വായത്തിൽ വണ്ണില്പട്ടുള്ള അവസ്ഥ പ്രാപ ക്കുന്നതിനുള്ള ഹോധനാകരം ആരായുന്നതാണ് ആറംമായ്യായത്തിലെ വിഷയം.

പലക്കാ ഒരു തെററിലാരണയുണ്ട്: പാരമാർത്ഥികജീവി തം, ഗിത മതലായവ "സാധു"ക്കാക്ക് മാത്രമള്ളതാണം". ഒരി ക്കൽ ഒരു മാന്യൻ എന്നോട്ട പറഞ്ഞു: -- "ഞാ ർ ഒരു "സാധു" വല്ല." ഇതിന്റെ അത്ഥം 'സാധു' എന്ന ഒരേ ച്രത്യേകജീവിയു ണ്ടെന്നും ആ മാന്വൻ ആ വശ്ശ്നത്തെൽപ്പെടകയില്ലെന്നും ആകന്നു. കതിം, സിംഹം. കരടി മതലായ ജീവികളെപ്പോലെതന്നെ "സംധ്യം" എന്നപോരായ ഒരു രം ജീവിയം ഉണ്ടം; പാരമാത്ഥികജീ വിതം അത്തരം ജീവികഠംക്ക മാത്രമുള്ള താണം; വ്വാവമാര കലോക ത്തിരു ജീവിക്കുന്നവരെല്ലാം മാററതോ ജാതിയത് പെട്ടവരാണം°; അവരുടെ ആപാരവും വിചാരവും വൃത്വസ്തമാണം"—ഈ വിപാര പദ്ധതിയിരു നിന്നാണു സാധ്യാക്കരം. വ്വാവഹാരികന്മാർ എന്ന രണ്ടുവർഗ്ഗം ഉളവായതും. ഗീതാരഹ സ്പാത്തിൽ രിലകമഹാരാ ജാവ° ഒരു കായ്യത്ത ലേക്ക് നമ്മുടെ ത്രയായെ ആകർഷിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതിതാണം: ഗീത സാധാരണന്മാക്ക്, അതായത്ര് വ്യാവ്ഹാരി കജിവിതം നയിക്കുന്നവക്കു ഉള്ളതാണം". ഇതു പ്രത്യക്ഷാം പര മാത്ഥമാണം°. ഭഗവഭ'ഗീത ലോകഅിന്നൊട്ടാകെ ഉഷ്ടതാണാം. പാരമാത്തകജീവിരത്തെസ്സാബന്ധിക്കന്ന എല്ലാകം ത്വങ്ങളം വൃഹ മാരികജീവിതം നയിക്കുന്ന് ചക്കം ആവശ്യമാണ്. നമ്മടെ വൃവ ഫാരങ്ങൾ—നിതൃജീവിതത്തിലെ പ്രവൃത്തികശ—നിർമ്മലമാക്കി വെച്ച് മനസ്സിന്ത് ശാന്ത്രിയും സമാധാനവും സമ്പാദിക്കേണ്ടതെ ഗിര ആവി**ദ്** ങ്ങനെയന്ന്, പരമാത്ഥം നാമ്മ പഠിപ്പിക്കന്നു. വിച്ചതതന്നെ, വ്യവഹാരങ്ങൾ പരിശുദ്ധമാക്കിത്തിക്കുന്നതെങ്ങ നെയെന്നു പഠിപ്പിക്കവാനാൺ°. അതിനാൽ, വ്വാ വന്താരിക

കമ്മങ്ങ**ം** ഒപയ്യന്നു ഭിക്കിലെല്ലാം ഗീത അവശ്യം പ്രത്യക്ഷിഭവിക്കു എന്നാൽ, ഗീത നിങ്ങള അവിടെത്തണ് നിത്താനല്ല ന്നം. ആഗ്രഹിഷന ഇ'; അതു കൈയ്ക്കപിടിച്ചു° അവസാനത്തെ പടി യിലേയ്ക്കു നയിക്കന്നു. "പവ്വതം മഹമ്മദിന്റെ അടക്കലേയ്ക്ക വരാഞ്ഞാത മഹമ്മദ് പർവ്വതത്തിനെറ അടക്കലേയും പോകം" എന്നെ പഴഞ്ഞ ല്ലൗന്നെയില്ലേ? മഹമ്മദിന്ത തന്റെ സന്ദേ ശം ജഡപർവ്വ ഞിനുകടി എത്തിച്ചുകൊടുക്കണമെന്ന യിരുന്നു **ഉദ്ദേശ്യം. പർവ്വതം ജഡമാണം, ചൈതന രഹിതമാണം**". അ തിനാൽ, മുഹമ്മുട്ട്, അതു തന്റെ അടുത്തേയുപ്പാരൻ കത്തിരി ക്കയില്പ. അയ്രപോഐതന്നെ, ദുഖിതനോ, ദുർബ്ബലനോ, തെര വുരെണ്ടിയോ ആയ ഏതൊരാളടെ അടുക്കലേയ്കരം ഗീത സ്ഥയം മെല്ലുന്ന. അരും, അയാളെ അവിടെ സമാധാ നിപ്പിച്ചിരുത്താന ല്ല, ല് ്യത, കൈപിടിച്ചു മേലോട്ട് കയററിക്കൊണ്ട് പോവാനാ ണം. മനമ്പ്പൂൻ തന്റെ വ്യവഹാരങ്ങളെ പരിശുദ്ധമാക്കണം; അങ്കിനെ, അഭ്യന്നരമായ പടവിയിൽ അവൻ എത്തിച്ചേരണം എന്നാണ് ഗ്ര്ഞഗ്രഹിക്കുന്നത്. അതവതരിച്ചത് ഈ ഉദ്ദേ ശൃത്തോ-ക്രടിയാണം. അതിനാൽ, ഞാൻ ജഡന ഞ\*, വ്യാവ ഫാരികനാണു', സംസാരിയാണു' എന്നെല്പാം പറഞ്ഞു തനിക്കു ചുററും മതിൽ കെട്ടരുതും. ''എന്നെക്കൊണ്ടും' എന്തുകഴിയും? ഇയ മുന്നരക്കെ നീളത്തില്ലമ്മ ശരീരത്ത ലാണം എട് റ സാരസർവ്വ സ്പം" എന്ന് ഒരിക്കലം പറയരുതും. നിങ്ങറം മൃഗമാവരുത്ര്യം തനിക്കുറ്റും ഇത്തരം ബന്ധനങ്ങറം മതിലുകരം—ഉണ്ടാക്കി സ്വയം തടവകാരനായിരിക്കരുതും. അതു പേതുക്കരം കുമാത്രം പററിയതാണം". നിങ്ങാം മുന്നോട്ടപോവാൻ, മേല്പോട്ട കയറാൻ ധൈരുപ്പെടുക!

## "ഉദ്ധരഭാത്മനാത്മാനം, നാത്മാനമവസാദയേത"

ഞോൻ എന്നെ തീച്ച്ചായം മേലോട്ട് കൊണ്ടു പോകാ' എന്ന വൈര്യം എന്റപ്പഴ ഉണ്ടായിര്ക്കണം. 'ഞാൻ ക്ഷദ്രമായ ഒരേ സാംസാരികജീ പിയാണം' എന്ന വിചാരിച്ച് മനസ്സിന്റെ ശക്തി യെ നശിപ്പിക്കര്ള്ം. സങ്കല്പങ്ങളെ വിപ്പാമാക്കണം പാററ കളെ നോക്കം! പാററ പ്രഭാതത്തിൻ സൂര്വനെക്കാണംമ്പോറം കളെ നോക്കം! പാററ പ്രഭാതത്തിൻ സൂര്വനെക്കാണംമ്പോറം പറയന്ന: "ഞാൻ സൂര്വൻറെ അടക്കലേയ്ക്കു പറനംപോകം." നലംളം ഇങ്ങനെ ഉന്നതമായ ആടർ രംഖെക്കണം. തെന്റെ ബല ഫീനമായ ചിറക്കളെക്കൊണ്ട് എത്രതന്നെ പറന്നാലും ഞ സാധു പാറേയ്ക്കു സൂര്വൻറെ നുമീപത്തെതാൻ സാധിക്കമോ? digitized by www.sreyas.in പ്ഷേ, അതിന്ത തൻറ സങ്കല്പശക്തികൊണ്ട ത് ച്ച്യായും സൂദ്വ നെ സമീപിക്കാൻ സാധിക്കും. നമ്പുംട് പ്രവൃത്തി ഇതിന്ത വിപ രീതമാണം; നാം സാധിക്കുന്നത്ര മേലോട്ട് പറക്കാതെ നമ്പുംട സങ്കല്പങ്ങളേയും ഭാവനകളേയും കെട്ടിയിട്ട് നമ്മെ അധപ്പേതിപ്പി ക്കയാണം ചെയ്യുന്നതു്. നമുക്ക കിട്ടിയ ശക്തിയെപ്പോലും നമ്പു ടെ ഹീനവിചാരങ്ങളെക്കൊണ്ടുന്നശിപ്പിക്കുന്നു. കാലപ്പറിഞ്ഞാൽ പിന്നെ താഴോട്ട വീഴകയല്ലാതെ മറെറന്താണം ഗത്യ് അതാൽ പിന്നെ താഴോട്ട വീഴകയല്ലാതെ മറെറന്താണം ഗത്യ് അതായത് സങ്കല്പത്തിൻറെ ഗതി എപ്പോഴം മേല്പോട്ടായിരിക്കണം; ഞ തിനെൽ, അതാനെ തെക്കലം ഒടിച്ചുകളയയെത്ര്.

"സ്ഥലമാഗ്ഗത്തെ ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടതില്ല. ഇരിക്കന്നിടത്തു തന്നെ ഇരിക്കക്, വെരുതേകിടന്ന പിടഞ്ഞ'ട്ട കാര്യമില്ല."—

ഇങ്ങനെ കരഞ്ഞുകൊണ്ടിര്വക്കര്യ്; ആത്മാവിന്ന് അവ മാനം വരുത്തര്യ്. സ്ധകന്ന്, സങ്കല്പം വിശാലമാണെ ടിൽ, ആത്മ പംപ്രാസമുണ്ടെങ്കിൽ, നിലനില്ലാൻ കഴിയും. അതുകൊ ണ്ട്രമാത്രമേ ആയാറംക്ക് ഉന്നതിയുണ്ടാകയുള്ള പങ്കേ, ധർമമം സൗജനങ്ങളുടെ കയ്യിലാണ്. അവരുടെ അട്ടത്തുപോകുന്നത്ര്, നിങ്ങറം എയ്ല സ്ഥിതിയിലാണോ, ആ സ്ഥിതിയിൽ ഈ വ്യവ മാരംതന്നെ മാണ് പിതമായിട്ടുള്ളത്ത് എന്ന പ്രമാണം. താം ഞാൻവേണ്ടിയാണ് എന്ന വിചാരം ഉപേക്ഷിക്കണം. ഇത്തരം വിചാരങ്ങറംക്കാണ്ട് ആത്മാവിനെ ബന്ധനത്തിൽ പെടുത്തരുത് നിങ്ങറംക്കു മഹത്തിക്കാക്കായില്ലെങ്കിൽ ഒരടിപോലം മുന്നോട്ട് പോകാൻ കഴികയില്ല.

ഈ ട്രഷ്പിയം മഹത്വാകാംക്കയും ഇത്തരം ഭാവനയും ഉണ്ടെ കിൽ പിന്നെ ഉപകരണങ്ങൾം മഹരകയും മറിക്കുകയും എല്ലാം ചെയ്യാം. അതില്ലെങ്കിൽ കഥ കഴിഞ്ഞു! ബാഹൃകമാത്ത ൻറ സഹായത്തിന്നായ മാനസികമായ സാധനത്തിൻെറ രൂപത്തിൽ വികർമ്മം എവശ്യമാണെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. കർമ്മത്തെ സഹാ യിക്കാൻ വികർമ്മം എപ്പേഴം ഉണ്ടായിരിക്കണം. ഇവ രണ്ടി നേ റയും സഹായത്താൽ ലഭ ക്കുന്ന അകർമ്മം എന്നു പേരായ ഭിവ്യാവസ്ഥയും അതിന്റെ പ്രകാരങ്ങളം അഞ്ചാ മദ്ധ്യായത്തിൽ പറഞ്ഞു കഴഞ്ഞു ഈ ആറാമദ്ധ്യായത്തിൽ വികർമ്മത്തിൻറ വിവാധപ്രകാരങ്ങളാണും വിവരിച്ചിരിക്കുന്നതും ഇതിൽ മാനസി കമായ സാധനയും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ഈ മാനസികമായ സാധ നയെ മനസ്സിലാക്കുത്തന്നേരിന്നമുമ്പായി ഗീത പറയുന്നു:

''സഫോടരാ, ജീവാ! നിങ്ങാക്ക ദേവനാവാൻ കഴിയും! നിങ്ങാം അത്തരം ടിവ്വമായ ആകാംക്ഷവെക്കക; മനസ്സിനെ വിശാലവം മക്തവമാക്കി അതിൻെറ ചിറകകളെ സുദ്രഡമാക്കക. സാധനയ്ക്ക് പികർമ്മത്തിന്നം പല പ്രകാരങ്ങളും ഉണ്ട് ഭക്തി, യോഗം, ധ്വാനം, ജ്ഞാനവിജ്ഞാനം, ഇണവികാസം, ആത്മാനാ തമ പിവേകം മതലായവ."

ആറാമദ്ധ്വായത്തിൽ ധ്വാനയോഗമെന്ന പേരായ സാധനാ സമ്പ്രഭായത്തെയാണ് വിവരിച്ചിരിക്കുന്നയ്രം.

#### 2

ധ്യാനയോഗത്തിൽ പ്രധാനമായി മൂന്നം കംശ്വങ്ങളാണുള്ളത്. നെസ്, ചത്തത്തിൻറ എകാഗ്രത. രണ്ട്, ഏക ഗ്രതയ്ക്കുപയുക്ത മായ ജീവിതത്തിനെറ പരിമതാവസ്ഥ. മൂന്ന്, സാമൃസ്ഥിതി അഥവാ സമദ്ദഷ്ടി. ഇവ മൂന്നും കൂടാതെ ശരിയായ സാധന സാ ല്യമല്ല. ചത്തത്തിനെറ ഏകാഗ്രത എന്നാൽ, അതിനെറ ചഞ്ച ലതയുടെമേലുള്ള നിയന്ത്രണം എന്നാണ് താല്പയ്യം. ജീവിതത്തി നെറ പരിമിതദാവം എന്നാன്, എല്ലാ പ്രവൃത്തികളും അളന്ന തുട്ടിച്ചെയ്യും എന്നാകന്നു. സമദ്ദഷ്ട്രി എന്നാൽ, വിശ്വത്തിനെറ നേരേ നോക്കാനുള്ള ഉദാരമായ ദ്രഷ്ക്കി എന്നംകന്നും. ഇവ മൂന്നം ചേർന്നാൽ ധ്വാനയോഗമായി. ഇവയ്ക്കു പുറമേയും ചില സാധ നക്ടൂണ്ട്. അവയാണ് അഭ്യാസവും വൈരംഗ്യവും നമുക്ക് ഈ അഞ്ചു കാരൃങ്ങളുപ്പറിയും ഇവിടെ കുറഞ്ഞോന്നു പര്യാലോ ചക്കാം.

ആദ്യമായി ചിത്തിൻറ ഏകാഗ്രതയെ എട്ടക്കാം. ഏ തൊരുപപ്പുത്തിക്കം ഏകാഗ്രത ആവശ്യമ ഞ്. വ്യാവഹാരിക കായ്പ്പം ളിലും ചിത്തത്ത ന്ന് ഏകാഗ്രത ഉണ്ടായരിക്കണം. വ്യവ ഫാംത്തിലും പരമാത്ഥത്ത ലും സ്ഥീകരിക്കേണ്ട മാഗ്ഗങ്ങൾം വ്യതൃ സ്തമാന്നെന്ന വിചാരിക്കുന്നതു തെററാണം. പരമാത്ഥം എന്ന തിൻെറ അർത്ഥംതന്നെ വ്യവഹംരത്തെ പരിശുദ്ധമാക്കകഎന്നാ കന്നം. ഏത്രതം വ്യവഹാശമായാലും, അതിൻെറ യശസ്സം അപ യശസ്സം വഫലതയും വിഫലതയും എല്ലാം, നിങ്ങളുടെ മനസ്സി ൻെ എകാഗ്രതയെ ആശ്ര മിച്ചാണിരിക്കുന്നത്ര്. വ്യാപാരം, വ്യവ നോരം, ശാസ്ത്രം, ഗവേഷണം, രാജനീ പെക്കുന്നത്ര്. വ്യാപാരം, വ്യവ തന്നെ എടുക്കുന്നതായാലും അതിൽ ലഭിക്കുന്ന സാഫല്വം ഞെിൽ എംപ്പ്ട്രാവരേടെ മനസ്സിൻെറ ഏകാഗ്രതയെ ആശ്രയിച്ചാണിരിക്കു എംപ്പ്പ്പോയോലും അതിൽ ലഭിക്കുന്ന സാഫല്വം ഞെിൽ എംപ്പ്പ്പായോലും അതിൽ ലഭിക്കുന്ന സാഫല്വം ഞെിൽ

നെപ്പോളിയൻ ഒരിക്കൽ യുദ്ധത്തിന്നുള്ള പരിപാടിക്ക ന്നത്ര°. തയ്യാറാക്കി പടകളത്തിൽച്ചെന്നാൽ പിംന്ന, ഗ നിതത്തിലെ സി ഭ്യാന്തത്തെ ലഘൂകരിക്കുന്നുപോലെതന്നെ തന്റെ പരിപാടിയെ യഥാക്രമം നടപ്പതകൊണ്ടു വന്നിരു നമാത്ര! പടമീട്ടിലം വ'ശ്രമ സ്ഥലത്തും എല്ലാം, വെടിയുന്നു വർഷിച്ചാലം ശരി, ഭടന്മ ർ മരി ച്ചാലം ശരി, നെപ്പോളിയൻറ മനസ്സ് തൻറെ കണക്കിത്തന്നെ നിരഗ്നമായരിക്കം. നപ്പോളിയം ൻറ ഏകാഗത സവ്വത്രേഷ്യ മായിരുന്നവെന്നല്പ ഞാൻ പറയുന്നത്ര്. അതിലം ഉപായായ ഉദാ ഹാണങ്ങളും നല്ലവാൻ സാധക്കം. കാലിഫ് ഓമറിനെപ്പററിയും ഇരുനെ പറഞ്ഞുകേട്ടിട്ടുണ്ടും. അദ്ദേഹം 'നന്തുംം'(നമസ്താര) ത്തിന്നുള്ള സമയമായാൽ, പടക്കളത്തിലായാലും ശരി, ഉടനേ മന സ്സിനെ എക്കാഗ്രമാക്കി മട്ടുകത്തി നമസ്തരിക്കാൻ തുടങ്ങും. ആ എ കാഗതനിചത്തം, പിന്നെ അവിടെ എത്രപേഷ് മുറി പററി, എത പേര് കൊപ്പപ്പെട്ട എന്നൊന്നും അദ്രേഹം അറിയുന്നില്ല. 🛶 മൃക്ക ലത്തേ മസൽമാന്മാരുടെ ഈ പരമേശ്വരനിഷ്യ—എകാഗ്രത— നിമത്തമാണും ഇസ്ലാംമതം ഇത്രയം പ്രവര്ച്ചത്.

ഞാൻ ഒരിക്കൽ ഒരു ഫക്ടീറിൻറ കഥ കേഠംക്കെ പണ്ടായി. ആ ഫക്ടീറിൻറ കാലിൽ ഒന്നു തറച്ചു. അതുനിമിത്തം അദ്ദേ ഹത്തിന്ന ഞ**ിയായ വേദനയുണ്ടായിരുന്നു. പക്ഷേ, അനു വലി** ച്ചെട്ടക്കാൻ ത്രംങ്ങുമ്പോഴേക്ക് വേദന വല്ഠിച്ചിരുന്നു. അതിനാൽ ആ അനു വലിച്ചെട്ടക്കാൻ കഴിഞ്ഞില്ല. ബോധം കെട്ടത്താനുള് കോയ്യം വലിയ കഴപ്പത്തിലായി. അവിടെ ചിലക്ക് ആ ഫക്ടീറി നെ നല്ലപോലെ അറിയാമായിരുന്നു. അവർ മുന്നോട്ടുവന്ന പറ ഞ്ഞു:—"ഇപ്പോഠം അനു വലിച്ചെട്ടക്കേണ്ട; ഇദ്രേഹം 'നിസ്താരാ' ത്തിന്നിരിക്കുമ്പോഠം അനു വലിച്ചെട്ടക്കേണ്ട; ഇദ്രേഹം 'നിസ്താരാ' ത്തിന്നിരിക്കുമ്പോഠം അനു വലിച്ചെട്ടക്കാണ്; ഇദ്രേഹം 'നിസ്താരാ' ത്തിന്നിരിക്കുമ്പോഠം അനു വലിച്ചെട്ടക്കോണ്ടു. ഇദ്രേഹം 'നിസ്താരാ' ത്തിന്നു സമയമായി. ഫക്കർ 'നിസ്തരിാക്കാനിരുന്നു. ഒരു നിമി ഷത്തിനുള്ളിൽ അദ്രേഹത്തിന്റെ മനസ്സ് ഏകാഗ്രമായിത്തിന്റു. പിനെ, അത്രയധികം വേദനയുളവാക്കിയിരുന്ന ആ അനു വലി ച്ചെട്ടത്തതുപോലം അദ്രേഹം അറിഞ്ഞില്ല ആ ഏകാഗ്രതയുടെ ശക്തി നോക്കേം!

സാരാംശം ഇതാണം! വ്യവഹാരമായാലം ശരി, പരമാത്ഥമം യാലം ശരി, ചിത്തത്തിനെറ ഏകാഗ്രതക്രടാതെ സഫലത് സിദ്ധി ക്കകയില്ല. ചിത്തം ഏകാഗ്രമായിരുന്നാൽ പിന്നെ സാമത്ഥ്യത്തി നെറ കറവ്യ ശോഭിക്കകയില്ല. 60 വയസ്സായ ഒരു കിഴവനപോലം ഒരു യുവാവിനെറ സാമത്ഥ്യവം ഉത്സാഹവം ഉണ്ടായിരിക്കും. മനു

ഷ്വൻ വഭികൃത്തിലേക്കു പോകുന്നതോടൊപ്പം ആയാളുടെ മനശ്ശ ക്തി വദ്ധിച്ചുകൊണ്ട് രിക്കണം. മത്തിനെറ്റ് കായ െയതന്നെ നോ ആദ്വം അതു പച്ചയായിരിക്കും. പിന്നെ പഴക്ഷന്നു. ചീ **ക്കു**ക. ഞ്ഞളിഞ്ഞു് നശ്ച്ചപോകന്നു. പക്ഷേ, അതോടൊപ്പാതന്നെ അരിനെറ്റ ഉള്ളിപള്ള ബീജം വളരെയധികം കടുപ്പമുള്ള തായിത്തീ ഈ ഭൌതികശരീരം ജിണ്ണിച്ചപോകം, വിണപോകം. ന്നത പങ്ഷേ, ഫലത്തിംൻറ സാരസവ്ഡ്ം ഈ ഭൌതികശരീരമല്ല; അതിന്റെ ബിജമാണം". നമ്മുടെ ശരീരത്തിന്റെ കായ്യവം ഇഇ തന്നെ. അതിനാൽ, ശരിരത്തിന്നു പ്രായം വല്യക്കുന്ന മോടുകൂടി നമ്മുടെ ഓമ്മശക്തി വദ്ധിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കണം; ബൂദ്ധി തേജോമയ മായിത്തീരണം. പക്ഷേ, അതല്ലാ വന്തുകൂടുന്നത്ര്. മനുഷ്യൻ പറ യന്നു: "ഈ യിടെയായി എന്റെ ഓന്റ്റ്റ്റെക്കി വളരെ കറഞ്ഞുപോ യിരിക്ഷന്ത." "എന്താണ് കാരണം?"്"ഇപ്പോഠം എനിക്ക് വാഭ് ക്വമായിക്കഴിഞ്ഞു." എന്നാൽ, സ്ത്വം ഇതാണം"; നിങ്ങളടെ ജ്ഞാ നം, വിദ്വ, ഓമ്മശക്തി ഇവയെപ്പാമാണം നിങ്ങളുടെ ബീജാ. വാ ല്ക്രവര്ണ്ണോം ശ**ീത്തിന്ന ശക്ത**ിക്ക<sup>്</sup>പക്ഷേ, എത്താ വിൻെറ ശക്തി വദ്ധിക്കണം. എന്നാൽ, അഇ' ഏകാഗ്രതക്രടാതെ സംവ്യേമല്ല.

3

ഏകാഗ്രത ഉണ്ടാവണം. പക്ഷേ, അത്ര് എങ്ങനെ സാദ്ധൃ മാവം? അതിനെന്തുചെയ്യണം? ഭഗവാൻ പറയുന്നു: "മനസ്സിനെ ആത്മാവിൽ നിത്തി ഒന്നിനെപ്പററിയും ചിന്തിക്കാരിരിക്കം." എന്നാൽ, ഇള സാധിക്കേണ്ടതെല്ലനെ? മനസ്സിനെഅടയുക, ശാ ന്തമായി നിത്തുക എന്നതും വിഷമഭേറിയ ഒരു കായ്യമാണും. വി ചാരത്തി<del>ന്റെ</del> ചക്രത്തെത്തടഞ്ഞുനിത്താതെ ഏകാഗ്രതയുണ്ടായി ത്തീരുന്നതെങ്ങന്ദെ ബാഹൃമായ പക്രം എങ്ങനെയെങ്കിപ്പം തട യാൻ സാധിച്ചുവെന്നവരാം. എന്നാലം, ആന്താമായ ചക്രം തിരി ഞ്ഞു കാണ്ടേയിരിക്കം. മനസ്സിൻറ ഏകാഗ്രതയ്കായി ഇമ ബാഹൃമായ ചക്രത്തെ എത്രക്ണും ഉപയോഗപ്പെട്ടത്തുന്നവോ അ ത്രകണ്ട് അധികം വേഗത്തിൽ അകത്തേ ചക്രം തിരിയുവാൻ തുട നിങ്ങാം, ആസനം ബന്ധിച്ചും ഇരിക്കുക, ട്രഷ്ട്രി സ്ഥിരമാ **68**Go. ക്കിന ത്തുക മുതലായതെല്ലാം ചെയ്തുകൊഠംക. പക്ഷേ, അതുകൊ ണ്ടമാത്രം മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാക്ക്ക സാദ്ധ്വമല്ല. \_\_\_\_\_മനസ്സിന്റെറ ചക്രം തിരിയാതാവണം. അതാണം പ്രധാനകായ്പാം.

വാസ്തവം ഇതാണം". പുറമേയുള്ള ഈ അപാരമായ സംസാരം നമ്മുടെ അകത്തു നിറഞ്ഞുരിക്കുന്നുണ്ടും. അതിനെ

digitized by www.sreyas.in

78

ള്ളക്കിനിത്താതെ ഏകാഗ്രത ലഭിക്കകയില്ല. നമ്മുടെ ആ**ത്മാ** വിന്റെ അപാരമായ ജ്ഞാനശക്തിയെ നാം ബാഹൃമായ ക്ഷപ്പ വസ്തുക്കളിത ചെലവഴിക്കുന്നു. ഇതു ശരിയല്ല. അന്വരുംട സ്പ്ത്ത് അപ്പാരിക്കാതെ സ്വന്തം പ്രയത്നം കൊണ്ടും ധനവാന്മാ **രായിത്തിരുന്ന അളകഠം അനാവശ്യമായി ഒന്നും ചെല**വാക്ക യില്ല. അതുപോലെതന്നെ, നമ്മള്ം നമ്മടെ ജ്ഞാനശക്തിയെ ക്ഷപ്രകായ്പള്ളം വിന്തിക്കാനായി ചെലവാക്കിക്കളയരുത്ത്. ഈ ജ്ഞാനശക്തി നമ്മുടെ അമൂല്യമായ സമ്പത്താണു്. പക്ഷേ, നാം അതിനെ സ്ഥൂലമായ വിഷയങ്ങളിൽ ചെലവാക്കക്ളയുന്നു. ''ഈ കറി നന്നായില്ല; അതിൽ ഉപ്പ കറവാണാ; അലുവയിൽ മധുരം കുറച്ചധികമായ ,"—ഇത്തരം 'വിലയേറയം' വിചാരങ്ങ ളാൽ നമ്മടെ ജ്ഞാനം ചെലവഴിക്കപ്പെടന്നു. കുട്ടികളെ വിട്ടും **ല** മത്തിന്റെ നാലു ചുമരുകരംക്കുള്ളിൽ വെച്ചുകൊണ്ടുതന്നെ പഠി പ്പിക്കന്നം. കാരണം, മാത്തിനെറ്റ ചുവട്ടിംലാ മറേറാ വെച്ച് പഠി പ്പിക്കുന്നതായാൽ കാക്ക, കലിൽ മുതലായ പക്ഷികളെക്കാണാനിട യംകു; അപ്പായം അവരുടെ മനസ്സ് ഏകാഗ്രമാവുകയില്പത്രേ! കട്ടികളായത്തന്നെ ഇരിഷനവക്ക് കാകയേയോ പങ്ഷികളേയോ കാണാശ സൌകയ്പ്പ മില്ലാതായാൽ അവരുടെ മനസ്സ് ഏകാഗ്രമാ യേക്കാം. പക്ഷേ, നാം ഇപ്പോറം കുട്ടികളല്ല, കുതിംകളായിട്ടണ്ടും. നമുക്ക് കെ: **മൂ**കൂടി മുളച്ചു. ഇനി നമ്മെ ഏഴ മതിലുകശക്ഷ ള്ളിൽവെച്ചു പൂട്ടയാലം നമ്ക്ക മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രമായി നത്ത് വാൻ കഴിയുകയിപ്പ! കാരണം, ലോകത്തിലെ ഏതു സാധന ത്തെപ്പററിയും, അതു ചെറുതായാലം ശരി, വലതംയാലം ശരി, ചച്ച് ചയ്യന്നള നമ്മുടെ ഒരു പതിവായിത്തിന്നിരിക്കുന്നു. പരമേ ശചരനെ പ്രാപിക്കവാൻ സംധിപ്പിക്കന്ന ജ്ഞാനത്തെ, നാം കൂട്ടാനാം ഉപ്പേരിയും നന്നായിട്ടുണ്ടോ എന്നു നോക്കുന്നത് ചെല വഴിക്കുന്നു. നാം അതിൽ കൃതാത്ഥതയടയുകയും ചെയ്യുന്നു!

ഈ ഭയനെകമായ സംസാരം ഇങ്ങനെ രാവും പകലും, നമ്പൂടെ ചുറപ്പോട്ടം, അകത്തും പറത്തും, ലഹളക്രട്ടിക്കൊണ്ടിരി ക്കയാണ്. പ്രാത്ഥനയോ ഭജനയോ നംത്തുകയാണെങ്കിൽ അതി ൻേറയും ഫേയ്ല വെറും ബാഹൃമായിരിക്കും. പരമേശ്വരനോട്ട തന്മയനായി, ഒരു നിമിഷനേരമെങ്കിലും സംസാരത്തെ മറന്നുകള യാനുള്ള ആഗ്രഹംതന്നെയില്ല! പ്രാത്ഥനപോലും വെറും കാട്ടി ക്രട്ടേലായ മിക്കിൽ, അഥവാ പ്രാർത്ഥന ഒരാളുടെ പ്രത്യേകാധി കാരമാണെന്ന കരുതപ്പെടുന്ന മിക്കിൽ, ആസനംബന്ധിച്ചിരിക്കുക, കണ്ണടയ്ക്ക മുതലായതെല്ലാം വ്വത്ഥമാണം"--മനസ്സ് പുറത്തേയ്ക്കു

ഓടിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നേടത്തോളംകാലം മനഷ്ഠനർറ ഏത്തർം സാമത്ഥ്യവം വ്യത്ഥമാണം; മനഷ്യന്ത് ഒരുതരം വ്യവസ്ഥയം, അതായതു് നിയന്ത്രണവം, ഉണ്ടായിരിക്കയില്ല ഇന്ത്രനമുടെ നാട്ടിൽ മുന്നോട്ടുള്ള ഓരോ അടിവെപ്പിലം ഇത് അനുഭവപ്പെട്ട നാണ്ടും. ഭാരതവർഷം പരമാത്ഥത്തിന്റെ ജന്മഭ്രമയാണം. ഇവിട്ടത്തെ ആളുകഠം ആട്യംതന്നെ വളരെ ഉയരത്തിൽ എത്തിയി ട്ടുള്ള വരാണം". എന്നാൽ ഇന്ത് എന്റേയം നിങ്ങളടേയും സ്ഥിതീ യെന്താണം". എന്നാൽ ഇന്ത് എന്റേയം നിങ്ങളടേയും സ്ഥിതീ യെന്താണം". നം പല കയ്യങ്ങളെപ്പററിയും ചർച്ചചെയ്യുന്നതും, പിഷ്പേഷണം ചെയ്യുന്നതും, കാണമ്പോഠം ഒരു തെണ്ടുകിട്ടക്ക കയാണം".

"പൂരാണകഥക്കം കേരംക്കാൻ തുടങ്ങമ്പോരം സുഖമായ ഉറക്കം വരുന്നു; ഉറങ്ങാൻ ചെന്നുകിടന്നാൽ മനസ്സ ചിന്താമഗ്നമാ യിത്തീരുന്നു! കമ്മത്തിന്റെ ഗതി ഇത്രയം ഗഹന്മാണു'. അതു വിചാരിച്ച കാഞ്ഞതുകൊണ്ടും എന്തു ഫലമാണുള്ളം'."

അതായത് ഒരുഭാഗത്ത് ശുസ്വാഗതയാണെങ്കിൽ മരഭാഗ ത്തും അനേകാഗതയാണും. ഏകാഗത െടത്തുമിപ്പ. മനുഷ്യൻ ആത്രതോളം ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ അടിമയായിത്തിന്നിട്ടുണ്ടും. ഒരി ക്കയ കരായം എന്നോട്ട് പോദിച്ചു: "എന്തിനാണാ" കണ്ണ പക തി അടച്ചിരിക്കുന്നതു ?" ഞ്ൻ പറഞ്ഞു: ''വളരെ സ്ര്ളമായ ഉത്തരംതന്നെ തന്നേക്കാം: കണ്ണ മുഴവൻ അടച്ഛരൽ ഉറക്കാവ **രും. തുറന്നുവെ ച്ചാൽ ദ്ര**ഷ്ട്രി നാല്പ്പാട്ടംപോയി ഏകാഗ്രത ഇല്ലാ താവുകയും ചെയ്യും." കണ്ണ-യ്ക്സമോഗം ഉറക്കം വരുന്നു; അതു തമോഇണമായി. ` തുറന്നവെ്ച്ചാൽ ദ്രഷ്ഠി' നാലപാടം പോകന്നു; ഇതു രജോഗു നവുമായി. അതിനാൽ, ഇതിന്നിടയിലുള്ള സ്ഥിതി യാൺ നല്ലയ്, അതായയ്, മനസ്സിനെറ സ്ഥിരി മാററാതെ ഏകാഗത് ഉണ്ടാക്ക് ക സാദ്ധ്വമല്ല. നമനസ്സു ശാന്തമായിരിക്കണം, പരിശുദ്ധമായിരിക്കണം. ആസനം ബന്ധിച്ചിരിക്കുന്നത്രകൊണ്ടു മാത്രം അതു സാദ്ധൃമാവുകയില്ല. അതിന്നു്, നമ്മുടെ എല്ലാ വ്വ വഹാരങ്ങളെയും പരിശുദ്ധമാക്കേണ്ടിവരേ. വ്യവഹാരം പരിശ്ന ലാമാവണമെങ്കിൽ അതിൻെറ്റ് ഉദ്ദേശ്വംതന്നെ മാററണം. നാം വൃക്തിഗതമായ ലാഭത്തിന്നുവേണ്ട യോ വാസനകളെ തുപ്തിപ്പെട്ട ത്താൻവേണ്ടിയോ ബാഹൃങ്ങളായ മറപ്പല്ല കാശൃങ്ങറംക്കഃവണ്ടി യോ വ്യാവഹാരികകമ്മങ്ങൾ ചെയ്യരുള്ം.് നാം്രാവും പകലം വ്വാവഹരിക്കർമ്മങ്ങാം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കന്തണ്ട്. എന്നാൽ, ഈ അമ്പരപ്പിന്നെല്ലാം ഫേത്ര് എന്താണം? നമ്മുടെ അന്തിമ

നിമിഷം മധ്യാമായിത്തീരുന്നതിനുവേണ്ടിയാണ് ഈ അമ്പപ്പേം ഓട്ടവും ചാട്ടവുമെല്ലാം. ജീവിതം മുഴവന്റം, കൈയ്പുള്ള വിഷം കഴിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതെന്തിനാണ്? നമ്മടെ അവസാനനിമി ഷം, നമ്മുടെ മരണം, പവിത്രമായ`ത്തീരുന്നതിന്നുതെന്നു. പക ലിൻറ അവസാനം സന്ധ്യയ ഞ്. പകലത്തേ പണികളെ ല്ലാം പവിത്രമായ ഭാവനയോട്ടക്ര-ിച്ചെയ്യാൽ അന്തരാത്രിയിലെ പ്രാത്ഥന അത്രതന്നെ മധ്യാമായിരിക്കും. പകലിൻെറ അവസാ നനിമിഷം മധ്യാമായിരുന്നാൽ പകലത്തേ പണികളെല്ലാം സഫ ലമായി എന്നു കരുതാം. അപ്പോഗം മനസ്സ് ഏകാഗമായിത്തിരും.

ഏകാഗ്രതയ്ക്ക് ഇത്തരം ജീവിതസ്റ്റെഷ്ഠി ആവശ്യമാണം. ബാഹ്വാസ്ത്ര അപ്പെററിയ വിചാരംതന്നെ വെടിയണം. മനുഷ്യായു സ്സ് അത്ര ഒർ ലമൊന്നമല്ല. പക്ഷേ, ഈ പുരുങ്ങി മ ആയു സ്സിൽത്തന്നെ ടൈവികമായ സുവം ആ സ്വടിക്കവാൻ നമുക്കു സാധിക്കം. കാഴ്ചയ്ക്ക് ഒരേ അച്ചിൽ വാത്തതുപോലെയള്ള രണ്ടാ ജക്കാ;—ാണ്ടു കണ്ണ്, അതിന്നടിയിൽ ഒരു മൂക്ക്, രണ്ടു നാസാ പാരങ്ങൾ ഇങ്ങനൊയല്പാം ഒരേമാതിരിയാണെങ്കിലും—, അതിൽ ഒരാൾ ദേവന്തം മറേറ ആൾ പശ്രവിന്നം തല്യമായിത്തീരുന്നു. അങ്ങനെ സംഭ വിക്കവാൻ കാരണമെന്ന്ര ? ഒരേ പാമേശപര നെറെ സംഭ വിക്കവാൻ കാരണമെന്ന്ര ? ഒരേ പാമേശപര നെറെ സംഭ വിക്കവാൻ കാരണമെന്നു? ഒരെ പാമേശപര നെറെ സംഭ വിക്കവാൻ കാരണമെന്നു? ഇവരിരുവരും ഒരേ ജാതിയിൽപ്പെട്ടവരും തോന്നന്നില്പ് ഒരാൾ നോരായണാനാണെങ്കിൽ മറേറ ആശം പോനമാനാണം".

മനുഷ്യന്നം എത്രമാത്രം ഊരാമെന്നതിൻെറ മത്യക കാണി ച്ഛതന്നവർ പണ്ടുകാലത്ത്രണ്ടായിട്ടുണ്ടും. ഇന്ത റമ്മുടെ ഇംയി ലം ഉണ്ടും. ഇത്ര നമുംക്കല്പാം അനഭവപ്പെട്ടതാണാം. ഈ നമ മേഹത്തിൽ എത്രമത്രം ശക്തി നിറഞ്ഞ രിക്കുന്നുണ്ടാണാം മേഹത്തിൽ എത്രമത്രം ശക്തി നിറഞ്ഞ രിക്കുന്നും ജവിച്ചിരിക്കു നാണ്ട്. ഈ ദേഹത്തൽ ഇന്തേകൊണ്ടും മനുഷ്യന്ത് ഇത്താം അത്തുടെക്കുത്വങ്ങൾ പണ്ടുന്നും മനുഷ്യന്ത് ഇത്താം അത്തുടെക്കാണ്ട്ര മേഷ്യന്ത് ഇത്താം അത്തുടെക്കുന്നത് മേഹത്തൽ ഇന്തേകൊണ്ടും മനുഷ്യന്ത്ര ഞാറ്റെകാണ്ട്ര നേരവിരാമായിത്തിന്ന മറപ്പലക്കാ കി ട്രിയ ആ നരഭേഹതന്നെ എനിക്കം കിട്ടിയിട്ടുണ്ടും. പിനെ, എൻെറെ സ്ഥിതി ഇങ്ങനെയാവാൻ കാരണമെത്തും എന്റിക്കം എവിടേയോ തെറെ പറപ്പന്തെട്ടും. എന്റെ മനസ്സ് എംപ്പോ ഴം പറത്തെ പോയ്കൊണ്ടിരിക്കുന്നും അതാണെ കായ്വാം. അന്വാതു

digitized by www.sreyas.in<sup>6</sup>

ടെ ഗുണടോഷങ്ങാം നോക്നോതിൽ മനസ്സിന്നം വളരെ ഔദായ്യ മുണ്ടും. പങ്ഷേ, അതുകൊണ്ടും എനിയ്ക്കെന്തു കായ്യമാണാള്ളതും?

"ഞാനെന്തിനാണം" അന്വരേടെ ഗുണഭോഷങ്ങളെപ്പററിച്ചി തിക്കുന്നതും" എന്നിൽത്തന്നെ ടോഷ ങാറക്കെ വല്ല കറവുമണ്ടോ?" ഞാനെപ്പോഴം അന്വരോടെ ചെറിയ ചെറിയ കായ്യങ്ങളെപ്പററിച്ചി തിക്കാൻതുടങ്ങിയാൽ പിന്നെ എൻെറ മനസ്സിന്നം" ഏകാഗ്രത ഉണ്ടാവുന്നതെങ്ങനെ? അപ്പോരം എൻെറ സ്ഥിതി രണ്ടും പ്രകാ ത്തെിലായിരിക്കാനേ തരമുള്ള! ഒന്നം", ഗ്രൂന്വാവസ്ഥ അതായത്ത ഉറക്കം. രണ്ടും", അനേകാഗ്രത അതായത്ത് ഒന്നിലും ഉറച്ചു നി ല്ലായ്യ. ഞാൻ തമോഗ്രനത്തിലും രജോഗ്രണത്തിലുംപെട്ടു നട്ടം തിരിഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കയ ണം".

മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാക്കവാൻ ഇരിക്കുകയും ആസനം ബ സ്ഥിക്കുകയും ദ്ലപ്പിനിത്തുകയും ചെയ്യേണ്ടതെങ്ങനെ എന്നു ഭഗ വാൻ പറഞ്ഞുതന്നിട്ടുണ്ട് . ശരിതന്നെ; പക്ഷേ, അതുകൊണ്ടെ ല്ലാം ഫലം ഉണ്ടാവണമെങ്കിൽ നാം ആദ്വംതന്നെ മനസ്സിൻെറ ഏകാഗ്രതയ്ക്കായി കഠിനമായി പ്രവത്തിക്കണം. ആദ്വംതന്നെ മന സ്സിൻെറ ഏകാഗ്രത ആവശ്വമാണെന്നു തീച്ചിപ്പെടുത്തനെ മന സ്സിൻേറ ഏകാഗ്രത ആവശ്വമാണെന്നു തീച്ചിപ്പെടുത്തനെ തേ പ്രോഗം അതിന്നുള്ള മാർഗ്ഗങ്ങളും സാധനകളും സ്ഥയം കണ്ടുപിടി ക്കാൻകഴിയും.

4

ചിത്തത്തിൻറ ഏകാഗ്രതയ്ക്കു സഹായകമായ മറെറാര കായ്പാം ജീവിതത്തിൻറ പരിമിതത്വമാണം. നമ്പുടെ എല്പാ പ്രവൃത്തി കളം അളന്ന തുക്കിയതായിരിക്കണം. ഗണിതശാസ്ത്രത്തിൻെറ ഈ ഹേസ്യം നമ്പുടെ എല്ലാ ക്രിയകളിലും പ്രതൃക്ഷമാവണം. ഒഴഷ ധം അളന്നു തുക്കിയെടുക്കുന്നതുപോലെ ആഹാരം നിദ്ര മുതലായ വയും അളന്നു തുക്കിയവയായിരിക്കണം. ജീവിതത്തിൽ എല്ലായി വയും അളന്നു തുക്കിയവയായിരിക്കണം. ജീവിതത്തിൽ എല്ലായി ടത്തും നാലുഭോഗത്തും അളവും തുക്കവും ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതും ആവാ ഗൃമാണം. ഓരോ ഇന്ദ്രിയത്തിന്നും കാവലിട്രണം. "ഞാൻ അധി കം ഭക്ഷിക്കുന്നുണ്ടോ, അധികം ഉറങ്ങുന്നുണ്ടോ, അനാവശ്വമായി വല്ലയും കാണുകയോ കേറ്റംക്കയോ ചെയ്യുന്നുണ്ടാം എഫ്പോഴം ആലോചിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കണം.

ഒരിക്കൽ ഒരു മാന്ദ്വൻ ഒരു വൃക്തിയെപ്പററി എന്നോട്ട പറ യുകയുണ്ടായി: ആ വൃക്തി ഒരാളുടെ മുറിയിൽ പ്രവേശിച്ചാൽ ഒരു നിമിഷത്തിനുള്ളിൽ, ആ മുറിയിൽ ഏരേ ഇ സാധനങ്ങാം എവി digitized by www.sreyas.in ടെവിടെയാണാ' വെച്ചിട്ടുള്ളതെന്നു നോക്കി മനസ്സിലാക്കമംത്ര! ഇത്കേട്ട ഞാൻ വിചാമിച്ചു: "ഭഗവാനേ! ഈ യോഗൃത എനി യ്ക്കു തരരുതേ! ആ പത്നമ്പതു സാമാനങ്ങളുടെയും വിവരങ്ങളെ **ല്ലാം ഓ**മ്മവെയ്ക്കാൻ ഞാൻ അയാളടെ കായ്യദശിയോ മറേറാ ആണോ? എനിക്ക് അവിടെപ്പോയി വല്ലതും കളവുചെയ്യാനു ഞ്ഞം? സോപ്പ് എവിടെയാണം, വാച്ച് എവിടെയാണ് എന്നെ പ്ലാം അറിഞ്ഞിട്ടും എനിയ്ക്ക് എന്തുകാര്യമാണു ഉളതു ? ആ ജ്ഞാ നംകെംണ്ട് എനിക്ക് എന്താവശൃമാണ് ഉളത് ?" കണ്ണിനെറ ഈ വൃത്ഥമായ വ്യാപാരം ഞാനുപേക്ഷിക്കണം! അതുപോചെതന്നെ ന്മുടെ കാതിന്നം കാവലിടണം. ചിലർ നമ്മുടെ ചെവി നംയ്ക ളട്ടേയപോലെയാണെങ്കിൽ എത്ര നന്നായിരുന്നുവെന്നു. വിചാരിക്കു ന്നു അങ്ങനെയായാൽ ഇഷ്ടമുള്ള മക്കിലേയ്ക്കെല്പാം അതിനെ തിരി ക്കാപ്പ്രോ! സ്റ്റഷ്പികത്താവു" അറിഞ്ഞ കൊണ്ടുതന്നെയാണം" മനുഷ്പു ൺറ കാതിനെ അങ്ങനെ ആക്കാരിരുന്നതും. നമുക്ക കാതിൺറ വൃത്ഥമായ ശക്തി ആവശൃമിപ്പം. മനസ്സം വളരെ പ്രബലമാണം". എവിടെയെങ്കിലും ഒരനക്കമോ ശബ്ദമോ ഉണ്ടാകുമ്പോഴേയ്ക്ക മന സ്സ് അവിടെ ഓടിയെത്തുന്നു. അത്നാൽ ജീവിരത്തിൽ പരിമി ത്താം കൊണ്ടുവരണം. എല്ലാ വ്യാപാരവും പരിമിതമാക്കത്തി ചീത്തയായിട്ടുള്ളതൊന്നം നോക്കര്ത്രം. ചീത്തവസ്തകം ക്ണം. വായിക്കരുത്ത്. നിന്ദ് സ്തൂരികഠം കേഠംക്കരുത്ത്. ട്രോഷപൂണ്മായ സംധനങ്ങൾ പോകട്ടെ; ടോഷരഫിതമായതുക്രടി ആവശ്യമില്ലാ തെ ഉപയോഗിക്കുന്നതും. ഒരുതരത്തിലുള്ള ലോലുപതയും ഉണ്ടാ യിരിക്കരുത്ര°. മട്ട്വം, മധുഘേലഹാരങ്ങറം മുതലായവയുടെ കാര്വം ഇരിക്കട്ടെ; മധുരനാരങ്ങ, വാഴപ്പഴം മാതളനാരങ്ങ മുതലായവയും അമിതമായി ഉപയോഗിക്കരുത്ത്. ഫലാഹാരം സാത്വികമായതു തന്നെ. പക്ഷേ, അതും അളവോ തോതോ ഇല്പാതെ കഴിക്കരുത്ത്. അകത്തെ യജമാനന്നു നാവിനെ റ സ്വച്ഛന്ദതയ്യം വഴങ്ങേണ്ടിവ രരുതും. ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്ക്, തങ്ങരം താന്തോന്നിത്തംകാണിച്ചാൽ, അ കത്തെ യജമാനൻ തങ്ങളെ ശിക്ഷിക്കും എന്ന ഓമ്മ എപ്പോഴം ഉണ്ടായിരിക്കണം. നിയമത്തോടുകൂടിയ ആചാരത്തെത്തതന്നയാ ണം ജീവിതത്തിൻെറ "പരിമിതത്ത**ം" എന്ന പറ**യുന്നതും.

# 5

മൂന്നാമത്തെ കാര്യം സമദ്ദഷ്ടി ഉണ്ടായിരിക്കണമെന്നതാണ്. സമദ്ദഷ്ടി എന്നതിൻെറ അയ്ം തൂഭേദ്ദഷ്ടി എന്നാകന്നു. ഈ തുഭദ്ദഷ്ടി ലഭിക്കാതെ ചിത്തം ഏകാഗ്രമാവുകയില്ല. സിംഹം digitized by www.sreyas.in 'കാട്ടിൻ പാട്ടാളി? തന്നെയാണം', എന്നാലം, നാലട്ടി മുന്നോട്ടുപോ കമ്പോഴേയ്ക്ക് ഒന്നു പിന്നോക്കം തിരിഞ്ഞുനോക്കുന്നു. ആ പോസ്ര ജന്തുവിന്നു് ഏകാഗ്രത ലഭിക്കുന്നതെങ്ങനെ? നരി, കാക്ക, പൂച്ച ഇവയുടെ ദ്രഷ്ട്രി എംപ്പാഴം ഇളകിക്കൊണ്ടിരിക്കും. അവ എപ്പേഴം അമ്പന്നേരി കുന്നതുപോലെ തോന്നും. ഹിംസ്രജന്തുകളുടെ സ്ഥി തി അതായിരിക്കാനേ തരമുള്ളൂ. നമുക്കതുപോരാം. നമുക്കു സമ ദ്രഷ്ട്രി ഉണ്ടായിരിക്കണം. ഇന്റേഷ്ട്രി മുണ്ടായിരിക്കണം. ഇന്റേഷ്ട്രി മുറ്റോക്കു എന്നിലുള്ള പോലെ മോണം ഞ തോന്നണം. എനിക്ക് എന്നിലുള്ള പോലെ നേ ഈ ലോക ത്തിലുള്ള എല്ലാസ്രഷ്ട്രിയിലും വിശ്വാനമണ്ടാവണം. ഇവിടെ ഭയ പ്രെണ്ട്രോയി എന്താണുള്ളയും? ഇവിട്ടെയെല്ലാം പവിത്രവും പ രിശ്രദ്ധവുമാണം".

"വിശ്വം തട്വേം, യഭവന്തി ഭേവാഃ"

ഈ ലോകം മംഗലമയമാണം". കാരണം, ദൈവമാണം" ഇതിനെ നോക്കി ഷേയ്കന്നത്ര". 'ബ്രൗണിംഗ്' എന്ന ആംഗ്ലേ യകവി പറമന്നത്ര നോക്കക: "ഈശ്വരൻ സാഗ്ഗത്തിൽ ഇരിക്കു ന്നു; ലോകം മുഴവനം ശരിയായവിധത്തിൽ വത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കു കയും ചെയ്യന്നം??.

ഈ ലോകത്തിൽ ഒരിടത്തും തിന്മയില്ല. തിന്മയങ്ങെങ്കിൽ അതു എൻെറ ദൃഷ്യയിലാണും. എൻെറ ദൃഷ്പി എങ്ങം നയോ അങ്ങനെയാണും ഈ സ്ലഷ്പി. ഞാൻ ചുവന്ന കണ്ണടവച്ചു നോക്കി യാൽ സ്പഷ്പിമുഴവനും ചുകന്നതായി കാണപ്പെട്ടം, കത്തിയെരിയും ന്നതുപോലെ തോന്നും.

രംമദാസസ്ഥാമികഠം രാമായണം എഴതി ശിഷ്യാര വായിച്ചു. കേരംപ്പിക്കകയായിരുന്നു. ഹന്തമാസം അതു കേര ക്കാൻ ചന്നിരി ക്ഷന്പണ്ടായിരുന്നു. സ്ഥാമികഠം എഴതി: ''ഹന്തമാൻ അശോക വനികയിൽച്ചെന്നു; അവിടെ വെളുത്ത പുഷ്പങ്ങാം കണ്ടു'' ഇതു കേട്ട ഉടനെ ഹന്തമാൻ പ്രത്യക്ഷമായി പറഞ്ഞു: ''ഞാൻ വെളും അപുഷ്പമല്ല കണ്ടതു; ചകന്നതാണം'; നിങ്ങാം എഴതിയേ ഇ' തെ ററാണം'. അതു തിരുത്തുക" സ്ഥാമികഠം പറഞ്ഞു: ''ഞാനെഴ് തിയതു ശരിയാണം'. നിങ്ങാം കണ്ടതു വെളുത്ത പുഷ്പാതന്നെയാ ൺ ?? ഹന്തമാൻ സമ്മതിച്ചില്ല ''ഞാനാണം' അവിടെ പോയിരു നേതും'; എന്നിട്ടം ഞാൻ പറയുനേതു തെറോണെന്നോ?'' അവസാ നം തക്കം ത്ര രാമചന്ദ്രൻറ അടുക്കാലത്തി. അദ്രേഹം പറഞ്ഞു: ''പ്പഷ്പം വെളുത്തവ തന്നെ ആയിരുന്നു; പക്ഷേ, ഹന്തമാൻറ ക ണ്ണ് ക്രോധംനിമിത്തം ചുകന്നിരുന്നു. അതിനാൽ അദ്രേഹത്തിനും

ആ വെളത്ത പഷ്പങ്ങൾം പൂകന്നതായി കാണപ്പെട്ടു". ഈ മധും മായ കഥയുടെ ആശയം ഇതാണം": നാം സംസംരഞ്ഞെ ഏഇദ്രജീ യോടുകൂടി നോക്കുന്നുവോ അതുപോലെയാണും അതു കാണപ്പെടുക.

ഈ സ്പഷ്പി മുഴവന്ദം ശുമോയതാണെന്നറപ്പിക്കാതെ ചിത്ത ത്തിനു എകാഗതയുണ്ടാവുകയില്ല. ഈ സ്റ്റപ്പി ചിത്തയാണു, അതുഭമായതാണും എന്നു വിചാരിക്കുന്നേടത്തോളം കാലം ഞാൻ സംശയപൂണ്ണമായ ദൃഷ്പിയോടുകൂടിയാണും ചുറുപാടം നോക്കും. പക്ഷികളടെ സ്ഥാതന്ത്ര്യത്തെ പാടിപ്പ≁ ൠസം. **ക**വിക**റം**് എന്നാൽ, അവർ ഒരിക്കൽ പക്ഷിയായി നോക്കട്ടെ. അപ്പോരം മാത്രമേ ആ സ്വാതന്ത്ര്യത്തിൻെറ വില ശരിയായി മനസ്സിലാവുക യുള്ള. പക്ഷിക& ക്ക് കഴുത്തു മുന്നോട്ടും പിന്നോട്ടും ഒരേമാതിരി ആട്ടാൻസാധിക്കും. അവ എപ്പോഴം അന്വരെ ഭയപ്പെട്ടുകൊണ്ടാ ണിരിക്കുന്നതു്. പക്ഷിയെ എങ്ങനെ നിരുത്തിയാലും ശരി, അതിന്ത് എകാഗ്രത കിട്ടുകയില്ല. അടുത്തുചെല്ലാൻ തുടങ്ങുമ്പാഴേയ്യം° അതു പറന്നപോക്കം. തന്നെ കൊല്പാനാണോ വരുന്നതു് എന്നു് അതു ഭയപ്പെടുന്നു. ഈ ലോകം മുഴവനം സംഹാരകമ്മത്തിൽ നിമഗ്നമായതിക്കയാണെന്നു വിചാരിക്കുന്നവക്ക് എങ്ങനെയാണു ശാന്തിയുണ്ടാവക? ആപത്തിൽനിന്നു' എന്നെ രക്ഷിക്കാൻ ഞാൻ മാത്രമേയുള്ള, മററുള്ള വരെല്ലാം എന്നെ ഭക്ഷിക്കാനുള്ള വ രാണം, എന്ന വിചാരം വിട്ടപോകാതിരിക്കുന്നതുവരെ മനുശ്ശ ന്തി ലഭിക്കകയില്ല; ഏകാഗ്രത്കൈവരികയില്ല. അതിനായ് ഏകാ ഗതയ്കള്ള എകമാഗ്ഗം സമദ്ദഷ്ടിയാണ്'. നമ്മഠം എല്ലാദിക്കിലും നന്മമാത്രം കാണാസ്തുടങ്ങിയാൽ മനസ്സ് തനിയേ, ്ശാന്തമായി ത്തിരും; ഏകാഗ്രമായിത്തിരും.

ടുബിതനായ ഒരാളെ, സ്വച്ഛന്ദം ഒഴുകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരു നടിയുടെ വക്കത്തേയ്ക്കും ക്രട്ടിക്കൊണ്ടുപോവുക. അതിംൻറ സ്പ പ്ലവം ശാന്തവുമായ പ്രവാഹംകാണുമ്പോറുക. അതിംൻറ സ്പ പ്ലവം ശാന്തവുമായ പ്രവാഹംകാണുമ്പോറുക. ആയാളംട് ട്രൂവം കറ യുന്നു; ത്രേയാറം അതെല്ലാം മറന്നുകളയുന്നു. ആ നടിക്കം, ആ പ്രവാഹത്തിന്നും, ഇത്രയം ശക്തി എവ ടെനിന്നു കിട്ടി? പാമേ ശപരംൻറ ഭിവൃശക്തി അതുമുംഖന പ്രതൃക്ഷം പ്രിട്ടുംബം. വേദ ജെളിൽ അരുവികളെ വളരെ ഭംഗിയായി വണ്ണ ച്ചിട്ടുംബം:---

"അതിഷ്യന്തിനാം അനിവേശനാനാം"

ഇത് അരുവിയുടെ ഗുണമാണം°. അതു നിരന്തരം ഒഴകി ക്കൊഞ്ചരിക്കുന്നു. അതിന്നു സ്ഥന്തമായി വിടോ കട്ടംബമോ കന്നുംതന്നെ ഇല്ല; അതു സംന്വാസിയാണം°. ഇങ്ങനെ പവിത്ര

മായ നടി ഒരു നിമിഷത്തിനുള്ളിൽ എന്റെ മനസ്സിനെ ഏകാഗ്ര മാക്കിത്തീഷന്നെ. ഇത്ര ഭംഗിയുള്ള നടി കാണമ്പോഠം എന്റെ മനസ്സിൽ എന്തുകൊണ്ടു പ്രേമത്തിൻേറയും ജ്ഞാനത്തിൻേറയും ഉറവു ഉളവാകയില്ല!

എന്റെ മനസ്സിന്ത് ഇത്രയം ശാന്തിനൽകവാൻ, പറമേകാ ഞന്ന നിജ്ജീവമായ് ഈ വെള്ളത്തിന്നു സാധിക്കുമെങ്കിൽ, എൻെറ എടയാന്തർഭാഗത്തു ഭക്ഷിയുടേയും ജ്ഞാനത്തിൻറയും ചിന്മയ മായ നടി പ്രവഹിക്കാൻതുടങ്ങിയാൽ പിന്നെ എത്രതന്നെ ശാന്തി ലഭിക്കകയില്ല! കറച്ചകാലംമന്പം എൻെറ ഒരു സ്നേഹിതൻ ഹിമാലയത്തിൽ, കാശ്മീരിൽ, സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കയായിരുന്നു. അദ്ദേഹം അവിടത്തെ പറ്റുതങ്ങളേയും ജലപ്രവാഹങ്ങളേയും വ ണ്ണിച്ചകൊണ്ട് എനിയ്കെഴതി. ഞാനതിന് മരചടിഅയച്ചയ് ജപ്പകാരമാണ്: "ജലപ്രവാഹം, പവതനിരകഠം, മന്ദമാരതൻ മുതലായവ താങ്കഠംക്കു നൽകന്ന അനുപമമായ ആനന്ദത്തെ എനിക്ക് എൻറെ എടയത്തിൽനിന്നു അനുഭവിക്കാൻ കഴിയു ന്നണ്ട്. ഞാൻ എൻറ ഉള്ളിൽത്തന്നെ ഈ മനോഹരമായ ട്ടഗ്യങ്ങളെ എപ്പോഴം കണ്ടുകൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ട്. അതിനാൽ, ത.ങ്കരം ക്ഷണികുന്നുണ്ടെങ്കിൽകൂടി ഞാൻ എൻെറ എടയമാകുന്ന ഈ റിവ്യവും ഭവ്യവുമായ ഹിമാലയത്തെ വിട്ട് അങ്ങോട്ടു വരി കയില്ല.??

"സ്ഥാവരാണാം ഹിമാലയഃ"

സ്ഥിരത ഉളവാ ക്നനതിന്നായി, സ്ഥിരതയുടെ മൃത്തിമാംഭാവ മായ ഏതൊരു ഫിമാലയത്തെ ഉപാസനചെയ്യേണമോ, അതി നെറ വണ്ണനുകേട്ട് ഞാൻ എൻെറ കത്തവ്വം ഉപേക്ഷിക്കുന്നത്ത തെററായിരിക്കം.

സാരാംശം ഇതാണം: മനസ്സിനെ കറച്ചൊന്ന ശാന്തമം ക്കു; സകല സ്റ്റഷ്പികളേയം മംഗളമയമായ ദ്രഷ്പിയോടുക്കി നോക്കക. അപ്പോഠം നിങ്ങളുടെ ഹ്വദയത്തിൽ അററമില്ലാത്ത അരുവികഠം ഒഴക്കാൻ ഇടങ്ങും. സങ്കല്പങ്ങളുടെ മിവ്വതാരങ്ങഠം ഹ്വദയാകാശത്തിൽ മിന്നിത്തിളങ്ങാൻ ഇടങ്ങും. കല്ലം മണ്ണാംക്കാ ണ്ടുള്ള വന്ത്രക്കാം കണ്ടു് മനസ്സ ശാന്തമായിത്തിന്നോണ്ടങ്കിൽ എൻൊ അന്തസ്സെഷ്പിയുടെ വൈചിത്ര്വം കാണമ്പോഠം എന്ത്രകൊ ണ്ട് അതിലും ഉപരിയായ ശാന്തി ഉണ്ടായിക്കുടാം? ഒരിക്കൽ ഞാൻ രിരുവിതാംക്രിൽ പോയിരുന്നു. ഒരു മിവസം സമുദ്രതീ മന്ത്ര് ഇരിക്കുകയായിരുന്നു. മുമ്പിൽ അപാരമായ സമുദ്രം; അതിൻറെ "വ്യം വ്യം?? എന്ന ഗജ്ജനം; സായാമനസമയം!—

ഇതെല്ലാം കണ്ടു ഞാൻ സ്തബ്ബനായി, നിശ്ചേഷ്യനായി ഇരിക്കയാ യിരുന്നു. എന്റെ ഒരു സ്റ്റേഫിതൻ എന്റെ ആഹാരത്തിനുള്ള പഴം മുതലായ സാധനങ്ങഠം അവിടേയ്ക്കു കൊണ്ടുവന്നു. ആ സമ യത്തും ആ സാത്തപികമായ ആഫാരംകൂടി എനിക്കു വിഷമായി ട്ടാണു തോന്നിയതു". സമുദ്രത്തിൻെ 'ഓം ഓം മഎന്ന ആ ഗജ്ജനം എന്നെ, "മാമനുസ്മര യുദ്ധ്വ ച" എന്ന ഗിതാവചനം ഓമ്മപ്പെടു സമദ്രം എഃപ്പാഴം സൂരിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു; ത്തിക്കൊണ്ടിരുന്നു. കമ്മവം അനാഷ്പ്പിരുന്ന പ്രത്തെ തിര്വന്നു. അതു പോയി, മറെറാ ന്ന പന്നം \_\_\_ഞതിന്ന് ഒരു നിമിഷമെങ്കിലും വിശ്രമമില്ല. ഈ കാഴ്ച കണ്ട് എൻെറ വിശപ്പം ഓഹ വം എലാം പറപറന്നിരുന്നു. എന്നാൽ, ആ സമര്രഞ്ചിൽ അത്രമാത്രം എന്താണുള്ളത്! ആ ഉപ്പുവെള്ളത്തിൻറ തിരമാചക**റം അടിയു<sub>ര</sub>ന്ന**യകണ്ട് എൻെറ ഹ്ന്ദ്ര്യം ആനന്ദത്തിലാറാടാൻതുടങ്ങുന്നതായാൽ പിന്നെ പ്രേമവും ജ്ഞാനവും നിറഞ്ഞ എൻറ എടയസാഗരത്തിലെ തിരമാച്ച അടി കുമ്പോഠം ഞാൻ എത്രതന്നെ നൃത്തംവെയ്ക്കുകയില്ല! വൈടിക ഋഷിയുടെ എടയത്തിൽ ഇത്തരം സമുപ്രംതന്നെയാണം തിരതല്ലി യിരുന്നതും.

> "അന്ത്ര സമുദ്രേ എടി അന്തരായുഷി ഫ്ലതസ്വധാരാ അഭിപാകശീമി സമുദ്രാഭൂമ്മിമ്മധുമാനഭാരൽ."

ഈ ദിവ്വഭാഷയ്ക്ക<sup>°</sup> ഭാഷ്യം എഴ്തുമ്പോറം പാവപ്പെട്ട ഭാഷ്യ കാരന്മാഷ്ടക്കടി ലോകപ്പിയാവാനുള്ള ഭാഗ്യം സിദ്ധിച്ചു. നാ നാ ഹാ! ഈ ഘൃതധാര എന്തൊരാനന്ദം! ഈ മധ്യധാര മറെറവിടെക്കാണം! എന്റെ എടയസാഗാത്തിൽ ആ ഉപ്പതിര മാലകറം എപ്പോഴെങ്കിലം അടിക്കമോ? ഇപ്പ. എന്റെ എടയ ത്തിൽ പാൽ, തേൻ, നെയ് ഇവയുടെ തിരമാലകളാണ് അടിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നത്ര്.

## 6

തൻറ എഭയാന്തർഭാഗത്തുള്ള ഈ സമുദ്രത്തെ നോക്കിക്കാ ണാൻ പഠ കുക. നിമ്മേഘമായ നീലാകാശത്തെ നോക്കി പിത്ത ത്തെ നിമ്മലവം നിർല്പേപവമാക്കക. വാസ്ത്രവം പറയുന്നതാ യാൽ, ചിത്തത്തിൻെറ ഏകാഗ്രത ഒരു കള യാണ്; അതൃന്തസാ ധാരണമായ ഒരു കായ്യംമാത്രമാണ്. ചിത്തത്തിൻെറ വൃഗ്രതയാ ൺ' അന്ധ്വാഭാവികമായത്ര്, നൈസർഗ്ഗികമല്ലാത്തത്ന്. ചെറിയ

കട്ടികളടെ കണ്ണ് സൂക്ഷിച്ചുനോക്കക. കട്ടി ഒരേമാതിപ്പി ദ്ലഷ്ട്രി ഉറ പ്പിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്ന്നേ!് അപ്പോഴേയ്യും" നിങ്കുറം പത്തുപ്പാവ ശും ഇമയാട്ടം. കുട്ടികളുടെ മനസ്സ' പെട്ടെന്ത എകാഗ്രമായിത്തീ നാലഞ്ഞുമാസം പ്രായമായ ഒരു കുട്ടിക്ക് പറമേയുള്ള പച്ച തന്തം. നിറമായ സ്പപ്പി കാണിച്ചുകൊടുക്കുക. കട്ടി കണ്ണിമയ്കാതെ അതു നോക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതു കാണാം. അങ്ങാന് നോക്കിക്കൊണ്ടി രുന്നാൽ കൂട്ടികളുടെ മല്കം പച്ചനിറമാവുളെന്ന് ചില അമ്മമാർ തെററിദ്ധരിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇതു കേരംഷമ്പോരം, കുട്ടികരം എല്ലാ ഇന്ദ്രി കണ്ണാക്കിക്കൊണ്ടാണം നോക്ക്ന ഈ` എന്ത് തോന്നി യങ്ങളേയും പ്പോകം. ചെ രക്ടികളുടെ മനസ്സിൽ എത്ര നിസ്സാരമായ കായ്യ ങ്ങാം ക്കം വലതായ പ്രഭാവം ഉണ്ടായിരിക്കും. വിട്ടു ള്യാസശാസ്ത്ര ജ്ഞന്മാർ പറയുന്നു: ആദ്യത്തെ രണ്ടുനാലുകൊല്ലം കുട്ടികഠംക്കു കി ട്ടുന്ന വിട്ടുംഭ്യാസ്മാണം ശ്രിയായ വിട്ട്യാഭ്യാസം.്നിങ്ങാം എത്ര തന്നെ വിള്റപ് ഠങ്ങളോ, പാഠശാലക്ളോ, മററ സ്ഥാപനങ്ങളാ നടത്തിക്കൊറുക. ആരംഭത്തിൽ കിട്ടുന്ന വിട്ടുംഭ്യാസം പിന്നീടൊ ര്ക്കലം കിട്ടുകയില്ല. വിഭ്വാഭ്വാസവിഷയത്തിൽ എനിക്ക് ധാരാ ഉം പരിചയമുണ്ട് എനിക്കിൽ അരിയായ പ്രതിപത്ത യണ്ട്. കേവലം ബാഹൃമായ ഈ വിദ്ദ്വാഭ്വാസത്തിനെറ പരിണാമം ശൂന്യ പ്രായമാണെന്ന് എറിക്കു പ്രിമിനം അനുഭവപ്പെട്ടുകൊണ്ടിം കു ആരംഭത്തിലുണ്ടാറന്ന സംസ്താരം വള്തുല്യമായിരിക്കും. ന്നാണും". പിന്നീട്ടണ്ടാവന്നതെല്ലാം പറംപൂച്ചമാത്രം! സേറ്റ്പ് കേച്ചാൽ പറ മേയുള്ള ചളിപോകം; പക്ഷേ, അളകൊണ്ട് തോലിന്റെ കറുപ്പ നിറം പോഷമോ? അതുപോലെരന്നെ, ആരംഭത്തിൽ ഉണ്ടായി ത്തിരുന്ന സംസ്കാരത്തെ മാററിത്തിക്കാ ര വളരെ വിഷമമാണം".

എന്നാൽ, ഈ ആട്ടുകാലത്തെ സംസ്റ്റാരം പ്രബലമായിരി ക്കൻ കാരണ െത്ര്? പിന്നീട്ടണ്ടാവന്നത്ര ബലഹിനമായിരി ക്കാൻ കാരണമെന്ത്ര ? കാരണം, ബാല്വത്തിൽ മനസ്സിൻെറ ഏകാ ഗത നെസർഗ്റ്റികമായിരിക്കം — അതതന്നെ. ഏകാഗതയുള്ള കൊണ്ടും അപ്പോൾം ഉണ്ടാവന്നതരത്തിലുള്ള സംസ്താരം പിന്നീടെ രിക്കലം ഉണ്ടാവന്നില്ല. ചിത്തത്തിൻെറ ഏകാഗതയ്യം, അത്യ ധികം മാറത്തപമുണ്ടും. ഇത്തരം ഏകാഗത കിട്ടിയിട്ടുള്ളവക്ക് ലോ കത്തിൽ എന്താണം അസാധ്യമായിരിക്കക!

ഇന്ന നമ്മുടെ ജീവിതം മുഴവനും കൃത്രിമമായിത്തീന്നിട്ടു**ണ്ട്.** നമ്മുടെ ബാല്വത്തിലേ പ്രകൃതി ചത്തുപോയിരിക്കന്നം, നശിച്ചുകഴി ഞ്ഞിരിക്കന്നം. ജീവിരത്തിൽ വാസ്തവമായ സരളത്യില്ല; അതു ത്രഷ്ണമായിത്തീന്നിരിക്കുന്നു. നാം വ്വത്ഥമായി അതുമിളം ചെയ്യു

കൊണ്ടിരിക്ഷന്നു. ഡാവിൻസായ്പല്പ, നമ്മ്യാതന്നെയാണു്, നമ്മുടെ പ്രവ്വത്തികൊണ്ട്, നമ്മുടെ പൂവജന്മാർ വാനരന്മാരാണെന്ത തെളിയിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതു്!

പെറുകുട്ടിക്കം എന്തും വിശ്വസിക്ഷന്ന സ്വഭാചമുള്ളവരാണ്. അമ്മ പറയുന്നതു് അവക്ക് പ്രമാണമാണ്. അവരോട്ട പറയുന്ന കഥക്കം കളവാണെന്ന് അവക്ക് ഒരിക്കലും തോന്നുകയില്ല. തത്ത സംസാരിക്കന്നു; മൈന സംസാരിക്കുന്നം. കുട്ടികരംക്ക് ഇതെല്ലാം വാസ്തവമാണെന്നു തോന്നുന്നു. ഈ സ്വഭാവംനിമിത്തം കുട്ടികരംക്ക് വേഗത്തിൽ ഏകാഗ്രത ഉണ്ടായിത്തിരുന്നു.

തപ്പേയ്യം ഇതാണം": ധ്വാനയോഗത്തിന്ന് ചിത്തത്തിന്റെ ഏകാഗ്രത്, ജവിതത്തിന്റെ പ്രിമിത്തചം, ശൂഭവും സംമൃവമായ ട്ടഷ്ടി എന്നിവ ആവശ്യമാണം". ഇതിന്നും രമെ വേറേയും ഒന്ന രണ്ടു കായ്യങ്ങൾ പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും നെ സംഗ്യവും അഭ്വാസവും. ഒന്നു വിധ്വംസകവും മറേറ്റ് ഇവിധായകവുമാണം". വയലിര്ല പല്ല പറിച്ചകളമുന്ന പ്രവൃത്തി വിധ്വംസകമാണം". ഇതിനെത്തന്നെ യാണും ചെരാഗ്വം എന്നു പറയുന്നതും. അതിൽ വിത്തുവിതയ്ക്കുന്ന പ്രവൃത്തി വിധായകമാണം". മനസ്സിൽ നല്ല കായ്യങ്ങളെ<u>പ്പ</u>ററി വീണ്ടം വീനും ചിന്തിക്കുന്നതിനെ അ്ഭ്വാസമെന്തപറയാം. വൈ രാഗ്യം വിധിംസ കക്രിയയാണം"; അള്ോസം വിധായകവും. എ ന്നാൽ, ഈ വൈരാഗ്വം ഉണ്ടാവുന്നതെങ്ങനെ? നാം പറയുന്നു: <മാങ്ങ 2 ധുരമുള്ള താണം". **1** എന്നാൽ, ഈ മാധുയ്യം മാങ്ങയിൽമാ ത്രമാണോ ഉള്ളതും? അും, മാങ്ങയിൽമാത്രമല്ല ഉള്ളതും. നാം നമ്മു ടെ ആത്മാവിൻറ മാധുയ്യം വസ്തു വിലേയും പകത്തു നം. അപ്പോഗം അതു മധുംമുള്ളതായിത്തോന്നുന്നു. അതിനാൽ, അകത്തേ മാധുയ്യ ത്തെ ആസ്ഥടിക്കവാൻ പഠിക്കുക. വെറും ബാഹൃമായ വസ്തുകരം ക്ക് യാതൊരു മാധുയ്യവുമില്ല. ആ മാധുയ്യസാഗരമായ ആതാ വ് --- 'രസാനാം രസതമഃ' - എൻെറ പക്കലുണ്ടു'. അതിനാലാ ഞ് മധുരപഭാത്ഥങ്ങരംക്കു മാധുയ്യാ ലഭിച്ചത് – ഇങ്ങനെയുള്ള ഭാവനക്ക് വെച്ചകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോശ മനസ്സിൽ വൈരാഗ്യമുണ്ടാ സീതാമാതാവ' ഫന്തമാന്ന് ഒരു മന്ത്രമാല സമ്മാ നിച്ചു. വുന്നു. അദ്ദേഹം ഒരു മുഞ്ഞെടുത്തു കടിച്ചുനോക്ക്; അതു വലിച്ചെറിഞ്ഞു. പിന്നെയം ഒന്നു കടിച്ചുന്നോക്കി; അതും വലിച്ചെറിഞ്ഞു. അവയിൽ ന്നെിലെങ്കിലും അദ്ദേഹത്തിന്നു° ശാമാൺറ ദശനം ലഭിച്ചില്ല. എന്നാൽ, രാമൻ ഉണ്ടായിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിൻറ്റ എടയത്തിൽ. പഞ്ഞേ, ആ മുത്തു കഠംക്ക° മൂർഖന്മാർ ലക്ഷക്കണക്കിൽ് വിലകെ ട്ടക്കുന്നു.

ഈ ധ്യാനയോഗത്തെ വണ്ണിക്കുമ്പോ ഗേ ഭഗവാൻ ആദ്ദം തന്നെ മഹത്തപമേറിയ ഒരു കായ്യം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു്. അതിതാണം: "എന്നെ ഞാൻതന്നെ ഉദ്ധരിക്കണം; ഞാൻ മുമ്പോട്ടപോകം; ഞാൻ വളരെ ഉയരത്തിൽ പറക്കം; ഞാൻ ഈ നരഭേഹത്തിൽ ഇതേമാതിരി കിടക്കകയില്ല; ഞാൻ പരമേശപരന്റെ സന്നിധാന ത്തിലേക്കു പോകാൻ സാഹസപ്പെട്ടുകൊണ്ടിരിക്ക; അതിന്ന വേണ്ടി പ്രയത്നിക്കേയുംചെയ്യും." ഓരോ മനുഷ്യന്റെ മനസ്സിലും ഈ സല്പങ്കം സ്യാഡമായിരിക്കണം.

ഇതെല്ലാം കേട്ട് അജ്ജനൻറെ മനസ്സിൽ സംശയം ହନ୍ଦ୍ର അദ്ദേഹം ചോടിക്കന്നു: "ഭഗവാനേ, അടിയന്നു പ്രായം വായി. കറേ ആയങ്ക്രം; കറച്ചടിവസത്തിന്നുള്ളിൽ മരിച്ചുചോകയും മെ യും. പിന്നെ ഈ സാധനകൊണ്ടെപ്പാം എന്തുപയോജനമാ ണ്ടുള്ളയ്<sup>19</sup>?? ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു: ''മരണം എന്നതിൻെറ അത്ഥം **ടീർ**ഘനി**ദ്ര എന്നാകന്നു. നാം ടിവസേന പ്ര്വത്തിചെയ്ത**ശേഷം എഴെട്ടുമണിക്കൂർ ഉറങ്ങന്നാണ്ട്. ആ ഉറക്കത്തെ ആരാങ്കിലും ഭയ പ്പെടുന്നുണ്ടോ? നേരെമറിച്ചു°, ഉറക്കംവാാതിരുന്നാൽ വലിയ വിചാരമായി. ഉറക്കഞ്ഞപ്പോലെതന്നെ മരണവും ആവശ്യമാണ്. നാം ഉണന്നെഴുന്നേററശേഷം വീണ്ടും നമുടെ പ്രവൃത്തിക്രം ആ രംഭിക്കുന്നു; അതുപോലെതന്നെ, മരണത്തിന്നശേഷവം നമുക്ക ഈ സാധനകളെല്ലാം ഉപയോഗപ്രഭമായിരിക്കം." ജ്ഞാന **ദേ**വൻെറ ഒരു വചന ഞിൻെറ ആശയം എതാണ്ടിതാണം:-

''അവനെ ബാല്വാവസ്ഥയിൽത്തന്നെ സവ്ജ്ഞത വരി ക്നനം. അവൻെറ തിരുമുഖത്തുനിന്നു എല്ലാ ശാസ്ത്രങ്ങളും സ്ഥയം പുറപ്പെടുന്നം."

ഇതിൽ അദ്ദേഹം തൻറ ആത്മകഥതന്നെയാണു വിവരി ച്ചിരിക്കുന്നത്ലൂം. പൂപ്ജന്മങ്ങളിലെ അഭ്യാസം (വാസന) നമ്മെ വലിച്ചുകൊണ്ടുപോകന്നു. പിലരുടെ ചിത്തം വിഷയങ്ങളിലേക്കു പോകന്നല്ല. 'മോഹം' എന്നാൽ എന്താണെന്നുപോലം അവ ക്കറിയുകയില്ല കാരണം, അവരുടെ സാധന പൂപ്ജന്മത്തിൽത്തം നെ പൂത്തിയായിട്ടുണ്ടായിരിക്കും.

നേഹി കല്യാണകൃത് കശ്ചിത് ഭഗ്ഗതിം താത, ഗച്ഛതി?? സന്മാർഗ്ഗത്തിൽ സഞ്ചാിക്കന്ന മനുഷ്യൻെറ്റ്റ് ഒരു പ്രവൃത്തി യം വൃത്ഥമായിപ്പോകന്നില്ല. അപൂണ്ണമായതും അവ സാനം പൂണ്ണ മായിത്തിരും എന്നം വിശചസിക്കണം. ഭഗ്വാൻെറ ഈളപദേശത്തി നെറ സാരംമനസ്സിലാക്കി തൻെറ ജീവിതം സാത്ഥമാക്കിത്തിക്ക്ക.

digitized by www.sreyas.in

1 -

3-4-'32

സഹോഭരന്മാരേ, അള്ളനന്റെ മുമ്പിൽ സചധമ്മപാലം നത്തിന്റെ പശ്നം വന്നപ്പോരം അദ്ദേഹത്തിന്റെ മനസ്സിൽ അദ്ദേഹം സ്വധർമ്മാപാണത്തിൽ സ്ഥ പാങ്ങേം ഉള വായി. നിന്നു രക്ഷാപ്പ ടാൻവേണ്ടി ഒഴികഴിവുകരം പറയാൻഉടങ്ങി. അ ദ്രേഹത്തിൻറ്റ് ആ വ്യ മോഹം ആദ്യത്തെ അദ്ധ്യായത്തിൽ കാണി ക്കപ്പെട്ടിട്ടണ്ട്. ആ്വ്വാമോഹത്തെ ദുരീകരിക്കാൻവേണ്ടി രണ്ടാ മല്യായം ആരംഭിച്ചു. ്അതിൽ മൂന്നു സിദ്ധാന്തങ്ങളാണാം പ്രതി പാഭിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള<sup>്</sup>:—]. ആത്മാവ് അനശചാവം സവ്വ്യാപ കവുമാണം". 2 ദേഹം നശ്ചരമാണം". 3. സ്വധർമ്മം ഒരിക്ക ലം ഉപേക്ഷിക്കാൻപാടില്ലാത്തതാണം". അതോടക്രടിത്തന്നെ, ആ സ് ദ്ധാന്തങ്ങളെ പ്രവ്വത്തിയിൽ കൊണ്ടുവരാനുള്ള താക്കോൽ കര ഗതമാക്കുന്നതിന്നാവശൃകമായ, കമ്മഫലത്വാഗത്തിൻെറ രൂപ ത്തിലുള്ള വിശേഷവും പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും. ഈ കമ്മംയാഗത്തെ വിവരിക്കുന്നതോട്ടക്കടി അതിൽനിന്നും കർമ്മം —വികർമ്മം — അ കർമ്മം എന്ന മൂന്നു സാധനകഠം ഉളവായിട്ടുണ്ടും. കർമ്മവിക ർമ്മങ്ങളുടെ സംഗമത്തിൽനിന്നുളവാകന്ന രണ്ടുതരം അകർമ്മം നാം അഞ്ചാമദ്ധ്വായത്തിൽ കണ്ടുകഴിഞ്ഞു. ആറാമദ്ധ്വായം മുതൽ പലതരം നിഷ്ണ്ക്ഷകളെ പറയാനാരംഭിച്ചിരിക്കുന്നു. ആറാമധ്വാം യത്തിൽ സാധനയ്ക്കാവശ്വമായ ഏകാഗ്രതയുടെ മഹത്തചമാണം പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതും.

ഇന്ന് എഴാമല്യായമാണ്. ഈ അദ്ധ്യായത്തിൽ വികർമ്മ ത്തിൻെറ നവീനമായ ഒരു ദിവ്വമന്ദിരം തുറന്നതന്നിരിക്കുന്നു. പ്ര കൃതിലേവിയുടെ ഗന്ദിരത്തിൽ വിശാലമായ ഏഴെങ്കിലം ഒരു വന ത്തിൽചെന്ന നോക്കിയാൽ നമുക്ക പലപ്പകാരത്തിലുള്ള മനോഹ രദ്ദ മൃങ്ങളും കാണാം. അതുപോപുള്ള അനഭവംതന്നെയാണ് ഇഴ ഗീരാഗ്രന്ഥത്തിലം ഉണ്ടാ വന്നത്ര്. ആറാമദ്ധ്യായത്തിൽ ഏകാഗ്ഗ തയെപ്പററി മനസ്സിലാക്കി. ഇനി നമുക്ക മറെറാരു ഭവനത്തി ലേയും പ്രവേശിക്കാം.

അതിൻറെ വാതിൽ തുറക്കുന്നതിന്നു മുമ്പായി, ഭഗവാൻ മോ ഹകാരിണിയായ ഈ വിശപരചനയുടെ രഹസ്വം പറഞ്ഞുതന്നി ട്ടൂണ്ടും. ഒരേ തരത്തിലുള്ള കടലാസ്സിൽ ഒരേ തുവൽകൊണ്ടും ഒരേ

ചിത്രകാമൻ പലതരം ചിത്രങ്ങളും ഉണ്ടാക്കുന്നു. ഒരു ഗായകൻ ഏഴ്യ സ്ഥരങ്ങാംകൊണ്ടു പലതരം രാഗങ്ങാം ആലാപിക്കുന്നു. 52 അക്ഷാങ്ങളുടെ സഫായംകൊണ്ടും" 🛊 നാം പല പ്രകാരത്തിലു ള്ള വിചാരങ്ങളേയം ഭാവങ്ങളേയം പ്രകട്പ്പിക്കുന്നം. അതുപോ ലെതന്നെ, ഈ സുഷ്പിയേയും മനസ്സിലാക്കുക. ഈ സൃഷ്ടിയിൽ അന്തമില്പാത്തത്ര്വസ്തക്കളം എന്നിാകളം കാണപ്പെട്ടന്മണ്ട്. എന്നാൽ, അകത്തും പുറത്തുമുള്ള ഈ സ്റ്റുഷ്പി മുഴവനും രണ്ടു പ മാത്ഥങ്ങാംകൊണ്ടാണ് നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടിറി കന്നത്. (1) അഖ ണ്ഡമായ ആത്മാവ് (2) അഷ്പവി ഗമായ പ്രകൃതി. ക്രോധമുള്ളവ ൻറ ക്രോധവം, പ്രമമ്ളച്നെറ പ്രേമവും, ടുഖിതൻറ കര ച്ച ലം, സംതുപ്പാൻറ ചിരിയം, മടിയനെറ നിര്യെൽസുക്വ വും, പ്രരത്നശീലൻറെ കമ്മപരായണതയും എല്ലാം ഒരേ ചൈത നൃത്തിൻെറ, അഥവാ ശക്തിയുടെ, കളികളാണ്ം. ഈ പരസ്പര വിരുദ്ധങ്ങളായ ഭാവങ്ങളുടെ അടിയിൽ, ഒരറാം മുതൽ മറേറ അററംവരെ, ഒരേ ചൈതന്വം ഒഴക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു! അക ത്തേ ചൈരുന്നം എല്ലാററില്ം ഒന്നാണം". അതുപോലെതന്നെ, പറമേയുള്ള തൊചിയുടെ സ്വരുപവം ഏതാണ്ട് ഒരേ മാതിരി യാണം. ചൈതനൃമയമായ ആത്മാവും, ജഡപ്രകൃതി ഈ രണ്ടു പടാത്ഥങ്ങൾം കൊണ്ടാണം" ഈ സുഷ്ടിമുഴവനും ഉണ്ടായിട്ടു ള്ളയ്, സ്പഷ്ടമായിട്ടുള്ളത്. ഈ സംഗരി ഭഗവാൻ ആട്യംത ന്നെ ചറഞ്ഞു നനിട്ടുണ്ടു'.

ആത്നാവും ദേഹവും, 'പരാഎന്ന പ്രകൃതിയും 'അപരാഎ ന്ന പ്രകൃതിയും എട്ലായിടത്തും ഒന്നുതന്നെയാണു"; അവയും, തമ്മിൽ അഭേദ്യമായ ഇന്ധമണ്ട്. എന്നാലം, മനുഷ്യൻ വ്യാമോഹ ത്തിൽ അകപ്പെടുന്നതെ തുറകാണ്ട്ര് അവൻെറ മനസ്സിൽ ഭേടഭാ വം ഉളവാകാൻ കാരണമെന്ത്ര ? സ്റ്റോമുള്ളവരുടെ മുഖം കാണം മ്പോൾ സന്തോഷം തോന്നന്നു; സ്റ്റോമില്ലാത്തവരുടെ മുഖം കാ ഒരാളെ കണാന്രം മറെറാരാളെ ഞംബാര മടുപ്പതോന്തനം. കാണാതിരിക്കാന്ത് തോന്നുന്നതെന്ത്രാകാണ്ട് ഒരേ ചിത്രകാരൻ ഒരേ കടലാസ്സിൽ ഒരേ തുലികകൊണ്ടും പല ചിത്രങ്ങളും വരച്ചു പലതരം ഭാവ്ഷ്ഠം പ്രകടിപ്പിക്കന്നു. അതാണം' ചിതുകാരനെറ്റ സംമത്വ്വം. ചിത്രകാരന്റെ തുചികയും", അഥവാ വീണവായന ക്കാരന്റെ വിരലക്ഷം നമ്മെ കരയിക്കാനം ചിരിപ്പിക്കാനം സാമത്ഥ്യമുണ്ടും. ഈ വിശേഷം മുഴവനും സ്റ്റപ്പികത്താവിന്റെ ആ വര്ലകളിലും ഉണ്ട്.

മലയാളത്തെസ്സാബന്ധിച്ച്. S. v. K.
digitized by www.sreyas.in

ഇഇ് ആടുത്തിരിക്കുട്ടു. അഇ് ഇണ്ടകലെ ഇരിക്കുട്ടു. ഇഇ് എൻറതാണ്, അഇ് അന്വൻറതാണ് ഇത്വാദി വിചാരങ്കൾ വരുന്നതിന്നും, അതുനിമിത്തം കത്തവൃത്തിൽനിന്നു പിന്മാറാൻ പരിശ്രമിക്കുന്നതിന്നും, കാരണം പസ്തുതവൃാമോഹമാണ്. ഈ വൃാമോഹത്തിരുനിന്നും രക്ഷപ്പെട്ടണ മെങ്കൽ സ്റ്റഷ്പികത്താവിൻെറ വിരലകളുടെ വൈശിഷ്പ്പംമനസ്സിലാക്കകതന്നെവേണം. 'ബ്ലാഹ ഭാരണൃകോ?പനിഷത്തിൽ ഒരു ചെണ്ടയുടെ ദ്രഷ്ട്രാന്ത്രം നൽകപ്പെ ട്ടിട്ടുണ്ട്. ഒരു ചെണ്ടയിൽനിന്നും പലതരം നാടങ്ങൾം പുറപ്പെട്ട ട്ടിട്ടുണ്ട്. ഒരു ചെണ്ടയിൽനിന്നും പലതരം നാടങ്ങൾം പുറപ്പെട്ട നേം. ചിലത്ര കേരംക്കുമ്പോൾം ഞാൻ പേടിച്ചുവിറയ്യുന്നും, ചില തുകേരംക്കുമ്പോൾം സന്തോഷംകൊണ്ട് തുള്ളിച്ചാടുന്നും. ഈ ഭാവം അളെയെല്ലാം ജയിക്കണമെങ്കിരും ആ 'ചെ നുകൊട്ടുന്നവാനെ പിം ട്വിക്കേണം. ആയാളെ പെടികിട്ടിയാൽ എല്ലാനാളക്കും ഒരേമാം തിരി ആയിത്ത് രുന്നം. ഭേവാൻ ഒരെറോവാകൃത്തിൽ പറയുന്നം:— "മായയെ തരണം ചെയ്യാനാഗ്രഹിക്കുന്നവർ എന്നെ ശരണം പ്രം പിക്കെട്ടം."

അപ്പോറം, ഈ മായ എന്താണു'? പരമേശ്ചാന്റെ ശക്തി യെ കലാകശലതയെ ഫായ എന്നു പറയുന്നു. ആത്മാവിൻറ പ്രകൃതിയാണാ് മായ. അഥവാ, ജൈനരുടെ ഭാഷയിൽ പറയു ന്നതായാൽ, ജീവനുള്ളതും ഇല്ലാത്തതുമായ പലതരം പദത്ഥങ്ങരം കൊണ്ടു വിവിധരംഗങ്ങളോടുകൂടിയ ഈ സ്റ്റഷ്ടിയെ വിരചിച്ചതാ രോ ആയാളുടെ ശക്തി, അഥവാ കല, തന്നെയാണം മായ ജയിം രെധാന്യാകൊണ്ടും എല്പാദിവസവും ഒരേതരത്തിലുള്ള ലിൽ റൊട്ടിയും സവ്വരസന്നമ്പൂണ്ണമായ ഒരു 'രസാവം ഉണ്ടാക്കുന്നു. ഇതു പോലെതന്നെയാണ് ഈ അഖണ്ഡമായ ആത്മാവും അഷ്ടവിധ മായ ശരീരവും എന്നു മനസ്സിലാക്കക. പരമേശ്വരൻ ഈ ആ ത്മാവിനേയും പ്രകൃതിയേയുംകൊണ്ടും പല പടാത്ഥങ്ങളും ഉണ്ടാ ക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. നമുക്ക് അവയെ കാണമ്പോ&, വിഭിന്ന വും പരസ്സരവിരുദ്ധവുമായ പല ഭാവങ്ങളം ഉളവായിക്കൊണ്ടിരി അതിനെയെല്പാം തരണംചെയ്ത് ശരിയായ ശാന്തി സ ക്കന്നാ. മ്പാഭിക്കണമെങ്കിൽ നമുക്കു ഈ വസ്തുകള്ടെ നിമ്മാതാ വിനെത്ത ന്നെ ശരണംപ്രാപിക്കേണ്ടി വരുന്നു; ് ആയാളമായി പരിചയപ്പെ ടേണ്ടിവരുന്നു. അപ്പോഗം മാത്രമേ ഭേദവും ആസക്തിയും ഉളവാം ക്കുന്ന ഈ മോഹത്തിൽനിന്നു രക്ഷപ്പെടാൻ നമുക്കു സാധിക്കു കയുള്ള.

ഈ എഴാമദ്യായത്തിൽ ആ പരംമശപരനെ മനസ്സിലാക്ക ന്നതിന്നുള്ള ഒരു മഹത്തായ 'സാധനം'—വികമ്മം—പറഞ്ഞുത ന്നിരിക്കുന്നു. ചിത്തശുദ്ധക്ക് യജ്ഞം, ഭാനം, ജചം, തപം, ധ്വം

നം, ധാരണ തുടങ്ങിയ പല വികമ്മങ്ങളം പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും. ഞാൻ ഇവയെ അലക്സോഡ, സോപ്പ്, ഉറിഞ്ചിക്കായ് മുതലാ യവയോടാണ് ഉപമിക്കേ; ഭക്ത യെ വെള്ളത്തോടും. അലക്ക സോഡ. സോപ്പ് മതലായവ വസ്രം വെളപ്പിക്കാൻ പററിയവത നെടു പക്ഷേ, വെള്ളമില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ എന്ത്രണ്ടായിട്ടെന്താണ ഫലം? വെള്ളമില്ലാതെ വെരം സോപ്പിന്ന് എന്താണം ചെയ്യാൻ കഴിയുക! നേരേമറിച്ചും, സോഡ, സോപ്പം മതലായവയൊന്നമി പ്ലെങ്കിലും ൊള്ളമുണ്ടെങ്കിൽ കുറെയൊക്കെ ചളി കളയാൻകഴിയും. വെള്ളത്തോടക്ടി ഈവക സാധനങ്ങളും ഉണ്ടെങ്കിൽ, 'അധികസ്വ അധികം ഫലം? എന്നമാത്രം — പാലിൽ പഞ്ചസാരഇട്ടതുപോലെ യായി. അതായതും യജ്ഞം, യാഗം ധ്യാനം, തപം മുതലായവ യെല്ലാം ചെയ്യുന്നത് എദയംഗമമായിട്ടപ്പെങ്കിൽ പിന്നെ ചിത്തശ്ത ഭ്യിയുണ്ടായിത്തീരുന്നതെങ്ങനെ? എദ്യംഗമം എന്നതിൻെറ അ ത്ഥം 'സഭക്തികം' എന്നതന്നെയാണം'. എതുപ്രകാരത്തിപ്പുള്ള സാധനയ്ക്കം ഭക്തി ആവശ്യമാണം'. ഭക്തി സവ്ത്രേഷ്യമായ ഒരു ഉപായമാണാ°. ശുശ്രഷാപ്രിപാടിക**ം** നല്ലപോലെ അറിയുന്ന കരാഗം ഒരു രോഗിയെ ശുശ്രുഷിക്കൻ പോക്ന്നു എന്നു വിപാരി ആയംളടെ മനസ്സൽ ശുശ്രേഷിക്കാനുള്ള ശരിയായ ആഗ്ര ൽജിൽ. ഫമില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ ആ ഗ്രൂശ്രൂഷ സഫലമാകമോ? കാളയ്ക്കു നല്ല തടിയും ആരോഗ്വവുമുണ്ട്. പ്ക്ഷേ, വണ്ടിവലിക്കാൻ ഇപ്പട്ട ന്നില്ല എന്നു വിചാരിക്കുക. അപ്പോഠം അതു വണ്ടിയോടക്ട്രി ഒരു ഭാഗത്തു കിടക്കം; അപ്ലെങ്കിൽ വണ്ടിയെ വല്ല കണ്ടിലേയ്ക്കം മറി ച്ചിട്ടം. ഇതിനെറയെല്ലാം താല്പയ്യം, ഹുദയ ഗമമായി ചെയ്യാത്ത കായ്യങ്ങളിൽനിന്നു തുഷ്ടിയോ പുഷ്ടിയോ ലഭിക്കുകയില്ല എന്നാകന്നു.

# 2

ഈ ഭക്തി നമ്മളിൽ ഉളവാകന്നതായാൽ, അഥവാ ഉണ്ടെ ങിൽ, നമുക്കം ആ മഹാനായ ചിത്രകാരൻെറ്റ് കലയെ കാണാന കഴിയും; അദ്രേവത്തിൻെറ്റ് കയ്യിലേ നിസ്തലമായ തുവൽ നമുക്കു കാണാൻ കഴിയും. എന്നെന്നം വററാത്ത ആ അരു വിയേയും, അ വിടുഞ്ഞ അപ്പൂപമായ മാധുദ്വത്തേയും ഒരിക്കൽ അനുഭവിച്ചാൽ പിന്നെ മറൈറല്ലാരസങ്ങളും തുപ്പമായിത്തോന്നം; ആ രസങ്ങളെ സെങ്ങളായിത്തന്നെ ഗണിക്കാൻതോന്നില്ല! ശരിയായ വാഴ്റ്റപ്പഴം തിന്നിട്ടുള്ള ഒരാറാക്ക്, മരംകൊണ്ടോ മണ്ണകൊണ്ടോ ഉണ്ടാക്കി നി റംകൊടുത്തിട്ടുള്ള വാഴ്പ്പഴം കണ്ടാൽ അതിന്റെ ഭംഗികാണാനല്ലാ തെ രുചിനോക്കാൻ തോനുകയില്ല. വാഴ്റ്റപ്പഴത്തിനെറെ രുചി മന

സ്സിലാക്കിയിട്ടുള്ളതിനാൽ ആയാരംക്ക് ആ കൃതിമഫലത്തിൽ യാ തൊരു പ്രത്യേകതയം തോന്നുകയില്ല. അതുപോലെത്തെന്ന, നല്ല ഉറവുവെള്ളത്തിന്റെ മസം മനസ്സിലാക്കിയിട്ടുള്ളവർ ഹോട്ടലുകളി ലെ സോഡ, സവ്വത്ത്ര് മതലായവ ഇഷ്ടപ്പെടുകയില്ല.

ഒരുട ശനികനായ തത്തചജ്ഞാനിയോട്ട് ജനങ്ങാം പറഞ്ഞു: "ഇന്തനഗരം വളരെ ഭംഗിയാമി അലങ്കരിച്ച ട്ടണ്ടു്; നമുക്ക് അതു കാണാൻപോകാം" അദ്ദഹം വോടിച്ചു: "ചങ്ങാതിമാരേ, ഈ അലങ്കാരം എന്നതെന്താണം'' ഒരു വിളക്ക് , പിന്നെ രണ്ടാമ തൊന്നു്, മൂന്നാമതൊന്നു് — ഇങ്ങനെ പത്തുലക്ഷം കോടി, അഥവാ എത്രവണമെങ്കിലം എണ്ണാം. അവസാനം അതു വിളക്കിൻെറ സമൂഹം തന്നെയല്ലേ? എന്നാൽ, ഞാൻ ആ അലങ്കാരം കണ്ടുകഴി ഞ്ഞൂ!" ഗണിതശാസ്ത്രത്തിൽ 1, 2, 3\_ഇങ്ങനെ അന്തമിപ്പാത്തത സംഖൃക്കം തമ്മ ലുണ്ടായിരിക്കേണ്ട വൃത്വാസം സംഖൃകളങ്ങും. മനസ്സിലാവന്തായായ് പിന്നെ ആ സംഖൃകളെപ്പാം എഴ്ച്പിറ്റി ക്കേണ്ടതില്ല. അയപോലെ, ആ വിളക്കുക്കം ന്നിെനുശേഷം ഒന്നാ യി വെച്ചട്ടണ്ടും. ഇതിൽ ഇത്ര ആശ്ചയ്യപ്പെടാനോ ആനന്ദിക്കാ നോ എന്താണുള്ള ഉം?" എന്നാൽ, മനുഷ്യന്ത് അത്തരം ആനന്ദം പ്രിയാരമാണം. മനപ്പുൻ, വെള്ളത്തിൽ ചെറുനാരങ്ങയും പഞ്ച സാരയും കലക്കി വളരെ അചിയോടുകൂടി കുടിക്കുന്നു. "ഹാ! എത്ര വിശേഷമായ നാരങ്ങാളം!'' എന്നാൽ, അതിന്നു, നാവിന്ത രുപി നൽകാനല്ലാതെ മറെറന്തുസാധിക്കം? പലയ്യം പലതരത്തിൽ കൂട്ടിച്ചേത്തുണ്ടാക്കി ഭക്ഷിക്കന്നതിലാണം" മനാഷ്യന്നു രസം. കൂട്ടി ക്കാലത്ത് ഒരിക്കൽ ഞാൻ ഒരു സിന്വമകാണാൻപോയി. കയ്യിൽ ഒരു വരിപ്പം കരുതിയിരുന്നു. ഉറക്കംവന്നാൽ കിടക്കുന്നതിന്നുവ ണ്ടി. കണ്ണഞ്ചിക്കുന്ന ആ അഗ്നിചിത്രങ്ങ∞ തിംശ്ശീലയിൽ കാ ണാൻ യുടംബി. നാലത്ത്വ നിമിഷാകൊണ്ടും എന്റ്റ് കണ്ണ ക്ഷീ ണിച്ചു. ഞാനെൻറ വിരിപ്പ നിവത്തിക്കിടന്നു. കളികഴിഞ്ഞാൽ വിളിക്കണമെന്നു കൂട്ടുകാരെ എല്ലിച്ചും ഉറങ്ങകയുംചെയ്തു. രാത്രി പറത്തു തുറസ്സായ വല്പസ്ഥലത്തും ഇരുന്നു്, കാററുമേര്പ്പെണ്ടും ആകംശത്തിലെ ചന്ദ്രനേയം നക്ഷതങ്ങളേയം കാണുക എന്നതു സ്റ്റാപ്പിയെ കാണമ്പോഴണ്ടാ പേക്ഷിച്ച് –പ്രശാന്തസുന്ദാമായ കന്ന പാിശുദ്ധമായ ആനന്ദത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചു°—ആ ഇട്ടങ്ങിയ <തീയേറററി?ൽ തീപ്പാവകഠം നൃത്തംവെയ്യുന്നതുകണ്ടു° നാം കൈ കൊട്ടുന്നു! എനിക്കിതിൻെറ താല്പയ്യം മനസ്സിലാവുന്നില്ല.

മനുഷ്യൻ ഇത്ര ആനന്ദരഹിതനായിത്തിരുന്നതെങ്ങനെ? സാധുമനുഷ്യൻ ആ നാജ്ഭിവമായ പാവകളെക്കണ്ട് എങ്ങനെയെ

ങ്കിലം കറച്ച° ആനന്ദിക്കാനാഗ്രഹിക്കന്ന! ജീവിതത്തിൽ യാതൊ രാനന്ദവം ഇല്പാഞ്ഞിട്ടാണും അത്താം കൃതിമമായ ആനന്ദം ആരാ യന്നത്പ് ഒരിക്കൽ എൻറ അയ ർവിട്ടിൽനിന്നു് പോത്രംമുട്ടുവാൻ? തുടങ്ങി. ഞാൻ, അതെന്തിനാണെന്നു ചോടിച്ചു. അപ്പോഠം അ രോ പറഞ്ഞു: "അവിടെ കട്ടിയുണ്ടായിരിക്കുന്നു. ?? തൻറ വീട്ടിൽ കുട്ടിയുണ്ടായി എന്നു പാത്രമുട്ടി അറിയ്ക്കാൻ, ആയാരംക്ക മാത്രമാണോ കട്ട യുണ്ടായിട്ടുള്ളതും? ആട്ടം, പാട്ട്, കളി മതലായ തെല്ലാം കട്ടിയുണ്ടായ സന്തോഷം കാണിക്കാനാണോ? ഇതെല്ലാം വെരം കട്ടിക്കളിയല്ലാതെ മടററന്താണു? ആനന്ദത്തിനു അത്രയ ധികം ക്ഷാമം വന്ന തുപോലെ തോന്നുന്നു! ക്ഷാമകാലത്ത്ര് ഒരു മണി ധാന്യം കാണമ്പോഴേയ്ക്ക് ആളക്ക് അവിടെ തിരക്കിക്ക്ര അതുപോലെതന്നെ കുട്ടിയുണ്ടായൽ, നക്സ്റ്റ് വന്നാൽ, şm. സിനിമവന്നാൽ, എല്ലാം ഈനന്ദത്തിന്റെ വിംപ്പുകൊണ്ട വി പശരായിത്തീന്ന് ഈ സ ധുക്കാം അവിടെ കൂട്ടം കൂട്ടമായി എന്തിച്ചേരുന്നു!

എന്നാൽ, ഇതെല്ലാം ശരിയായ ആനന്ദമാണോ? സംഗീതം കാതിൽകടന്ന് അതിനെ തലകാം തലച്ചോറിന്ന് അല്പം ക്ലേശം നല്ലന്നു; രൂപങ്കാം കണ്ണലൂടെ കടന്ന്ത തലച്ചോറിനെ ക്ലേശിപ്പി കന്നേം. ഇങ്ങനെ ക്ലേശമേല്പിക്കുന്നതിലാണ് ആ പാവങ്ങളുടെ ആനന്ദം! ചിലർ പകയില പൊടിച്ച് മൂക്കിലൂടെ കടത്തിവി ട്രന്നു; ചിലർ പകവലിക്കുന്ന ആ പൊടിവലികൊണ്ട്, അഥവാ ആ പകവലികൊണ്ട്, അവർ ലോകത്തിലേ മുഴവൻ ആനന്ദവും കിട്ടിയഇപോലെ ഭാവിക്കുന്ന! ടോരംസ്റ്റോയ് ചുഴുതുന്നതു നോ ക്കെ: "ആ സിഗറട്ടിൻെറ ലഹരിയിൽ ഒരാരം മറെറാരാളെ കത്തിക്കൊല്ലുകതന്നെ ചെയ്താലം അതിൽ ആശ്ചയ്യിപ്പെടത്തക്കാം യി നെമില്ല.?? അതു് ഒരുതരം ലഹരിതന്നെയാണെന്നു കരും തിക്കുടേ?

മനുഷ്യൻ ഇത്തരം ആനന്ദത്തിൽ മതിമറക്കാൻ കാരണ മെന്ത്ര് കാരണം, അവന്ത ശരിചായ ആനന്ദം എന്തെന്നറിയുക യില്ല. അവൻ പ്രതിപ്പായയിൽ (അസ്സലിനെ വിട്ട്!) തന്നെ ഭ്രമി ച്ചിരിക്കയാണ്ട്. ഇന്ന് അവൻ അഞ്ച ജ്ഞാനേദ്രിയങ്ങളുടെ ആനന്ദമാണം ആസ്പടിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്ര്. നയനേദ്രിയങ്ങ ല്ലെങ്കിൽ പിന്നെ നാജിന്ദ്രിയങ്ങളുടെ ആനന്ദംമാത്രമേ ഉള്ളു എന്നാ ണ് അവൻ വിചാരിക്കുക. 'ചൊവ്വാ' എന്ന ഗ്രഹത്തിന്തന്ന് നാളെ ആറിന്ദ്രിയങ്ങളോട്ടക്കടി വല്ലവരും ഇറങ്ങിവരുന്നതായാൽ പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളോട്ടക്കടി വല്ലവരും ഇറങ്ങിവരുന്നതായാൽ പഞ്ചേന്ദിയങ്ങ മോഗ്മുളും മനുഷ്യർ കരയാൻതുടങ്ങും. അവർ പറയും: "ഈയാളുടെ മുമ്പിൽ ഞങ്ങാം എത്ര മോശക്കാർ?"

ളഎഴാം അദ്ധ്യായം

ഈ അഞ്ഞും ഇന്ദ്രതങ്ങറ്റം അ ഗിഷ്പിരില്ലെ ഗായി ങ്ങളം മനസ്സിലാക്കൻകഴിയുമോ?-- ഇയ് ആലോചിക്കേണ്ട ഒരു സംഗതിയാണും. ഈ അഞ്ചും ഇന്ദ്രിയങ്ങളടേയും അഞ്ചു വിഷയ ങ്ങളിൽത്താന്ന മനുഷ്യൻ വീണ്ടും ഒരു തിരഞ്ഞെടുപ്പാടത്ത്രനു. ഇങ്ങനെ അവൻ വിഷയങളിൽ നിമഗ്നനായിരിക്കേയാണ്. കഴതക്കരച്ചിൽകേട്ടാൽ അവൻ പറയുന്നു: "ഈ അശുഭമായ ശബ്ദം എവിടെനിന്നു വന്നു?" എന്നാൽ, നിങ്ങളുടെ ദശനം ആക്യതയ്ക്ക് ഒരു വിധത്തിലം അന്മമോവുന്നിപ്പേ? നിങ്ങാംക്ക അതിനെക്കൊണ്ട് ഉപപ്രാമുണ്ടാകന്തണ്ടായിരിക്കാം. പക്ഷേ നിങ്ങ ളെക്കൊണ്ടു ആഷ്ഠം ഒരു ഉപഭ്രവവും ഉണ്ടാകന്നില്പേ? കഴതക്കര ച്ചിൽ അശുഭമായതാണെന്നു നാം ആദ്യംതന്നെ തീരുമാനിച്ചിരിക്ക യാണം. ഞാൻ ബറോഡാ കാളേജിത് താമനിച്ചിരുന്നകാലത്തു" ചില പാശ്ചാത്വഗായകന്മാർ അവിടെ വരികയണ്ടായി. അവർ നല്ല വിട്വാന്മാരായിരുന്നു. തങ്ങളുടെ വൈദശ്ച്ചോ, നല്ലപോലെ പ്രകടിപ്പിക്കേയുംചെയ്തു. പക്ഷേ, എപ്പേഴാണം" അവിടെനിന്ത ഓടി രക്ഷപ്പെടാൻ സ്ംധിക്കക എന്നാണ ഞാൻ നോക്കിയിയ ന്നത്ര്. കാരണം, എനിക്ക് അത്തരം പാട്ടകേട്ട് പരിചയമുണ്ടാ യിരുന്ന ല്ല. എന്നെ ട്രഷ്പിയി മ, അവർ തോറര്പോയി!? നമുടെ നാട്ടിലെ നല്ല പാട്ടകാർ അവരുടെ രാജ്യത്തു ചെന്നാൽ ഒപേക്ഷേ മോശക്കാരാണെന്നു കണക്കാക്കംപ്പട്ടേയ്ക്കാം. ഒരുതരം സംഗിതം കൊണ്ടു് ഒരാഠംക്ക് ആനന്ദമുണ്ടാവുമെങ്കിൽ മറെറാരാഠംക്ക് അതു ണ്ടാവുന്നില്ല. ആ സ്ഥിതിക്ക് ഇതിനെ ശരിയായ ആനന്ദം എന്ത പറയം മാ? ഈ ആനന്ദംമല്പാം വെറും 'ഭ്രമാമ ഞ'. ശരിയായ ആനന്ദം ആസ്ഥടിക്കാൻ സാധിക്കാതിരിക്കുന്നതുവരെ നാം, കളവും ചതിയുംനിറഞ്ഞ ഈ ആനന്ദത്തിൽ നിമഗ്നരായിരിക്കും. നല്ല പാല്പ് കിട്ടാതിരുന്നേടത്തോളംകാലം, അശ്വത്ഥാമാവ് അരിമാവു കലക്കിയതാണതെ പാലാണെന്നുകരുതി കുടിച്ചിരുന്നതു'! അതായ ഇ്, നിങ്ങ∆ം ശരിയായ സചര്രചത്തെ മനസ്സിലാക്കുമ്പോ∿, അതി ന്റെ ആനന്ദം അനഭചിക്കാൻതുടങ്ങമ്പോറ്റ്, മറെറല്പം വസ്തുക്കളം മങ്ങാൻ തുടങ്ങും.

ഈ ആനന്ദത്തെ മനസ്സിലാക്കുന്നതിന്നുള്ള ഉൽക്രാപ്പമായ മാ ഗ്ഗംഭ്ക്തിയാണ്. ആ മാഗ്ഗത്തിലൂടേ സഞ്ചാിക്കുമ്പോരം പരങ്മ ശചാനെറ ദൈവികമായ കശലത മനസ്സിലാവും. അതോടുകൂടി മറെറല്ലാസങ്കല്പങ്ങളം അതിൽ വിലീനമായിത്തിരുകയും ചെയ്യും. പിന്നെ നിസ്സംരകായ്യങ്ങളിലേയുംള്ള ആകർഷണംതന്നെ ഇല്ലാതാ വും. ലോകത്തിലെങ്ങാ ഒരേ ആനന്ദം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നതായി അനുഭവപ്പെട്ടം. മധുംപലാവാരങ്ങറം വില്ലൂന്ന പീചികകറം പല

തും ഉണ്ടായിരിക്കാം. പക്ഷേ, പലഹാരങ്ങరം ഏറെക്കറെ ഒരേമാ തിരിയായിരിക്കും. അതായതു ശരിയായ വസ്ത കയ്യിൽകിട്ടുന്നതുവ രെ നാം, പറന്നകളിക്കന്ന പക്ഷിയേപ്പേട്ടം, അചിടുന്നം ഇവിടു ന്നും ഓരോന്നിനെ പിടിച്ചു തിന്തകൊണ്ടിരിക്കും. ഞാൻ പലച്ചേ തുളസീഭാസരാമായണം വായിക്കുകയായിരുന്നു. വ ഉക്കിന്നടുത്തു പാററക്ഠം വന്നുനിറഞ്ഞു. അപ്പോഴേയ്ക്ക് ഒരു ഗൌള യും അവി ടെ എത്തിച്ചേന്ത. അതിന്ന് എന്റെ രാമായണവുമായി യാതൊ രെടപാട്ടമില്ല. അതിന്നം°, ആ പാററകളെക്കണ്ടിട്ടാണം് ആനന്ദമു ണ്ടായത്ര്. ്അതു പാററകളുടെമേൽ ചാടി വീഴാൻയുടങ്ങിയപ്പോഴേ യൂ<sub>ര</sub>്ഞാൻ കൈ അല്പമൊന്നിളക്കി. അതു് ഓടിപ്പോയി് പി ന്നേയം അതിൻെറ ട്രൂപ്പി ആ പാററകളടെമേൽ ആയിരുന്നു. ഞാൻ മനസ്സിൽപറഞ്ഞു: "നി ഈ പാററകളെ തിന്നുകളയും. അതു നിനക്ക് രസമാണു്. നിന്റെ നാവിൽ ഒരുതരം പശയുണ്ട" എൻെറ നാവിൽ ഒരുതരം പശയും ഇല്ല. പക്ഷേ, ഞാനനഭവി ക്കുന്ന ആനന്ദത്തെപ്പററി ആ പാവപ്പെട്ട ഗൌളിക്ക് എന്തറി യാം? അതിന്നം രാമായണത്തിന്റെ രസം ആസ്ഥാം ക്കാൻ കഴിക യില്ല. ഈ ഗൌളിയെപ്പോലെയാണം' നമ്മുടെ സ്ഥിതി. നാം പല രസങ്ങളിലും നിമന്തരായിരിക്കയാണു". എന്നാൽ, ശരിയായ രസം ലഭിച്ചാലത്തെ സ്ഥിതി എന്തായിരിക്കും! ആ രസം സമ്പാദി ക്കുന്നതിന്നും നമ്മെസ്സമത്ഥരാക്കുന്നതിന്നുവ ണ്ടി ഭഗവാൻ ഭക്തിയുടെ രൂപത്തിലുള്ള ഒരു സാധനം കാണിച്ച തന്നകൊണ്ടിരിക്കയാണം".

### 3

ഭഗവാൻ മൂന്നതരം ഭക്തന്മാന്റെപ്പററി പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്; 1. സകാമക്കേസ് ഫലേ പ്ലയോട്ടക്രടി ക്തേികാണിക്കുന്നവൻ; 2. നി ഷ്യാമക്കേസ് ഫലേ പ്ലയില്ലെങ്കിലും സങ്ക പിതമായ ഭക്തികാണി കുന്നവൻ; 3. ജ്ഞാന്വ പാറപ്പണ്ണമായ ഭക്തികാണിക്കുന്നവൻ. ഇതിൽ രണ്ടാമത്തെതരത്തിൽപ്പെട്ട ഭക്തന്മാരെ വീണ്ടും മൂന്നായി തരംതിരിച്ചിട്ടണ്ട്. 1. ആത്തൻ, 2. ജിജ്ഞാസ, 3. അത്ഥാത്ഥി. ഇവ ഭക്തിവ്വക്ഷത്തിൻെറ ശാഖകളം ഉപശാഖകളമാണ്.

അപ്പോരം, സകാമഭക്തൻ എന്നതിൻെറ അത്ഥം എന്താ ഞ"? മനസ്സിൽ ചില ആഗ്രഹങ്ങരംവെച്ചുകൊണ്ട് ഭഗവാൻെറ സമീപത്തു ചെല്ലന്നവൻ. ഈ ഭക്തി നിക്കഷ്പമായതാണെന്നു പറഞ്ഞു ഞാനയാളെ നിന്ദിക്കകയില്ല. ചിലർ പൊയ്തകായ്യങ്ങ ളിൽ പ്രവേശിക്കുന്നതു പേരുംപെരുമയും കിട്ടാൻവേണ്ടിയാണം".

നാൽ, ആയാഠം, ഈ ബാഹൃമായ ഉപകരണം സ്വീകരിക്കുന്നു. അമ്മ മകൻറ പുറത്തുതലോടി 'ഭേഷ്' എന്ന പറയുമ്പോരം അവൻ അമ്മയ്ക്കാ പശ്വമായ പ്രവൃത്തി കൂടുതൽ നന്നായിച്ചെയ്യാനാ ഗ്രഹിക്കുന്നു. ഇതുതന്നയാണം' സകാമക്തേിയുടേയും കായ്പാം. സകാ മഭക്തൻ ഭഗവാമൻറ അടുത്തുചെന്നു ''തരിക" എന്ന ഹറയും. ഭ ഗവാനോട്ട് നല്പകാര്യം ആവശ്വപ്പെടാൻ സാധിച്ചാൽ അതൊരു വലിയ ഭാച്ചമായി. അതു അതു എളപ്പുമല്ല. ഇത്തനാഭവൻ നാമദേവനോട്ട്, 'തീത്ഥയാത്രയ്ക്ക പോരുന്നിംപ്ര?" എന്ന ചോദി നാമദേവൻ മറ്റപടിയായി, "എന്തിന്ത ?" എന്ത ചോട ച്ചു. धु. ഞ്ഞാനദേവൻ പറഞ്ഞു: "സജ്ജനങ്ങള്മായി സംസർഗ്ഗാചെയ്യാൻ സാധിക്കം." നാമല്പേൻ, എന്നാൽ ഞാൻ ഭഗവാണോട്ട ചേദി ച്ചാരാം" എന്നപറഞ്ഞു ക്ഷേതത്തിന്റെ ഉള്ളിലേക്പോയി. അദ്ദേഹത്തിൻെറ കണ്ണിൽനിന്നു വെള്ളം ധാരധാരദ്ധയി ഒഴകിണ്ണ ടംബി. അദ്ദേഹം ഭഗവാൻറ ചൗണകമലങ്ങളെത്തുന്ന നോക്കി ക്കൊണ്ടുനിന്നു. അവ സാനം കരഞ്ഞുംകൊണ്ടു ചോദിച്ചു: "പ്രഭോ, ഞാൻ പോകട്ടേ?" ജ്ഞാനദേവൻ അടത്തു മന്നെ നില്ലുന്തണ്ടായി നിങ്ങഠം ഈ നാമദേവനെ ഭ്രന്തനെന്നു പറയുമാ?് ഭാര്വ ര്ദന്നും. പ്പെമില്ലെങ്കിൽ, അഥവാഭായ്യ മറിച്ചുപോയാൽ, കരയുന്ന ആള കഠം ട്ലൊം കമ്മിയപ്പു. എന്നാൽ, പാമേശ്വാൻെറ്റ് സന്നിധാന ത്തിൽ കരയുന്നവർ, അവർ സകാമഭക്തന്മാരായാലം ശരി— ട്ടർപ്പ ഭമാണു'. വാസ്തവത്തിൽ ആവശ്യപ്പെടേണ്ടതെന്തോ അതു് ആവ ശ്വപ്പെടാൻ കഴിയാതിരിക്കുന്നതു° അജ്ഞാനത്തിൻെറ\_ ലക്ഷണമാ ൺ്. എന്നാൽ, ഇതുകൊണ്ട്, — ഇങ്ങനെ ആ വശ്വപ്പെടുന്നതുകാ ണ്ടും, ... സകാമഭക്തി ത്വാജ്യമാണെന്നു കരുതരുത്രം. സ്ത്രീക്കം പലച്ചെ എഴുന്നറു പലതരം പ്രച്ചത്തിക്കം ചെ യ്യന്നു; വിളക്ക് കൊളത്തിക്കാണിക്കുന്നു; കർപ്പും കത്തിക്കുന്നു; തുള

ഏഴാം അദ്ധ്യായം

ഇതിൽ എന്താണും ഭോഷം? നിങ്ങഠം അവരെ നല്ലപോലെ ആട്രി

കിട്ടിക്കൊണ്ടിരിക്കുമ്പോരം അവർ ആ പൊതുകായ്യത്തിൽ സ്ഥിര മായി നില്ലൂം. അവക്ക് ആ പ്രവൃത്തികളിൽത്തന്നെ ആനന്മം രോന്നിത്തുടങ്ങും. പേരും പെരുമയും സമ്പാഭിക്കണമെന്ന ആഗ്ര

നിന്നം തൻറെ പ്രവൃത്തി ഏററവം ഉത്തമമാണെന്ന വിശചാസം ഉണ്ടാവന്നു. തൻെറ പ്രവൃത്തിയുടെ ഗുണദോഷം അറിയുവാൻ അയാളുടെ കയ്യിൽ ആന്താമായ ഒരു ഉപകരണവുമില്പ അതി

ക്കുകയും അവക്കു ധാരാളം പെരുമനൽകുകയും –

ഹത്തിൻെ അത്ഥംതന്നെ എന്നാണം"? ലോകരുടെ

കൊന്നു യാതൊരു ഫാനിയും നേരിടാനില്ല.

അതു

ആദരവിൽ

ചെയ്യു ക

അത്തരം ആദരവു

സിക്കു പ്രഭക്ഷിണംവെക്ഷന്നു. ഇതെല്ലാം എന്തിനാണു ? മോക്ഷം **ഭഭിക്കുന്നതിന്നതന്നെ. അവരുടെ ധാരണ അ**തായിരിക്കാം. അ തിന്നായി അവർ വ്രതം, ജപം, തപം മുതലായവ അനുഷ്ഠിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ പ്രൗങ്ങൾ അനുഷ്ഠിക്കുന്ന സന്ര്രദായമുള്ള കുട്ടംബങ്ങളിൽ മഹാപുരുഷന്മാർ ജനിക്കുന്നു. തുളസ് ട്രാസിന്റെ കലത്തിൽ രാമ രീർത്ഥൻ ജനിച്ചു. അദ്രേഹത്തിന്നു പാർസിയിൽ നപ്പ ജ്ഞാന മുണ്ടായിരുന്നു. തരാഗലോടിച്ചു:----നിങ്ങഗ തളസീഭാസിൻെറ കലത്തിലാണല്ലോ ജനിച്ചള് എന്നിട്ടും നിങ്ങരംക്ക് സംസ്തതം അറിയംല്ലെന്നോ?" ഈ വാക്കരാമത്ർത്ഥന്റെ ഉള്ളിൽ ത്ട്ടി. ഉടനേ അദ്ദേഹം സംസ്കതം പഠിക്കവാനാരംഭിച്ചു. കലാഭിമാ നത്തിൻെറ സാമത്ഥ്വം എത്ര മഹത്താസം! അതിനാൽ, സ്ത്രികരം കാണിക്കുന്ന ഭക്തിഭാവം വെറും തമാശയാണെന്നു കരുതരത്ര്. ഇങ്ങനെ അണുഅന്തായി ഭക്തി ശേഖരിച്ചു ചെയ്യുന്നടിക്കിൽ രേജസ്ഥികളായ സന്താനങ്ങൾം ഉണ്ടാവുന്ന. 🕺 അതിനാൽ, ഭഗ വാൻപറയുന്നു: "ഫലേപ്പുയുള്ള **പനായാലംശരി, എന്നിൽ ഭക്തി** യുണ്ടെങ്കിൽ ഞാൻ ആയാളുടെ ഭക്തിയെ സുദ്ദഢമാക്കം; ആയാ ളടെ മനസ്സിൽ മൌഢ്യമുണ്ടാവാനനുവളിക്കയില്ല. ത്രായാഗം എ **ഒ**യപൂവ്ം`തൻറെ രോഗം മാററണമെന്നു പ്രത്ഥിക്കുന്നതായാൽ, ഞാൻ ആയാളിൽ ആരോഗ്വത്തിന്നുള്ള ഭാവന ഉളവാക്കി ആ രോ ഗം മാററിക്കൊടുക്കും. എതുവിധത്തിലായാലംശരി, എന്റെ അടു ത്തുവന്ന ഏതൊരാളേയും ഞാൻ സ്വന്തമാണെന്നു കരുള്ളം." ധ്രൂ വൻറെ ഉഭാഹരണംതന്നെ എടുക്കാം. ് അപ്പാൻറ്റ് മടിയിൽ ഇറി ക്കാൻ കഴിയാഞ്ഞപ്പോശം അമ്മ മകനോടുപറഞ്ഞു: "ഈശാം നോട് ആ സ്ഥാനം യാചിച്ചുകൊഠംക." ഉടനേ കട്ടി ഉപാസന ആരംഭിച്ചു. ഭഗവാൻ അദ്ദാഹത്ത ന്നു സ്ഥിരമായ ഒരു സ്ഥാനം നൽകകയുംചെയ്തു. മനസ്സ് നിഷ്ണാമമല്ലെങ്ക ൽക്രടി എന്താണം ടോഷം? മനമ്പ്പിൻ ആര്യംട് അടുക്കലേക്കാണ് പോകന്നതു്, ആ രോടാണ് യാചിക്കുന്നതും?--ഇതാണ് പ്രധാനമായി നോക്ഷേണ്ട യ്യ⁺. സംസാരത്ത ൻെറമുമ്പിൽ കൈ പരത്താതെ, മുട്ടകത്താതെ, ഈശ്വാനെ പാടിപ്പുക ക്രൂന്ന സമ്പ്രദായം നിസ്സാരമാണെന്നു വിചാ രിക്കരുത്ര°.

നിമിത്തം എന്തോ ആയിക്കൊള്ളട്ടെ, നിങ്ങറം ഭക്തിമന്ദിം ത്തിൽ പ്രവേശിച്ഛനോക്കും. ആരംഭത്തിൽ ഫലേച്ഛയോട്ടുകൂടി യാണ് ചെയ്യുന്നതെങ്കിലും പിന്നീട്ട് അതില്ലാത്തവരായിത്തീരം, പലഭിക്കിലും ഫ്രദേശനാങ്ങറം നടത്താറുണ്ട്. അതിൻെറ വ്വവ സ്ഥാപകന്മാർ പറയും: "നിങ്ങറം വന്ത കാണകതന്നെവേണം. എത്ര വിശിഷ്പമായ—നേരിയതും പലനിറത്തിലുള്ളതുമായ—ഖാദി

യാണും നിമ്മിക്കാൻ തുടങ്ങിയിരിക്കുന്നതും! അതിന്റെ ചില മാത്ര കകളെങ്കിലും കാണണ്ടേ?" ഇതുകേട്ടു° ആളുകഠം കൂട്ടംകൂട്ടമായി വ്യവസ്ഥാപകന്മാഷ് കായ്പം സാധിക്കുന്നു. ഇതുതന്നെ വരുന്നും യാണും ഭക്തിയുടേയും കായ്പ്പം. ഒരിക്കൽ കേതിമന്ദിരത്തിൻെറ ഉള്ളിൽ കടന്നുനോക്കുക. അപ്പോഠംമാത്രമേ അതിന്റെ വൈചി ത്രുവം മഹത്തപവം മനസ്സിലാവകയുള്ള. സാഗ്ഗത്തിലയ്ക്കപോ ക്പ്സാം ധമ്മാംജാവിന്റെക്കട ഒരു ശ്വാവുമാത്മാണം ബംക്കി യായത്രം. ഭീമൻ, അജ്ജനൻ മുതലായവരെല്ലാം, ഓരേരത്തരാ യി വഴിയിൽ വീണപോയി. സാർഗ്ഗത്തിൻറ വാതിൽക്കൽ വെച്ച് ഒരു ട്ലൂതൻ അദ്രേഹന്തോടുപറഞ്ഞു: "അങ്ങേയും അക ത്തേയ്യുപോകാം; പക്ഷേ, ഈ ശ്വാവിന്ത കടക്കവാൻ പാടില്ല." ട്രേപ്പംൺറ ശചാവിന്ത കടക്കാൻ ചാടില്ലെ ധമ്മരാജാവുപറഞ്ഞ: ങ്കിന്റെ ഞാനം അകത്തേയ്ക്ക് കടക്കുന്നില്ല.?? ശചാവു" തെന്റെ ക്ഷ് ജവിയാണെന്നു കണക്കാക്കപ്പെട്ടന്നുണ്ടെങ്കിലും അതു ചെയ്യുന്ന സേ വനം അനന്യസാധാാണമാണ്. അതിനാൽ, 'ഞാൻ?' ഞാൻ? എന്നുപറയുന്ന മററുള്ളവരെത്തപേക്ഷിച്ചു" അതു ശ്രേഷ്ഠംതന്നെയാ അതു ഭീമാജ്ജനന്മാരേക്കാറം ത്രേഷ്ഠമായതായിരുന്നുവെന്നു ഞ്. തെളിഞ്ഞു. പരമേശചാമാർഗ്ഗത്തിൽ സഞ്ചരിക്കുന്നതു് ഒരു ക്ഷൂ പ്രകീടമാണെങ്കിലും അയ്ല്, ആ്വഴിക്കു പോകാത്ത വലിയ വലിയ ആള്കളേക്കാറം ത്രേഷ്ഠമായതാണം". ക്ഷേത്രത്തിൽ ആമയുടേയും നന്ദിയുടേയും വിഗ്രഹങ്ങളുണ്ടും. ആ കാളയേയും ആളുകഠം നമ സ്തരിക്കുന്നു. കാരണം, അതൊരു സാധാരണ കാളയല്ല. അതു ഭഗ്വാരൻറ സമീപത്താണാ് സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതും. കാളയാണെ ങ്കിലും അതു പരമേശചൗൻറേതാണെന്ന കായ്യം നാം മറക്കരുത്തം. **ങ്ങ**തു വലിയ ബൂദ്ധിമാന്മാരേക്കാ**ഗം ത്രേഷ്ഠമായതാണം"**. എതു നി സ്സുരപ്രാണിയും ഭഗവത് നുരണയേ ടക്ടി ജീവികുമ്പോഗ് ലോക ത്തിന്നൊട്ടാകെ അഭി വന്ദ്യമായി ന്തീരുന്നു!

ഒരിക്കൽ ഞാൻ തീവണ്ടിയിൽ യാത്രചെയ്യയായിരുന്നു. വണ്ടി യമുനയുടെ പാലത്തിന്മേലെത്തി. എംൻറ അടുത്തുണ്ടായിരുന്ന രൊറം അതിലേയ്ക്ക് ഒരു കാശിട്ടു. ഞാങ്ങളുടെ അടുത്തുതന്നെ ഒരു വലിയ വിമശകൻ (യുക്തിവാടി) ഇരിക്കുന്നുണ്ടായിരുന്നു. ആയാറം പറഞ്ഞു: "ലോകം അല്ലെങ്കിൽത്തന്നെ ഭാരിദ്ര്യത്തിലേക്ക് താണു കൊണ്ടിരിക്കയാണ്. പിന്നേയും ഈയാറം കാശു വെള്ളത്തിലേക്ക് വലിച്ചെറിയുന്നു!" ഞാൻ പറഞ്ഞു: "താങ്കരം ഈയാളുടെ ഉദ്യേ ഗ്വത്തെപ്പററി ആലോ പിക്കുന്നില്ല; അതു മനസ്സിലാക്കിയിട്ടില്ല. വെള്ളത്തിലേയ്ക്ക് കാശു വലിച്ചെറിയുവാൻ ഈയാളെ പ്രോിപ്പിച്ച ഭാവനയ്ക്ക് രണ്ടോ നാലോ പൈസയെങ്കിലും വിലയുണ്ടാവുകയി

പ്ലേ? മറേറതെങ്കിലം നല്ല കായ്യത്തിന്നുവേണ്ടിയാണം" അതു നല്പ പ്പെട്ടതെങ്കിൽ ആ ഭാനം ഇതിലും നല്പതാവമായ് രുന്ന പക്ഷേ, അതിനെപ്പറ**ി പിന്നീടാഘാചി കാം.** ഏതായാലം, ഭാവനാപ്പ് ണ്ണനായ ഈ മനുഷ്യൻ, ഈ ഒഴുകന്നത്് ഈശേചരകാരുണ്ണംതന്നെ യാണു എന്ന ഭാവനയാൽ പ്രേരിതനായിട്ടാണും ഈ ത്യാഗംചെ യ്കിട്ടുള്ളത്. നിങ്ങളുടെ അത്ഥശാസ്ത്രത്തിൽ ഈ ഭാവന്യൂം വല്ല സ്ഥാനവമുണ്ടോ? തൻറെ നാട്ടിലെ ഒരു നടി കാണമ്പോഴേയ്യം ഈയാളുടെ എടയം അലിയുന്നു. നിങ്ങ്യംക്ക് ഈ ഭാവനയുടെ മഹത്താം മനസ്സ ലാക്കാൻ കഴിയുമെങ്കിൽ ഞാൻ നിങ്ങളുടെ ദേശ ഭക്തിയെപ്പററി്ചിന്തിക്കാം. ദേശഭക്തി എന്നതിൻെറ അത്ഥം റൊട്ടി എന്നാണോ? നാട്ടിലേ ഒരു മഹാനദി കാണമ്പോരം തൻെറ സകലസ്നാത്രം അതിൽ മക്ഷംകളയാം, സമപ്പിക്കാം എന്ന ഭാവ ന ഉളവഃകന്നതായാൽ ആ ദേശഭക്തി അത്ര നിസ്സാരമാണോ? ഈ സമ്പത്തുകരംക്ഷ് നത്ര പച്ചയും നിലയമായ കല്ലാംരം, കീടങ്ങ ളടെ മലം, കരിക്കട്ട ഇവകൊണ്ടണ്ടാക്കപ്പെട്ട മുത്ത്, രത്നം മുത ലായവയ്ക്കെല്പാം—വെള്ളത്തിൽ മക്കിക്കളയാനുള്ള വിലമാത്രമേ യുള്ളം. പംമേശാംരൺറ സന്നിധിയിൽ ഇവ വെറും കല്ലാ മണ്ണ മാണ്ം. നിങ്ങാം ചോദിക്കമായിരിക്കാം, 'ഈ നദിക്കം് പരമേ ശചരന്നം തമ്മിൽ എന്തുബന്ധമാണുള്ളതും" എന്നു. അതിന്നു മറു പടിയായി ഞാൻ ചോദിക്ഷന്നത്, 'നിങ്ങളുടെ ലോകത്തിൽ പര മാത്മാവിന്ന വല്ല സ്ഥാനവുമണ്ടോ? നിങ്ങളുടെ ലോകത്തിന്നു പര മേശചരനോട്ട് വല്ല് സംബന്ധവുമണ്ടോ?? എന്നാണം". നദി ആഷ്ലി ജന്തം ഹൈഡ്രജനമാണം. സൂയ്യൻ ഗ്വാസ് വേളിച്ചത്തിനെറ ഒര വലിയ മാത്രകയാണം". അതിനെ എന്തിനാണ നമസ്തരിക്കുന്നതും ? നിങ്ങളുടെ റൊട്ടിയെമാത്രം നമസ്തരിച്ച ൽമതി! ശരി, ആ റൊട്ടി ക്ക് എന്തു വിശേഷമാണുള്ളതും? അതും അവസാനം ഒരു വെളത്ത മൺകട്ടയല്ലേ? അതു കാണമ്പോഴേയ്യും" എന്തിനാണും വായിൽ വെള്ളം തെളിയുന്നതു°. ഇത്രയും വലിയ സൂയ്യൻ ദിവസേന ഉടി ച്ചപൊങ്ങന്നു; ഈ മനോഹരമായ നടി ഒഴകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇരിലൊന്നം പരമേശ്വാൻെറ അസ്തിത്വം അനഭവപ്പെടുന്നില്ലെ ങ്കിൽ പിന്നെ എവിടെയാണ് അതുള്ള തം?" ആംഗ്ലേയ്കവി വേ **ർഡ**്സ്വത്ത് വളരെ വ്വ സനത്തോട്ടക്രടി എഴുഇന്ന്: "ഞാൻ ആദൃകാലത്ത്ര മഴവല്ല കാണമ്പോരം സന്തോഷംകൊണ്ട് തുള്ളി എച്നറ എടയം .ആനന്ദത്തിലാറാടിയിരുന്നു. ച്ചാടിയിരുന്നു. എന്നാൽ, ഇസ് എനിക്ക് ഞങ്ങനെ തുള്ളിച്ചാടാൻ തോന്നന്നില്ല. ആദ്യത്തിപ്പണ്ടായിഷ്ന്ന ജീവിതമാധുയ്യം പോയി, ഞാൻ വെര മൊരു കല്പായിക്കഴിഞ്ഞുവോ?"

പുരുക്കം ഇതാണ്ം: സകാമഭക്തിക്കും, അതായത്ത് ഗ്രാമിന രുടെ ഭാവനയ്ക്കം വലതായ മാത്തപമണ്ണം, വലിയ വിലയുണ്ണം. ഏത്രതത്തിലുള്ള ജീവിയം പരമേശപരന്റെ സന്ന ധാനത്തിൽ എത്തിച്ചേരുമ്പോരം അഭിവന്ദ്വമായത്തിരുന്നു. ഏത്ര വിറകം തീ യിലിട്ടാൽ കത്തിക്കരിയും. അതിനാൽ, ഈശപരഭക്തി ഒരപ്പവ് 'സാധന'യാണം". പരമേശപരൻ സകാമഭക്തിയേയും വിലമതി ക്ന്നോണ്ണം. കാരണം, ക്രമേണ അത്ര് പൂണ്ണതയുടേയും നിഷ്ണാമത യുടേയുംനേടെ തിരിയും.

## 4

നാം സകാമഭക്തന്മാരപ്പെററി മനസ്സിലാക്കിക്കഴിഞ്ഞു. ഇനി നിഷ്ണാമഭക്തന്മാരെ ഒന്ന ചെന്നുകാണാം. ഇതിൽ ആഭ്യംവ അന്ന ഇ് ആത്തഭക്തിയ ഞ് . അതിൽ ഏകാംഗഭക്തി, പൂണ്ണ ഭക്തി ഇന്ദരന രണ്ടണ്ണുണ്ടും. ആദ്യത്തെ ഏകാംഗഭക്തി മുന്നു തൗമായിത്തിരിയുന്നു ആത്തൻ, ഭയയെ പ്രാത്ഥിക്കുന്നവനാണം"; അതായതും, നാമലോനെപ്പോലെ ഭഗവാന്തവേണ്ടി കയുകയും നിലവ ളിക്കുകയും കിടന്നുരുളുകയും ചെയ്യുന്നവൻ. ഭഗവാൻെറ പ്രേമരസം പാനാചെയ്താൻ എപ്പോഴാണം" സാധിക്കും; അതിൽ മങ്ങിക്കളിച്ച് ജിവിതത്തെ കൃതാത്ഥമാക്കവാൻ എപ്പോഴാണം" സാധിക്കു; ആ തുപ്പാടങ്ങളിൽ തന്നെത്താൻ സമപ്പിച്ചുകൃതാ ത്ഥതയടയവാൻ എപ്പോഴാണും സാധിക്കുക—എന്ന് വിചാര ത്തിൽ നിമഗ്നനായിരിക്ക്ന്നവൻ! അവൻ അതിന്നായി വലിയ <sup>ഒര ക</sup>സുകൃവം വൃഗതയും കാണിക്കും. ആ വിചാരംകൊണ്ടും അവൻ ആതുന്ന് അധിരനമായിത്തിരും. ഓരോ കായ്യത്തിലും സത്വം, ഹർദ്ദത, വൃഗ്രത, പ്രേമം—ഇവയണ്ടോ എന്നാണം" അവൻ നോക്കക. രണ്ടാമത്തേതു ജിജ്ഞാസുവാണം" സംഗതി വശാൽ, നമ്മുടെ നാട്ടൽ ഇത്തരം ക്നേന്മാർ വളരെ കുറവാണും. ഇവർ, 'ഗൌരീക്കാം' മുതലായ ഏതെങ്കിലും കൊട്ടമുടിയിന്മേൽ ആ ഉട്ട്യമത്തിൽ മരിക്കാനുംകൂടി രെങ്ങുന്നു! ചിലർ കയറാനും ഉത്തഃധ്രവം കണ്ടപ്പക്കാൻ പുറപ്പെട്ടം. തങ്ങളുടെ അനേപഷ ണത്തിൻെറ്റ് ഫലം ഏതെങ്കിലും കടലാസ്സിൽ കറിച്ചു° അതൊരു കപ്പിയിലാക്കി വെള്ളത്തിൽ നിക്ഷേപിച്ച് മരക്കകയും ചെയ്യനു. ചിലർ അഗ്നിപവതത്തിന്റെ ഉള്ളിലേക്ക് റങ്ങം. ഇപ്പോഗ് ഭാര തീയക്കു മാണം ഒരു യേങ്കരാവസ്ഥയായിത്ത് ർന്നിട്ടുണ്ടു . ത്സാക്ക കടുംബരക്ഷയംൽക്കവിഞ്ഞു' യാനൊരു പുരുഷാത്ഥ പുമില്ലാതായി എന്നാൽ, ജിജ്ഞാസുക്കളായ ഭക്തന്മാക്ക് ഒരിക്കലും രിക്കുന്നു.

അടങ്ങാത്ത ജിജ്ഞാസയുണ്ടായിരിക്കം. അവർ ഓരോ വസ്തവി ൻേറ്റുയം ഇണ്ഡ്രമ്മ്തത്തെ ആരാഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കും. മന്തച്ചുർ അഴിമുഖം അന്വേഷിച്ചുചോയി അവസാനാ സമുദ്രത്തിലെ തി ച്ചേരുന്നതുപോലെ ഈ ജിജ്ഞാസുവം അവസാനം പരമേശചര നിൽ എത്തിച്ചേരം 🐘 മൂന്നാമത്തേതും അത്ഥാത്ഥികളുടെ വഗ്ഗമാ ണം". അത്ഥാർത്ഥി എന്നതിന്റെ അർത്ഥം ഓരോ കായ്യത്തിലും <അർത്ഥാത്തെ കാഞന്നവനെന്നാകന്നു. ഇവിടെ < അർത്ഥാ ശബ്ബ ത്തിന്നു ഉറ്റപ്പിക അണ പൈ എന്നല്ല വാച്ചാർത്ഥം; ഹതം, കല്യാണം (\_\_മംഗളം, നന്മ) എന്നാകുന്നു. ഒരു പ്രത്യേക കായ്യം കൊണ്ടു സമദായത്തിന്നു് എന്തുഗുണമാണുണ്ടാവുക എന്നാണു് ആയാഗം നോക്കുക. താൻ എഴുതുകരോ പറയുകയോ പ്രവത്തി ക്കുകയോ ചെയ്യുന്ന ഏതൊന്നുകൊണ്ടും സമഭായത്തിന്നു നന്മയു ണ്ടാവുന്നുണ്ടോ എന്നാണു് ആയാഠം നോക്കുക. ഉപയോഗത്തു ന്വവും ഹിതകരമല്ലാത്ത@മായ പ്രവൃത്തികഠം ആയാഠം ചെയ്യക യില്ല. ആയാറം ലോകത്തിന്റെ നന്മയ്കായി നിരന്തരം പ്രയ ത്നിക്കുന്ന ഒരു മഹാത്മാവാണെന്നു കരുതണം. ലേകേത്തിൻെറ നന്മയിലാണം ആയാളടെ ആനന്ദം. ചുരുകുത്തിൽ, പ്രേമത്തോ ടക്രടി ഓരോ പ്രവൃത്തിയേയും, ഓരോ വ്യാപാരത്തേയം, നോക്ക ന്ന കേതൻ ആത്തനം, ജ്ഞാനദ്ദഷ്ടിയേട്ക്രടി നോക്കുന്നവൻ ജി ജ്ഞാസുവും, എല്ലാവരുടേയും ഹിതത്തേയും നന്മയേയും പററി ച്ചിന്തിക്കുന്നവൻ അർത്ഥാർത്ഥിയം ആണെന്നു പറയാം.

ഈ മൂന്നതരം ഭക്തന്മാരും നിഷ്യാമരംണം; പക്ഷേ, ഏകാം ഗിംളാണം — സങ്കപിതമന സ്തരാണം — ഇവരുടെ ഭക്തിക്ക് ഒരു വശംമത്രമേ ഉള്ളു. ഈ മൂന്നതരം ഭക്തന്മാരിൽ ആട്ട്യത്തോൻ പ്രധാനമായി കർമ്മംകൊണ്ടും, രണ്ടാമത്തേവൻ എട്ടയംകൊണ്ടും, മൂന്നാമത്തോൻ ബൂലികൊണ്ടും ഈശ്വാരൻറെ സമീപത്ത്ത് എത്തിച്ചേരുന്നു. ഇനി ബാക്കിയായിട്ടുള്ള പൂണ്ണഭക്തന്മാരുടെ കായ്യമാണം. ഇനി ബാക്കിയായിട്ടുള്ള പൂണ്ണഭക്തന്മാരുടെ കായ്യമാണം. ഇനി ബാക്കിയായിട്ടുള്ള പൂണ്ണഭക്തന്മാരുടെ കായ്യമാണം. ഇനി ബാക്കിയായിട്ടുള്ള പൂണ്ണഭക്തന്മാരുടെ കായ്യമാണം. ഇവരെ ജ്ഞാനികറം എന്നും പറയാം. ഈ ഭക്ത ന്മാർ കാണനതെല്ലാം പരമേശപരംൻറെ രൂപമാണം". സന്ദരൻ, വിരൂ പൻ; ധനവാൻ, ഒരിദ്രനം; സ്ത്രീം, പരുഷന് — എല്പാററിലം അവർ പരമേശപരംൻറെ മിവൃത്രപമാണം ഒശിക്കുന്നത്ത്.

"പ്രഭോ, എൻെറ മനസ്സിനെ, എല്ലാ സ്രൂ പരുഷന്മാരും, കട്ടികളം വ്വദ്ധന്മാരും, എല്ലാം, നാരായണനാണെന്നു തോന്നത്തക്ക വിധത്തിലാക്കിത്തിക്കണം." ഇതാണ്ട് തുക്കറാമിൻെറ പ്രാത്ഥ ന. ഫിന്ദുമതത്തിൽ കാണപ്പെ<sub>?</sub>ന്ന നാഗപൂജ, തുമ്പിക്കൈയുള്ള

ദേവതയുടെപൂജ, വൃക്ഷപൂജ മുതലായതെല്ലാം ഭ്രാന്തിൻെറ ലക്ഷ ണങ്ങളാണെന്ന തോന്നിയേക്കാം. പക്ഷേ, ജ്ഞാനികളായ ഭക്ത ന്മാരിൽ ഇതിലം വലിയ ഭ്രാന്ത്രം കാണപ്പെടാരുണ്ട്. അവർ പൂൽ ക്കൊടിയിലം പരബ്രാമത്തിലം ഒരേ പരമാത്മാവിനെയാണ കാ ഞന്നതു്. അവരുടെ എടയം ആനന്ദംകൊണ്ടു തുള്ളിച്ചാടുന്നു.

'അവരുടെ ഫ്ലടയത്തിൽ ആനന്ദത്തിൻെറ തിരമാലകാം ഞടിക്കുന്നു.?

ഇത് അത്രമാത്രം ഭവ്വവം ദിവ്വവമായ കാഴ്ചയാണ്. നി ങ്ങഠം വേണം ങിൽ അത്ര ഭാന്താണെന്നു പറഞ്ഞു കൊഠംക. പ ക്ഷേ, ആ ഭ്രാത്ര് ആനന്ദത്തിൻെറ ഇരിപ്പിടമാണ്. ആയാഠം, ഗംഭിരമായ സമുദ്രത്തിൽ പരമേശ്വരൻെറ വിലാസമാണ് കാണ് നെയ്യം; ഗോമാതാവിൽ ഈശ്വരൻെറ വാത്സല്യമാണ് കാണ് നെയ്യം; ലോകത്തിൽ എവിടെയും ഈശ്വരൻെറ കായ്യക്ഷമതയെയാ ൺ കാണന്നത്ര്. പഷ്പത്തിൽ ആ പരാശക്തിയുടെ കോമളത യെ ദശിക്കന്നു. ട്രജ്ജനങ്ങളിലും പരമേശ്വരനെത്തന്നെ കാണു ന്നു. പക്ഷേ, അതു തന്നെ പരീക്ഷിക്കുന്ന പരാമേശ്വരൻെറ രൂപ ത്തിലാണ് ഇങ്ങനെ, 'ഒരേ പരമാത്താവു' സവത്ര രമിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കുന്നു!' ജ്ഞാനിയായ ഭക്തൻ ഇതു കാണാൻ അഭ്വ ധിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കയാണ്. അങ്ങനെ ചെയ്യുകൊണ്ട് ആ ഭക്തൻ ഒരു ഭിവസം ഭഗവാനിൽ ലീനനായിത്തീരുകയും ചെയ്യം.

# എട്ടാം അദ്ധ്വായം.

10 - 4 - 32

1

മനഷ്യജിവിതം പല സംസ്കാരങ്ങളം കൂടിച്ചേർന്ന ഒന്നാ ഞ° വാം പല പ്രവൃത്തികളം ചെയ്യന്തണ്ട്; കണക്കെടുക്കാൻ തുടങ്ങിരാൽ അതിന്നു യാലൊവസാനവുമില്ല. ഇരുപത്തിനാല മണിക്കൂർനേരത്തെ പ്രവൃത്തിക്കള, ബാഹ്വമായി; നോക്ക യാൽത നെ, എണ്ണിത്തിക്കാര വിഷമമായിരിക്കും. ഭക്ഷണം, ഉറക്കം, നടത്തം, എഴ്ടാഇ്, വായന, സംഭാഷണം ഇവയ്യപ്പറമേ പല തരം സ്പപ്പം, രാഗലേഷം, മാനാപമാനം, സുഖങ്ങം ഇങ്ങനെ എണ്ണിയായ ടെങ്ങുകയില്ല. ഇവയുടെയെല്ലാം സംസ്കാരം നമ്മുടെ മനസ്സിൽ ഉണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നണ്ട്. അതിനാൽ, ജാവിതം

എന്നാൽ എന്ത്ര° എന്നം° വല്ലവരും പോഭിച്ചാൽ ഞാനതിന്നു പറ യുന്ന മരുപടി 'സംസ്താരസഞ്ചയം?' എന്നായിരിക്കം.

**സംസ്കാരം രണ്ടു**തരത്തിലു**ണ്ടു**°. നെ നപ്പതുന്ന മറേറത്ത ചീത്തയം. മനപ്പുജീവിതത്തിൽ രണ്ടിൻേറയും പ്രഭിവം ഉണ്ടാം യിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നത്ട്ട് നമുക്കു കട്ടിക്കാലത്തെ ലവ്വത്തികളാട ഓമ്മതന്നെ ഇല്പാതാവന്നു; അതെല്പാം, സ്റ്റേറിൽഎഴ്തി മായ്ച്ച തുപോലെ ആയിത്തിരുന്നു. പുവജന്മത്തിലെ സംസ്കാരം മുഴവനും മാഞ്ഞുപോയി എന്തതന്നെ പറയാം-പൂവജനമം ഉണ്ടായിരുന്നു വോ എന്ന കായ്യംതന്നെ സംശയഗ്രസ്തമായിത്തിരുന്നു. ഈ ജന്മ ത്തിലെ കട്ടിക്കാലംതന്നെ മറന്നപോക് നമോങ്കിൽ പിന്നെ പൂറ്റ്വജ ന്മത്തിൻെറ കായ്യം പറയാനുണ്ടോ? അതു വിട്ടുകളയുക. നമുക്കം ഈ ജന്മ<sub>്</sub>തെപ്പററി എലോചിക്കാം. നമുക്ക് ഓമ്മയുള്ള കായ്യ് ങ്ങാമാത്രമത്സംഭവിക്കുന്നുള്ള എന്നു വിചാരിക്കുന്നതു ശരിയല്ല. വേറെയും പലതും സംഭവിക്സംണ്ടും. അതിൽനിന്നെല്ലാം പല അറിവുകളം ഉണ്ടായിക്കാണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ടും. എന്നാൽ, ഈ പ്രവ്വ ത്തികളം അറിവുകളും എല്ലാം നശിച്ചപോയി അവസാനം കുറച്ചു സംസ്കാരംമാത്രം ബാക്കിയാകന്നു. നാം രാത്രി ഉറങ്ങുന്നതിന്നുമു മ്പായി പകൽ ചെയ്ത പ്രവൃത്തികളെ ഓമ്മിയ്ക്കാൻതുടങ്ങിയാൽ തന്നെ നമുക്ക് എല്ലാം ഓമ്മവരുന്നില്ല. എതെല്പാമാണ് നമുക്ക ഓമ്മവരുന്നത്<sup>99</sup> – വളരെ സ്വഷവം പ്രഭാവപുണ്ണവുമായ പ്രവൃത്തി കഠം മാത്രം വല്ലവരോടും ശണ്ഠകുടിയിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ അതും ഓർമ്മ വരുന്നു; കാരണം, അന്നത്തേ പ്രധാനസമ്പാദൃം അതാണം°. സ്പഷ്ടവും പ്രധാനവുമായ പ്രവൃത്തികളുടെ സംസ്താരം മനസ്സിൽ വളരെ ആഴത്തിൽ പതിയന്നു, അരിനെ എപ്പോഴം ഓർമ്മവെ നാം ഡരേറിയിൽ പ്രധാ യൂഹ്നം. ബാക്കിയെല്പാം മങ്ങിപ്പേഷം നമായ രണ്ടുനാലു കായ്പ്പ ങാരമാത്രമേ എഴുതാവള്ള **ေ**စာ ဗိုုဘတာ കണക്കുക്കട്ടാൻതുടങ്ങിയാൽ, ദിവസേനത്തെ പ്രധാനകായ്പ്പംളിൽ നിന്നും .... സംസ്താരങ്ങളിൽനിന്നും പലതും വിട്ടുകളയും. ആഴ്പയി ലെ പ്രധാനകാര്യങ്ങൾ മ ത്രമേ ബാക്കിയാവുകയുള്ള.മാസാവസാന ത്തിൽ കണക്കെട്ടക്കാൻ തുടങ്ങുമ്പോൾ ആ മാസത്തെ പ്രധാനകാര്വ ങ്ങാംകാത്രമ്പേരികയുള്ളു. ഇങ്ങനെ ആഹാസത്തേയോ, ഒരുകൊപ്പത്തേവോ, അഞ്ഞുകൊപ്പത്തേയോ കണക്കെടുക്കാൻതുടങ്ങി യാൽ, ആദ്യം പ്രധാനമെന്നുതാണിയ പലതും വിട്ടുപോയി, വളരെ കറച്ചകാര്യങ്ങാം മാത്രമേ ബാക്കിയാവുകയുള്ളം. മഹത്തചമേറിയ ചില് കാര്യങ്ങ**ാംമ**ംത്രമേ നമ്മുടെ ഓർമ്മയിൽ വരികയുള്ള. അവ യുടെ സംസ്കാരം ബാക്കിയാവും. ആ വിവിധകർമ്മങ്ങളം ജ്ഞാന

വം വന്നം, തങ്ങളുടെ പ്രവൃത്തിചെയ്ത നശിച്ചുപോയി. അതി നെറയെല്ലാം ഫലമായി ദ്രഢമായ അഞ്ചുപത്തുസംസ്കാരങ്ങറം മാത്രം അവശേഷിച്ച ഈ സംസ്കാരമാണം" നമ്മുടെ മൂലധനം. നമുക്ക ജീവിതത്തിന്റെ രൂപത്തിലുള്ള കച്ചവടംകൊണ്ട് സംസ്കാ രത്തിന്റെ രൂപത്തിലുള്ള സ്വല്പം ധനം മാത്രമാണം സമ്പാടിക്കാൻ സാധിക്കുന്നള്. ജവാതം ഒരു കച്ചവടത്തിന തുല്യമാണം. കച്ച വടക്ക ന്റെ ഓരോ ഭിവസത്തേയം മാസത്തേയം കൊല്ലത്തേയും വ വേം മെന്റെ ഓരോ ഭിവസത്തേയം മാസത്തേയം കൊല്ലത്തേയും വ വേം മലവെയും അവസാനം ഒരു ലാഭ ചേതപ്പെട്ടിക തയ്യാറാക്കുന്നം. ജീ പിതത്തിന്റെ സ്ഥിതിയും ഇതുതനെ. പലവിധ സംസ്കാരങ്ങളും വന്നമോയശേഷം, അവസാനം, പ്രധാനവും സാരഭ്രതവുമായ ഒരു തത്തിന്നെം ബാക്കിയാവുന്നു.

ജീവിതത്തിൻറെ അവസാനനിമിഷം അടുത്തുവരുമ്പോറ്റ, നമുക്ക ജീവിതത്തിലേ കഴിച്ച ബാക്കി ... ആത്മാവ് .... ഓർമ്മയിൽ വരാൻ തുടങ്ങുന്നു. ജീവിതം മുഴവനം എന്തെല്ലാമാണം ചെയ്യത്ര്? ഇരിനെപ്പററ്റെ ഓക്സോറ്റം എല്ലാം കാരത്തിലുള്ള സമ്പാല്യത്തി ൻറയും രൂപത്തിൽ രണ്ടുനാലകാര്യങ്ങം റ്രമാത്രമേ കണ്ണിര് പ്പെട്ട നേള്ള. ഇതിൻറെ അത്ഥം ആ പ്രവൃത്തികളം ജ്ഞാനവും എല്ലാം വൃത്ഥമായിത്തീന്നു എന്നല്ല; പ്രതൃത, അവയുടെ പ്രവൃത്തി പൂണ്ണ മായിത്തീന്നു എന്നല്ല; പ്രതൃത, അവയുടെ പ്രവൃത്തി പൂണ്ണ മായിത്തീന്നു എന്നല്ല; പ്രതൃത, അവയുടെ പ്രവൃത്തി പൂണ്ണ മായിത്തീന്നു എന്നാണും. പലപ്പകാരത്തിലുള്ള വരവം ചെലവും കഴിഞ്ഞതിന്നുശേഷം നാലഞ്ചായിരം ഉറുപ്പികയുടെ ലാഭം അലെല്ല ങിൽ പത്തിരുപതിനായിരം ഉറുപ്പികയുടെ നഷ്യം ഇതാണും കുല്ല വടക്കാരനും ബാക്കിയായി ഉണ്ടായിരിക്കും. നഷ്ണംവന്നാൽ സങ്കട പ്പെട്ടം; ലാഭംകിട്ടിയാൽ സന്തോഷിക്കാൻതുടങ്ങും.

നമ്മുടെ ജീവിതത്തിൻറ സ്ഥിതിയം ഇതന്നെയാണ്. മരണം മയത്ത് ഭക്ഷിക്കാനാണ് വാസനയുണ്ടായതെങ്കിരു, ജീവ കാലം മുഴവനം നല്ല രേപിയുള്ള ഭക്ഷണംകഴിക്കാൻ അഭ സിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കയാണ് ചെയ്യതെന്നു കരുതാം ആയാളുടെ ജീവിത ത്തിലെ സമ്പാഭ്യം, ഭക്ഷണത്തിൻറെ അഥവാ സ്പാടിൻ റ വാസ നമന്ത്രമാണ്. ഒ മേയ്യം മരണസമയത്ത് കട്ടിയുടെ ഒർമ്മയാ ഞണ്ടായതെങ്കിൽ അവക്ക് പുത്രസംബന്ധമായ സംസ്തംരമാണ് സുദ്ദഡമായത്ര് എന്നു വിപാരിക്കാം. അവർ ചെയ്യ മറ്റു അസം ഖ്യം കാര്യങ്ങാം നിസ്സംരമാണെന്നവന്നു. കണക്കപോളുത്തിൽ വലിയവലിയ സംഖ്യകളുണ്ടായതിക്കാം. പക്ഷേ, അവയെ പുര ക്കിക്കൊണ്ടുവരുമ്പോം അവസാനം കിട്ടുന്ന ഉത്തരം ഒന്നോ പുജ്യ മോ ആതിര് ക്കം. അതുപോലെതന്നെ ജീവിതത്തിൽ പലതരം സംസ്താരങ്ങാം വന്നുപോയരിന്നശേഷം അവസാനം സുദ്രശമായം

ന്നെമാത്രം അവശേഷിക്കന്നു. ജീവിതത്തിൻെറ ശ്രപത്തിലുള്ള പ്രശ°നത്തിൻെറ ഉഞ്ഞരം അതാണ°. അവസാനസമയത്തുണ്ടാ വുന്ന ഓർമ്മയാണ" അഭതവരെയുള്ള ജീവിതത്തിൻെറ ഫലം.

ജീവിതത്തിൻെറ ഈ ഫലം മധ്യാമായിരിക്കണം. അവസാ നനിമിഷം മധ്യാമായിത്തിരണമെന്ന് ഉദ്ദേശ്യത്തോട്ടക്കടി ജീവിതം മുഴവനം പ്രത്നിക്കണം. ഒരാളടെ ജീവിതത്തിനെറ്റ് അവസാന ന് മിഷം മധ്യാമായിത്തീന്തവങ്കിൽ ആയാളുടെ ജീവിതംമുഴ്ചന്ത മധുരമായിരുന്നു എന്നു വിചാരിക്കാം അവസാനം നന്നായാൽ എല്ലാം നന്നായി. ഈ അവസാനത്തെ ഉത്തരം ഓമ്മയിൽവെച്ച കൊണ്ട ജ'വിതത്തിനെറ പ്രശ്നത്തെ ലഘുകരിക്കണം. ഈ ലക്ഷ്യ ത്തെ ദൃഷ്പിയിൽവെച്ചുകൊണ്ട് ജീവിതത്തിൻെറ കായ്യ്പരിപാട് തയ്യാറാക്കണം. എം െങ്കിലം പ്രശ്നത്തിന്നു ഉത്തരം കണ്ടുപിടി ക്കുമ്പോൾ അതിലെ പ്രധാനസംഗതിയെയാണ് ആധാരമാക്കുന്ന ത്ര്, ജീ പതത്തിലും ഈ തത്ത്വംതന്നെ സചീകരിക്കണം. അതി നാൽ, മരണസമയത്തും ഏതുതരം സംസ്താരമാണം സമൃഢമായി രിക്കേണ്ടതും അഥവം ഉളവാകേണ്ടതും എന്നു മനസ്സിലാക്കി അതി ന്നനുസരിച്ചവിധത്തൽ ജീവിതപ്രവാഹത്തെ നയിച്ചുകൊണ്ടിരിക്ക ണം. രാവും പകലും ആ വഴിക്കായിരിക്കണം നമ്മുടെ പ്രയത്നം.

2

നമ്മുടെ മരണസമയത്ത് പ്രബലമായിരിക്കുന്ന വിചാരം ഏതോ അതാണ് അടുത്തജനത്തിൽ സൂദ്ദഢമായിരിക്കുക എന്ന സിലാന്തത്തെ ഈ എട്ടാമല്യ്വായത്തിൽ എട്ടത്തുപറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും, ജീവൻ ഈ 'പാഥേയാത്തെ എടുത്തുകൊണ്ടാണ്' മുന്നോട്ടുള്ള യാ ത്രയ്ക്കാരങ്ങുന്നത്ക്. ഇന്നത്തേ സമ്പാട്ട്വം എടുത്ത്ര്, നാം ഉറക ത്തിന്ത്രേഷം നാളത്തെഭിവസം ആരംഭിക്കുന്നം. അതുപോലെത നെ, ഈ ജന്മത്തിൽ സംഭരിക്കാൻ സാധിച്ച മലധനമെടുത്ത് മര നെത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള ഉറക്കത്തിന്തശേഷം വീണ്ടും നമ്മുടെ യാത്ര ആരംഭക്കപ്പെടുന്നം. ഈ ജന്മത്തിൻ റ അവസാനംശണ യാണ് അടുത്തജന്മത്തിൻ റെ ആരാഭം. അതിനാൽ, എപ്പോഴം മരണത്തെ ഓമ്മിച്ചുകൊണ്ട മുന്നോട്ട്രപോക്ക.

മരണത്തെ ഓമ്മവയ്യുന്നതു മറെറാരുപ്രകാരത്തിലും ആവശ്വ മാണ°. അങ്ങനെ ചെയ്ത്രംൽ, മരണത്തിനെറ ഭയാനകതയെ നേ രിടാൻ എളപ്പമായിത്തിരും അതിലേക്കുള്ള വഴി വെട്ടിത്തെളിയിക്ക പ്പെട്ടം. 'ഏകനാഥ'മഹാരാജാവിനെപ്പാറിയ ഒരു കായ്യാപറയാം:

ഒരിക്കൽ ഒരു സോധു അദ്ദേഹത്തോട് ചോടിച്ചു: "മഹാരാജാവേ, അങ്ങയുടെ ജീവിതം എത്നിഷ്കളങ്കമണ്, പാപ ഹിതമാണ്: ഞങ്ങളുടെ ജീവിതം എന്തുംകാണും' അങ്ങനെ ആവുന്നില്പും? അങ്ങ യ്ക്ക് ആരുടേയുംനേരെ ദ്വേഷ്യമുണ്ടാകന്നില്ല ആരോടം ലഹള യോ മത്സാമോ ഇല്ല. അഞ്ചയുടെ ജിവിതത്തിൽ കലഹത്തിന്നോ ശണ്ഠയ്ക്കോ സ്ഥാനമില്ല. അങ്ങയുടെ ജീവി ം എത്രമാത്രം ശാന്ത വം പ്രേമപൂണ്റും പരിശുദ്ധവുമാണ്! ?? ഏ എനാഥൻ മറപടി പറഞ്ഞു: "രില്ലംഘം എന്റെകായ്യം അവിടെ നില്ലംട്ടെ. താങ്കളെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം എനിക്ക് കരുകായ്യം അറിവായട്ടുന്നു°. ഇന്നുതൊട്ട് എഴാമത്തെടിവസം തന്താം മരിക്കാ?. എന്നാഥ ൻറെ വാക്ക് തെററുമോ? എഴ്ചിവസത്തിന്നുള്ളിൽ മരണം! ആററി അവപത്തെട്ടുമണിക്കൂർ മാത്രമാണ് തൻറ ജീവിതകാലത്തിൽ ബാക്കിയായിട്ടുള്ളത്! ഭഗവാനേ, ഇതെന്തൊരനത്ഥമാണ്! ആ സാധു വീട്ടിലേക്ക് മടങ്ങി; ആയാരക്ഷം എന്തുചെയ്യണമെന്നറി യാതായി. അവസാനനിമിഷത്തെപ്പററി, എല്പാം അവസാനിപ്പി ക്ഷേണ്ട കാസ്പ്രത്തെപ്പററ ആലോചിക്കാൻ ഉടങ്ങി. താധി മൂത്താം വ്വാധിമായി. ആയാരം കിടക്കയെ ശരണംപ്രാപിച്ചു ആരുടി വസവും കഴിഞ്ഞു. ഏഴാമത്തെ ദിവസം ഏകനാഥൻ ആയാളെ കാണാൻവന്നു. ആയാശ അവസാനത്തെ പ്രാവശ്വമെന്ന നില യിൽ അദ്ദേഹത്തെ വന്ദിച്ചു. എകനാഥൻ ചോടിച്ചു: "എന്താ ണ് ഇപ്പോഴത്തെ സ്ഥിതി??? ആയാറം മറപടി പറഞ്ഞു: "എ ല്ലാം കഴിഞ്ഞു" ഏനോഥൻ വീണ്ടും ചോലച്ചു. ''ഈ ആദ്വവ സത്തിന്നുള്ളിൽ നിങ്ങൾം എത്ര പാപംചെയ്തു? എന്നെല്പാം പാപ വിചാരങ്ങളാണ് മനസ്സൽ ഉളവായതു? മര്ണത്തെ പ്രതിക്ഷിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആ മനുഷ്യൻ പറഞ്ഞു: ഗമഹാരാജാവേ, പാപ് ത്തെപ്പററി വിചാരിക്കാൻതന്നെ അവസരം കിട്ടിയിട്ടില്ല. മരണ ത്തിന്റെ രൂപത്തിലുള്ള സിംഹത്തെ മുമ്പിൽ കണ്ട്കൊണ്ടിരിക്ക സ്പോ**റം ആക്കാണം പാപംചെയ്യാൻ തോന്നുക**?"്റ്റ പാപംചെയ്യുന്ന തിന്നും മനഃസ്വാസ്വ്വം ആവശ് മാണ്. അതിനാൽ എപ്പോഴം മരണത്തെപ്പററി ഒത്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതും പാപത്തിയനിന്ന രക്ഷപ്പെട്ടു പാനുള്ള ഒരു വഴിയാണും. മരണത്തെ മുന്വിൽ കണ്ട കൊണ്ടിരിക്കുമ്പോഠം മനുഷ്യൻ എന്തുബലത്തിന്മേലാണം പാപം ചെയ്യക?!

പക്ഷ, മനഷ്യൻ മരണത്തെപ്പററി ഓൿവാൻ ഇഷ്ടപ്പെട് ന്നില്ല. 'പാസ്കൽ' എന്ന പേരായി പന്ത്രീസുകാരനായ ഒരേ ഭാർനികനുണ്ടായിരുന്നു. 'പോസെ' (Pause) എന്ന പേരായി അദ്ദേഹത്തിൻെറ ഒരു പസ്തകമുണ്ടു്. 'പോസെ' എന്നതിൻെറ

അത്ഥം 'വിചാരം' എന്നാകന്നു. അദ്ദേഹം ആ പസ്തകത്തിൽ പലതരത്തിലുള്ള വിചാരശകലങ്ങാം കൊടുത്തിട്ടുണ്ടു". അതിൽ ഒരിടത്തു പറയുന്നു: "മാണം എല്പായ്പേഴം പിന്നി തനില്ലൂ സണ്ട്രം. പക്ഷേ, മനുഷ്യൻ എങ്ങനെയെങ്കിലം അതിനെ മറക്കാൻ എപ്പോ ഴം പ്രയത്നിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അവൻ, മരണത്തെ മാത്ത്രകൊണ്ടു ജീവിക്കേണ്ടര്തങ്ങനെ എന്ന പ്രശ°നത്തെ, തൻറ മമ്പിൽവരാൻ **ഒ**രിക്കലും അന്മാടിക്കുന്നില്ല." മനുഷ്യന്നു മാണം എന്ന ശബ്ദാത ന്നെ കേഠംക്കാൻവയ്യ. ഭക്ഷണം കഴിക്കുമ്പോഠം വല്ലവരും 'മര ണം? എന്ന വാക്ക് ഉച്ചരിച്ചപോയാൽ നാം പറയുന്ത: " എന്താ ണ്ണം, ഭക്ഷണംകഴിക്കുമ്പോഠം ഇത്തരം അന്തുഭമായ വാക്കുകരം ഉച്ച രിക്കുന്നതു'?" ഇങ്ങനെയെല്പാമാണെങ്ക'ലും, നച്ചുടെ ഓരോ നിമി ഷവും നമ്മെ മാണത്തിന്റെ സമീപത്തേയ്ക്കു നയിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്കയാണം". ബോംബെയ്യുള്ള ടിക്കറരവാങ്ങി വണ്ടിയിൽ കയറി ക്കഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ നാം വെറുതേയിരുന്നാലും, വണ്ടി നമ്മെ ബോംബെയിൽ എത്തിക്കാതിരിക്കയില്ല. ജനിക്കുമ്പോഗത്തന്നെ നാം മരണത്തിലേയ്ക്കുള്ള ടിക്കറപ്പാംങിക്കഴിഞ്ഞു. ഇനി വേണ മെങ്കിൽ ഒരിടത്തിരിക്കാം, അല്ലെങ്കിൽ, ഓടിക്കിതയ്ക്കാം. എപ്പോഴം കാടിക്കൊണ്ടിരുന്നാലും മരണം വരാതിരിക്കയില്ല. മരണത്തെപ്പററി വിചാരിച്ചാലം ശരി, ഇല്ലെങ്കിലം ശര, അതു തീച്ചയായം വരം. മററ കാര്യങ്ങറം ഒരുപക്ഷേ നിശ്ചിതമ മാണം നശ്ചിതമാണ്. അസ്തമിക്കുന്നതോടുകൂടി നമ്മുടെ സൂര്വൻ, പ്പെന്നവന്നേയ്കാം. ആയുസ്സിനെറ ഒരാശം ഭക്ഷിച്ചുകളയ്ന്നു. ജീവിതത്തിനെറ ഓരോ അംശം ഇജനെ മുറിഞ്ഞുപോയിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. എന്നാലും, മനമ്പ്പൻ അതിനെപ്പററി ചിന്തിക്കുന്നില്ല. ജ്ഞാനേശ്വാൻ പറ യുന്നു: "ഇത്ര്യ ആശ്ചാംതന്നെ." അദ്ദേഹം മനുഷ്യക്തപംഭവപ്പെ ടന്ന ഈ നിവിചാരത്യെ ഓത്ത് ആശ്ച്യപ്പെടന്ന്. മനഷ്യന്ത മരണത്തെപ്പററിയ വിചാരം തന്നെ അസ്ഥ്യമായിത്തോന്നുന്നു; അതും അതു ഭയാനകമാണം! മനുഷ്യൻ ആ വിചാരത്തിൽനി ന്ന° – ഓമ്മയിൽനിന്ന° – രക്ഷപ്പെടാൻ് എപ്പോഴം ആഗ്രഹിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അവൻ കണ്ണിൽ ഒരു മുട്ടപ്ടം വെച്ചുകൊണ്ടാ ണിരിക്കുന്നതും. യുലാത്തിന്നു പോകന്ന ഭടന്മാർ മാണത്തിനെറ കാമ്മവരാതെ കഴിക്കാനായി കളിക്കകയും ചിരിക്കകയും ചെയ്യന്നു; ഇടച്ച് മായി സിഗറട്ടു വലിക്കുന്നു. പോസ്തൽ പറയുന്നു: "മരണം എല്ലായിടത്തും പ്രതൃഷമപ്പെട്ടുകൊണ്ട്ടിരിക്കുമ്പോഴം ഈ ഭടൻ അതി നെ മറക്കാനായി തീററയിലം കടിയിലം, ആട്ടത്തിലം പാട്ടിലം, നിമഗ്നനായിരിക്കുന്നു!"

നമ്മളെപ്പാവരും ആ ഭടനെഹ്വാലേയാണം". എപ്പോഴം ചിരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കാൻ ത്രമിക്കുക; മുപം ഉണങ്ങിയാൽ എണ്ണപുര ട്ടക, ചൌഡറട്ടക; മചിനാച്ചാൽ കരപ്പിക്കുന്നതിന്നുള്ള മയന്ക്ക ഉപയോഗിക്കക്കമാനല്ലാം മേൽപ്രകാരമുള്ള പ്രയത്നങ്ങളാണ്. മരണം തലയിൽക്കയറ നൃത്തം വച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന. എന്ന ട്ടം, നാം ആ ഭടനെപ്പോലെ ആ മരണത്തെ മറക്കാൻ ത്രമിക്കന്ന. റെറന്തുവേണമെങ്കിലും പറയാം; മരണത്തെപ്പററി ഒന്നം പറയരു ഇ്!'മെടിക്ക്'പാസ്സായ ഒരുകട്ടിയോട്ട്, ഇനി എന്തുചെയ്യാൻപോ കന്നാ എന്നു ചോടിച്ചാൽ ആ മാറം പറയും: "ഇപ്പോറം ഒന്നും ചോ ടിക്കരുത്ത; ഇപ്പോയ് ഇൻടർ' ഫസ്റ്റ് ഇയർ ആണ്." അടത്ത കൊല്ലം വിണ്ടം ചോടിച്ചാൽ ആയാശ പറയും: " എട്ടും ഇന്റടർ കഴിയട്ടെ; ബാക്കി കൗൃം പിന്നെ ആലോച ക്കാം. "്ഈ രീതി തുടന്തകാണ്ടേയിരിക്കും. അടുത്തു സംഭവിക്കാൻപോകുന്ന കാര്വ ത്തെപ്പററി ആട്വം ആോചഃക്കേണ്ട ആവശ്വമില്ലേ? അടത്ത അടിവെപ്പിനെപ്പ്ററി ആലോചിക്കകതന്നെവേണം;് അല്ലെങ്കിൽ കഴിയിരു വീണേക്കാനിടയുണ്ടു പക്ഷേ, വില്വാത്ഥി ഈ പ്രശ്ന ത്തെ അകററാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്ന. ആ പാവത്തിന്റെ വി∋്വാഭ്വാ സം, അടുത്ത ഭാവിയെപ്പോലം കാണാൻ പര്വാപ്പമാക്കാത്ത് ചിധ ത്തിൽ അത്രയും ഇരുളഞ്ഞതാണു'. അതിനാൽ, അവൻ ആ പ്രശ്നംതന്നെ മുമ്പിൽ വരാൻ അനവദിക്കുന്നില്ല. അവന്ത ചുററം ത്തത്രയധികം അന്ധകാംമുണ്ട്. എന്നാൽ, ഭാവിയെ മാററിക്കുള യാൻ ആക്കെച്ചം കഴിയുമോ? അതെപ്പേഴം തലയ്ക്കമിതെ തുങ്ങിനില്ലൂസംണ്ടം<sup>ം</sup>.

കാംളജിൽ അദ്ധ്യാചകൻ തക്കാസ്ത്രം പഠിപ്പിക്കുന്ന: "മന ഷൃൻ മത്ത്യനാണ് —മാണസ്ഥഭാവുള്ളവനാണ്; സോക്രട്ടിസ് മനമ്പ്യനാണ്; അതിനാൽ, സോക്രട്ടിസ് മരിക്കം." ഇങ്ങനെ അനമാനംചെയ്പാൻ പഠിപ്പിക്കുന്ന. അദ്രേഹം സോക്രട്ടിസിനെ ഉഭാഹരണമാക്കുന്ന. എന്ത്രം കൊണ്ടു സ്ഥന്തം ഉഭാഹരണം നല്ലൂന്നി ല്ല? അദ്ധ്യാപകനായ ഞാനം ശിഷ്യരായ നിങ്ങളും മന്ത്യ മത്ത്വരാണ്; അദ്ധ്യാപകനായ ഞാനം ശിഷ്യരായ നിങ്ങളും മന്ത്യ്യ മഞ്ഞുരാണ്; അദ്ധ്യാപകനായ ഞാനം ശിഷ്യരായ നിങ്ങളും മന്ത്യ രാണ്ം; നാമെല്ലാം മരിക്കം!" — ആയാറം എന്ത്രകൊണ്ടു് ഇങ്ങനെ പഠിപ്പിക്കുന്നല്ല? ആയാറം മംണത്തെ സോക്രട്ടി നിൻറമേൽ വെച്ചുകെട്ടുന്നു. കാരണം, സോക്രട്ടീസ് മരിച്ചുകഴിഞ്ഞു. ആയാറം നിങ്ങളോടു ശണ്ഠയ്ക്കു വരികയില്ല. ഇരുവം ശിഷ്യരം മരണത്തെ സോക്രട്ട സിന്നു സമപ്പിച്ചും, "നിങ്ങളെപ്പററിയും എന്നെപ്പററിയും കന്നും പറയണ്ട"എന്നുപറഞ്ഞു സമാധാംലിച്ചിരിക്കുന്നം. അവർ തങ്ങ ളുടെ കാര്വം സാക്ഷിതമായി എന്നു വിചാംലച്ച് മിണ്ടാതിരിക്കുന്ന!

ഇങ്ങനെ മരണത്തെ മറക്കാനുള്ള പ്രയത്നം എപ്പായിടത്തും മനഃപൂവം നടന്തവരുന്തണ്ടും. എന്നാൽ, ഇതുകൊണ്ടും മരണ ത്തേ അകററാൻ കഴിയുമോ? ഇന്നലെ അമ്മുമരിച്ചു, അതായത്ര മരണം നമ്മുടെ അടുത്തുവന്നു. മനുഷ്യൻ നിഭ്യനായി മരണത്തെ പ്പററി ചിന്ത്വക്കയോ അതിൽനിന്നു പോംവഴി കണ്ടുചിടിക്കാൻ പ്രയത്നിക്കയോ ചെയ്യുന്നില്ല. ഒരു സിംഹം ഒരു മാനിനെ പി ന്തുടൻകൊണ്ടിരിക്കന്നു. മാൻ കറച്ചുനേരം വളരെ വേഗത്തിൽ ഓടന്നം; പക്ഷേ, അപ്പോഴേയ്ക്ക് അതിനെർറ ശക്തി കറയുകയും അതു ക്ഷീണിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അപ്പോഴം ആ സ്രഹം — മര ണം—ഓടിയടുക്കുന്നുണ്ടു്. ആ സമയത്തു മാനിൻറ സ്ഥിതിയെ ന്തായിരിക്കം? അതിന്നു് ആ സിംഹത്തിൻെറ്റ നേരെ നോക്കാന്റ പോലും സംധിക്കയില്ല. അതു പൂഴിയിൽ കൊമ്പും മുഖവും അമ ത്തി ക റിഞ്ഞുനിച്ചുന്ന്. അതു നിസ്സഫായമായി, 'എന്നെ പിടി ച്ചതിന്നോള് എന്നു പറയന്നതുപോലെ തോന്നുന്ന ഇതുപോ ലെ നമുഷം, മരണത്തെ മുമ്പിൽക്കാഞുന്നയ്ക റ്റെയമാണം നാം അതിൽനിന്നു രക്ഷപ്പെടാൻ എന്തെങ്കിലും ഒരുവഴി കണ്ടുപിടി ക്കാൻ പരിത്രമിക്കന്നു. പക്ഷേ ഒട്ടവിൽ അന്മ നമ്മുടെ കഴുത്തു പിടിച്ചു ഞെറിച്ചുകളയുകതണ്ണചെയ്യം

അവസാനം, മരണം വന്നട്ടക്കമ്പോറം, മനുഷ്ഠൻ തന്റെ ജീവിതത്തിലെ 'കഴിച്ച ബാക്കി' എന്താണെന്നു നോ നുന്നു. മടി യന്തം മന്ദമ്പുലിയുമായ വിദ്ദ്വാത്ഥി പരീക്ഷസ്ഥലത്ത്ത് പോദ്ദ്വാക്കട ലംസ്സ മുമ്പിൽവെച്ച് മിണ്ടാതിരിക്കുന്ന; പേന മഷിയിൽ മുക്കന്ന; പറങ്തോയ്ക്കട്ടക്കുന്ന; പക്ഷേ, വെള്ളക്കടലാസ്സിൽ കുറ്റപ്പന്ദിം തോൻ അവൻ ധൈയ്യപ്പെടുന്നില്ല. എന്താ, സഹോദരം, ഒന്നും എഴുഇന്നില്ലേ? സരസ്ഥരീടേവി വന്നു വല്ലത്തം എഴുതിത്തങ്ങമെന്നു വിചാരിക്കുന്നതു വെറ്റതെയാണം ! മൂന്നുമണിക്കൂർ കഴിയുന്നു. ആ വിദ്യാത്ഥി വെറും കടലാസ്സ്, അല്ലെങ്കിൽ വല്പത്തം കത്തിക്കറിച്ച കടലാസ്സ്, മടക്കിക്കൊട്ടക്കന്നു. ഒരു ചോദ്യത്തിനെങ്കിലും ഉത്ത രാതോനന്നില്ല. അങ്ങോട്ടമിങ്ങോട്ടം നോക്കുന്നു. ആതുമാത്രം! ഇത്തന്നെയാണ് നമ്മൂടേയും സ്ഥിതി അതിനാൽ, നാം ജീവി തത്തിനെറ അവസാനം മരണമാണെന്നു മനസ്സിലാക്കി നമ്മുടെ അവസാനനിമിഷം പണ്യമാവും പരിത്രലോവും മധ്യാവുമാക്കിത്തി ക്കാൻ ജീവിതകാലംമുഴവന്തം അഭ്യസിച്ഛകൊണ്ടിരിക്കണം. മന സ്സിൽ ഉൽക്ക്കുവും മനോഹമാവുമായ സംസ്താരം ഉളവാകാൻ എന്തു ചെയ്യണം എന്നതിനെപ്പററി ഇന്നതന്നെ ആലോചിക്കാൻത്രേടങ്ങ ണം. ആരാണ് ഇങ്കുന്നെ ചെയ്യന്നത്ത് നേരമേറിച്ചും, ചീത്ത

കായ്പണ്ടാക്ക വേണ്ട അഭ്യാസം രാവും പകലും ഇടവിടാതെ നടന്നാ രുന്നണ്ട്. കണ്ണ്, പെവി, നാവ്, ഇവയെ നാം ലോഭി കളാക്കാനാണ് അഭ്യനിക്കുന്നത്, അതിനാത്, ആദ്യതന്നെ മന സ്സിനെ ശരിമായവിധത്തൽ അഭ്യനിപ്പിക്കണം; സന്മ ഗ്റ്റ് അിൽ ചരിപ്പിക്കണം- മനസ്സ് അതിൽ തന്മാമായിത്തരണം. എ വിടെയെങ്കിലും തെററപ്പണ്ടന്ന മനസ്സിലായാൽ അതിനെ ഉഴനേ ശരിപ്പെടുത്താൻ ത്രമിക്കണം. തെററു മനസ്സിലായശേഷവം അ തുതന്നെ ചെയ്യനത്ത കെ യല്ല. തെററു മനസ്സിലായശേഷവം അ തുതന്നെ ചെയ്യനത്ത കെ യല്ല. തെററു മനസ്സിലായശേഷവം അ തുതന്നെ ചെയ്യനത്ത കെ യല്ല. തെററു മനസ്സിലായശേഷവം ഞ തുതന്നെ ചെയ്യനത്തം തോര്ലിക്കണം. അതു നമ്പുടെ കെട്ടിക്കാലം— ജീവിതത്തിനെറെ പുതിയ ഇഭംതം ഇതൊന്നെ കരും ഞം. അ തിനാൽ, എപ്പോഴം ജാഗത്രകനായിരിക്കും; രാവും പകലും ജീവി തത്തെ പരിശോധിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും; സമ്രദ്ധനായിരിക്കും. ഇ ങനെ ചെയ്യാതിരുന്നാൽ വീണ്ടം കാൽവഴുളാം. വീണ്ടും ഭാഷ് പ്പേ വൃത്തം കളിൽ ആസക്തിയുളവംകം!

കറേടിവസം 2 നു റെക്കൽ ഞാൻ എൻറ മുഅശ്ശിയെക്കാ ണാൻപോയിരുന്ന. അവക്ക് പ്രായം വളറെ അധികമംയിട്ടുണ്ടു്, അവര എന്നോട്ടപറഞ്ഞു: "വിന്യം \* ഈയിടെയായി എനിക്ക നെം ഓമ്മനിൽക്കുന്നില്ല നെയ്യിൻെറ പാത്രം എട്ടക്കാൻവേണ്ടി പ്പോകം, പക്ഷേ എട്ടക്കാതെ മടങ്ങ പ്രോരും " എന്നാൽ അവർ അമ്പാകംപ്പംമുന്നു വാങ്ങിയ ഓരേണത്തിൻെറ കംര്യം എന്നോട് വിസ്തരിച്ചു പറയുകയുണ്ടായി. അഞ്ചുമിനിട്ട മുമ്പുള്ള കാര്യം ഓമ്മ വന്തോയത്ര്, ആ സംസ്താരം അ പ്പഴം സുദ്രശമായി നെല്ലുന്നുണ്ടു്. അതിന്നു കാരണമെന്ത്ര? അവർ ആ ആഭരണത്തെപ്പറി പലരോ ട് പറഞ്ഞ ട്രൂണ്ടായിരിക്കം; ഈ ശബ്ദം പലപ്പോഴം ഇച്ചരിച്ചിട്ടു ഞായിരിക്കം. അതിനാലത്ര ജവിത്തോട് പോറിപ്പടായുട്ടുണ്ട്. ജീവിതത്തിനോട്ട് ഐക്യം പോപിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഞാൻ മനസ്സുകൊ ണൂപ്പാത്ഥിച്ചു: നേടപ്പോണ് മനസ്തകം ആഭാണങ്ങളുടെ ഓമ്മ വരാതിരിക്കണേ!"

നാം രാവും പകലും അഭ്വസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതുന്നമ്പോടു പററിപ്പിടിക്കാതിരിക്കുമേം? അജാമിളന്റെ കഥകേട്ടു് ആശ്ചയ്യിപ്പു ടേണ്ടരില്ല. അദ്രേഹം കാഴ്പയ്ക്ക് (ബാഹ്വമായി) പാപിയായിരു ന്തപങ്കിലും അദ്രേഹത്തിനെറ അകത്തു് പുണ്യം ധാരമുറിയാതെ

<sup>\*</sup> വിനോബാജിയെ കുട്ടിക്കാലത്ത്ക് വീട്ടുകാർ 'വിന്യാ' എന്നാണം" വിജിച്ചി ഒന്നഇ്. (വിവത്തകൻ)

ആ പണ്യം അവസാനനിമിഷത്തിൽ ജാഗ്ര ഒഴുകിക്കൊണ്ടിരുന്നു. ത്തായിത്തിന്ത എന്തമാത്രം! എപ്പോഴം പാപംചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു" അവസാനനിമിഷത്തിൽ ശാമാനാമം ജപിക്കാമെന്ത വിചാരിക്ക ന്നതു വെറും വ്യാമോഹമാണം. കുട്ടിക്കാലം'മതൽക്കതന്നെ ത്രദ്ധാ പൂറ്റും അഭ്വസിക്കക. എപ്പോഴം നല്ല സംസ്കാരങ്ങഠം ഉളവാകണ മന്ന് എഗ്രഫിക്കുക. ആതുകൊണ്ടെന്താണുണ്ടാവുക, ഇതുകൊ ണ്ടെന്താണുണ്ടാവുക എൗന്നല്ലാം ആലോചിച്ചു" വിഷമിക്കേണ്ടതി ല്ല. നാലുമണിക്കതന്നെ ഉണർ നെഴുന്നേല്ലുന്നത്തന്തിനാണ് ?; എഴ മണിക്ക് എഴന്നേററാൽ എന്താ ഭോഷം? — എന്നൊക്കെ പറഞ്ഞ തുകൊണ്ടു കാര്വം നടക്കുകയില്ല. മനസ്സിന്ത് ഇങ്ങനെ അയവും അഥവാ സചാതന്ത്ര്യം നല്ലിക്കൊണ്ടിയ്ന്നാൽ അവസാനം നാം കട്ടങ്ങിപ്പോകം. സംസ്താരം സദ്ദഢമാവുകയില്ല. സമ്പത്തു സ്വ ല്പം സ്വല്പമായി സംഭാക്കണ്ടിവരുന്നു. അതുപോലെതന്നെ, കാരോ നിമിഷവം വൃത്ഥമാക്കിക്കളയാതെ, ശരിയായി പ്രയത്നി ച്ചാൽ മാത്രമേ വിഭ്യ സമ്പാഭിക്കുൻസാധിക്കയുള്ള. എപ്പോഴം നല്ല സംസ്കാരമാ ഞാ് ഉളവായിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നത് എന്ന് തന്ന ത്താൻ ചോദിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കണം. വായിൽനിന്നു ഒരു ചിത്തവാ ക്കു പറത്തുവന്നാൽ, അംപ്പാരം, ചീത്തസംസ്താരം ഉളവായി എന്നു മനസ്സിലാക്കണം. നമ്മുടെ ഓരോ പ്രവൃത്തിയുടേയും ഗുണഭോ ഷംകൊണ്ടാണ് നമ്മുടെ ജിവിതം രൂപവൽകൃതമാകുന്നതും. പകൽ മുഴവനും നല്ല കാര്വങ്ങൾ മാത്രം ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നാലും രാത്രി സ്ഥ പ്ലത്തിൽ, മനസ്സിൽ, ചിത്തവിചാര്ഷംഗം വരുന്നു. അഞ്ചുപത്ത ല്വസംത്ത വിലാംങ്കാം മാത്രമാണോ മനസ്സിൽ വരുന്നത്ര'? അല്ല; എത്രയോകാലംമനു കഴിഞ്ഞതും വിചാരിച്ചതുമായ കര്യങ്ങാം സ്വപ്പത്തിൽക്കാണുന്നും. നാമറിയാതെതന്നെ പല ചിത്തസംസ്താ രങ്ങളും നമ്മളിൽ ഉളവാകുന്നണ്ട്. അവ എഫ്ലേഴാണ് തലചൊ ന്തിക്ക എന്നു പറയാൻവയ്യ. അതിനാൽ, പിസ്സാമെന്തരോന്ത ന്ന കാര്യങ്ങളിൽക്രട്ടി ബദ്ധത്രലാരായിരിക്കണം. മുംഭിച്ചാവാരായവ ന്നര്ഷ് പൂല്ലൊടികൂടി സഹായകമായിരിക്കും. നാം സംസാരസാഗര ത്തിൽ മുങ്ങിപ്പൊങ്ങിക്കൊണ്ടിരിക്കയാണം". നാം ചെയ്യുന്ന ഏതൊരു ചെറിയ സത്ത്രവൃത്തിയും നമുക്ക സംസ്താരസന്ഥാദനത്തിന്ന സ ഫായകമായിത്തിരും. അൽല്രവൃത്തി രിക്കലും വ്യത്ഥമായിപ്പോവു കയില്ല. അതു നമ്മെ സംരക്ഷിക്കം. അല്പംപോലം ചിത്തസംസ്താരം ഉണ്ടാവാനനുവടിക്കരുത്ത്. കണ്ണിനെ എപ്പോഴം പവിത്രമാക്കിവെ യ്ക്കുക; ചെവികൊണ്ട് ചീത്തക്കാര്യങ്ങളൊന്നും കേരം കരുത്ര°; നാവു കൊണ്ടു നല്ലവാക്കമാത്രം പറയുക; ഇങ്ങനെ എപ്പോഴം ബഭ്ധ ത്രലേരായി്പ്രവത്തിക്കുന്നതായാൽ നമ്മുടെ അവസാനനിമിഷം

ശോഭനമായിത്തീരും. നാം നമ്മുടെ ജീവിതത്തിൻേറയും മരണ ത്തിൻേറയും യജമാനനാവുകയുംചെയ്യും.

പരിശുദ്ധമായ സംസ്കാരം ഉളവാക്കുന്നതിന്ത നമ്മുടെ വിചാ രങ്ങറം പരിശൂദ്ധമായിത്തിന്നെ. എല്ലാസ്പോഴം നല്പകാര്യങ്ങറം മാത്രം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കണം. അകത്ത്രീ ഈശവരസ്താണയും പറ ത്ത്ര് ധമ്മം ലരണവും; പുറമേ സേവനത്തിന്റെ രൂപത്തിലുള്ള കമ്മവം, മനസ്സിൽ വികമ്മര്വം: ഇത്ര തുടന്തിന്റെ രൂപത്തിലുള്ള കമ്മവം, മനസ്സിൽ വികമ്മര്വം: ഇത്ര തുടന്തിന്റെ രൂപത്തിലുള്ള കമ്മവം, മനസ്സിൽ വികമ്മര്വം: ഇത്ര തുടന്തിനെ വളരെ പ്രാധന്ത്ര മാത്രിന്റെ പുറമേ ഗാന്ധിജിയെ നോക്കക: അദ്ദേഹം ഭിവസേന ചക്ക് തിരിക്കണം. ശാന്ധിജിയെ നോക്കക: അദ്ദേഹം ഭിവസേന ചക്ക് തിരിക്കുന്നം. അദ്ദേഹം അതിന്നു വളരെ പ്രാധാന്യം നല്ലുന്തണ്ട്. എന്തിനാണ് ഭിവസേന ന്തല്ലുന്നതിന്റ്റ് മതി; പക്ഷേ, അത്ര് വ്വാധഹാരിക മായി! ഭിവസേന ന്തല്ലുന്നതിൽ ആദ്ധ്യാത്തികതയുണ്ട്. അത്ര്, "ഞാൻ നാട്ടിന്തവേണ്ടി എന്തെങ്കിലും ചെയ്യണം" എന്ന കാര്വം ഞെപ്പാറിയ ചിന്തനമാണ്. ആ നൂല്യ നമ്മെ ദരിദ്രനാരായണ ന്മാരോട്ട ചേക്കുന്നം. ആ സംസ്കാരം സുട്ടഡമായിത്തിരുന്നം.

ഡാക്ടർ ടിവസേന മരുന്നുകഴിക്കാൻ പറഞ്ഞു. എന്തുകാ ണ്ടും ആ മരന്നെ മുഴവന്നം ഒരുദിവസംകൊണ്ടു കടിച്ചുതീക്കുന്നില്ല? അതു വെറും വിഡ°ഡിത്തമാണം! അതുകൊണ്ടു മരുന്നിൻെറ ഫലം കിട്ടുകയില്ല. ഒംരോ ദിവസമായി, കറേശ്ര കുറേശ്രയായി, മരുന്നി ൻെറ സംസ്കാരം ഉളവാകകയും, പ്രകൃതിയുടെ വിക്കി ദ്ലാീകരിക്ക പ്പെട്ടകയും ചെയ്യണം. ജീവിതത്തിൻെറ കാര്യവും ഇതുനെ. ശിവലിംഗത്തിന്മേൽ വളരെ സാവധാനത്തിലാണം° അഭിഷേകം ചെയ്യുന്നത്. ഇയ് എനിക്ക് ഏററവം ല്രിയപ്പെട്ട ഉദാഹാണ മാണ്. ഞാൻ കുട്ടിക്കാലത്ത് ഇതു നോക്കിനല്ലും പതിവായി രുന്നു. ഇരുപത്തിനാലു മണിക്രുർകൊണ്ടും കചിഞ്ഞ<u>യം</u> രണ്ടു തൊട്ടി വെള്ളമാണാം ശിവലിംഗത്ത ന്മേൽ വീഴന്നതു്. ആ വെള്ളം മുഴവനും ഒന്നായി (ശിവലിംഗത്തിന്മേൽ) ഒഴിച്ചുക്രടേ? എനിക്ക് കട്ടിക്കാലത്തുതന്നെ ഇതിൻെ ഉത്തരം അറിയാമായിരുന്നു. വെ ള്ളം മുഴുവനും ഒന്നായി ഒഴിക്കുന്നതുകൊണ്ടും" ആ കമ്മം സഫലമാ വുകയില്ല. ധാരധാരയായി, എപ്പോഴം കാരോ തുള്ളിയായി, വിഴന്ന താണ' ഉപാസന. ഒരേസംസ്കാരത്തിൻറെ ധാര എപ്പോഴം ഉള വായിക്കൊണ്ടിരിക്കണം. രാവിലത്തെ സംസ്കാരംതന്നെ ഉച്ചയ്ക്കും, അതുതന്നെ വൈകുന്നേരത്തും; പകലും അതുതന്നെ, രാത്രിയും അതരതന്ന; ഇന്നലെ എന്താ അതുരന്നെ ഇന്ദ്ര്; ഇന്ദ്ര് എന്തോ അത്രമണ നാളെ; ഈകൊപ്പം എന്തോ അത്രമണ അടുത്ത കൊ പ്പം; ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോംഗം എന്തോ അതുതന്നെ മാണാനന്താവും...

ഇങ്ങനെ ജീവിതത്തിൽ ഒരേ സംസ്കാരത്തിന്റെ ദിവ്വധാര പ്രവഹി അതും ഇടവിടാതിരുന്നാൽ മാത്രമേ നമുക്കു ച്ചകൊണ്ടിരിക്കണം. വിജയം സിദ്ധിക്കയുള്ളും എന്നാൽമാത്രമേ നമുക്കും ഉദ്ദിഷ്പസ്ഥാന ത്തെത്തി കൊടിനാട്ടാൻ സാധക്കയുള്ളു. ന്നംസ്കാരം ഒരേമാഗ്ഗത്തി ലൂടേതന്നെ പ്രവഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കണ്ം. മലയിൽവീണ വെള്ളം പലവഴിക്കൊഴകിയാൽ നടിയാവുകയില്ല. ആ വെള്ളം മഴവനം ഒരേവഴിക്കെംഴകിയാൽ അത്താരു ചെറിം അരുവിയാവം; ക്രമേണ അരുവി തോട്ടം, തോട്ട നടിയും, നദി മഹാനദിയുമായി സമദ്ര രൈവ<sup>ഴിക്കൊ</sup>ഴകിയ വെള്ളം സമദ്രത്തി ത്തിൽച്ചെന്നുപേരും. ലെത്തിച്ചേന്നു; പലവഴിക്കൊഴകി മതോ?് കറച്ചുട്ടരം മന്നേ ട്ട പോയി അവിടെത്തന്നെന്നിന്ന വററി. സംസ്കാരത്തിന്റെ കായ്യ വം ഇത്തന്നെ. സംസ്കാരങ്ങാം വരികയും പോകയും ചെയ്തുകൊ ണ്ടിരുന്നാൽ അതുകെണ്ട് എന്തു പ്രയോജനമാണണ്ടാവുക?്ജീവി തത്തിൽ പരിശുദ്ധമായ ഒസ്രേസ്കാരം പ്രവഹിച്ചുകൊണ്ടിന്നോൽ മാത്രമേ മരണവും ആനന്ദപ്രദമാണെന്നാ മനസ്സിലാവകയുള്ളു. തെ യാത്രക്കാരൻ വഴിയിലൊന്നം തങ്ങാതെ, വുംമോഹംലളിലം പ്രലോഭനങ്ങളിലും കടുങ്ങാംത, ഓരോ അടിയും ഉറപ്പിച്ചറൊപ്പ കൊണ്ടു മേലോട്ടു കയരന്നു; മലയുടെ മുകളിലെത്തി, തലയിലെ ചുമടിറക്കി, അവിടെഇരുന്ന കാററകൊള്ളാൻതുടങ്ങന്നു. അപ്പോഗം ആയാശക്കണ്ടാകാവുന്ന ആനന്ദം എത്രമാത്രം മാറത്തായിരിക്കം! അതു കണക്കാക്കക, നിങ്ങാകക്കോ എനിക്കോ സാധൃമാണോ? നേരെമറിച്ചു°, വഴിയിൽ സംശയിച്ചുകൊണ്ടുനില്ലൂന്ന യാത്രക്കാരന്ത വേണ്ടി സൂയ്യനാരായണൻ കാത്തുനില്ലൂകയില്ല.

അതായത്ര്, പറത്ത് സ്വധമ്മാചരണവും അകണ്ണം ഭഗവത് സൂരണയുടെ രൂപത്തിലുള്ള, ചിത്ത്യായിക്കുള്ള, പ്രവൃത്തയം-ഇങ്ങനെ, അകണ്ണം പറണ്ണം എ?പ്പാഴം കർമ്മവികർമ്മങ്ങളുടെ പ്രവാഹം തുടൻംകാണ്ട രുന്നാൽ മാത്രമേ മാണം ആനന്ദപ്രദമം യിത്തിരുകയുള്ളം. അതിനാൽ ഭഗവാൻ പറയുന്നു:---

# "മാമനുസൂര യുദ്ധ്വ ച "

എപ്പോഴം എന്നെ സ്തരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കക, യുലവും ചെയ്യു ക... അതിതത്തന്നെ തന്മയനായിരിക്കുക. എല്ലായ്പോഴം ഈശേപ നിൽത്തന്നെ ലയിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുക. ഈശപാപ്രേമം അകത്തും പറത്തും ഒരേമംതിരി ഉണ്ടായിത്തീർന്നാൽ പിന്നെ അതു ജീവിത ത്തിൽനിന്നു വിട്ടുപോകയില്ല. അപ്പോഗംമാത്രമേ പരിശുദ്ധകാ സ്തുഞ്ജിൽ ആനന്ദം തോന്നുകയുള്ളും. പിന്നെ ട്രഷ്പ്രവൃത്തികഗം

അട്ടക്കതന്നെ ഇല്ല. മനസ്സിൽ സന്ദരവം വിശിഷ്പവമായ വി ചാരങ്ങ**ം ഉളവായിക്കൊണ്ടിരിക്കം. എല്ലായ്പോഴം, സ്വാഭാവിക** മായിത്തന്നെ, സൽപ്രവൃത്തിക**ഠം ചെസ്നാൻ തുടങ്ങും**.

ഈശ്പരസ്താണകൊണ്ട് സൽപ്രവ്വത്തികഠം സഹജമായി ത്തീരും. ശരി; പക്ഷേ, ഭഗവാൻ ഒന്നുകൂടി കല്പിക്കുന്നാണ്ട്. "എപ്പേഴം യുദ്ധാചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുക." 'സാധു' തുക്കാറാം പറയുന്നു:—

"എനിയ്ക്ക് എപ്പോഴം യുദ്ധംതന്നെ: അകണ്ണം പറണ്ണം മനസ്സില്പ!" നമ്മടെ അകണ്ണം പറണ്ണം പലരുരം സ്റ്റഷ്പികളും നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കന്താണ് ഇന്നെയ്യികളുമായി എപ്പോ ഴം യുദ്ധംചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കയാണ്.". ഈ യുദ്ധത്തിൽ എംപ്പാ ഴം മനസ്സ ജയിക്കമന്നു വിചാരിക്കാൻ വയ്യ. അവസാനത്തിൽ ജയിക്കുന്നത്തോ അതാണം" ജയിക്കക. അവസാനം കിട്ടുന്ന തെളിവാണം" ശരിയായിരിക്കുക. പലപ്പോഴം കീത്തിലഭ്യക്കമ കിൽ, പലപ്പോഴം അപകിത്തിയം ലഭിക്കം. അവകിത്തി ഉളവാക നേതായാൽ, അതായഇം പരാജയപ്പെടന്നതായാൽ, അതിൽ നിരാ ശരാകേണ്ടതില്ല. നാം പത്തൊമ്പാള പ്രാവശ്വം അടിച്ചിട്ടം ഒരുക ല്ലപൊളിഞ്ഞിട്ടില്ലെങ്കിൽ അതു തിർച്ചയായം ഇരുപതാമത്തെ പ്രാ വശ്വം പൊളിയും. അതിനാൽ, അട്ട്വത്തെ പത്തൊമ്പതടിയം വ്വ തമ്മായി എന്നു വിചാരിക്കുന്നതു ശരിയാണോ? വാസ്തവത്തിൽ ഇ രുപതാമത്തെ അടി സഫലമാവുന്നതിന്തുള്ള ഒരുക്കമായിരുന്നു ആ പത്തൊമ്പത്തിയം!

നിരാശനാവുക എന്നതിൻെറ അർത്ഥം നാസ്തികനാവുക എന്നാണ്. നമ്മുടെ രഷ്ടാകത്താവു് ഈശചരനാണെന്നു വിശ്ച സിക്കുക. കുട്ടിക്ക ധൈയ്യമുണ്ടാവാനായി അമ്മ അവനെ അങ്ങു മിങ്ങും പോകനനന്മാലിക്കുന്ന. പക്ഷേ, അമ്മ എപ്പേഴം അങ്ങോ ട്ട നോക്കുന്നുണ്ടായിരിക്കും. വീഴാൻതുടങ്ങുന്ന എന്നുകണ്ടാൽ ഉട നേ ഓടിച്ചെന്ന പിടിക്കേയും ചെയ്യും. ഈപോലെതന്റെ, ഈശ്വരൻ എപ്പോഴം നിങ്ങളുടെമേൽ കണ്ണാവച്ചുകൊണ്ടിരിക്കു ന്തെണ്ട്. നിങ്ങളുടെ ജീവിതമാകുന്ന പട്ടത്തിൻെറ കയർ അദ്ദേ ഫത്തിൻെറ കയ്യിലാണം. ചിലപ്പോറം അതു വലിച്ചുപിടിക്കും, ചിലപ്പോറം അയച്ചവിട്ടുകയും ചെയ്യും. എതുനിലയിലും കയർ അദ്ദേഹത്തിൻെറ കയ്യിൽ ഉണ്ട്. ഒരാളെ ഗംഗാനദിയിൽ നീ നതൽ പഠിപ്പിക്കുക്കാണെന്നു വിചാരിക്കുക. അരയിൽ ഒരു കയ റോ ചങ്ങലയോ കെട്ടി വെള്ളത്തിലേയും വിടുന്നു. പഠിപ്പിക്കു നേ ആറം എപ്പോഴം വെള്ളത്തിൽത്തന്നെ ഉണ്ടായിരിക്കും. പറി

കന്നവൻ ആദംം അേനാല പ്രാവശ്യം മങ്ങിപ്പൊങ്ങന്നു. അവ സാനം ആയാഠംക്ക് ആ കല —നിന്തൽ — പഠിയന്നു. അതുപോ ലെതന്നെ, ഈശ്വരൻ നമ്മെ ജവിതത്തിൻെറ കല പഠിപ്പിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കയാണ്ട്.

3

അതിനാൽ, പരമേശപരനിൽ 'ശ്രദ്ധ' (വിശചാസം)വെച്ചും, മനോവാക്കായങ്ങം ഉടക്കാണ്ട് രാവും പകലും യുദ്ധാലെയ്ത്രകാണ്ട യിരിക്കുന്നതായാൽ അവസാനനിമിഷം വളരെ ഉത്തമ്മായിത്തീ ഭോന്മാരും നമുക്കനുകൂലരായിത്തിരും. അപ്പോഗം എല്ലാ ര്മം ഈ സംഗതി ഈ അദ്ധ്വായത്തിൻറെ അവസാനത്തിൽ ഒരു രൂപ കത്തിൻെറ നിലയിൽ നൽകിയിട്ടുണ്ടും. അതു നിങ്ങളെല്പാവരും നല്പപോലെ മനസ്സിലാക്കണം. ്ഒരാളടെ മരണസമയത്തും തീ കത്തിടക്കാണ്ടിരിക്കേയും, സൂയൻ പ്രകാശിച്ചുകാണ്ടിരിക്കേയും, ശുക്രപക്ഷത്തിൽ ചന്ദ്രൻ വല്ഠിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കേയും, ഉത്തരായണ ത്തിൽ യാതൊരു മേഘ വുമില്ലാത്ത് ആകാശം പ്രശോഭിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കേയും ചെയ്താൽ ആയാഠം ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിക്കുന്നു. അതു പോലെതന്നെ, ഒരാളടെ മരണസമയത്തു പക പരന്തകൊണ്ടി രിക്കുകയം. അകത്തും പുറത്തും അന്ധകരും നിറഞ്ഞിരിക്കുകയും, കണ്ണപക്ഷത്തിൽ ചന്ദ്രൻ ക്ഷയിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കകയും, ഭക്ഷിണാ യനത്തിൽ ആകാശം മേഘംകൊണ്ട് മൂടിയിരിക്കുകയും ചെയ്താൽ ആയാഗം വിണ്ടും ജനനമരണത്തിന്റെ ചക്രത്തിൽ ചെന്നപെടുന്നു. പലരം ഈ രൂപകം വായിച്ചു" അമ്പാന്നപോകന്നം. മര ണം പൂണ്യമായിത്തീരണമെന്നാഗ്രഹിക്കന്നവക്ക്, അഗ്നി, സൂയ്യൻ, ചന്ദ്രൻ, ആകാശം ഈ ദേവതകളടെ കപ ഉണ്ടാ മിരിക്കണം. യജ്ഞത്ത ൻെറ അടയ ളമാ അഗ്നി, കമ്മത്തിന്റെ അതായതു അ വസാനനിമിഷത്തിയപോലും യജ്ഞത്തിൻെറ ജ്വാല ബം. പൊങ്ങിക്കൊണ്ടിരിക്കണം. ന്യായമൂത്തിയായ റാനഡെ പറയം "കത്തവ്യകമ്മത്തിൽ നിരതനായ ഒറാഠം കമ്മം അനു പുണ്ടും:

ഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കുമ്പോറം മരണമടയുന്നതായാൽ ആ യാറം ധന്യനാണ്! ഞാൻ വല്പതും വായിക്കുകയോ, എഴുതുകയോ, പ്രവത്തിക്കുയോ ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോറം മരിച്ചാൽ ഞാൻ ധന്യനായി." 'തീ കത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കും എന്ന ിൻറ അത്ഥം ഇതാണ്: മരണസമയത്തുപോലം കമ്മം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കും! ഇത് അഗ്നിയുടെ കപയാണം". 'സൂയ്യനെറ കപ്പം എന്നതിൻെറ അത്ഥം, അവസാനംവരെ ബൂല്യി പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുകഎന്നാ

'ചന്ദ്രൻറെ ക്ലാ<sup>,</sup> എന്നതിൻറെ സാരം, മരണസമയത്ത്ര ണം ്. പരിശൂദ്ധമായ ഭാവന ഉളവായിക്കൊന്നുിരിക്കക എന്നാണം". ചന്ദ്രൻ മനസ്സിൻെറ അതായതു ഭാവനയുടെ ലേവതയാണ്. ശുക്ല പക്ഷത്തില് പന്ദ്രനപ്പോലെ, മനസ്സിൽ പ്രേമം, ഭക്തി, ഉത്സാ ഹം, പരോപകാരം, ഒയ് മുതലായ പിറീശുദ്ധമായ ഭാവനകരംക്ക് പൂണ്ണവികാസം ഉണ്ടാവണം. 'ആകാശത്തിൻറെ കപാ എന്നതി സ്റ്റ് അത്ഥം എടയമംകന്ന ആകാശ ഞിൽ ആസക്തിയുടെ രൂപ ത്തിലുള്ള മേഘങ്ങാം തീരേളണ്ടാവരുതെന്നാണം. ഒരിക്കൽ ഗാ ന്ധിജി പറയുകയുണ്ടായി: "ഞാൻ രാവം പകലം 'ചക്ക, ചക്ക എന്നു ഉരുവിട്ടകൊണ്ടിരിക്കുന്നണ്ട്. കാരണം, ഞാൻ അതൊരു പരിശൂലാവസ്ത്വാണെന്നു കയ്യന്ന എന്നാൽ, അവസാനസമയ ഈ അതിനെപ്പററിയ വിചാരവും ഇല്പാതാവണം. എനിക്ക ചക് യുടെ പ്രേൗണ് നല്ലിയ ആ ജഗന്നിയന്താവിന്നു ചക്കയെപ്പററി ചി ന്തിക്കാനുള്ള സാമത്ഥ്യമുണ്ട് – ചക്ക് ഇപ്പോഠം മററു പല മാന്യ ന്മാരുടേയും കൈയിൽ എത്തിയിട്ടുണ്ടും. എനിക്കു ചക്കായപ്പ് ററിയ വിചാരം ഉപേക്ഷിച്ചും പാമാത്മാവി ൻറ ദശനത്തിന്നു വേണ്ട ഒരുക്കണ്ട് പെയ്യണം " ഇങ്ങനെ എടയത്തിൽ 🦏 സ ക്തിയുടെ രൂപത്തിലുള്ള മേഘങ്ങഠം ഇല്ലാതിരിക്കുക എന്നാകന്നു ഉത്തരായണം എന്നതിൻെറ അത്ഥം.

അവസാനത്തെ ശ്വാസം വരെ എന്തെങ്കിലും സേവാപരമായ കമ്മം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കും, ഭാവനയുടെ പൂണ്ണ പന്ദ്രൻ പ്രകാശി ച്ചുകൊണ്ട രീക്കും, വ്യായാകാശത്തിൽ സ്വല്പമെങ്കിലും ആസക്തി ഇല്ലാതിരിക്കം, ബൂദ്ധി തേജോമയമായിരിക്കും.....ഇന്ത്രനെ മരണ മടയുന്നവർ പരമാന്താവിൽ ചെന്നുവേരും. ഈ വിധം ത്രേഷ്യവും മംഗളവുമായ മരണം ലഭിക്കുന്നതിന്നായി രാവും പകലം ത്രോ മംഗളവുമായ മരണം ലഭിക്കുന്നതിന്നായി രാവും പകലം ത്രോ യോട്ടം കശലതയോട്ടംക്രംി യുദ്ധം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കണം. ഒര നിമിഷനോത്തേം യ്ക്രങ്കിലും മനസ്സിൽ ചിഞ്ഞസംസ്താരങ്ങൾം ഉള വാകാൻ അനുവടിക്കുമായിനോട് എന്റെ ഴ പ്രാത്ഥിച്ചുകൊണ്ടിരിക്ക ണം. വ ണ്ടം വീണ്ടം നാമസ്തരണവും തത്താനുമാണവും ചെയ്ത കൊണ്ടിരിക്കണം.

ഇന്നു എനിക്ക് തൊണ്ട വേടനിക്കുന്നണ്ടും. എൻറെ ശ ബ്ബം നിങ്ങളുടെ അടുത്തെത്ത്രമോ എന്നു ഞാൻ സംശച്ചിക്കുന്നു. ഈ അവസാത്തിൽ, വലിയ മാധവറാവുപേശചയുടെ അവസാന കാലത്തെ ഒരു കായ്പം ഓമ്മയിൽവരുന്നു. ആ മഹാപുരുഷൻ മര ണശയ്യയിൽ കിടക്കകയായിരുന്നു. നക്ഷം വല്ലാതെ വല്ലിച്ചിരുന്നു. കഹത്തെ അതിസാരമാക്കി മാററാൻ സാധ ക്ഷം. അതിനാൽ, മാധവറാവ വൈട്ടംരോട്ടപറഞ്ഞു: "എതെങ്കിലുംപ്രകാരത്തിൽ എൻെറ കഫത്തിന്റ ഉപപ്രവത്തെ അതിസാരമാക്കി മാററിത്ത എന്നാൽ എന്റെ തൊണ്ട തുറക്കും, എനിക്ക ഹാരിനാമം രണം. ചൊല്ലാൻ സാധിക്കം." ഞാനും ഇന്ന ഭഗവാനോട്ട് ഇതേമാതി രി പ്രായിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കയായിരുന്നു. ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു: "സാ ധിക്കപോലെ പറഞ്ഞുകൊരംക." ഞ ൻ ഇവിടെ ഗിതയെ പ്പററി പറയുന്നതു് ഒരു ഉപദേശത്തിന്റെ നിലയിലല്ല. അതിൽ നിന്നു ലാഭം എടുക്കാനാഗ്രഹിക്കുന്നവക്കു തീർച്ചയായും ലാഭം കിട്ടും. പംഷ, ഞാൻ ഗീതയെ കേരംപ്പിക്കുന്നതു രംമനാമമാണെന്നു കയ തിയാണും. ഗീതാപ്രവചനം ചെയ്യുമ്പോരം എൻെറ ഭാവന നാ മോച്ഛാരണംചെയ്യകയാരനന്നാണ്ം.

ഞാൻ ഈ പറഞ്ഞതിന്നു ഇന്നത്തെ വെതാമദ്ധ്വായത്തോ ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ ഹാരം?നാമത്തിൻെറ ടുസംബന്ധമുണ്ടും". അപൂവമായ മഹിമയാണും പറച്ചപ്പെട്ടിട്ടുള്ളയ്. ഈ അദ്ധ്വായം ഗീതയുടെ നടുവിലാണം' സ്ഥിതിച്ചെയ്യുന്നത്ര'. വലുതായ മഹംഭാ രതത്തിൻറ മദ്ധ്യത്തിലാണ് ഗീത; ആ ഗീതയുടെ നടുവിലാണാ ഈ ഒമ്പതാമദ്ധ്യായം പല കാരണങ്ങളാലം ഈ അദ്ധ്യായം വ ളരെ പവിര് മായതാണ്. – ജ്ഞ നദേവൻ ഈ അദ്ധ്വായം ജപിച്ച കൊണ്ടാണത്രെ പ്രാണത്വാഗം ചെയ്തതും. ഈ അദ്ധ്വായത്തെ പ്പററി ഓക്ഷേവാഴേയ്ക്ക് എൻെറ കണ്ണകഠം തുടിക്കുന്നു. എടയം ഇത വ്യാസഭഗവാൻ ചെയ്ത് ഒരു മഹത്തായ ഉപകാര നിറയുന്നു. മാണം". ഭാരതവർഷത്തിന്നു മാത്രമല്ല, ലോകത്തിന്നൊട്ടാകെ ഇതു ഉപകാരപ്രടമാകുന്നു. ഭഗവാൻ അജ്ജനന്നുവേണ്ടി അരുളിച്ചെയ്യു ആ വിശിഷ്ഠസംഗതികഠം, ശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടും പ്രകടിപ്പിക്കവാൻ പററിയ ചയ്ല്ല. പക്ഷേ, ഭയാഭാചത്താൽ പ്രേരിതനായ വ്യാദ്ഗഭഗ വാൻ അതിനെ സംസ്തതഭാഷാമുഖേന ലകടിപ്പിച്ചു. ഈ അ ദ്ധ്വായത്തിലേ ശബ്ദാം മിൽത്തന്നെ ഭഗവംൻ പറയുന്നു:----

"രാജവിട്ടാ രാജഗുഹ്വം പവിത്രമിടമത്തമം" ഈ രാജ വിട്ടു, ഈ അപ്പവവസ്ത്ര, പ്രത്വക്ഷമായി അനുഭവപ്പെടേണ്ടതാണം". ഗോവൻ അതിനെ "പ്രത്വക്ഷാവഗമം" എന്നാണം" പറഞ്ഞിട്ടു ള്ളത്. അതായത്ത്, ഭഗവാൻ ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ അരുളിച്ചെയ്ത സംഗതികളെ ശബ്ദത്തിൽ ഈക്കെ സാധ്യമല്ല; അവ പത്വക്ഷ മായി അനുഭവപ്പെടേണ്ടവയാണ്. അതിനാൽ, അതു വളരെ മധുംമായിത്തീർന്നിട്ടുണ്ട്.

# തളസിഭാസ° പറയുന്നു:

"മണോനന്തരം താൻ യമപൂരത്തിലേക്കോ, സ്വഗ്ഗത്തിലേ ക്കോ, അല്പാ പരമധാമത്തിലേക്കോ പോവുക എന്ന് ആക്കറി യാം? തുളസീഭാസന്ത്, ജവിതം മുഴവന്തം രാമൻെറ അടിമയായി കഴിച്ചുകൂട്ടുന്ന മിലാണ് ചാരിതാത്ഥ്യം തോന്നന്നത്ര"."

രാമൻറ അടിമയംയിജ്ജീവിക്കുന്നതിലുള്ള ആനന്ദമാണ് ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്. ഈ അദ്ധ്വായ ത്തിൽ പ്രതിപാടിച്ചിട്ടുള്ള കായ്യങ്ങൾം ഈ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ അ നളപ്പാലിച്ചിട്ടുള്ള കായ്യങ്ങൾം ഈ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ അ നളക്ക് അതിൻെറ മ ധ്യാം മനസ്സിലാവുന്നു. അതുപോലെത നെ, രാമൻെറ അടിമയായിരിക്കുന്നതിലുള്ള ആനന്ദമാണ് ഇവി ടെ! അങ്ങനെ ഈ മുല്ലാകത്ത ലേ മരണസ്ഥഭാവമുള്ള ലോ കത്തിലേ ജീ വിതത്തിൻറെ ആനന്ദ്രം പ്രത്വക്കമായി കാട്ടിത്തങ ന്ന രാജ വിട്ടുയാണ് ഈ അദ്ധ്യായത്തിന് പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഇ്. അതു വളരെ ഗ്രദ്ധമാണ്. പക്ഷേ, ഭഗവാൻ അതിനെ, എല്ലാ വക്കം സുലഭമാകത്തകവിധത്തിൽ തുറന്നുവെച്ചിട്ടുണ്ട്.

#### 2

ഗീത വെടികധമ്മത്തിനെ വെദാണം. വേടങ്ങളിൽ നിന്നുളവായതിനാലാണം അതിനെ വൈദികധമ്മം എന്ന പറയു ന്നത്രം. ഈ ലോകത്തിലേ ഏററവും പ്രാചിനമായ ഗ്രന്ഥങ്ങ ളിൽ ആട്ട്യം എഴതപ്പെട്ട നാണം വേടങ്ങറം എന്നാണം കരുതപ്പെ ടുന്നത്രം. അതിനാൽ, സജ്ജനങ്ങറം അതും അനാഭിയാണെന്നു പറയുന്നു; അതിന്നു പൂജ്വസ്ഥാനം ലഭിച്ചിട്ടുണ്ടും. ഐതിഹാസി കട്ടുഷ്യൂം നോക്കുന്നതായാൽ അതു ഭാരതീയരുടെ പ്രാചീനഭാവന കളുടെ ഏററവും പുരാതനമായ റിക്കാർട്ടാണം. ചെമ്പോല, ശി ലാലിചിതങ്ങറം, നാണയങ്ങറം, പഴയ പാത്രങ്ങറം മുതലായവായ അപേക്ഷിച്ചും ഈ വേടങ്ങറംക്കം അധികം മഹാത്തപമുണ്ട്. ഈ

ലോകത്തിൽ ആദ്യകാലത്തേ വല്ല ഐതിഫാസികപ്രമാണങ്ങളും ഉണ്ടെങ്കിൽ അതു വേദങ്ങളാണും. ഈ വേടങ്ങളിൽ ബീജരൂപ ത്തിലുണ്ടായിരുന്ന അതേധർമ്മമാണും ക്രമേണ മരമായി വളരുക യും അവസാനം ഗീതയാകുന്ന മധുംഫലം നൽകകയും ചെയ്തിട്ടു ള്ളതും. ഫലമല്ലാതെ ആരെങ്കിലും മരം തിന്നാറുണ്ടോ? മരത്തി ന്മേൽ ഫലം ഉണ്ടാകുമ്പോഴാണും, അതിൽനിന്ന നമുക്ക തിന്നാനു ള്ളതു കിട്ടുന്നതും. വൈദികധർമ്മസാരത്തിന്റെ അത്വന്തസാരമാ ണം പരന്വെച്ചുരുക്കമാണം ഇഴ ഗീത.

പ്രാചീനകാപത്ത് രൂഢമായിത്ത ർന്ന ഈ പൊടികധർമ്മ ത്തിൽ പലതരം യജ്ഞ(യാഗ)ങ്ങളും ക്രിയാകലാപങ്ങളും സാധന കളം നപശ്ചയ്യ ഭളം പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും. ആ കർമ്മകാണ്ഡങ്ങ 92ല്ലാം ഉപയോഗഗ്രൂന്യമായവ് മാണെന്നു കരുതാൻ തരമില്ല. എ ന്നാലം, അതിന്ന് അധികാരംവേണം. ആ കർമ്മ കാണ്ഡങ്ങാം എല്ലാവക്കം സലഭമായിരുന്നില്ല. ഉയരമുള്ള തെങ്കിന്മേൽ കയറി തേങ്ങ പറിക്കവാനും അതു പൊളിക്കാനും ഉടച്ചുതിന്നാനും എല്ലാ വക്കം സാധിക്കമേം? എത്രതന്നെ വിശപ്പണ്ടെങ്കിലും, ആ ഉയ്ത മുള്ള തെങ്ങിന്നേൽ കയറാൻ കഴി ചില്ലെങ്കിൽ അതിന്നേനാളി കേരം ഇട്ട തിന്നവാൻ എനിക്കു സാധിക്കുമോ? ഞാൻ താഴേനിന്നു കൊണ്ട്യ് നാളികേരത്തേയും, നാളികേരം മീതേനിന്തകൊണ്ടും എ ന്നേയം നോക്കം; അതുകൊണ്ടു വയററിലെ വിശപ്പ്പം മാരമോ! നാ ളികേരം കൈയിൽ കിട്ടുന്നതുവരെ എല്ലാം വൃത്ഥമാണു". വേട ങ്ങളിലേ ഈ വിവിധക്രിയകളിൽ വളരെ സൂക്ഷ്മായ ചല തത്തി ങ്ങളും അടങ്ങിയിട്ടുണ്ടും. സാധാരണജനങ്ങരംകും അതെപ്പാം അ റിയുമോ? ഒരുഭാഗത്തു മോക്ഷത്തിന്നുള്ള എകമാഗ്ഗം വേടങ്ങളാ ഞ്; മറുവശത്തു്, വേഭത്തിന്നുള്ള അധികാരം സാധാരംനന്മ കുല്ല താന്തം! ആ സ്ഥതിക്കു . ഈ സാധാരണന്മാർ എന്തുചെയ്യാ? അതി നാൽ, സജ്ജനങ്ങഠം കൃപാതിരേകംനിമിത്താ മുമ്പോട്ട് വന്തപറ ഞ്ഞു: "വരു! നമുക്ക് ഈ വേദങ്ങളുടെ രസത്തെ പിഴത്തതാടു ക്കാം. ആ പിഴഞ്ഞുത്ത സെം ലോകത്തിന്ത മാനംചെയ്യാം." അതിനാൽ, തുക്കാറാം പറയുന്നു:--

"വേടത്തിൽ പലതും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു". അതിൻെറയെല്ലാം അത്ഥം വളരെ എളപ്പത്തിൽ മറാസ്സിലായി "

ആ അത്ഥം എന്താണം". ഫര നാമം?; ഫരിനാമം വേടങ്ങ ളടെ സാരമാകന്നു. ര.മനാമംകൊണ്ട മോക്കും തീച്ചയാണു്. സ്ത്ര ക്രം, കുട്ടികഠം, ശൂപ്രന്മാർ, വൈശ്വന്മാർ, സംസ്താരവിഹിനന്മാർ;

digitized by www.sreyas.in

122

ട്രൂഖിതന്മാർ, രോഗികഠം അംഗവൈകല്യംവന്നവർ ഇവരക്കല്പാം മോക്ഷം സലഭമായിത്തന്ദ്ര. വേടങ്ങളാകന്ന അളമാരയിൽ വെച്ചു പൂട്ടിയിരുന്ന മോക്ഷത്തെ ഗേവാൻ പെവേഴിയിൽ കൊണ്ടുവന്നു വച്ചു. മോക്ഷസമ്പാടനം എത്രയോ സലഭമായിത്തിന്റ്ര. നിഷ്ണ ഉങ്കമായ ജീവിതം, സ്വധമ്മാ പരണം, സോകർമ്മം ഇതേതാ യാലം ശരി, എല്ലാം യജ്ഞര്രപ്രമാക്കിത്തിക്കേ. പിന്ന മറ്റം, യജ്ഞങ്ങളെല്ലാം എന്തിനാണം ? നിങ്ങളുടെ ദൈനംഭിന സവാക മ്മങ്ങളെയെല്ലാം യജ്ഞര്രപമാക്കിത്തിക്കേ, അതാണം മോക്ഷ ത്തിന്നുള്ള രാജമാർഗ്ഗം.

> "യാനാസ്ഥായ നരോ രാജൻ ന പ്രമാജ്യത കഫ്ിചിത്; ധാവന്നിമീല്വ വാ നേത്രേ ന സ്ഖലേന്നപതേഭിഫൗ.

ഈ മാഗ്ഗത്തിലൂടെ കണ്ണടച്ച് ഓടിപ്പോയാലം വീഴമെന്തം ഭയപ്പെടേണ്ടതില്ല. മറോ മംർഗ്ഗമാകട്ടെ,

• ഷേരസ്വധാരാ നിശിതാ **ഒര്ത്യയാ**??

വാളിൻെറ വായ്പോലെയാണ്. വാളിൻെറ വായ്യ്യം ചി ലപ്പോഴെല്പാം മൂച്ച് കെട്ടപോയി എന്നു വരാം. എന്നാൽ, ഇയം വൈദികമാർഗ്ഗം അതിലം വിഷമമേറിയതാണ്. അതിനെ അ പേക്ഷിച്ചു രാമൻെറ അടിമയായി ജീവിക്കുന്നതാണ് എളപ്പം. ഒര എഞ്ചിനീയർ, നിത്തേിൻെറ ഉയരം കറേഗ്ശയായി വദ്ഠിപ്പിച്ചുകൊ ണ്ടപോയി, അവസാനം നമ്മേ മലയുടെ മുകളിൽ എത്തിക്കുന്നു. നാം അത്ര ഉയരമുള്ള ഒരിടത്തേയ്ക്ക കയറിക്കൊണ്ടിരിക്കയാണെന്നു തോന്നുകതന്നെയില്ല. എഞ്ചിനീയരുടെ ഈ ഉപായംപോലെത നെയാണ് ഈ രാജമാഗ്ഗത്തിൻേറയും മഹത്ത്വം മനുഷ്യൻ എവി ടെനിന്നുകൊണ്ടു കർമ്മാം പയ്യാലംശരി, ആയാറംക്ക് ആ കർമ്മാം കൊണ്ടുതന്നെ ആമാർഗ്ഗത്ത ലൂടേതന്നെ പരമാത്മ വിനെ പ്രം പിക്കാൻ സാധിക്കം.

എന്നാൽ, ഈ പരമേശചരൻ എവിടെയെങ്കിലം ഒളിച്ചിരി ക്കയാണോ? വല്പ ഗ്രഹയിലോ നടിയിലേം തെരുവിലോ സ്ഥർശ്ശ ത്തിലോ മറഞ്ഞിരിക്കയാണോ? സ്ഥണ്ണം, െള്ളി മുതലായവ ഭ്രമി ക്കുളിൽ ഒളി ത്തുകിടപ്പണ്ട് പലതരം രത്നങ്ങളം മുത്തുകളം സമ ക്രത്തിന്നടിയിലുണ്ട്. അതുപോലെതന്നെ, പരമേശപരനാകന്ന ഈ വിശിഷ്പരത്നം എവിടെയെങ്കിലം ഒളിച്ചുകിടക്കും യാണോ? ഗേവാനെ എവിടെനിന്നെങ്കിലും കഴിച്ചെടുക്കേണുംതുണ്ടോ? ഭഗ

വാൻ എപ്പോഴം എവിടെയും —നോകുന്ന മിക്കിലെല്ലാം – വ്വാപി ച്ച് രിക്കുന്നുണ്ടും. ലോകത്തിൽ എത്ര ആളുകളുണ്ടോ അത്ര ഭഗവൽ സാര്രപങ്ങളം ഉണ്ട്. ഭഗവാൻ പറയുന്നു: "ഈ മനുഷ്യതുപ ത്തിൽ പ്രകടിതമായിരിക്കുന്ന പരമാത്മാവിനെ അവമാനിക്ക രുത്ര". പരമേശ്വരൻതന്നെയാണ് എല്ലാ ചരാപരങ്ങളുടേയും ശ്രപത്തിൽ പ്രകടിതനായിരിക്കുന്നതും. ആ് പരമേശപരനെ അ നേപഷിച്ചു കണ്ടു പിടിക്കുവാൻ കൃത്രിമോപായങ്ങറം ത്തവശൃമാ ണോ? അതിന്നുള്ള ഉപായം വളരെ സരളവം ഋജവുമാണം". നി ങ്ങർം സേവാപരമായ ഏതൊരു കമ്മവും ഭഗവന്നാമം ഉപ്പരിച്ച കൊണ്ടു ചെയ്യും: അതേ വേണ്ടു. അതായയ്, നിങ്ങാം രാമംസ്റ്റ് അടിമയാവണം. 🗇 ഈ കഠിനങ്ങളായ വേടമാർഗ്ഗങ്ങഠം — യജ്ഞം, സ്ഥാഹ, സ്ഥധ, ശ്രദ്ധ, തപ്പ്ണം മുതലായവയെല്ലാം നമ്മേ മോ ക്ഷത്തിലേയ്ക്ക ന മിക്കം. പക്ഷേ, ഇതിൽ അധികാരി, അനധി കാരി എന്നെല്പാം പല വൃത്വാസങ്ങളം ഉണ്ട്ട്, നമ്പക്ക് അതൊന്നം ആവശ്യമില്ല. ചെയ്യന്ന്നെല്ലാം ഈശ്വരാപ്പന്നമായിച്ചെയ്യക— ഈശപ്രനോടു ബന്ധപ്പെടുത്തിച്ചെയ്യുക. അത്രമാത്രമേ ആവശ്വ **ഏള്ള ഈ ഒൻ**പതാമല്യായത്തിൽ പറയുന്നത് ഇതുമാത്രമാണം". അതിനാൽ, ഇതു കേതന്മാക്ക് വളരെ പ്രിയപ്പെട്ടതാണാം.

ത്രീക്ഷ്ണൻറെ ജീവിതത്തിൽ ഏററവുമധികം മധ്യാമായതും അദ്ദേഹത്തിൻറ ബാലൂകാലമാണം". ബാലക്ഷ്ണനെ പ്രധാനമാ യി ഉപാസനചെയ്യാറങ്ങ്". അദ്ദേഹം ഇടയക്കും)കളുടെക്രടെ പ ഇക്കളെ മേയ്ലപ്പാൻ പോവുകയും, സാംരാന്നിച്ചു ഭക്ഷണംകഴി ക്കേയും കളിക്കേയുംചെ യ്ലിരുന്നു. ഇടയന്മാർ ഇന്ദ്ര്പ്പ ജയ്യും 398 തെ ക്ഷദ്യം ചെയ്തപ്പോഗം അദ്ദേഹം അവരോട്ട് പറഞ്ഞു: ''ഇന്ദ്രനെ ത്തുരെങ്കിലും കണ്ടിട്ടുണ്ടോ? അദ്ദേഹം നമുക്ക് എന്തുപകാരമാണം ചെയ്യന്നഇ°? ഈ ഗോവദ്ധനപവതത്തെ നമുക്ക പ്രത്യക്ഷമായി ക്കാണാം. ഇവിടെ പത്രക്കാംമേയുന്നു ഇവിടെന്നാ് അരുവി കഠം പറപ്പെടന്നു. അതിനാൽ, നിങ്ങഠം ഇതിനേയാണം' പൂജി കേണ്ട©°" അദ്ദേഹം ഇത്താം കായ്യങ്ങളാണം പഠിപ്പിച്ചുളം. ത ന്റെ പ്പെം കളിച്ചിരുന്ന ഗോപബാലന്മാക്കം, തമാശപറഞ്ഞു oസിച്ചിരുന്ന ഗോപികാജനങ്ങറം കുടെവസിച്ചിരുന്ന പത്ര കുറ്റംക്കം എല്ലാം അദ്ദേഹം മോക്ഷമാർഗ്ഗം തുറന്നുകൊടുത്തു. ഭഗ വാൻ ക്ലൂഷ്ണൻ തൻറെ അനുഭവത്തിൽന്ന്ന് ഈ സാളമാർഗ്ഗം ഉപ ടേ ചിച്ച്. "കട്ടിക്കാലത്തും അട്രേഹത്തിന്റെ പ്രവൃത്തി കാലിംമയ്ക ലായിര്ന്നു; വലതായപ്പോഠം ആതു കതിരകളെ തെളിയ്ക്കലായി. അദ്രേഹത്തിൻെറ്റ ഓടക്ട് ഴലിൻെറ്റ് ശബ്ബം കേഠംക്നോറാം ആ

പത്രക്കാക്കണ്ടായിരുന്ന ആനന്ദത്തിന്ന° അളവില്ലായിരുന്നു. അദ്ദേ ഫത്തിൻെറ്റ് കൈകൊണ്ടു തലോട്ടമ്പോഴേയ്ക്കും" ആ കതിരകാം ഉത്സാഹംകൊണ്ടു തുള്ളിച്ചാടിയിരുന്നു. ആ കന്നകാലികളും ആ തേർക്കതിരകളും ക്രാസ്സമംമായിത്തിന്നിരുന്നു. പാപയോനികളാ നെന്നു കണക്കാക്കപ്പെടുന്ന ആ ജന്തുകാംക്കുക്ടി മോക്ഷം കിട്ടി. മോക്ഷത്തിന്നു മനുഷ്യക്കാത്രമല്ല അധികാനമുള്ളയും", മുഗങ്ങാക്കും പാങ്കികാംകുംകൂടിയുണ്ടും". ഇതു ത്രീക്കാസ്റ്റന് സ്പയ്പമാക്കിയിട്ടുണ്ടും". തൻെറെ ജീവിതകാലത്തുതന്നെ അദ്ദേഹം ഈകായ്യം അനുഭവപ്പെട്ട ടുത്തിയിട്ടുണ്ടും".

ഭഗവാന്നുണ്ടായ അനഭവംതന്നെയാണ് വ്യാസന്നം ഉണ്ടായം ഈ. കൃഷ്ണന്തം വ്വാസന്തം ഐക്വം പ്രാപിച്ചിരുന്നു. രണ്ടുപേരം ടേയും ജീവിതത്തിന്റെ തത്തും ഒന്നാണു. മോക്ഷം പാണ്ഡിത്വ ത്തേയോ കർമ്മാനുഷ്ഠാനദത്തയോ ആശ്രയിച്ചിര ക്കന്നില്പ – അതി ന്നാവശ്യമായ©് നിഷ്കളങ്കമായ ഭക്തിയാണം. "ഞാൻ്, ഞാന്ദും എന്ന പറയന്ന ജ്ഞാനിക്കം പിന്വലായിത്തിന്നു; നിഷ്യളങ്കഭാവ ത്തോടുകൂടി ഭഗവാനെ സേവിച്ച സ്ത്രീക്ഷം മമ്പിലെത്തി. മനസ്സം ഭാവനകളം പരിശൂദ്ധമായിത്തിരുമ്പോൾം മോക്ഷം സുലഭമാവുന്നു. മഹാഭാരത്ത്തിൽ, "ജനകസുലഭാസംവാദം" എടന്നാരു പ്രകരണ മുണ്ടും. നിങ്ങൾ, സ്ത്രീകശക്കു വേദത്തിന്നധികാരമുണ്ടോ ഇല്ലയോ എന്നകാര്യതെപ്പററി തക്കിച്ചിരുന്നുകൊരംക. ഇവിടെ സംഭാ ജനകമഹാരാജാവിന്ന ബ്രഹ്മവിട്ടു ഉപദേശിക്കകയാണ്. അവർ ഒരു സാധാരണസ്ത്രിയായിരുന്നു. ്ജനകമഹാരാജാവോ? ഒരു വലിയ ചക്രവത്തി! പല വിദ്യകളം പഠിച്ച ഒരു മഹാത്മാവു്! പക്ഷേ, ആ മഹാജ്ഞാനിയായ് ജനകന്നു മോക്ഷം കിട്ടിയില്ല. അതിനാൽ, വ്വാസൻ അദ്ദേഹത്തെ, 'സലഭ'യുടെ കാല്ലൂൽ ചെന്നവീഴാൻ പറ ഇതന്നെയംണു് തുലാസ്സകാരനായ വൈശ്വൺറ കാ ഞ്ഞയച്ചു. ര്വത്തിലും കാണുന്നതും. 'ജാജചി? എന്ന ബ്രാഹമണൻ ജ്ഞാനസ മ്പാദനത്തിന്നായി ഈ വൈശ്വൻറെ അടുക്കൽ ചെന്നു. അദ്ദേഹം പറഞ്ഞു: ് "ഈ തുലാസ്സിന്റെ തണ്ട്രം ശരിയായി ന ത്തുന്നതിലാം ണും എംൻറ എല്ലാ ജ്ഞാനവും അടങ്ങിയിരിക്കുന്നതും. ... ധർമ്മ വ്യാധൻെറ കഥയം ഇതുപോലെയാണം'. വ്യാധൻ കശാപ്പുകര നായിരുന്നു. മൃഗങ്ങളെക്കൊന്നുകൊണ്ടും അദ്ദഹം സമുദായം സമ നം ചെയ്യവന്നു. അഹംഭാവിമായ ഒരു ബ്രാഹ്മണനെ അദ്ദേഹ ത്തിന്റെ ഇരു ഈ വ്യാധന്റെ അടുക്കലേയ്കയച്ച ഈ കശാപ്പ കാരൻ തന്നെ എന്താണ പഠിപ്പിക്കക എന്നോത്ത് ആ ബ്രാഫ്മ് ണൻ ആശ്ചമുപ്പെട്ടു. എന്നാലം, അദ്ദേഹം വ്യാധാൻറ അടുക്ക ലേയ്യു പോയി. വ്വാധൻ എന്താണു ചെയ്തിരുന്നതു? മാംസം

മുറിച്ചു കഴുകകയായി ന്നേ. കഴുകിയതു വില്ലാൻ കൂട്ടിവെച്ചിരുന്നു. അദ്ദേഹം ബ്രാഹ്മണനോട്ട പറഞ്ഞു: "നോക്രം, ഞാൻ എന്റെ ഈ പ്രവൃത്തിയെ കഴിയുന്നേടത്തോളം ധർമ്മമയമാക്കിത്തിക്കുന്ന ണ്ട്. ഞാൻ, എന്റെ ആത്മാവിനെ ഇരിൽ തന്മയനാക്കിയിട്ടാ ഞ് ഈ പ്രവൃത്തിചെയ്യുന്നതു. ഇള പോലെതന്നെ ഞാൻ എൻെറ മാതാപിതാക്കന്മാരെ ശുശ്രൂഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്നുണ്ട്"."

മഹാഭാരതത്തിൽ ഇങ്ങനെ സ്ത്രീകരം, വൈശ്വൻ, ശ്രദ്രൻ മുതലായവരുടേയെല്ലാം കഥകഠം കൊടുത്തിട്ടുള്ളത്, മോക്ഷത്തി ൻെറ വാതിൽ എല്ലാവക്കം ഒന്നപോലെ തുറന്നകിടക്കന്നുണ്ടെന്ന കാണിക്കവാനാണ്. ഈ അദ്ധ്വംയത്തിൽ, ആ കഥകളിലേയെ ല്ലാം മുപ്രപതിച്ചിംിക്കയാണം. രാമൻറ അട്മയായിജ്ീവിക്ക ന്നതിലുള്ള ആനന്ദമാണും ഈ വ്വാധം സ്റ ജീവിതത്തിൽ കാണ പ്പെടുന്നതും. സാധു തുക്കാറാം അചിംസാവ്രതക്കാരനായിരുന്നു; പങ്കോ, അദ്ദേഹം, സജനൻ എന്ന കശാപ്പകാരൻ മാംസം മറിച്ചു വിററ മോക്ഷംപ്രാപിച്ച കഥ വളരെ അഭിമാനത്തോടുക്കടി, കെയ തുകകരമായി വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്. തുക്കാറാം മററ സ്ഥലങ്ങളിൽ മൃഗ ങംളെ കെല്ലസവരാം ഒറ്റാരിയെ സരസമായി വണ്ണ ച്ചിട്ടണ്ട്. തുക്കാറാം ചോദിച്ചു: "ഭഗവാംന, മൃഗങ്ങളെ കെ:ല്ലസ്വരുടെ ഗതി **യെ**ന്തായിരിക്കം?"് എന്ന കശാപ്പകാരൻ മാംസം മറി ച്ചുവില്ലൂന്നു എന്ന അത്പത്തിലുള്ള ഒരു ചരണം നിമ്മിച്ചു" അദ്ദേ മംതന്നെ പറയന്നു: "ഗേവാൻ നരസിമെത്തയുടെ കടംവീട്ടുന്നതി ന്നായി പണം കെട്ടിവെച്ചിട്ടുണ്ട്; ഏകനാഗന്തവേണ്ടി 'കാവു' ന് റച്ഛകൊണ്ടവന്നിട്ടുണ്ടു; ഭാമാജിപന്തിന്നവേണ്ടി ഖജാനയിൽ കണക്ക്കിക്കുന്നതിന്നു മഹംർജാതിയിൽ ജനിച്ചിട്ടുണ്ട്; മഹംരാഷ്ണ അടെ പ്രിയപ്പെട്ട ജനാബായിക്കു മാവുപൊടിക്കാൻ സാഹായിച്ചിട്ടു ണട്. ആ ഭാവാൻ സജനൻ എന്ന കശാപ്പകാരനേയം അതേ സ്സേഹത്തോടുക്രച്ചി സഹായിക്കന്നു." \_ ഇതിന്റെയെപ്പാം സാരാംശം ഇതാണ്: തൻറ എല്ലാ പ്രവൃത്തികളാം ഈശചരണാട് സംബ ന്ധപ്പെടുത്തിച്ചെയ്യണം. കർമ്മത്തിനുറ വലുപ്പത്തിന്നു പ്രാധാ ന്വമില്ല. അതു പരിത്രദ്ധഭാവനകളെക്കൊണ്ടു നിറഞ്ഞതും സേവാ മയവുമാണെങ്കിൽ അതു യജ്ഞംതന്നെയാണ്.

വെതാമല്യായത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ള തു° ഈ പ്രധാനസംഗ തിയാണം". ഇരിൽ കർമ്മയോഗത്തേയും ഭക്തിയോഗത്തേയും വളരെ ഭംഗിയായവിധത്തിൽ കൂട്ടിച്ചേത്തിട്ടുണ്ടും". കർമ്പയോഗ ത്തിൻെ അത്ഥം കർമ്മംചെയ്യണം; പക്ഷേ, ഫലം ഉപേക്ഷിക്ക

ണം – എന്നാഷന്ന. കർമ്മഫലത്തിൽ ആഗ്രമ്ഥംതന്നെ ഉണ്ടാവാ തിരിക്കത്തക്കവിധത്തിൽ അത്രയും വിശേഷമായി കർമ്മം ചെയ്യ ണം എന്നത്ഥം: അഇ്, കാലാന്താത്തിൽ കായം തരുന്ന ഒരു മരം നടുന്നതുപോലെയാണ്. എന്നാണ് ആതു കായ്യുക എന്ന് ആ ക്കം അറിയുകയില്ല. വെച്ചുപിടിപ്പിച്ച ആശക്ഷ് അതിനെറ കായ കിട്ടിയില്ല എന്നാവരാം. എന്നാലം, മരം വെച്ചപിചിപ്പിക്കന്നു; വളരെ പ്രേമത്തോടുകൂടി അതിനെ സാരക്ഷിക്കുന്നും കുർമ്മയോ ഗത്തിൻെറ അത്ഥം, മരം ചെയ്തന്നം; പക്ഷേ, കായയിൽ കൊതി അവസാനം, ഈ ഭക്തിയോഗം വെയ്തുരുതു \_\_ എന്നാകുന്നു. എന്നുലെന്താണു? "പരിശുദ്ധഭാവനയോട്ടകൂടി ഈശചരനോട്ട ചേരുക. >> ഇതു തന്നെയാണ് കേതിയോഗത്തിന്റെ അത്ഥം. രാജ യോഗത്തിൽ കർമ്മയോഗവും ഭക്തിയോഗവും കൂട്ടിച്ചേത്തിരിക്കയാ ണം്. രാജയോഗത്തെ പലരം പലപ്രകാരത്തിൽ വ്യാഖ്യാനിച്ചി ട്ടണ്ടും. ഞാൻ അതിനെ വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നത്ര ഇപ്രകാരമാണം: \_\_\_\_\_ "കമ്മയോഗവും ഭക്തിയോഗവും മധുരമായവിധത്തിൽ കൂടിച്ചേർന്ന താകുന്നു രാജയോഗം. "

നാം കർമ്മം അനുഷ്ഠിക്കണം; എന്നാൽ, കർമ്മഫലം ഉപേ ക്ഷിക്കേണ്ടത ല്ല. അതിനെ പരമേശചരങ്കൽ സമപ്പിച്ചാൽ മതി. ഫലത്തെ ഉപേക്ഷിക്കണമെന്നു പറയുമ്പോഠം അതിനെറ അത്ഥം ഫലത്തെ നിഷേധിക്കന്ന എന്നായിത്തിരുന്നു. എന്നാൽ, അപ്പ ണത്തിൽ അതില്ല. ഇള് എത്ര വിശ ഷ്പമായ ഒരു വ്യവസ്ഥാ ണം! ഇ<u>ഉ</u>' ഏറ്റ് വം അചിക്കുന്ന നെത്രേ്. ഫലത്തെ് ഉപേക്ഷി ക്കണം എന്നതിൻൊ അത്ഥം, ഫലം ആരും എടക്കരുയ്ക്ക് എന്നോ ആക്കം കിട്ടുകയില്ല എന്നോ അല്ല. ഫലം തിച്ച് യായം ഉണ്ടാവും; ആരെങ്കിലും അതും എടക്കേയുംചെയ്യും. അപ്പോയം, ഫലം ലഭി ക്കുന്നാ ൻ അതിന്നധികാരിയാണോ അല്ലയോ എന്ന തക്കമായി. വല്ല പിച്ചക്കാരും നമ്മുടെ വീട്ടിൽ വരുമ്പോരം നാം പറയുന്നു: "എവിടെനിന്ത കടന്തവന്തു" പിച്ചതെണ്ടാൽ നാണമിപ്പംബം. വേറെ വല്ല വീട്ടിലേയ്ക്ക<sup>ം</sup> പൊയ്ക്കോള്യ". ആയാറം ഭീക്ഷയാചിക്ക ന്നതും ഉചിതമാണോ അല്ലയോ എന്നാണും നാം ആലോചിക്കു ന്നതും. പാവം! ആ പിച്ചക്കാരൻ ലജ്ജിച്ചും അവിടെനിന്നു ചോ കന്നു; നമ്മുടെ പക്കൽനിന്ന് ആയാാംക്ക് ലേശംപോലം സഹാ നഭ്രതി ലഭിക്കുന്നില്ല. ആ സ്ഥിതിക്ക°, ആയാാംക്ക ഭിക്ഷ യാചി ക്കാൻ അധികാരമുണ്ടോ ഇല്ലയോ എന്നാലോചിക്കാൻ നാമാരാ ണം? ഞാൻ കുട്ടിക്കാലത്ത് ഈ പിച്ചക്കാരെപ്പററി അമ്മയോട് രെ ചോട്ടും പോദിക്കേയുണ്ടായി. അന്നം അമ്മപറഞ്ഞ മറ പടി ഇപ്പോഴം എൻെ മനസ്സിൽ മുഴങ്ങിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നണ്ടും.

ഞാൻ അമ്മയോട്ടപറഞ്ഞത്ര് ഈംബം്: "ഈ പിച്ചക്കാരൻം നല്ല ആരോഗ്യമുള്ളവനാണം'. ഭിക്ഷകൊടുക്കുന്നതുകൊണ്ടും ഈയാ ളുടെ ദുർന്നടപ്ടികളം ആലസ്വവം വദ്ധ ക്കം." "ദേശേ കാലേ ച ചാത്രേപ" എന്ന ഗീതാശ്ലോകവാ ഞാൻ അമ്മായ ചൊല്ലി കേരംപ്പിച്ചു. അപ്പോരം അമ്മ പറഞ്ഞു: "എടോ, അതു പിച്ച കാരനല്ല, പരമേശ്വാനാണാ: ഇനി, പാത്രമാ അപാത്രമോ എന്നു നിണ്ണയിച്ചകൊഠക. ഭഗവാനെ അപാത്രമെ സംപറയാ മേം പത്രമോ അപാത്രമോ എന്നാലോചിക്കാർ നമുക്കന്തയി കാരമാണം കള്ള് അധികം ആലോപിക്കേണ്ട എവ്യംതന്നെ യില്ല. എന്നെസ്സരബന്ധിച്ചേടത്തോളം അതു പരമേശപരനാണം!" ഇതുപോലുള്ള ഒരു മറുപടി എനിക്ക് ഇതവരെയും തോനിയി മററുള്ളവക്ക് ക്ഷേണംകൊടുക്കുമ്പോറം അവർ അതിന്നു പാ ទម ത്രമാണോ അല്ലയോ എന്ന നാം ആഘോചിക്കുന്നണും. പക്ഷേ, നമ്മുടെ വയററിലേയ്ക്കു തള്ളിവിടുമ്പോൾ നമുക്ക് അതു കഴിക്കാന ധികാരമുണ്ടോ എന്ന് ഒരിക്കലും എലോചിക്കുന്നില്ല. നമ്മുടെ വാതില്കൽ വരുന്ന ഭിക്ഷക്കാരൻ വെറം തെണ്ടിയാണെന്നു വിചാ രിക്കണ്ടു. നാം കൊട്ടക്കുന്ന ആരം അതു വാങ്ങാൻ തീർച്ചയായും അധികാരിയാണ് എന്തകരുത്ത്തിൽ എന്താണ് തെററ്റ്? രാജ മോഗം പറയുന്നു: ന്നിങ്ങളുടെ കർമ്മത്തിനെറ്റ ഫഷം തിർച്ച യായും ആക്കെങ്കിലും കിട്ടിപ്പേ? എന്നാൽ, അതിനെ ഭഗവാനം കൊടുക്കക, അവിട്ടത്തെ തുപ്പാദങ്ങള ൽ സമർപ്പിക്കക." രാജ യോഗം, നമുക്കു സമർപ്പിക്കാൻ പററിയ സ്ഥലം ഏരാണെന്നു പറ ഞ്ഞുതരുന്നുണ്ടും. ഇവിടെ ഫലത്വാഗത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള നി ഷേധാത്മകമായ കർമ്മഃമാ പാത്രാപാത്രതഴെപ്പററിയ പ്രശ്ന മോ ഇല്ല – കാരണം, എല്ലാം ഭഗവാന്ത സമർപ്പിക്കകയാണം ചെ യ്യുന്നതും. ഭഗവാന്ത നൽകപ്പെട്ടതെല്ലാം എപ്പോഴം പരിശുദ്ധമാ യിരിക്കും. നിങ്ങളുടെ കർമ്മത്തൽ വപ്പ ടോഷവുമുണ്ടെങ്കിൽ ണതും ഭഗവത്സനിധിയിൽ എത്തുമ്പോഴേയ്യും പരിശുദ്ധമായി ത്തീരും: നാം, ഭോഷത്തെ ട്ലരീകംക്കാന എത്ര പരിത്രമിച്ചാലം അവസാനം കുറച്ചെങ്കിലം ബാക്കിയാവാനിരിക്കയില്ല, അതി നാൽ കർമ്മത്തെ ആവുന്നത്ര പരിശുദ്ധമാക്കും. ഇരശ്വരൻ ബുദ്ധി തന്നിട്ടുണ്ടും. അതിനെ കഴിയുന്നത്ര പരിശുദ്ധമായ നില യിൽ ഉപയോഗപ്പെടുത്തന്നം. അതാണം് നമ്മുടെ കത്തവ്വം. അങ്ങനെ ചെയ്യാതിരിക്കുന്നതു് അപരാധമാണു്.

ഫലത്തെ ഉപയോഗപ്പെട്ടത്തുന്നതിൽ വിവേകവും ചിത്തശൂ ജിയും ഉണ്ടായിരിക്കണം. ഏതൊരുപ്രവൃത്തിയും അതേനില digitized by www.sreyas.in യിൽ ഈശ്യരന്ന സമർപ്പിക്കണം. ഏതുപ്പറുത്തിയം ഭഗവം കൽ സമർപ്പിച്ച് മന്യാന്തിയടയുക. ഫലം ഉപേക്ഷിക്കേണ്ട തില്ല; അതിനെ ഗേവാങ്കൽ സമർപ്പിച്ചാൽ മതി. ഫലത്തെ ഭഗ വാങ്കൽ സമർപ്പിങ്കണമെന്ന വിചാരത്തോടുകൂടി മെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മങ്ങാംപോലം, തികച്ചം സംയമനത്തോടുകൂടിയായിരിക്കമെന്നു പറവാൻതരമല്ല. അതിനാൽ, നാം നമ്മുടെ മനസ്സിലെ കാമ ക്രോധാഭികളേയും പരമേശപാങ്കൽ സമർപ്പിച്ചു? സമാധാനത്തോ ടെഇരിക്കണം. "എന്റെ കാമക്രോ ഗങ്ങളെയും ഭഗവാന്ത െട്ടോരിക്കണം. "എന്റെ കാമക്രോ ഗങ്ങളെയും ഭഗവാന്ത ക്രോ ചെയ്യേണ്ടതില്ല. സമർപ്പണംചെയ്യ; അതോടുക്കി എല്ലാ കഴുപ്പങ്ങിക്കനിന്നും ഭക്ഷകിട്ടി. പിന്നെ ഒരു തക്കാറുമില്ല, ഒരു കഴുപ്പവുമില്ല.

"വെല്പം തിന്നൽ രോഗം മാറ്റമെങ്കിൽ പിന്നെ വേ<sub>റ്</sub>പ്പില കൊടുക്കുന്നതെന്തിനാണം'?"

ഇന്ദ്രിയങ്ങളും അവസാനം സോധനാഷ്ട്രാം തന്നെയാണം°. അവയേയം ഈ മാർപ്പണംചെയ്തേക്കക. ചിലർ പറയന്തു: "ചെവിഞങ്ങളെ അനുസരിക്കുന്നല്ലു. പിന്നെ എന്താ, കേരംക്ക കതന്നെ വേണ്ടന്നപെയ്ക്കുകയാ??? അല്ല; തീർച്ഛയായം കേരം ക്കാം. പക്ഷേ, കേരം അന്നതു ഹരികഥയാവട്ടെ. കേരംക്കാതിരി ക്കം എന്നതു വളരെ കഠിനമാണം". അതിനാൽ, കേഷംസ് ഹരികഥയുടെ രൂപത്തിലുള്ള വിഷയം നൽകി കാതിനെ ഉപയോഗപ്പെടുത്തുക. ഇതു കൂടുതൽ എളുപ്പവും ഹിതകരവു മാണം". നിംജറം കാതിനെ രാമന്ത കൊട്ടക്കുക. നാവുകൊണ്ടു രാമനാമം ജപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുക. ഇന്ദ്രിയങ്ങൾം നമ്മംട ശത്ര ക്കളല്ല. അവ തിർച്ചയായം നല്ലവയാണം'. അവയുടെ സാമത്ത്യ ത്തിന്നു അതില്ല. അതിനാൽ, ഈശചാാപ്പ്നാബുദ്ധിയോട്ടക്രടി ഓരോ ഇന്ദ്രിയത്തേയും ഉപയോഗംപ്പടത്തുക—ഇതാണം" രാജമാ ഗ്ഗം. ഇതിനെത്തന്നെയാണാ<sup>ം</sup> രാജയോഗം എന്ന പറയുന്നഉ്. നാം ഏതെങ്കിലും ചില പ്രത്യേക ക്രിയകളെമാത്രം ഭഗവാങ്കൽ സമപ്പി ച്ചാൽ പോരാ, എല്ലാ കമ്മങളേയം സമപ്പിക്കണം. ശബദിയുടെ എലന്തപ്പഴങ്ങളെ എന്ന ചോലെ രാമൻ അവയെ എത്ര സന്തോ ഷത്തോട്ടകടിയാണ് സ്വീകരിക്കും! ഈശവരപ്പുജപെയ്യുന്നതിന്നു ഗുഹയിൽ ചെന്നിരിക്കേണ്ടതില്ല. നിങ്ങൾ എവിടെവച്ചും എന്തെ പ്പാം കർമ്മങ്ങഠം ചെയ്യുന്നവോ അതെല്പാം പംമേശചാങ്കൽ സമ പ്പിക്കക. അമ്മ കട്ടിയെ പരിപാലിക്ക്നം. അതു ഗേവാനെത്ത ന്നെ പരിപാലിക്കുകയല്ലേ? കൂട്ടിയെ കളിപ്പിക്കുന്ന. അതംയതും,

പരമേശചരന്നു അപ്രാഭിഷേകംചെയ്യന്നു. അമ്മ, തനിക്ക് ആ കട്ടിയെക്കിട്ടിയത്ത് ഈശ്വരക്രപകൊണ്ങാണെന്നു കുരുതി, പരമേ ശ്വരഭാവനയോട്ടക്കടി അതിനെ പര്പാലിക്കണം കൌസല്പു രാമനേയും, യശോദ കുണ്ണനേയും എത്ര പ്രേമത്തോടുകൂടിയാണ് പോററിയിരുന്നതും? ആ ക്രിയയിൽ അവക്ക് അതിയായ ആനന്ദം അതിനെ വണ്ണിച്ചു" റാല്പീകിയും ശുകന്തം ധന്വ തോന്നിയിരുന്നു. രായിട്ടുണ്ട്. അമ്മയുടെ സേവാപ്പണ്ണമായ ക്രിയ വളരെ മഹനിയ .ആ കുട്ടി ചരമേശചരൻറ്റ് മൂത്തിയാണം'; അത നെറ മാണ്. സേവനത്തേക്കാരം മഹത്തായ മറെറന്തുഭാഗ്യമാണും ഉണ്ടാവാന ള്ളത്?? നാം ഓരോരുത്തനാം ഇത്തരം ഭാവനയോട്ടകൂടി അന്വോ ന്യം സേവനംചെയ്യന്നതായാൽ നമ്മുടെ കമ്മങ്ങളിൽ എന്തൊരു പരിവത്തനമാണം വരിക! സേവനത്തിന്നുള്ള അവസരം കിട്ടുമ്പോ ഴെല്ലാം അതു" ഈശചരസേവയാണെന്നു വിചാരിക്കണം. എപ്പോ ഴം ഭാവന അതായിരിക്കണം. കൃഷിക്കാരൻ കാളയും ലണ്ട സേവ നംചെയ്യുന്നു. അതിനെ ഗ്രാശ്രൂഷിക്ന്നു. ആ കാള നിസ്സാരമാണെ ന്നു കരുതാമോ? ഇല്ല. വാമഭേവൻ വേടങ്ങളിൽ ശക്തിരൂപത്തിൽ ലോകം മുഴവനും വ്യാപിച്ച കാളയെപ്പററി വണ്ണ ച്ചിട്ടുണ്ട്. അതു തന്നെയാണം" ആ്ക്ലഷിക്കാരൻ തൺറ കാള്ലിലം കാണുന്നത്.

> ചത്വാരി ശ്രംഗാ ത്രയോ അസ്വ പാഭാ ലേ ശിഷ് സപ്തഫസ്താസോ അസ്വ തിധാബലോ വൃഷഭോ രോരവീതി മഫാദേവോ മത്ത്വാം ആവിവേശ.

നാലു കൊമ്പും മൂന്നു കാലും രണ്ടു തലയും ഏഴ് കൈയും ഉള്ളത്തം മൂന്നു ഭാഗത്തും കെട്ടിയിട്ടിട്ടുള്ളയം വലിയ തേജസ്സോട്ടക്രടിയതും എല്ലാ മത്ത്വവസ്തക്കളിലം വ്യാപിച്ചിട്ടുള്ള തും ഗജ്ജിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്നേന്തും വിശപവ്യാപിയുമായ കാളയെത്തന്നെയാണം" കർഷകൻ പൂജിക്കുന്നതും. ടിക എഴതിയവർ ഈ ഒരേ ഇക്കിന്നും ആറേഴ് അത്ഥങ്ങൾം കൊടുത്തിട്ടുണ്ട്. ആ കാള വളരെ വിചിത്രമായതുത നെ! ആകാശത്തിൽ ഗജ്ജനംചെയ്തുകൊണ്ടും വെള്ളം വർഷിക്കുന്ന നേത്രകാളയെയാണ്, മലമൂത്രം വർഷിച്ചും" വയലിൽ വിളവുണ്ടാ ക്കാരമുള്ള ഉപ്പഭാവനയോട്ടക്കടിത്രന്റെ കാളകളെ നോക്കി രക്ഷിക്കു നന്തായാൽ ആയാളുടെ ആ സാധാരണസേവനംകൂടി ഈശേചരാപ്പ് ണമായിത്തിരും.

ഇയ്ലപോലെതന്നെ, നമ്മുടെ ഗ്രഫലക്ഷ്മി കോലമിട്ട് അട കള വൃത്തിയാക്കിവെയ്യുകയും, അട്ടപ്പിൽ തീപൂട്ടി സച്യൂവം സാ digitized by www.sreyas.in ത്വികവുമായ ക്ഷേണം ഉണ്ടാക്കുകയും, അതു വീട്ടിലെ എല്പാവക്ക പുഷ്പിയും തുഷ്പിയും നല്യുന്നതായിത്തിരണമെന്നു ആഗ്രഹിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതായാൽ അവരുടെ ആ പ്രവൃത്തി മുഴവനും മജ്ഞമായി ത്തീരുന്നു. എന്താണം അട്ടപ്പ് '' ആ അമ്മ ആരംഭിച്ച ഒരു മഹാ യജ്ഞംരന്നെ പ്ലേ?' പരമേശപരനെ തൃപ്തിപ്പെടുത്തണമെന്ന ഭാവ നയോടുകൂടി തയ്യാറാക്കുന്ന ആ ഭക്ഷണം എത്രമാത്രം സ്പപ്പൂവും പവിത്രവുമായിരിക്കം! ആ ഗ്രഹലക്ഷ്മിയുടെ മനസ്സിൽ ഇത്തരം ഉൽക്ലപ്പിലോയിരിക്കം! ആ ഗ്രഹലക്ഷ്മിയുടെ മനസ്സിൽ ഇത്തരം ഉൽക്ലപ്പിനേകളുണ്ടെങ്കിൽ അവരെ ഭഗവാൻെറെ ഋഷിപത്തിമാ ഒടെ നിലയിൽ കയുന്നേണ്ടിവരും. ഇങ്ങനെ സേവനംചെയ്ത എത്ര അമ്മമാക്ക് മുക്തി ലഭിച്ചിട്ടുണ്ടാവും! 'ഞാൻ, ഞാൻ? എന്നു പറ യുന്ന എത്ര പണ്ഡിതന്മാർ മുക്കിൽ കിടക്കന്താണ്ടാവും!!

# 6

നമ്മുടെ നിതൃജീവിതം, ഓരോ നിമിഷത്തേയം ജീവിതം .... വളരെ സാധാരണമാണെന്ന് തോന്നിയേയ്ക്കാം; പക്ഷേ, ചാസ്തവം അതല്ല; അതിന്നു മഹത്തായ ഒരത്ഥമുണ്ടും. ജീവിരും ഒരു മഹാ യജ്ഞമാണം' നിങ്ങളുടെ ഉറക്കം സമാധിയല്പാതെ മറെറന്താണം'? നാം എട്ടാപ്രകാരത്തിലുള്ള ഭോഗങ്ങളേയും ഭഗവാങ്കൽ സമപ്പിച്ചു ഉറക്കം തുടങ്ങിയാൽ പിന്നെ അതു സമാധിയല്പാതെ മറൈറന്ത് ണം<sup>6</sup> ആവുക? കളിക്കമ്പോഠം പുരുഷസൂക്തം ചൊപ്പാറുണ്ടും. ഈ കളി കും പുരുഷസൂക്തത്തിന്നും തമ്മിൽ എന്തുസംബന്ധമാണും ഉള്ളതും? കാണാനാഗ്രഹമുണ്ടെങ്കിൽ തീച്ചയായം കാണം. ആയിരം കയ്യം ആയിരം കണ്ണമുള്ള ആ വിരാട്പത്വ ഷന്നം" എന്റെ ഈ കളിയുമാ യി എന്തബന്ധമാണുള്ള ? നിങ്ങൾം തലയിൽ ഴെക്കുന്ന ഒരു മൊന്ത വെള്ളത്തിൽ അനേകായിരം തുള്ളികളണ്ടും. ആ തുള്ളി കരം, നിങ്ങളുടെ തലയെ കഴകന്നു; നിങ്ങളുടെ പാപങ്ങളെ അക അതു നിങ്ങളുടെ തലയിൽ ഈശപരന്റെ ആശിവാദം **ററു**ന്നു. വർഷിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കയാണെന്നു തോന്നിപ്പോകന്നു. പരമേശചര ൻറെ ആയിരം കൈകഠംകൊണ്ടുള്ള സഹസ്രധാരതന്നെയാണം നിങ്ങളുടെ തലയിൽ വീഴുന്നതു°. ഈ വെള്ളത്തുള്ളികളുടെ രൂപ ത്തിൽ പരമേശ്വരൻതന്നെയാൺ നിങ്ങളുടെ തലയുടെ ഉള്ളിലുള്ള മാലിനൃങ്ങളെ കഴകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതും. 🕺 ആ കളിയെപ്പററി നി ങ്ങാംക്കുള്ള ഭാവന ഇത്രയം ഭിവ്വമായിരിക്കണം. അപ്പോഗം ആ കളി ഒരു സാധാരണകമ്മമല്ലാതായിത്തിരും. അതിന്നു അതി മായ ശക്തി ഉളവായിത്തിരും. ഇതാണു' കളിയും വിരാട'പൂരഷനം തമ്മിപ്പുള്ള സംബന്ധം!

ഏതൊരു കമ്മവും പരമേശചരൻറതാണെന്ന ഭാവനയോട് കൂടി ചെയ്യമ്പോം അതും, സാധാരണമാണെങ്കിൽക്രൂടി, പവിത്ര മായിത്തീരുന്നു. ഇതും അനുഭവസില്രമായ സംഗതിയാണം നമ്മു ടെ വിട്ടിൽ വരുന്ന ഏതൊരാളെയും ഈശചരൻറെ രൂപമാണം എന്ന ഭാവനയോട്ടക്കടി സ്വീകരിക്കുക. ഒരു സാധാരണമനുഷ്യൻ വീട്ടിലേക്കു വരുമ്പോം തേന്നെ നാം വീട്ട് എത്ര വൃത്തിയാ ക്രിവെ യ്യൂന്നു? എത്ര വിശേഷമായ ഭക്ഷണം ഉണ്ടാക്കുന്നു? പിനെ, അതു പരമേശ്വരനാണെന്നു സങ്കല്പിക്കുന്നതായാൽ, നമ്മുടെ ഭാവനയിൽ വന്നുചേരുന്ന വൃത്വാസം എത്ര മഹത്തായിരിക്കും! — എന്നൊന്നാ ലോ പിച്ചുനോക്കുക. കബിർ തുണിനെയ്ക്കിരുന്നു. അതിൽത്തന്നെ നിമന്നായി അദ്രഹം പാട്ടന്നു: —

"ഝിനീ ഝീനി ബിനീ ചഭരിയാ? ഇങ്ങനെ പാടിക്കെ ആ° അദ്ദേഹാ ഉറക്കംതുക്കിയിരുന്നവാത്ര. പാമേശ്വാന്ന പുത യ്ക്കാനാണാ് ആ പുതപ്പുണ്ടാക്കുന്ന©് എന്ന നോന്നിപ്പോകം. ഋഗ്വേഭത്തിലെ ഋഷി പറയുന്ന:

പ്രാസ്ത്രേവ ഭദ്രാസ കൃതാസ പാണ്)??

ഞാൻ എൻെറ ഈ സ്ലോത്രത്തെ, സന്ദരമായതും കൈകൊണ്ടു നെയ്യുതുമായ വസ്ത്രത്തെ എന്നപോലെ, ഈശ്വരണക്കൊണ്ടു സ്പ്കരിപ്പിക്കുന്നു. കവി ഈശ്ചരന്നുവേണ്ടി സ്തോത്രമുണ്ടാക്കുന്നു; റെയ്ത്ത് കാംസ് തുണിയുണ്ടാക്കുന്നതും ഈശചാന്തവേണ്ടിത്തന്നെ. എന്തൊരു എടയംഗമമായ സങ്കല്പം! ഈ സങ്കല്പം മനസ്സിനെ എ ത്രമാത്രം പരിശൂദ്ധമാക്കുന്നില്ല! ജീവീരത്തിൽ ഒരിക്കൽ ഈ ഭാവന വന്തകഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ ജീവിതം മുഴവന്ദം നിമ്മലമായി ഞീൻം. ഇരുട്ടിൽ ഇടിമിന്നൽ വരുമ്പോൾ ഒരുനിമിഷംകൊണ്ടു് ആ ഇരുട്ട വെളിച്ചമായിത്തിരുന്നു. ആ ഇരുട്ടു പതുക്കപ്പതുക്കെ വെളിച്ച മായിത്തീരുകയാണേം? അപ്പ; ഒരുനിമിഷംകൊണ്ടും അകവം റവും എല്ലംം മാറിക്കളയുന്നു. ഇങ്ങനെ രാരോ ക്രിയയേയും ഈ ശചരനോട്ട് കൂട്ടിച്ചേക്കും. ചെട്ടെന്ന ജീവിതത്തിൽ അത്ഭുതകര മായ ഒരു ശക്തി വന്നുചേരുന്നതു കാണാം. അപ്പോഠം ഓരോ ക്രിയയും വിശുദ്ധമാവാൻ തുടങ്ങും. ജീവിതത്തിൽ എവിടെയാണു ഉത്സാഹമുള്ളത്? ഇന്ത്രനാം ജീവിച്ചിരിക്കുന്നു. കാര*∞െം*, മരിക്ക ന്നിപ്പ. ഉത്സാഹത്തിൻെറ അഭാവമാണാ' എല്ലാഭിക്കിലും കാണ പ്പെടുന്നതും. നമ്മുടെ ജീവിതം നിസ്സാരവും കലാ\_സൌന്ദയ്യവി ഫീനവുമാണം". നമ്മുടെ എല്ലാ ക്രിയകളേയും (വ്വാപാരങ്ങളേയും) ഈശചരനോടു കൂട്ട ച്ചേക്കണം എന്ന ഭാവനയുണ്ടാവുമ്പോൾ ഈ

ജീവിതംതന്നെ വളരെ മേണിയവും മഹനീയവുമായിത്തിരുന്നതു കാണാം.

പരമേശപരൻെറ ഒരൊററനാമംകൊണ്ട് ജീവിതം ആകെ മാറിത്തീരുന്നു. ഇതിൽ സംശയിക്കേണ്ട ആവശൃമില്ല. 6002) എന്നു പറയുന്നതുകൊണ്ടും എന്താണും ഉണ്ടായിത്തിരുക എന്നു സംശയിക്കരുത്ര°, ന്നേചറഞ്ഞുനോക്ര! ഒരു കൃഷിക്കാരൻ സന്ധ്യ യും പണിമാററി വീട്ടിലേയും മടങ്ങകയാണെന്ന വിചാരിക്കം. ആയാരം ഒരു വഴിപോക്കനെക്കണ്ടുമുട്ടുന്നു \_ അപ്പോരം പറയുന്നു: "ഫേ പാന്ഥാ, ഫേ നാരായണാ, കുറ്റച്ചു നിൽക്രു! നേരം രാത്രി ഭഗവാനേ, എൻെറ വീട്ടിലേക്കവരണം!" ആ ക്ഷി യാവാറായി. ക്കാരന്റെ നാവിൽനിന്നു ഈ ശബ്ദങ്ങാം പറപ്പെട്ടമ്പോഴേയ്ക്ക് ആ വഴിപോക്കൻറ രൂപംതന്നെ മാറുന്നുണ്ടോ ഇപ്പയോ എന്ന നോക്കം. ആ വഴിപോക്കൻ കള്ളനോ കവർച്ചക്കാരനോ ആരാ യാലുംശരി, ഈ വാക്കുകാം കോംക്സോഴേയ്യും" പരിശുദ്ധനായി ത്തിരുന്നു. ഈ വൃത്വാസത്തിന്നു കാരണം ഭാവനയാണ്. ഭാവ നയിലാണ് എല്ലാം അടങ്ങിയിരിക്കുന്നത്. ജീവിതം ഭാവനാമയ ഇരുപതുവരസ്സായ ഒരു കുട്ടി നമ്മുടെ വീട്ടിലേയ്ക്ക മാണാ്. 21 രുന്നു; അപ്പൻ ആയാഠ്ഷം തൻെറ മകളെക്കൊടുക്കുന്നു. ଖ୍ୟାଠି അപ്പന്നു അന്വതു വയസ്സായിട്ടുണ്ടെങ്കിലും ആയാറം ഇരു പത്രവയ സ്സായ ഈ കട്ടിയുടെ കാല്പപിടിക്കുന്നു! ഇതെന്തുകഥയാണം'! കന്വ കാടാനം എന്ന ആ കമ്മം ഇത്രയും പരിശുദ്ധമായതാണം?. താൻ മകളെ കൊടുക്കുന്നതു പരമേശ്വാന്നാണെന്ന് അപ്പുന്ന തോന്നി പ്പോകന്നു! ജാമാതാവിൻെറ്റ് നേരേയുള്ള ഈ ഭാവനയെത്തന്നെ കറച്ചുക്രടി മേലോട്ട കൊണ്ടുപോകക.

ഇങ്ങന കളവായിസ്സങ്കല്പിക്കുന്നതുകൊണ്ടും എന്തു കായ്യമാണ ള്ളതെന്നു ചോദിച്ചേക്കാം. ഞാൻ പറയുന്നതും, ആതു കളവാ ണെന്നു കരുതേണ്ട എന്നാണം. ആഴ്യം അഭ്യസിക്കും, അനുഭവ പ്പെട്ടത്തുക: അപ്പോൾം നിങ്കൾക്കു കളവും സത്വവും എല്ലാം മന സ്സിലാവും. ആ 'ചെങ്കൊടായിൽ ജാമാതാവു പരമേശപരനാ ണെന്നു്, വാക്കകൊണ്ടല്ലാതെ വാസ്തവമായിട്ടതന്നെ, സങ്കല്പിക്കും. അപ്പോൾം കാണാം, എന്തൊരു വൃത്വാസമാണം" ഉണ്ടായത്തിരു നെതു് എന്നു. ഈ പവിത്രമായ ഭാവനയുടെ പ്രഭാവംനിമിത്തം വസ്തുവിൻെ. ഈ പവിത്രമായ ഭാവനയുടെ പ്രഭാവംനിമിത്തം വസ്തുവിൻെ. ഈ പവിത്രമായ ഭാവനയുടെ പ്രഭാവംനിമിത്തം വസ്തുവിൻെ. ഈട്വത്തെ രൂപത്തിന്നും അവസാനത്തെ രൂപ ത്തിന്നും തമ്മിൽ ആകാശവും ഭൂമിയും തമ്മിലുള്ള വൃത്വാസം ഉണ്ടാ യിരിക്കും. കുപാത്രംകൂടി സുപാത്രമായിത്തിരും. ഒപ്പാതംമുണ്ടാ

യത്രം? വിരലുകരം വീണക്കുമ്പികളിൽ നൃത്തംവെയ്യുന്നു; നാവു നാരായണനാമം ഉച്ചരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു; വല്ലവരും കൊല്ലാന് വന്നാൽകൂടി ശാന്തതയ്ക്ക് വിഘറവരുന്നില്ല; ആയാളേയും പ്രേമ പൂവ്ം നോക്ടന്ന: വാല്പികി അതിന്നമേമ്പൂ" ഒരിക്കലം ഇത്തരം കാഴ്ച കണ്ടിട്ടില്ല. അദ്ദേഹത്തിന്നു രണ്ടുന്തരം പ്രാണികളെമാത്രമേ പരിചയമുണ്ടായിരുന്നുള്ള: നെര്, അന്വ്യം വില്ലം കണ്ടു പേടി ച്ചോടുന്നവർ; മറേറഇ° തിരിഞ്ഞുനിന്നു° തന്നോട്ട് യൂദ്ധംചെയ്യുന്ന എന്നാൽ, നാരദൻ അതു രണ്ടും ചെയ്യിപ്പ; അദ്ദേഹം ശാ വർ. ന്തഭാവത്തേംടുക്രടി അവിടെത്തന്നെ നിന്നു. ്വാല്പ് കിയുടെഅമ്പൂ° വിപ്പിന്മേൽത്തന്നെനിന്ത! നാരഭന്റെ പുരികം ചുളിയുകയോ കണ്ണ ചിന്നുകയോ ചെയ്തില്ല—മധുരമായ ഭജനം അതേനിലയിൽ തുടന്ന് അദ്ദേഹം വാല്പികിയോട്ടചോടിച്ചു: ''എന്താ കൊണ്ടിരുന്നു. നിങ്ങളുടെ അസ്ത്രം അവിടെത്തന്നെ നിന്നതു<sup>.</sup>?" ് വാല്ലീകി പറ ഞ്ഞു: നേഷംയുടെ ശാന്തഭാവംകണ്ടിട്ടും. ?? നാരടൻ വാല്പും കിയെ ശ്രപാന്തരപ്പെടുത്തി. ഈ രൂപാന്തരം വെറം മിഥ്വയായി രുന്നപ്പോ?

—ഇത ന്ണയിക്കുന്നത്. അരേത്ര പ്രസ്തരന്ന നമ്മുടെ സ്ര്വ്ട്ടുവരുന്നു എന്നു വിചാരിക്കും നാം അതു പരമാ ത്മാവാണെന്നു് ഭാവിക്കുന്നതായാൽ ആ നിമിഷത്തിൽ ആയാഠം ഒരു 'സാധു'വായിത്തീരും. അപ്പോഠം ഈ ഭാവന വ്യാജമാണോ? ഞാൻ ചോടിക്കന്നാ: ഗവംസ്തവത്തിൽ ആയാഠം ഒഷ്പനാണെന്നും ആക്കറിയാം?" നജ്ജനങ്ങറം സ്വയം നല്പവരായതുകൊണ്ടും അ വക്ക് എല്ലാം നല്പതായിത്തോന്നന്ന എന്നാണം° ചിലർ പറയു ന്നതും. വാസ്തവം അതല്ലെങ്കിൽ അവൽ കാണപ്പെടുന്നതു സത്വ മാവന്നതെങ്ങന്റെ സ്പപ്പാറിയ സന്യണ്ണജ്ഞാനം സമ്പാല് ക്കാനുള്ള സാധനങ്ങാം മുഷ്യന്മാരുടെ പക്കൽ മാത്രമാണോ ഉള്ളതും 🔋 സ്റ്റപ്പി നല്പതാണെന്നു' എന്തുകൊണ്ടു പറയുന്നില്ല? നിങ്ങൾ ദുഷ്പ നായതുകൊണ്ടു അയ്യ ദേഷിച്ചതാണെന്നു നിങ്ങാംക്കു തോന്നുന്ന്. ഈ സ്പാപ്പി ഒരു കണ്ണാടിയാണം°. നിങ്ങൾ എങ്ങനേയോ അങ്ങ നേയാണം മുമ്പിലുള്ള സൃഷ്ഠിയിൽ നിങ്ങളുടെ പ്രതിബിംബം കാണം പ്പെടുക. നമ്മുടെ ദൃഷ്ട് എങ്ങനെയോ അങ്ങനെതന്നെയാണം സ്പ്പിയുടെ രൂപം. അതിനാൽ, ഈ സ്റ്റഷ്ടി നല്പതാണും, പവിത്ര മാണ് എന്ന സങ്കല്പിക്കക. സംധാരണ വ്യാപാരങ്ങളിൽപോലം അപ്പോഠം എന്തെല്ലാം ചമൽക്കാര അത്തരം ഭാവനയുളവാകുട്ടെ, മാണുണ്ടാവുക എന്നുകാണാം. ഭഗവാൻ ഇതു മനസ്സിലാക്കിത്തരം നാണും ഇഗ്രഹിക്കുന്നതും.

"യത് കരോഷി യദശ്ശാസി യള്ളഫോഷി ടഭാസി യത് യത്തപസ്വസി കെയന്തേയ, തത് കരേഷ്ഥ മദപ്പണം??

നീങ്ങഠം ചെയ്യുന്നതെല്ലാം ഈശ്വരങ്കൽ സമർപ്പിക്കുക!

എന്റെ അമ്മ കുട്ടിക്കാലത്തു് ഒരു കഥ പറയാറുണ്ടായി രുന്നു. അതു കേട്ടാൽ ചിരിവരും. പക്ഷേ, അതിൻെറ തത്താം വളരെ വിചചിട ച്ചതാണം". ഇതാണാകഥ—ഒരു ഗ്രാമത്തിൽ ഒരു സ്ത്രീമുന്നുായിരുന്നു. അവർ, താൻ ചെയ്യുന്നതെല്പാം ഭഗവാ ങ്കൽ സമർപ്പ കംമന്ത നിശ്ചയിച്ചിരുന്നു. അവർ എന്താണം" ചെ യ്കിരുന്നതു? നിലംതേച്ച ബാക്കിയാവുന്ന മണ്ണം ചാണകവുംമ ല്ലാം ഒരു ഉരുളയാക്കി പുറത്തേയ്ക്ക വലിച്ചെറിയും. അപ്പോഴം, ്ക്ക്ഷ്ണാർപ്പണമസ്ത്രാ എന്തപറയും. അപ്പോഠം എന്താൺ സംഭ വിച്ചിരുന്നതും? ആ ചാണകളന്മു അവിടെനിന്നെഴുന്നേററു ക്ഷേത്ര ത്തിൽ ഭഗവാൻെറ വിഗ്രഹത്തിൻെറ മുഖത്തുചെന്നു പററിപ്പി ടിക്കും. സാധു ശാന്ത്രിക്കാരൻ ആവുന്ന് പ ണിയെല്ലാം ചെയ്തനോക്കം. യാതൊരുഫലവും ഉണ്ടാകാറില്ല. അ വസാനം അത്ര് ആ സ്ത്രീയുടെ പണിയാണെന്നു മനസ്സിലായി. ആ സ്ത്രി ജിചിച്ചിരുന്നേടത്തോളംകാലം ആ വിഗ്രഹം വൃത്തിയാ ക്കാസ് കഴിഞ്ഞില്ല. ആ സ്ത്രീയ്ക്ക് എന്തോ രോഗം പിടിപെട്ടു; അവർ മര്ക്കാറായി. അവർ മരണത്തേയും 'ക്ലഷ്ണാർപ്പണം? ചെയ്തു. ഉടനേ, ക്ഷേത്രത്തിലേ വിഗ്രഹം പൊട്ടിത്തകൻം. സ്ത്രീ യെ കാണ്ടചോകാനായി സ്വറ്റത്തിൽനിന്നു വിമാനംവന്നു. അ വർ അതിനേയും ക്ലൂഷ്ണാർപ്പണ്ണം ചെയ്തം - അതു ക്ഷേത്രത്തോടടിച്ചു പൊട്ടിത്തകന്നു. ത്രിക്കണ്ണാൻറ ഗ്വാനത്തിനംമുമ്പിൽ സ്വഗ്ഗംക്രടീ നിസ്സാരമാണം"!

ഇതിൻെറയെല്ലാം താല്പയ്യം ഇതാണം': നാം ചെയ്യന്ന ഏഇ കർമ്മാം, നല്ലതായാലം ശരി, ചീത്തയായാലം ശരി ഈശ്വരങ്കൽ സമർപ്പിക്കം. അപ്പോറം അതിൻെറ സാമത്ഥ്വം അത്ഭതകംമാ യിത്തീരും. ചോളമണി കാണൻ വലിയ കെയ്യേകമൊന്നമില്ല. കറച്ച മഞ്ഞയം പാപ്പം കലന്ന നിറം അതിനെ പൊരിക്ക നോംഗേയ്യം അയ്യ് എത്ര ഭംഗിയുള്ളതായിത്തീരുന്നു! വെളത്തു മനോഹംമാം ആ ൊംരിയെ ആ ധാനൃത്തിൻെറ (ചോളമണി യുടെ) അടുക്കൽ വെച്ചനോക്കക. എന്തെ രു വൃത്വംസമായി രിക്കം! ഈ വൃത്വംസത്തിന്നു കാരണം ആ അഗ്നിയാണ്. അതു പോലെ നെ, കട്ടപ്പമേറിയ ആ ധാന്വം തിരികല്പിലിട്ട് പൊടി ക്കം. അതു മിശസമുള്ള പൊടിയായിത്ത രുന്നം അഗ്നിയുടെ സ വാക്കാനിമിത്തം അതു പൊടിയായിത്തിന്നു; തിരികല്പിലിട്ടപ്പോറം

മിനുസമേറിയ മാവായിത്തീൻം. ഇതുപോലെതനെ, നമ്മുടെ ഏതൊരു ചെറിയക്രിയയിലം ഹരിസ്തരണത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള സംസ്കാരം ഉളവാക്കുമ്പോയം അതും അപ്ലവ്മായിത്ത രുന്നു. ഭാവന നിമിത്തം അതിനെറെ വില വദ്ധിക്കുന്നു. ആ ചെമ്പരുത്തിപ്പെവും, വിലചം ത്രം, തുളസിയില, കുങ്കമം ഇവയെല്ലാം നസ്സാരമാണെന്ന വിലാരിക്കുരുത്തും. തുക്കാറാം പറയുന്നു:

"രാമമിത്രിരമായീടിലെല്ലാം സ്വാടുള്ളരാസ്തരം"

ഏയവസ്ത്രവിലും രാമനെ കൂട്ടിച്ചേക്കം; പിന്നെ അത്ര് അനഭവി ച്ചനോക്ഷം. അപ്പോരം, രാമരൂ പത്തിലുള്ള മസാലയും തുല്യ മായി മറെറാരു മസാലയം ഇപ്പെന്ന നിങ്കാരംക്കു മനസ്സിലാവും. ആ ഭിവൃമായ മസാലയേക്കാരം വിശിഷ്പമായ മറൊറന്ന മസാല യാണ നിങ്ങരംക്കു കെ ണ്ടുവരാൻ കഴിയും? ഈശ്വാത്രാപത്തി ലുള്ള ആ മസാലയെ തൻെറ ഓരോ ക്രിയയിലും കൂട്ടിച്ചേക്കും. അപ്പോരം എല്ലാം സന്ദരവും അപികരവും ആയത്ത്യം.

രാത്രി എട്ടമണിസമയം; അമ്പലത്തിൽ ദിപാരാധന നടന്ന കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ധൂപത്തിനെ സുഗന്ധം സവ്വത്ര വ്വാപിക്കുന്നു. ഭീപങ്കുറം പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ആ സമയത്ത്ര് ഭഗ വാനെ പ്രത്യക്ഷമായി കാണുന്നു എന്ന ഭാവനയുണ്ടാവുന്നു. ഭക്ത ന്മാർ പറയാൻഉടങ്ങുന്നു: "ഭഗവാൻ പകൽ മുഴവന്നം ഉണർന്നി രിക്കയായിരുന്നു ഇപ്പോറം അട്രേഹത്തിന്നു് ഉറങ്ങേണ്ട സമയ മായി." അവർ പാടുന്നു:—

"ഭഗവാനേ, അങ്ങ് സഖമായി ഉറങ്ങിയാലം!??

പക്ഷേ, സംശയാലക്ക് ചോടിക്കന്നു: ‹‹പോക്ര! ഭഗവാൻ എംപ്പാഴെങ്കിലും ഉറങ്ങാരുണ്ടോ?ാ

എടോ, ഭഗവാൻ എന്താണം" ചെയ്യാത്തതു്? ഭഗവാൻ ഉറങ്ങ കയും ഉണരുകയും ചെയ്യന്നില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ ഈ കല്പാണോ അ തെല്ലാം ചെയ്യന്നതു്? സഹോദരാ, ഭഗവാൻതന്നെയാണം" ഉറങ്ങു നന്തം", ഉണർന്നിരി ന്നേതും ഭഗവാൻതന്നെ. ഭഗവാൻ തിന്ന കയും കടിക്കുകയും ചെയ്യന്താണ്ട്. തുളസീഭാസ്ജി പ്രഭാതത്തിൽ ഭഗവാനെ എഴുന്നേല്പിച്ചിരുന്നു. പ്രാത്ഥനചൊല്ലിക്കൊണ്ടും" അദ്രേ മത്തെ ഉണത്തിയിരുന്നു: "രാമകമാരാ, ഉണ ർന്നെഴുന്നേൽക്രം! പക്ഷിക്കാം പാടിത്തുടങ്ങി.??

തൻറ സഫോദരരെ, എല്ലാ സ്ത്രീപരഷന്മാരേയും, രൗമച `ന്ദ്രൻറ മൂത്തികളായിക്കരുതിക്കൊണ്ടും' അദ്രേഹം പറയുന്നു:\_\_\_

"എൻറ രാമചന്ദ്രന്മാരേ, ഉണന്നെഴുന്നല്ലുവിൻ." പ്രഭാതസമ യത്തെ മംഗളമഹുത്തം! അപ്പോരം കഠിനമായ ഒരു വാക്കപോലം ഉച്ചരിക്കുരുത്ത്. രാമചന്ദ്രൻ വിശചാമിത്രൻറെ പണ്ണശാലയിൽ കിടന്നറങ്ങുകയാണ്. വിശചാമിത്രൻ അദ്രേഹത്തെ ഉണത്തുന്നം. വാല്പീകി, അതിനെ ഇങ്ങനെ ചണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:

"രാമേരി മധുരാം വാണീം വിശചാമിത്രോഭ്വഭാഷത ഉത്തിഷ്യ നരശാഭ്യൂല പൂവാസന്ധ്യാ പ്രചത്തതേ."

"മകനേ, രാമാ, ഇപ്പോരം എഴുന്നേൽക്രു!?? ഇപ്രകാരം മധുരസ്ഥ രത്തിൽ വിശചാമിത്രൻ അദ്ദേഹത്തെ എഴുന്നേല്പിച്ചകൊണ്ട രിക്ക ന്നു. ഈ കമ്മം എത്ര പ്പടയാകർഷകമാണും! നേരെമറിച്ചും, ബോർഡിങ്ങ°ഹൌിലെ ആ ലഹളയോ? ഉറങ്ങിക്കിഴക്കുന്ന ആ സാധുകട്ടിക്ക്, ഏഴ്ജന്മത്തേ വൈരം വെച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവനാ **ഌ°്തന്നെ ഉണത്താൻവ**രുന്നതന്നു. അട്ട്യം പതുക്ക പ്പുള്ളക്ക് വിളിക്ക്ക്ക് പിന്നെ വേണമെങ്കിൽ ഉച്ചത്തിലാക്കാം. പക്ഷേ, കക്രാം അഥവാ കഠോരത രീരേ ഉണ്ടായിരിക്കരുത്രം. ആദ്യം ഉണർന്ന്പ്പെങ്കിൽ പിന്നെ പത്തുമിനിട്ടുകഴിഞ്ഞു ചെല്ലുക. ഇന്നപ്പെങ്കിൽ നാളെ തച്ച്ചയായും ഉണരുമെന്നു വിശചസിക്കുക. ആ കുട്ടിയെ ഉണത്താഹായി മധുംമായ പാട്ടുകളും കീത്തനങ്ങളും സ്കോത്രങ്ങളം ചെ ല്ലക. ഉറക്കമുണത്തുന്നതു് ഒരു സാധാരണകമ്മ എന്നാൽ, നമക്ഷ് അതനെത്തന്നെ കാ വൃമയവും സര മാണം". ളവും സന്ദാവും ആക്കിത്തിക്ക് ന്റ സാധിക്കം. ഭഗവാനെത്തന്നെ യാണം" ഉണത്തിക്കൊണ്ടിര്വക്കുന്നതെന്നു വിചാരിക്കുക. പരമേശ്വ രെൻറ മൂത്തിയെത്തന്നെയാണ താൻ ഉണത്തുന്നതെന്നു കരുതി യാൽമതി ഉറക്കമുണന്തുന്നതും ഒരു കലയാണു്. നമ്മുടെ എല്ലാ വ്വാപ്പാരങ്ങളിലും ഇത്തരം ഭാവന ഉളവായിത്തീരട്ടെ. വിള്യാന്ധ ശാസ്ത്രത്തിൽ ഈ സങ്കല്പം വളരെ അധികം ആവശൃമാണം. കുട്ടി ക്കം എന്താണും? ഭഗവാൻെറ മൂത്തിക്കതന്നെ. താൻ ആ സജീ വമൂത്തികളെയാണം സേവിക്കുന്നതന്ന ഭാവന ഗുരുവിന്നുണ്ടായിരി ക്കണം. പിന്നെ ആയാരം കുട്ടികളോട്ട°,"പോ! നിൻെറ വ ട്ടിലേയ്ക്ക തന്നെപോ! ഒരുമണിക്രർനേരം പുറത്തുനിച്ഛം! കയ്യനീട്ട്'! എ ന്തൊരു വൃത്തികെട്ട വസ്ത്രമാണം '! കയ്യം മൂക്കം മററം എത്ര വൃത്തി കേടായിരിക്കന്നു!" എന്നെല്പാംപറഞ്ഞു ലഹളകൂട്ടുകയില്ല് നേരെമ റിച്ചും പതുക്കെ കൈകൊണ്ടും മൂക്ക വൃത്തിയാക്കിക്കൊടുക്കും. അഴു ക്കായവസ്രം അലക്കിക്കൊടുക്കം. കിറിയതു തുന്നി കൊടുക്കും. ഗുരു നാഥൻ ഇങ്ങനെ ചെയ്യാൻതുടങ്ങിയാൽ അതിനെറ പഴിണാമം എത്ര മഹത്തായിരിക്കും! കൂട്ടികളും ഭഗവാൻ, ഗുരുനാഥനുംഭഗവാൻ!

കട്ടിക്കംക്കും, "ഞങ്ങളുടെ ഗുരു ഒരു സാധാരണമനപ്പുനല്പ; ഭഗ വാൻ ശങ്കരൻെറ മൂത്തിയാണും. ഞങ്ങാം അദ്ദേഹത്തിൽനിന്ന ബോധാമൃതം പാനംചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കയാണും; അദ്ദേഹത്തിന്ന വേണ്ട സേവനങ്ങാം ചെയ്തുകൊണ്ടും ജ്ഞാനം സമ്പാളിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കയാണും?? എന്ന വിചാരം ഉളവാകന്നതായാൽ പിന്നെ അവർ പെരുമാറു നത്ര് ഒരു പ്രത്യേകാീതിയിലായിരിക്കം

അപ്പോരം, നാം അന്വോന്വം എങ്ങനെ പെരമാറണം? -ഈ നീത ശാസ്ത്രം നമ്മുടെ അന്ത്രഃകരണത്തിൽ സ്ഥയം സ്ഫൂരി കാൻതുടങ്ങം. ഇനിന്ത പസ്തകം വായിക്കേണ്ടത്തവശ്യമില്ല. ആ നീതിശാസ്ത്രം മനസ്സിഭാവുമ്പോരം എല്പാ ടോഷങ്ങള് ദൃരീകരിക്ക പ്പെട്ടം. പാപം ഓടിപ്പോകം. ഒരിതങ്ങളാകുന്ന തിമിരം നശിക്കം.

നിങ്ങൾം സ്ഥാതന്ത്ര്വാംകൊണ്ട് ഉന്മത്തരായിക്കൊരംക! എ പ്പോഴം ഭഗവന്നാമം ഉച്ചരിച്ചുകൊണ്ടേഇരിക്കക! നാമോച്ചാരണം ചെയ്തകൊണ്ടേളരുന്നാൽ പാപത്തിന്ത് അറ്റക്കാൻം നെ കഴിയുക യില്ല.

ശരി; നിങ്ങാംക്ക് പാപംചെയ്യാൻ സ്ഥാരന്ത്ര്യം തന്നിരിക്കു ന്നു. നിങ്ങാം പാപംചെയ്തകൊണ്ടു ക്ഷീണിക്കമോ? ഭഗവന്ന മം പാപത്തെ ഭഹിപ്പിച്ചുകൊണ്ടു ക്ഷീണിക്കമോ? —നമുക്കൊന്ത കാ ണാമല്ലോ. ഭഗവന്നാമത്തിൻെറ്റ മുമ്പിൽ നില്ലം ൻ കഴിയുന്ന — അത്രമാത്രം ശക്തിയുള്ള — പാപം ഏതാണെന്നു ഞാനൊന്നു കാണട്ടെ. "നിങ്ങാംകും സാധിക്കുന്നത്ര പാപംചെയ്തുകൊാംക.??

പാപം ചെയ്യാൻ നിങ്ങള പൂണ്ണമായ അനവടിച്ചിരിക്കുന്നു. നിങ്ങളുടെ പാപവും ഫരിനാമവും തമ്മിൽ ഒരു ഇസ്തി നടക്കാട്ട. ഈ ഫരിനാമത്തിന്ന് ഈ ജന്മത്തിലേ എന്നവേണ്ടാ അസംഖ്യം ജന്മങ്ങളിലെ പാപത്തെ ഒരു നിമിഷംകൊണ്ടു ഭസ്തീകരിക്കനുള്ള ശക്തിയുണ്ട്'. ഇഹാന്താത്തിൽ അനവധി യഗങ്ങളായി വ്യാപ്പ ച്ചിരിക്കുന്ന അന്ധകാരം ഒരു തീപ്പെട്ടിക്കൊള്ളി കത്തിച്ച കാട്ടംമ്പാ ഴേയ്ക്ക് ഓടിപ്പോകന്നു; ആ ഇരുട്ടം പെട്ടെന്ന് ചെളം പ്വമായിത്തീ രുന്നു. പാപത്തിന്ന് എത്രകണ്ടു അധികം പഴക്കമുണ്ടോ അത്ര അത്രകണ്ട് വേഗം നശിച്ചപോകം വാസ്തവത്തിൽ അത്ര നശി ക്കാറായതംണ്ട്. ഉണങ്ങിജ്ജിണ്ണിച്ച വിറക തീയിൽ വെക്കുമ്പോം ഴേയ്ക്ക് കത്തി വെണ്ണ റാവുന്നം!

രാമനാമത്തിം ൻറ മുമ്പിൽ പാപത്തിന്ത നില്ലാൻതന്നെ കഴിയുകയില്ല. കട്ടികഠം പറയാറുണ്ടും … "രാമാ എന്ത പറയുമ്പോ ഴേയ്ക്കു ഭ്രതം പാഞ്ഞുപോകം!?? ഞങ്ങഠം കട്ടിക്കാലത്തു ശ്ശശാ

നത്തിൽ പോയിവരാറുണ്ട്. ഗ്രശാനത്തിൽ പോയി മരത്തിന്മേൽം ആണിയടിച്ചവരണമെന്നായിരുന്നു നിശ്ചയം താത്രിസമയം, നല്പം ജനുട്ട്. കല്ലം മുള്ളം നിറഞ്ഞ വഴി, പാമ്പുകളം ഉണ്ടായിരിക്കാം. എന്നാലും, പേടിതോന്നിയിരുന്നില്ല. ഭൂതത്തെ ഒരിക്കലും കണ്ടി ട്ടില്ല. അതു വെറം നങ്കല്പമാണം" പിന്നെ, അതിനെ എങ്കനെ കാണാം? പത്തുവയസ്സായ ഒരു കുട്ടിക്കു് തനിയേ ശൃശാനത്തിൽ പോയിവരാനുള്ള സാമത്ഥ്യം എങ്ങനെയുണ്ടായി? അരാണ് രാമ നാമത്തിന്റെ മഹത്തചം!് അതു സത്യസചര്യ ചനായ പരമാത്താ വിന്റെ സാമത്ഥ്യമാണ്. ലോകം മുഴവനം കീഴ്മേൽ മറിഞ്ഞാ ലം ഹരിയുടെ ഓസൻ പേടിക്കകയില്ല. ആയാളെ തിന്നാൻ വല്ല രാക്ഷസന്നം കഴിയുമോ? രാക്ഷസൻ ആയാളടെ ശരീരത്തെ തിന്നു എന്നുവരാം; അതു ഭവ<sup>ം</sup>ക്കുംയുംചെയ്യേക്കാം. എന്നാലും, ആം സ്ത്വം ദഹിക്കകയില്ല. സത്യത്തെ ദഹിപ്പിക്കയെന്നത്ര് രാക ത്തിൽ ഒന്നിന്നും സാധ്വമല്ല. പാപത്തിന്ന ഹാനാമത്തിൻറ മുമ്പിൽ നില്ലംാൻപോല് കഴിയുകയില്ല. അതിനാൽ ജീവ തത്തെ ഈശാരനാടു കൂട്ടിച്ചേക്കും. അദ്ദേഹത്തിന്റെ കൃപയെ സമ്പാ ഭിക്കുക. സവ്വകമ്മങ്ങളും ഭഗവാങ്കൽ സമപ്പിക്കുക. നിങ്ങാം അദ്ദേ ഹത്തിൻറതായി ഞീരുക. എല്ലാ കർ 22 ങ്ങളടേയും നൈവേദ്യം ഈശചരൺറ മുമ്പിൽ സമപ്പിക്കണം. ആ സങ്കല്പത്തെ ക്രടതൽ ഉല്പട്ടമാക്കം; മേല്ലുമേൽ വലിപ്പിക്കുക. അപ്പേ രം, ക്ഷുദ്രമായം ഈ ജീവിതം ടിവ്വമായത്തിരും; മലിനമായ ജീവിതം സന്ദരമായിം ത്തിരും!

#### 7

"പത്രം പുഷ്പം ഫലം തോയം?? — ഇതിൽ എന്തെങ്കിലുംനെ നിങ്ങളുടെ കയ്യിച്ചണ്ടായാൽ മതി. പക്ഷേ, അതോടൊപ്പംതന്നെ ഭക്തിഭാവവും ഉണ്ട യിരിക്കണം. എത്ര കൊട്ടത്തു, എത്ര അച്ചിച്ചു എന്ന പോദ്യംതന്നെയില്ല. ഏയ് ഭാവനയോടുകൂടിയാണം കൊട് അത്ര് എന്നാണം ചോദിക്കുന്നത്ര് ഞാൻ ഒരിക്കൽ ഒരു പ്രൊഫ് സറോട്ട് വിദ്യാഭ്യാസശാസ്ത്രത്തെപ്പററി ചാച്ചാചയ്യികയായാരുന്നു. അവസാനം പ്രൊഫ് സർ പറഞ്ഞു: "സഹോദാം, ഞാൻ പതി നെട്ട കൊല്ലമായി ഈ പണിയെട്ടത്ത്തവരുന്നു. എന്നെ പറഞ്ഞു ബോദ്യാപ്പ്രാത്താന്ത്ര നെട്ട് കൊല്ലമായി ഈ പണിയെട്ടത്താവരുന്നും പെയ്യണ്ടിയിന്നേത്ര്. എന്നെ പറഞ്ഞു ബോദ്യോപ്പെട്ടത്താവരുന്നുണ്ട്." പ്രൊഫ് സർ എന്നെ പറഞ്ഞു ബോദ്യോപ്പെട്ടത്തുകയാണം ചെയ്യേണ്ടിയിന്നേത്ര് എന്നെ പറഞ്ഞു ബോദ്യോപ്പോത്തും താൻ ആയാ ത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചവരുന്നു എന്ത പറഞ്ഞപ്പോൾം ഞാൻ ആയാ മോട്ട തമാശയായിപ്പറഞ്ഞു: — "ഒരു കാളം പതിനെട്ട്ട് കൊല്ലം ഒരു യന്ത്രം വലിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നാൽ അതിന്നു യന്ത്രശാസ്ത്രം മനസ്സിലം

വുമോ? യന്ത്രശാസ്ത്രജ്ഞനം, കണ്ണം ൂടി വട്ടത്തിൽ തിരിയുന്ന ആ കാളയും രണ്ടും രണ്ടാണം". അതു വിട്ടുംഭ്യാസശാസ്ത്രജ്ഞൻ കന്ന വേറെ; അതിൻെറ ഭാരം ചുമക്കന്നവൻ ഒന്നുവേറെ! ഇരു പത കൊല്ലമായി ഭാരം ചുമക്കുന്ന ഒരു കൂലിക്കാരന്റെ തലയിൽ കേറാ ത്ത ശാസ്ത്രജ്ഞാനം ഒരു ശാസ്ത്രജ്ഞന്ദ് ആറുമാസംകൊണ്ടു കിട്ടം!" ആ പ്രെഫ്സർ, താൻ ഇത്കൊപ്പമായി ആ പ്രവ്വന്തിചെയ്യുന്നു എന്തപറഞ്ഞു" എന്നെ മിരട്ടാൻതുടങ്ങി. പക്ഷേ, അതുകൊണ്ടു സതൃത്തെ സിദ്ധമാക്കാൻ കഴിയുമോ? അതുപോലെതന്നെ, പര മേശ്ചരൻെ മുമ്പിൽ എത്ര ക്രമ്പാരംകൂട്ടി എന്നതിന്ത്ര മഹ്മത്തച മില്ല. നാമത്തിന്നോ. ആകാരത്തിന്നോ, വിലയ്ക്കോ പ്രാധാനൃമില്ല; ലാധാന്വം ഭാവനയ്കാഞ്ഞ്. എന്തെല്ലാം സമപ്പിച്ചു എന്നതിന്നല്പ പ്രാനാസ്പ്രം; എതു ഭാവനയോടുകൂടിയാണു സമപ്പ് ച്ചയ് എന്നാണു നോക്കേണ്ടതു. ഗിതയിൽ ആകെ 700 ശ്ലോകമേയുള്ള പതിനാ യിരംവീതം ശ്ലോകങ്ങളുള്ള ഗ്രന്ഥങ്ങളില്ലേ?് വസ്തവിനെറ്റ വലുപ്പം വഭ്ഠിക്കുന്നുതാട്ടുകൂടി അതിൻെറ മഹത്തപവും വല്ലാക്കമെന്നു വി ചാരിക്കൻ വയ്യ് അതിൽ എത്രമാത്രം തേജസ്സണ്ട്, സാമത്ഥ്യമ ണ്ട് എന്നാണ നോക്കേണ്ടതും. ജീവിതത്തിൽ എത്രകമ്മാചെയ്ത് **ബു**് എന്നാണു നോക്കേണ്ടതു്. എന്നതിന്നും പ്രാധാന്യമില്ല. ഈശചരാപ്പണബുദ്ധിയോടക്കി ം ഒരൊററ കർമ്മം ചെയ്ത് ലം അതിന്തനിന്നു പ്രണ്ണമായ ലാഭം അഥ വാ അനുഭവം ഉണ്ടായിത്തീരും. അനേക്ക് പന്തീരാണ്ടുകളിൽ ഉണ്ടാവാനിടയില്പാത്ത അനഭവം പരിശുദ്ധമായ ഒരുനിമിഷത്തിൽ ഉണ്ടായെന്നുവരാം.

സാരം ഇതാണം': ജീവിതത്തിലെ സാധാരണ കമ്മങ്ങളേയും ക്രിയകളേയുംകൂടി പരമേശപരങ്കൽ സമർപ്പിക്കുന്നതായാൽ അതു കൊണ്ടു ജീവിതത്തിൽ ഒരു പുതിയ സാമർത്ഥ്വം ഉളവായിത്തിരും. അതുകൊണ്ടുതന്നെ മോക്ഷവം കട്ടും. കർമ്മാലെയ്യുക; അതി നെറ ഫലം ഉപേക്ഷിക്കാതെ ഭഗവാങ്കൽ സമപ്പിക്കം! ഇതാണം രാജയോഗം. ഇതു കമ്മയോഗത്തിൽനിന്നം' ഒംടികൂടി മുമ്പോട്ട പോയ ട്ട്ടിന്റെ'. കമ്മയോഗം പറയുന്നു: ''കർമ്മാലെയ്യുക; പക്ഷേ, കർമ്മഫലത്തിൽ ആശവെയ്കുയേത്ര്.'' കർമ്മയോഗം അവിടെ അവസാനിച്ചു. രാജയോഗം പറയുന്നു: ''കർമ്മത്തിനെറ ഫല ങ്ങളെ ഉപേക്ഷിക്കയേത്ര'. കർമ്മത്തോട്ടക്ക്രടി ഫലത്തേയും ഭഗവാ ങൽ സമപ്പിക്ക!'' ആ പഷ്പങ്കാറം, നിങ്ങറക്കു മേലോട്ട് കയറി പ്രോകാനുള്ള ചവിട്ടുപടികളാണം'; അവയെ ആ മൂത്തിയുടെമേൽ സമപ്പിക്കം. ഒരുവശത്തു കർമ്മവും മറുവശത്തു കേതിയും. ഇംട്രൈ രണ്ടും കൂട്ടിച്ചേണ്തു ജീവിതത്തെ മനോഹരമോക്കിക്കൊണ്ടേ പോറുക. ആ ഫലങ്കളെ ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടതില്ല. ഫലങ്ങളെ

വലിച്ചെറിയുകയല്ല, പരമേശചരങ്കൽ സമപ്പിക്കുകയാണ് ചെയ്യേ ണ്ടത്ത്. കർമ്മയോഗത്തിൽ ഫലത്തെ തൃജിക്കുന്ന; രാജയോഗ ത്തിൽ അതിനെ കൂട്ടിച്ചേക്സം. വിതയ്യുന്നതിലും വലിച്ചെറിയു ന്നതിലും വൃത്വാസമുണ്ട്. വിതച്ചത്ത് കറച്ചായാലും അതു് എത്രയോ ഇരട്ടിയായി നമുക്കു തന്തിച്ചുകിട്ടുന്നു. വലിച്ചെറി ഞ്ഞതോ? മുഴവനും നഷ്യമായപ്പോകുന്നു. ഈശചരാപ്പ്പണംചെയ്യ കർമ്മം വിതച്ചതിനു തല്ലമാണം". അതുനിമത്തെ ജീവിതത്തിൽ ണഭപ്പാറ ആനന്ദരം ഇളവായിത്തിരുന്നു. അപാരമായ പവിത്ത വന്നുചേരുനും

# പത്താം അദ്ധ്യായം

## 24-4-32

pro3

സ്റ്റേഫിതന്മാരേ, ഗീതയുടെ പൂവാര്ഗം അവസാനിച്ചു. ഉത്ത രാദ്ധത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്നത് നമുമ്പായി, കഴിഞ്ഞെടത്തേളംഭാഗ ത്തിന്റെ സാരമൊന്നു നോക്കുന്നതു് നന്നായിരിക്കും. ഒന്നംമല്യാം യത്തിൽ, മോഹനംശത്തിന്നം, സ്വധർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്ന തിന്നുംവേണ്ടു.യുള്ളതാണം" ഗിത എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. അഭാമ ദ്ധ്യായത്തിൽ, നമുക്ക്, ജീവിതത്തിനെ സിജ്ാന്തം, കർമ്മ യോഗം, സ്ഥിതപ്രജ്ഞദശനം ഇവ ലഭിച്ചു. മൃന്ന്, നാല്, അഞ്ച് -ഈ അദ്ധ്യായങ്ങളിൽ കർമ്മാ, വികർമ്മാ, അകർമ്മം ഈ പ്രശ്നങ്ങറംക്ക് ഉത്തരം കണ്ടുപിടിച്ചു. 'കർമ്മം' എന്ന തിൻെ അത്ഥം സ്ഥധർമ്മാചരണം എന്നാകന്നു. സ്ഥധർമ്മാച രണത്തിൻെറ സഹായത്തിന്നായി ചെയ്യപ്പെടുന്ന മാനസികകർമ്മ മാണ് 'വികർമ്മം'. കർമ്മവം വികർമ്മവുംകൂടിച്ചേന്ത് ഒരേത്ര പമായിത്തീരുകയും ചിത്തശുദ്ധിവരികയും ചെയ്യുമ്പോഗം എല്ലാതര ത്തിലുള്ള അഴക്കുകളും ട്രൂരീകരിക്കപ്പെടുന്നു. വാസനകരം ക്ഷിണി ക്കേയും, വികാരം ശാന്തമാവുകയും, ഭേടഭാവനകഠം ഇല്ലാതാവു കയും ചെയ്യുന്നു. അപ്പോഴാണം 'അകർമ്മാാവസ്ഥയെ പ്രാപിക്ക ന്നതും. ഈ അകർമ്മാവസ്ഥതന്നെ രണ്ടുപ്രകാരമുണ്ടെന്നും പിന്നെ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. (1) രാവും പകലം കർമ്മാചെയ്തുകൊണ്ടേയിരു ന്നിട്ടും സച്ലംപോലും കർമ്മംചെയ്യിട്ടില്ല എന്ന അനുഭവം; (2) ഇതിന്നവിപ്രീതമായി, ഒന്നാ ചെയ്യാത്തന്നിട്ടും എപ്പോഴം കമ്മം ചെയ്യന്നുണ്ടെന്ന ഭാവന. ഈ പ്രകാരങ്ങൾ രണ്ടും വൃത്വസ്തങ്ങളാ

യിത്തോന്നന്നുണ്ടെങ്കിലും വാസ്തവത്തിൽ, പൂണ്ണാവസ്ഥയിൽ, രണ്ടും നെത്തന്നെയാണം. ഇവയ്ക്കു കർമ്മയോഗം, സംന്യാസം എന്ന വെവ്വേറെ പേരുകഠം നൽകപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടെങ്കിലും രണ്ടിലും ആന്താ മായ സംരവസ്ത്ര നെതന്നെയാണം. അകർമ്മാവസ്ഥ, അവസാ നത്തേതായ ലക്ഷ്യം അഥവാ താ വളമാണം. ആ അവസ്ഥയ്ക്കു 'മോക്ഷം' എന്ന പേര് നല്ലപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു്. ഇങ്ങനെ ഗീതയുടെ ആദ്യത്തെ അഞ്ചാജ്യായങ്ങളിൽ ജീവിതത്തിന്റെ ശാസ്ത്രം മുഴവനാം ണടങ്കലിയിരിക്കുന്നം.

അനന്തരം, ആറാമദ്ധ്വായം മുതൽ, അകർമ്മത്തിൻെറ രൂപ ത്തിലള്ള ലക്ഷ്യം പ്രാപികുന്നതിന്നുള്ള വികർമ്മത്തിനെറ വിവിധ മാർഗ്ഗങ്ങളിയ് മനസ്സിനെ അകത്തനിന്തുന്നെ പരിശുദ്ധമാക്കുന്ന തിനുള്ള ചില പ്രധാന സോധനാങ്ങളെ പറവാനാരംഭിച്ചിര ക്കുന്നു. ആറാമല്യായത്തിൽ ചിത്തത്തിൻറ ഏകാഗ്രതയ്ക്ക ധ്വാനയോഗം .ആവശ്വക്മാണെന്നും അതിന്നും അഭ്വാനുവും വൈരാഗ്വവം സഹാ യകമാണെന്നും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ഏഴാം ല്വായത്തിൽ വിശാലമായ, ഭക്തിരൂപമായ ഉത്തമസാധനമാണ് പറയപ്പെ<sub>ല</sub>ിരിക്കുന്നത്ര്. നിങ്ങറം പ്രേമഭാവത്തോടുകൂടി ഈശചരന്റെ സമീപത്തേയ്യം പൊയ്ക്കൊറംക, -- ജിജ്ഞാസാബുദ്ധിയോട്ടക്രടിയായാലം ശരി, ലോ കത്തിൻെറ നന്മയ്കള്ള വൃഗ്രതയോടുകടിയായാലാശരി, വൃക്തിഗ തമായ ആഗ്രഹങ്ങളോടുക്ടിയായാലംശരി ഈശപരനെ ലക്ഷ്യമാ ക്കിക്കൊണ്ട് മന്നോട്ടുചോകക— എന്നാണ് ഏഴാമദ്ധ്യായം ഉപ ടേശിക്കുന്നത്. ഞാൻ ഈ അദ്ധ്യായത്തിന്നു<sup>ം</sup> പ്രപത്തിയോഗം?, അതായതും ജൗശപരനെ ശരണംപ്രാപിക്കുന്നതിന്നും പ്രേരണ നൽകന്ന 'യോഗം' എന്ന പേരാണം' കൊടുത്ത രിക്കന്നതു്. ഏഴാ മഭ്യായത്തിൽ ഘപണിയോഗാത്തെപ്പററിപ്പറഞ്ഞശേഷം എട്ടാമ ദ്ധ്വായത്തിൽ "സാതതൃയോഗ"ത്തെപ്പററിയാണം" പറഞ്ഞിട്ടു ഞാൻ ഇവിടെ കൊടുത്തിട്ടുള്ള പേരുകഠം മറെറാരു ୬ହୁପ୍ରି പസ്സകത്തിലും കാണാകയില്ല. എനിക്കു ഉപയോഗപ്രമോണെന്നു തോന്നിയ വാക്കുകളെ ഞാൻ ഉപയോഗിച്ചു എന്നുമാത്രം. (സാത ത്വയോഗം? എന്നതിൻെറ അത്ഥം, നമ്മുടെ സോധന?യെ അവ സാനകാലംവരെ തുടന്നുകാണ്ടുപോകണമെന്നാണ്. യാത്ര ആരം **ഭി**ച്ച വഴിയിലൂടേതന്നെ മന്നോട്ടുപോയിക്കൊണ്ടിരിക്കണം. ഇട വൃതിചലിക്കംൻതുടങ്ങിയാൽ യ്കിടെ പ്രാപ്വസ്ഥാനത്തെത്തുക യില്ല. മനസ്സമട്ടത്തം നിരാശതയോടുകൂടി, എത്രകാലമം അം ഇങ്ങനെ സാധനപെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുക എന്നു വിചാരിക്കുരുതും. പാലം ന്നിബിക്കുന്നുമാരം സാധനാ തുടന്നുകരണ്ടയിരിക്കണം. digitized by www.sreyas.in

ഈ 'സാതത്വയോഗാത്ത മനസ്സിലാക്കിത്തന്നശേഷം ഭഗ വാൻ സെതാമദ്ധ്വായത്തിൽ സവ്വസാധാരണവം എന്നാൽ ജിവി തത്തിൻെറ നിറം് ആകെ മാററിത്തിക്കുന്നതുമായ ഒര് കായ്യം അരു ളിച്ചെയ്തിട്ടണ്ട് അതാണ് 'രാജദയാഗം'. മെപ്പതാമദ്ധ്യായം പറയുന്നു: എന്ത്രകമ്മംതന്നെ ചെയ്യന്നതായാലും, ന്നിന്നശേഷം ന്നൊയി, അതു മുഴുവന്ദം ക്ലണ്ണാപ്പണംചെയ്യുക. ഈ ഒരൊററ ക്കായ്യാകൊണ്ട് എല്ലാ ശാസ്ത്രസാധനകളം കമ്മവികമ്മങ്ങളം വിലയം പ്രാപിക്കുന്നു; എല്ലാ കർമ്മസാധനകളം ഈ സമപ്പ്ണ യോഗത്തിൽ വിലിനമായിട്ടുണ്ട്. 'സമപ്പ്ണയോഗ'ത്തെ രാജ യോഗം? എന്നും പറയുന്നും. ഇവിടെ എല്ലാ സംധനകളും അവ സാനിക്കുന്നു. ഈശപരാർപ്പണത്തിന്റെ രൂപത്തിലുള്ള വ്യാപക വും സമത്ഥവമായ ഈ 'സാധന' ലഘുവും സവ്വ്സാധാരണവുമാ ണെന്നു തോന്നാമെങ്കിലും വാസ്തവത്തിൽ വളരെ കഠിനമായതാ ണ്. ഇത് എതൊരാഗക്ം – ഒരു തെരുവുതെണ്ടിക്കും ഒരു വി ലാന്നം — രൺറ വീട്ടിലിരന്നും, വിശേഷിച്ച യാതൊരു പ്രയത്ന വംകൂടാതെ. ചെ സ്റ്റാൻ സാധിക്കു. അതിനാൽ, ഇതു സംളേമാ ണെന്നു പറയുന്നു. പക്ഷേ, ഇതു സാധിക്കുന്നതിന്നു വലുതായ പണ്വം ആവശ്യമാണു്.

അനേകം ജന്മങ്ങളിലേ പ്പണ്യം സഞ്ചിതമായിത്തിരുമ്പോഴാ ഞ° ഈശ്വരനിൽ അഭിരുചിയുണ്ടാവുന്നത്ര്. കണ്ണിൽ വല്ലത്തം പെട്ടമ്പോഴേയ്യം കണ്ണാൻവരുന്നു എന്നാൽ, ഈശ്വരംസ്റ്റ നാമം സ്തരിക്കമ്പോരം, ഒരിക്കലെങ്കിലും കണ്ണിൽ വെള്ളംവരുന്നി ല്ല! ഇരിന്ന് എന്താണ് ഉപായം? സജ്ജനങ്ങരം പറയുന്നതുപോ ലെ ഒരു പ്രകാരത്തിൽ, ഈ സാധന വളരെ സരളമാണം". പക്ഷേ, മറെറാരുപ്രകാരത്തിൽ വളരെ കഠിനവുമാണം". ഇന്നാകട്ടെ ഇത് കറെക്രടി കഠിനമായിത്തീന്നിട്ടണ്ട്.

ഇന്ത നാം കാണുന്നതു ജഡവാദത്തിൻെറ പ്രഭാവമാണം. ഇന്ത്, ഈശചരൻ എവിടെയെങ്കിലും ഉണ്ടോ എന്ന പ്രശ്ന ത്തിൽനിന്നാണം നാം ആരംഭിക്കുന്നത്. ഈശപരനെ ആക്കം എവിടേയും കാണാൻ കഴിയുന്നില്ല. ജീവിതം മുഴവന്തം വികാര മയവും വിഷയലോലപോവും വിഷമതാപൂണ്ണവും ആയിക്കൊണ്ടിരി ക്കുന്നം. ഇന്നത്തേ നില ഇതായിരിയേം, ഏറ്റവും ഒന്നേതൃംപ്രാ പിച്ച ഒരു തത്ത്വജ്ഞാനിക്കപോലും, എല്ലാവക്കം വയറ്റ നിറയെ ഭക്ഷണം കിട്ടുന്നതെങ്ങനെ എന്ന പ്രശ്നത്തെക്കടന്ത് കന്നം ആ ലോചിക്കാൻ കഴിയുന്നില്ല. ഇന്നത്തെ ഏററവും വലിയ പ്രശ്നം ക്ഷണംതിട്രൻറതാണം. അതിൻെറ ഉത്തരം കണ്ടുപിടിക്കുന്നതി

ലാണു' ഇന്നു ബുദ്ധിമുഴവനും ചെലുത്തിയിട്ടുള്ളതു'. സായണാ പാ യ്യൻ 'അപ്രദന താഴേ പറയുംപ്രകാരം വൃാഖ്യാനിച്ചിരിക്കുന്നു;—

"ബൂളക്ഷമാണം അത്രപേണ അവതിഷ്യതേ." പട്ടിണി ക്കാർ ആദ്വൻറ അവതാരങ്ങളാണ്. അവരുടെ വിശപ്പനെ ശാ ന്തമാക്കുന്നതിന്നായി അനേകം തത്തപജ്ഞാനങ്ങളം പചതരം രാ ഷ്ടിയസിദ്ധാന്തങ്ങളം നിർമ്മ കുറ്റൊട്ടിട്ടുണ്ടും. പലതരം വാട ങ്ങൾ ഈ ഭക്ഷണത്തിന്നുവേണ്ടി കൊണ്ടുവരപ്പെട്ടട്ടുണ്ടും". ഇന്നും ഈ പ്രശ്നത്തെ കവച്ചുവെയ്കാൻ അഥവാ കണ്ടപോകവാൻ സമയംതന്നെ ഇല്ല. അന്വേംനും കലഹിക്കാതെ, സംഖം, ശാ ന്തി, മനഃപ്രസാദം ഇവയോട്ട്ക്പ് ഭക്ഷണം കഴിക്കാൻ എങ്ങനെ സാധിക്കം എന്ന വിചാാത്താലാണ°, ഇന്ത നാം ഈ ചുയത്നം മുഴ വനം ചെയ്യന്നള°. സമുഭായരചന ഇത്രദ്ധികം വിചിത്രമായി രിക്കുന്ന ഈ യുഗത്തിൽ 'ഈശചാംപ്പണം'ചോലുള്ള, ലഘുവും സരളവുമായ, കാര്യംകൂടി കഠിനമ യിത്തീരുന്നതായാൽ അതിലെ ന്താണ് ആശ്ചരംപ്രാനമ്മതം? പക്ഷേ, എന്തുചയ്യാം! ഇന്ത്, ഈ പത്താമദ്ധ്വായത്തിൽ നാം ഈശചരാപ്പണയോഗത്തെസ്സാധി പ്പിക്കേണ്ടതെങ്ങനെ, സരളമാക്കിത്ത കിന്നതെങ്ങനെ, എന്നാണ് കാണാൻപോകന്നതും.

2

നാം ചെറിയ കട്ടികളെ പഠിപ്പിക്കാൻ എടക്കുന്ന ഉപായം തന്നെയാണം" പരമാത്മാവിനെ എല്ലാടിക്കിലും കാണിച്ചുതരാനാ യി ഈ അദ്ധ്യായത്തിൽ ഭഗവാൻ എടുത്തിരിക്കുന്നതും. കുട്ടികഠം ക്ക' അക്ഷാമാല രണ്ടുപ്പകാരത്തിൽ പഠിപ്പിക്കാരണട്ട് തെട്ടും അക്ഷരങ്ങളെ വപ്പതായി എഴതിക്കാണിക്കും, പിന്നെ അതേ അ ക്ഷരങ്ങളെ ചെറുതായി ഏഴതിക്കാണിക്കുക. ഒരേ 'ക' 'ഗ' തന്നെ ആട്വം വലതായിരുന്നു; പിന്നെ ചെറ്റതായി. ഇതാണം ആട്വ ത്ത് സമ്പ്രദായം. രണ്ടാമത്തേ നമ്പ്രായത്തിൽ, ആല്യം ലഘവും സരളവുമായ അക്ഷരങ്ങളും പിന്നീട്ട് വിഷമമേറിയ അക്ഷരങ്ങളും ക്രട്ടക്ഷാങ്ങളം പഠിപ്പിക്കുന്നു. ശരിക്ക് ഇതേമാതിരിതന്നെ പര മേശ്ചരനെക്കാണാന്തം പഠിക്കണം. ആദ്യം സ്ഥൂലവംം സ്പഷ്ടവുമാ യ പരമേശ്വരനെ കാണട്ടെ. സമുദ്രം, പവത്ത് മതലായ്മഹാ വിഭൂതികളിൽ പ്രകടിതമായ പരമേശ്ചരനെ ദശിക്കാൻ എളുപ്പമാ ൺ്. ഇങ്ങനെ സ്കൂലമായ പരമാത്മാവിനെ മനസ്സിലാക്കാൻ സാധിച്ചാൽ പിന്നെ ഒരു തുള്ളിവെള്ളത്തിലും ഒരു മണത്തെരിയി ലം ആ പരമാത്മാവു വിരാജക്കുന്നുണ്ടെന്നു മനസ്സിലാവും. വലിയ

ക്ക യം ചെറിയ കോയം പാസ്വരം യാതൊരു വൃത്യാസവുമില്പാത്ത താണം. സ്ഥൂലത്തിൽ എന്തോ അതുതന്നെ സൂക്ഷ്മത്തിലും. ഇതാ ണം° ഒരു പദ്ധതി. മറേറത്ര°, ലഘുവും സാളവുമായ പരഴമശചാ നെ കണ്ടതിന്നശേഷം അതേ പരമാത്മാവിനെറ്റ് വഷമവും കഠി നവുമായ രൂപംഭർശിക്കേയാണ്. പരമേശചരൺറ ചൈതന്യം സഹജമായ രൂപത്തിൽ പ്രകട തമായിട്ടുള്ള വ്യക്തിയെ നമുക്ക് എളപ്പത്തിൽ മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയം. ഉദാഹാണം — രാമനിൽ പ്രകടിതമായ ഈശാചൈതന്വം നമ്മുടെ മനസ്സിൽ വേഗംപതി യുന്ന – രാമൻ എന്നതു സരളമായ അക്ഷാമാണം; യാതൊരുപിഷ മതയുമില്ലാത്ത പംമേശാരനാണ് . എന്നാൽ, രാവണനോ? അതൊ രുകളക്ഷരമാണം". അതിൽ പലതും കൂടിക്കലന്നിട്ടണ്ടും രാവ ണന്റെ തപസ്വയം കമ്മശക്തിയും മഹത്തായവതന്നെ. പക്ഷേ, അതിലെല്ലാം ക്രംത കലർന്നിട്ടുണ്ടും. ആട്യം രാമരുപത്തിലുള്ള സരളമായ അക്ഷാം ചഠിക്കുക! ദയ, വാത്സല്വം, ചേമഭാവം ഇവ യുള്ള രാമൻ സരളമായ പൗമേശ്വാനാണ്. അത്ര് എളുപ്പത്തിൽ മ നസ്സിലാവം. നേഴെമറിച്ചും, രാവണനിലുള്ള പാമേശ്വരനെ മന സ്സിലാക്കാൻ കറച്ച സമയംവാണ്ടിവരും. ആട്യം എളുപ്പമുള്ള അക്ഷരം, പിന്നെ ക്രട്ടക്ഷരം. ആദ്യം സജ്ജനംങളിൽ പരമാ തമാവിനെക്കണ്ട്. ക്രമണ ട്രജ്ജനങ്ങളിലും അതേ പാമാത്മാവി നെക്കാണാൻ അഭ്വസിക്കണം. സമര്രത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന വിശാപമായ പാമേശപർൻതന്നെയാണം" ഒരു വെള്ളത്തുള്ള യിലും ഉള്ള നാമപന്ദ്രത്ര ഉള്ളിലുള്ള പരമേശ്വരൻ രാവണാൻറ ഉള്ളിലും ഉ**ണ്ട് . സ്ഥ**ലമായതിൽ എന്തുണ്ടാതത്തെ സൂക്ഷ്മായ തിലും ഉണ്ടും. സാളമായതിലുള്ളതു കഠിനമായതിലും ഉണ്ടും. ഇങ്ങ

നെ രണ്ടു പ്രകാരത്തിൽ നാം സംസാരത്രപമായ ഈ മഹാഗ്രന്ഥം വായിക്കാൻ പഠിക്കണം.

ഈ അപാരമായ സ്റ്റഷ്ണി ഈശ്പരന്റെ പുസ്തകംപോലെ യാണം. കണ്ണുകളിൽ കട്ടിയേറിയ പേർദ്ദം \* വീഴന്നത്രാകാണ്ടു നമുക്ക് ഈ പുസ്തകം മുഴവന്റം വായിക്കാൻ കഴിയുന്നില്ല. ഈ സ്റ്റഷ്ക്ലിയുടെ രൂപത്തില്ലാള് പുസ്തകത്തിൽ ഗോവാൻ സുവണ്ണലിപി കഠംകൊണ്ട് എല്ലാദിക്കിലും എഴതിയിട്ടണ്ട്. പക്ഷേ, നമുക്കതു കാണാൻ കഴിയുന്നില്ല. ഈശ്പരഭശനാ ലഭിക്ഷക എന്ന സംഗതി യിൽ മനഷ്യന്ന് ഒരു വലയ വിഘ്ലമുണ്ട്. അതിതാണം. സര ളവും സമീപസ്ഥവുമായ ഈശ്വാസ്വേത്രപത്തെ മനുഷ്യന്ന മനസ്സി ലാവുന്നില്ല. പ്രവരേക്രിനുവം ട്രേസ്ഥവുമായത്ക്ക് അവന്തം ബോധ

\* aldg=250150.

പ്പെടുന്നമില്ല! തൻറെ അമ്മയിൽ ഈശ്വരനെ കാണക എന്ന പറയുമ്പോഗം ആയാറം ചോടിക്കം, ഈശചാൻ ഇത്ര സുലഭവും സരളവമാണോ? എന്നാൽ, പ്രവരമായ പരമാത്മസ്വര്രപം പക ടിതമാവുന്നതായാൽ ആ തേജസ്സിനെ ആയാഠാക്ക് സഫ്ക്കാൻ സാധിക്കുമോ? കന്തിയുടെ മനസ്സിൽ, ആ ദുരത്തിരിക്കുന്ന സൂയ്യിള ഗവാൻ തനിക്കു പ്രതൃക്ഷമാകണം എന്ന ആഗ്രഹം ഉളവായി. പക്ഷേ, അട്രേഹം അട് ഞെത്തിയതോടക്രടി അവാംക്ക് ചുട്ടപൊ ള്ളാൻ തുടങ്ങി. ആ തേജസ്സ് അവഠംക്കു അസഹനീയമായി. ഈശാരൻ തൻറെ സർവ്വ സാമത്ഥ്യത്തോട്ടാക്രടി നമ്മുടെ മുമ്പിൽ വന്നനില്ലൂന്നതായാൽ അതു നമുക്ക് ഭഹിക്കേയില്ല. അമ്മ**ായ** പ്പോലെ സൗമൃമായ രൂപത്തിൽ വന്നനിന്നാൽ നമ്ക്ഷ° ഒരു വില തോന്നുകയുംഇല്ല. പേഡ, ബർഫി 🛊 മുതലായവ ഭഹിക്കുന്നില്ല; സാധാരണ പാലിൽ രുചി തോന്നുന്നുമില്ല. ഇതു പാമരതയുടെ, ടൌഭാഗ്വത്തിൻെറ, മരണത്തിൻെറ ലക്ഷണമാണം". ഈ മനോ **ഭാവം പരമേശചരൻെറ ഒർശനത്തി**ന്ന വലതായ വിഘാതക മാണം". അതിനെ ദൃരീകരിക്കണം. അദ്വം നമ്മാട അടുത്തുള്ള സ്കൂലവും സഭളവുമായ പരമാത്രാറിനെ മനസ്സിലാക്കക; പിന്നെ സൂക്ഷ്യവും ജടിലവുമായ പരമാത്താവിനെ മനസ്സിലാക്കാം.

3

ന്നൊമതായി, നമ്മുടെ മുമ്പാകെയുള്ള പരമേശചരൻെറ മൂത്തി നമ്മുടെ അമ്മതന്നെയാണും. ശ്രതിപറയുന്നു: "മാതുദേ വോഭവ!" ജനിച്ചു ഉടനേ കുട്ടി അമ്മയെയല്ലാതെ മററാരെയ ഞ° കാണുന്നതും? പരമേശ്ചരന്റെ മൂത്തിതന്നെയാണം' പ്രേമസചുരു പിണിയായി അവിടെ സ്ഥിതിചെയ്യന്നത്രଂ. നാം അമ്മയുടെ വൃാ പ്ലിയെ വലിപ്പിച്ച°, "വന്ദേമാതരം" എന്നപറഞ്ഞു; രാഷ്ട്രമാത്ത വിനേയം ക്രമേണ അഖിലലോകമാതാവിനേയം വന്ദിക്കാൻ പഠി ആട്ടും കുട്ടിയുടെ മുമ്പിൽ കാണപ്പെടുന്ന, പരമേശച ക്കണാം. രൺറ ഏററവും വലിയ, പ്രതിമ അമ്മയാണം. ന്നാ<u>മാ</u> **ഒരു** < നിമിത്തമാത്രാമാണ്. പരമേശചരൻ അവരിൽ തൻറെ വാത്സ ല്യത്തെ നിറച്ചു് അവരെക്കൊണ്ടു നൃത്തംവെപ്പിക്കുന്നു. ആ സാ ധുവിന്ന തന്റെ ഉള്ളിൽ ഇത്രയും മമതളണ്ടാവാൻ കാരണം എന്താ ണെന്നപോലം അറിയുന്നില്ല. അവർ, തൻെറ വാദ്ധക്യകാലത്ത് എത്രകണ്ട് ഉപയോഗമുണ്ടാവും എന്നു കണക്കാക്കിക്കൊണ്ടാണോ

\* പാൽകൊണ്ടുണ്ടാക്കന്ന ചില മധുരപലഹാരങ്ങും.

ആ കട്ടിയെ വളത്ത്ന്നത്ര് അല്ല, ഒരിക്കലുമല്ല! അവ'ർ ആ കട്ടിയെ പ്രസവിച്ചു. അവർ പ്രസ്വവേദന സഹിച്ചു ആ വേ eനനിമിത്തം അവക്ഷ° ആ കുട്ടിയിൽ അതിയായ ല്രേമംഉളവായി, അവക്ക് പ്രേമംകൊണ്ടും ഭ്രാന്തായി! ആ വേടനയാണ് അവരെ അതുയധികം അപത്യവത്സലയാക്കിത്തിത്തതും. അവക്ഷ് ആ കട്ടിയെ സ്റ്റേഫിക്കാതിരിക്കാൻ കഴിയില്ല. അവൽ ഗത്യന്താമില്ല. ഞ അമ്മ, നിസ്സീമമായ സ്നേഹത്തിൻെറ മൂത്തിയാണം. പരമേ ശചരന്റെ പുജകളിൽ ഏറ്റവും ഉൽകൃഷ്ടമായത്ത 'മാതുപൃജായാ കുന്നു. ഈശചാനെ അമ്മാ എന്നതന്നെ സംബോധനചെയ്യുക! 4 m മമാ എന്നതിനേക്കാറം ത്രേഷ്യമായി മറെറന്തുശബ്ബമാണുള്ള്ം? അമ്മ എന്നതു് ആദ്യത്തെ സ്ഥലമായ അക്ഷരമാണു്. അതിൽ ഈശചരനെ കാണാസ് പഠിക്കക്. പിന്നെ അപ്പൻ, ഗുരുനാഥൻ ഇവരിലം കാണക. ഗുരു വിട്ടു അഭ്രസിപ്പിക്ഷ്സം. അദ്ദേഹം നമ്മെ ഓരോരുത്തരേയം 'പത്രാവിൽനിന്നു മനാഷ്യനാക്കിത്തി ക്നോ. അട്രേഹം ചെയ്യന്ന ഉപകാരം എത്ര മഹനീയമാണം! ആട്വം അമ്മ, പിന്നെ അപ്പൻ, പിന്നെ ഗുരനാഥൻ, പിന്നെ ഭയാ ലുക്കളായ സജ്ജനങ്ങൾം പ്രാളരെ സ്ഥലയ്യപത്തിലുള്ള ഈ പര മേശ്വരയ്യപത്തെ ആദ്യം ഭർശിക്കുക! ഇവിടെയെല്ലാം പരമേശ്വര നെക്കാണാൻ കഴിയുകയില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ എവിടെയാണ്ട് കാണാക!

അമ്മ, അപ്പൻ, ഗ്രനോഥൻ, സജ്ജന ങരം ഇവരിലെല്ലാം പരമാത്മാവിനെക്കാണുക. ഇതുപോലെതന്നെ, നമുക്കു ചെറുക ട്ടികളിപപം പരമാത്മാവിനെ കാണാൻ കഴിയുമെങ്കിൽ അതും എത്ര രസകരമായിരിക്കം! ധ്രൂവൻ, പ്രഹ്ളാടൻ, നചികേത്സ്സ്, സന കൻ, സനന്ദനൻ, സനൽക്കമാരൻ ഇവരെല്ലാം ചെറിയ് കുട്ടിക ളായിരുന്നു. പക്ഷേ, പുരാണകത്താക്കറാം, വ്വാസൻ മുതലായവർ കൂടി ഇവൽ എന്തുസ്ഥാനമാണ് കല്പിക്കേണ്ട് നെനറിയാതെ വി ഷമിച്ചു. തുകപ്പോന്നം ശങ്കരാചായ്യരും കുട്ടിക്കാലംമുതൽക്കുതന്നെ വിക്ത്ന്മാരായിരുന്നു. ജ്ഞാനടേവൻറെ സ്ഥിതിയും ഇത്തന്നെ. 16-17 വയസ്സമാത്രമേ പ്രായമായ രുന്നുള്ളു. ജ്ഞാനദേവന്നു പക്ഷേ, പരഃമശ്വരൻ ഇവരിലെന്നപോലെ മററാരിലുംതന്നെ ഇത്ര പരിശുദ്ധമായ രൂപത്തിൽ പ്രകടിതനായിട്ടില്ല. യേശുക്രി സ്കൂവിന്നു കുട്ടികളെ വളരെ പ്രിയമായിരുന്നു. ഒരിക്കൽ ശിഷ്ഠ്വന്മാർ അദ്ദേഹത്തോട് ചോദിച്ചു: "അങ്ങ് എല്ലായ്പോഴം ടൈവരാജ്വ ത്തെപ്പററി പ്രസ്താവിക്കുന്നുണ്ടല്ലോ: ആ ദൈവരാജ്യത്തിൽ പ്രവേ ശിക്കാൻ ആക്കാണം സാധിക്കക്?" അവിടെ അട്ടത്തുതന്നെ ഒര കട്ടി കളിക്കുന്നണ്ടായിരുന്നു. യേശു ആ കട്ടിയെ മേശപ്പറത്തു

നിത്തിക്കാണ്ടുപറഞ്ഞു: "ഈ കട്ടിയെപ്പോലെ ആയിത്തീരുന്ന വക്രമാത്രമേ ദൈവരാജ്വത്തിൽ പ്രവേശിക്കാൻ. സാധിക്കയുള്ള." യേതുവിൻെറ ഈ വാക്യം പരമാത്ഥമാണ്. രാമഭാസസ്ഥാമി കരം ഒരിക്കൽ ഒരേ ചെറിയ കട്ടിയൊന്നിച്ചു കളിക്കുകയായിരുന്നു. സമത്ഥരാമഭാസ് കട്ടിയുടെക്രടെ കളിക്കുന്ന ഇകണ്ടു ചില വ്യാനമാർ ആശ്ചയ്യിപ്പെട്ടു. ഒരാരം അദ്രഹത്തോട് ചോഭിച്ചു: "അങ്ങ് എ ന്താണ് ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്?" സമത്ഥൻെറ്റ് മറ്റപ്പടി ഇപ്പ കാരമായിരുന്ന:—"വയസ്സ കറഞ്ഞവർ ത്രേഷ്യാണ്"; വയസ്സ ക്രടിയവർ വലിയ കള്ളമ്പാരായിത്തിരുന്നു!"

വയസ്സധികമാവുന്നതോടുകൂടി മനുഷ്യനിൽ പല ഭോഷങ്ങളം വന്നുചേരുന്നു. പിന്നെ ഈശചാസ്താണയെവിടെ? ചെറുകളിക ളുടെ മനസ്സിൽ യാത്തെരാസക്തിയും ഉണ്ടായിരിക്കയില്ല. അവരുടെ മനസ്സ നീർമ്മലമായിരിക്കും. നാം കുട്ടികളോടു പറയ്ണ്ട് - - കേളവു പറയ്ആ<u>ഉ</u>°.?? അവക്കുളവും എന്നാൽ എന്തെന്നറികയില്ല. അതിനാൽ, അവർ ചോഭിക്കുന്നു: 'എന്തിനെയാണം' കളവ്വം' എന്നു പറയുന്നത്ര '??? അപ്പോറം, അതു പറഞ്ഞു മനസ്സിലാക്കി ക്കൊടുക്കേണ്ടിവരുന്നു. "കായ്യം എങ്ങനെയോ അങ്ങനെതന്നെ പറയണം." കുട്ടി വിഷമത്തിൽ പെട്ടപോകന്നു: "അങ്ങനെയ ല്ലാതെ മറെറാരുപ്രകാരത്തിലും പറയാൻകഴിയുമേം? അരും മയം ഒരു സമ്പ്രദായമുണ്ട്രോ? അപ്രകാരം പറയുന്നതെങ്ങനെ??? "ചതു രത്തെ ചതുരമെന്നുതന്നെ പറയണം, 'വട്ടം' എന്നു പറയരുത്ര്," എന്നു പറയുന്നതുപോലെയാണം" ഇതു്. ആ കുട്ടിക്കു് ആശ്ചായ്പാം തോന്നുന്നു. കുട്ടി എന്നുവെച്ചാൽ എന്താണം? പരിശുഭാമായ പരമാത്മാവിൻെറ മൂത്തിതന്നെ! മുതിർന്നവർ ആ കുട്ടിയെ തെ ററായ കായ്യങ്ങരം പഠിപ്പിക്കന്നു. എന്തോ ആവട്ടെ — നമുക്ക° അമ്മ, അപ്പൻ, ഗുരുനാഥൻ, സജ്ജനങ്ങരം, കുട്ടികരം ഈ രൂപ ത്തിലൊന്നും പരമാത്മാവിനെ കാണാൻ കഴികയില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ ഏതു രൂപത്തിലാണും കഴിയുക? പാമേശ്വരന്നും ഇതിലും ഉൽക് ഷ്പമായ മറെറാരുരൂപവും ഇല്ല. പരമേശപരൻെറ സരളവും നൊഴമു വുമായ ഈ ത്രപങ്ങളെ ആദ്വം മനസ്സിലാക്കുക ഇവയിൽ പര മേശ്വരൻ സ്റ്റപ്പു മായ വലയത്തക്ഷരങ്ങളിൽ എഴുതപ്പെട്ടിട്ടണ്ട്.

ആട്ട്യം നാം മനുഷ്യൻെറ സൌമൃവം പാവനവുമായ മൂത്തി കളിൽ പരമാത്മാവിനെ ഭർശിക്കാൻ പഠിക്കണം. പിന്നെ, അതു പോലെതന്നെ, ഈ സ്റ്റപ്പിയിൽ വിശാലവും മനോഹരവുമായ

ഏതെല്പാം രൂപങ്ങളുണ്ടോ അവയിലെല്ലാം പരമാത്മാവിനെ ഒശ ഒരു ഉദാഹരണം പറയാം: ഉഷ്ടകാലത്തെത്തന്നെ ക്കണം. എട്ടക്കാം. സൂയ്യോഭയത്തിന്നമുമ്പുള്ള ആ ദിവ്യപ്രദേഷപ്പാറി, ഈ ഉഷാഭേവിയുടെ സംഗീതംകൊണ്ടു ലഹാരിപിടിച്ച ഋഷികാം പാ < ഉഷേ, നീ പരമേശചാരൻറ സന്ദേശവുംകൊണ്ടു ടാൻതുങ്ങുന്നു: വരുന്ന ദിവ്യദൃതിയാണം°. നീഹിമകണങ്ങളിൽ കളിച്ചാണം" വന്നി രിക്കുന്നതു°.്നി അമുതതചത്തിനെറ പതാകയാണം " ഇങ്ങനെ പ്പോവം എടയംഗമവമായ വിധത്തിലാണം" ഋഷികരം പ്രഭാതത്തെ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നത്രം. പൈടികഋഷി പറയുന്നു: "പരമേശപാൻെറ സ്ന്ദേശവാഫികയായ നിന്നെ കണ്ട ട്ടം എനിക്ക് പരമേശപരനെ കാണാനോ മനസ്സിലാക്കാനോ സാധിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ ആ ക്കാണ് എനിക്കള് മനസ്സിലാക്കിത്തരാൻകഴിയുക?" ഇത്രയും ഭംഗി യിൽ അലംകൃതയായ ഉഷ്ഠദേവി നമ്മുടെ അടുത്തുതന്നെ നില്ലുന്നു; ചക്ഷെ, നമ്മുടെ ദൃഷ്പി അഞ്ഞോട്ടു പോകന്നില്ലെങ്കിലോ?

ഇതുപോലെതന്നെ, സൂയ്യഭഗവാനെ നോക്കം: ആ ഭൾനം പരമാത്മാവിൻെറ ഭർശനാതന്നെയാണം". സൂയ്യൻ ആകാശത്തിൽ പല നിറത്തിൽ പലതരം ചിത്രങ്ങ**ം** വരയ്ക്രന്തം. ചിത്രകാരൻ വളരെക്കാലം തുലിക അങ്ങോട്ടുമിങ്ങോട്ടും തിരിച്ചു° സൂര്വ്വോദയത്തി ൻെറ ചിത്രം വര്യ്യുകയും അതിൽ പലതരം ചായങ്ങഠം കൊടുക്കു പക്ഷെ, നിടരാം രാവിലെ എഴുന്നേററ്റ് പരമേ കയുംചെയ്യുന്നു. ആ ഭിച്ചക ശ്വരൻെറ ആ കലാവൈഭവത്തെ നെെ നോക്കുക. ലയെ ... ആ അനന്തമായ സെയന്ദര്വത്തെ ... എന്തിനോടാണാം" ഉപ മിക്കുവാൻസാധിക്കക? പക്ഷെ, ആരാണം അത്ര നോഷന്തെം? അവിടെ ഭഗവാൻ വാതില്ലംൽ വന്നനില്ലൂന്നു. ഇവിടെയോ, മനു ഷ്യൻ പതപ്പകൊണ്ടു മുഖംക്രടിമൂടി ക്ക്കാവലിച്ചുകൊണ്ട് ഉറ ങ്ങ്നു! സൂത്ത്രാവാൻ പറയുന്നു: നഎടോ മടിയാ, നിനക്കു കിട ന്റരങ്ങവാനാണം' ഇഷ്ടം! എന്നാൽ, ഞാൻ നിന്നെ ഉണത്താതെ വിടുകയില്ല " ഭഗവംൻ തന്റെ ജീവസന്ദായകങ്ങളായ കിരണ ങ്ങളെ ജനവാതിലിലൂടെ അകത്തേയ്ക്കയച്ചും ആ മടിയനെ ഉണ <u>.</u>ഞ്ഞ

"സൂയ്യ ആത്മം ജഗതസ്തസ്ഥംഷശ്ചാ"

സൂയ്യൻ, എല്ലാ സ്ഥാവാജംഗമങ്ങള ടേയും ആത്ഥാവാകന്ത്യ ചരാചരങ്ങരംക്കെല്ലാം ആധാരമാകുന്നു. ഋഷി സൂയ്യന്ത 'മിത്രൻ' എന്ന പേർ കൊടുത്തിട്ടുണ്ടു്.

> "മിത്രോ ജനാൻ യാതയതി ബ്ര്വാണോ മിത്രോ ഭാധാര പ്ലഥിവീമത്ല്വാം" digitized by www.sreyas.in

"ഈ മിതൻ ജനങ്കളെ വിളിക്കുന്നു. അവരെ കർമ്മോന്റുച രാക്കിത്തിക്കുന്നു. ഈ മിത്രൻ സ്വാഗ്ഗത്തേയും ഭ്രമിയേയും ധരിച്ചി ട്ടണ്ട്രം " വാസ്തവത്തിൽ ഈ സൂപ്പൻതന്നെയാണു" ജീവിതത്തിന്നാം ധാരം. സൂപ്പനിൽ പരമാത്മാവിനെ ഭർശിഷക.

പിന്നെ, ആ പവിത്രയായ ഗംഗ! ഞാൻ കാശിയിലായിരുന്ന കാലത്തു ഗംഗാതീരത്തു പോയിരിക്കുക പതിവായിരുന്നു. രാതി, ഷ്യകാന്തത്തിൽ, അങ്കോട്ടുപോക്കം. ഗംഗയുടെ പ്രവാഹം എത്ര പ്രസന്നവം ന്ദരവുമാണം അതിന്റെ ഭവ്യവം ഗംഭ രവമായ ആ പ്രവാഹം! അതിന്റെ ഉദരത്തിൽ നിക്ഷേപിക്കപ്പെട്ട എണ്ണ മററ നക്ഷത്രങ്ങൾ: ഞാൻ സ്റ്റബ്ലനായി നിന്നപോകം. എനിക്ക മിണ്ടാൻകൂടി കഴിഞ്ഞിരുന്നില്ല്. ത്രീ ശങ്കരൻറ ജടാമകടത്തിൽ നിന്നു, അതായത്ര് ഫിമായത്തിൽനിന്നു, പറപ്പെട്ടുവരുന്ന ആ ഗംഗ! ഫാ! അതിൻെറ തീരത്തിൽ, രാജചട്ടം പല്ല്ചോലെ വലി ച്ചെറിഞ്ഞു' എത്രയോ രാജാക്കന്മാർ തപസ്സമചയ്യിട്ടുണ്ടു്. ആ ഗംഗയെ കാണമ്പോഴൊക്കെ എനിക്കം അതിയായ ശാന്തി അനുഭ വപ്പെട്ടിരുന്നു. അരിനെ ഞാൻ എങ്ങനെ വണ്ണിക്കം! അതു വം ക്കുകയിതമാണം. പല ഹിന്നുകളം, മാറ്റ്യാൽ തങ്ങളുടെ അസ്ഥയെങ്കിലും ഗംഗയിൽ വിഴണമെന്നാഗ്രഹിക്കുന്നതിൻെറ സാരം എനിക്ക മനസ്സിലാവാൻ ഉടങ്ങി. നിങ്ങൾ ചിരിച്ചുകൊൾക. അതുകൊണ്ടു യാതൊരു തരക്കേട്ടമില്ല. എനിക്കം, ഈ ഭാവനകളെ ല്പാം പവിത്രമാണെന്നാണ് തോന്നുന്നത്. മരണസമയത്തു വാ യിൽ ഗംഗാജലം ഒഴിക്കുന്നു. എന്താണു" ആ രണ്ടുതുള്ളിവെള്ളം? നമ്മുടെ വായിലേക്കിറഞ്ജി വരുന്ന പരമേശ്വരൻതന്നെ! ആ ഗംഗ പരമാത്മാവാണെന്നു വിചാരിക്കുക. ആ ഒഴുകുന്നതു പരമേശചര ൻെറ കാരുണ്യമാണും. നിങ്ങളുടെ അകണ്ണം പുറന്തുമുള്ള എല്ലാ ആഴുക്കകളേയും ആ അമ്മ കഴുകിക്കളയുന്നു, ഒഴുക്കിക്കൊണ്ടുപോ ഇദ്ദനെയുള്ള ഗംഗാമാതാവിൽ നന്ത്രാംക്കു പരമേശചര കുന്നും. നെ ഭശിക്കാൻ കഴിയുന്നിപ്പെങ്കിൽ പിന്നെ എന്തിലാണ് കഴിയകഃ സൂയ്യൻ, നദികരം, തിരമാലകളടിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആ വശാല മായ സമുദ്രം ഇവയെല്ലാം പരമേശ്ചാൻെറ മൂത്തികരം തന്നെ! സംശയമില്ല.

ഇനി ആ കാറപ്പ് എവിടെനിന്ന വരുന്നു, എങ്ങോട്ട പോ കന്നു? — ഒന്നം അറിയുകയില്ല. അഇ തീർച്ചയായും ഭഗവാൻെറ ദൃതനാണം. ഫിന്ദുസ്ഥാനത്തിലെ കാററിൽ ഒരുഭാഗം സ്ഥിരമായ ഫ മാലയത്തിൽനിന്നും; ബാക്കി, വിശാലവും ഗംഭീരവ്വമായ സമുദ്ര ത്തിൽനിന്നും വരുന്നു. പവിത്രമായ കാറപ്പ് നമ്പുടെ ഫ്ലയേത്തെ

സ്പശിക്കന്നു; നമുക്ക സ്ഫൂത്തിയം ജാഗ്രത്തയം ഉളവാക്കിത്തരുന്നു. അതു നമ്മുടെ ചെവിയിൽവന്നു സ്വകായ്യം പറയുന്നു. പക്ഷേ, ആരാണതു കേരംക്കുന്നതു്! ജയിലർ നമുക്കള്ള നാലുകത്തു തരാ ഞ്ഞാൽ നമ്മുടെ മനസ്സ തപിക്കുന്നു. എടോ ഭാഗ്യഹീനാ, ആ കത്തിൽ എന്താണുള്ളതും? ചാരമേശചര്വൻറ ആ ല്രേമസന്ദേശം, വായുഭഗവാൻ കൊണ്ടുവരുന്ന ആ ടിവ്വസന്ദേശം കേട്ടുകൊണ്ടിരി ക്കൂം.

നമ്പുടെ നിത്വജിവിതത്തിൽ ഒരു പ്രധാനസ്ഥാനമുള്ള ഈ കന്നുകാലികളെ നോക്കുക. ആ ഗോമാതാവു് എത്ര വാത്സല്പവും മമതയും പ്രേമവും നിറഞ്ഞതാണു്! രണ്ടുമൂന്നനാഴിക ദ്ദാത്തുനിന്നു കാട്ടം മേട്ടം കടന്ന തൻെറ കുട്ടിയെനോക്കി ഓടിവരുന്നു. വൈദി കഋഷികഠംക്ക്, പവത്തങ്ങളിൽനിന്നു സ്പപ്പുജലവും വഹിച്ചുകൊ ണ്ടു താളംപിടിച്ചുവരുന്ന നദികളെ കാണമ്പോം, തൻെറ കുട്ടിക്കു വേണ്ടി പാലുനിറഞ്ഞ അകിടേട്ടേകൂടി അകറിയുംകൊണ്ടുവരുന്ന പ്രേമപൂണ്ണയായ ആ ഗോമാതാവിൻെറ സ്തരണയാണുണ്ടാവും! ആ ഋഷി നദിയോട്ട പറയുന്നു: "ഫേ ഭേവി, നീ പവിത്രവും പോ ഷകവും മധുരവുമായ പെയസ്സ്രാകാണ്ടുവരുന്ന ഒരു പത്രത്തെന്നതാ ണം"! ചത്രക്കാക്കുകാണ്ടുവരുന്ന നിഷ്കാൻ കഴിയുന്നില്ല. അതു പോലെതന്നെ, നദികളായ നിങ്ങഠംക്കു പവതങ്ങളിൽത്തന്നെ നി ല്ലാൻ കഴിയുന്നില്ല. ഭാഹിച്ചു വലഞ്ഞ 'കുട്ടികാളെ കാണാനായി നിങ്ങറം ഓട ക്കിതച്ചുകൊണ്ടുവരുന്ന്".

## വാത്രം ഇവ ധേനവ**ഃ** സ്വന്ദമാനാഃ

ഇത്ര വാത്സലൃമേറിയ ഈ പശുവിൻെറ രൂപത്തിൽ ഭശവാൻ ത ന്നെയാണു" നമ്മുടെ വാതില്ലൂൽ വന്നുനില്ലൂന്നഉ്!

പന്നെ ആ കതിര! എത്ര വിശചസ്തരം സത്വസന്ധനമാണ്. അറബികഠംക്ക് തങ്ങളുടെ കതിരകളോട്ടുള്ള സ്റ്റേഹത്തിന്ന് യാതൊ രതിരുമിപ്പ. ഒരു അറബിയുടെ കഥ കേട്ട ട്ടില്ലേ? ഓരിര്ര്വംകൊണ്ടു കഷ്പപ്പെട്ട ഒരു അറബി തൻെറ കതിരയെ ഒരു ച്ലെവടക്കാരന്ന വില്ലംാൻ തീർച്ചയാക്കി. കയ്യിൽ പണസ്സഞ്ചിയുമായി അവൻ ക തിരപ്പന്തിയിലേക്ക് പോയി. ആ കതിരയുടെ ഗംഭീം വം പ്രേമപു ണ്യവമായ കണ്ണ ന്റെ ദ്രാജിയിൽപ്പെട്ടു. ഉടനെ അവൻ സഞ്ചി വലിം ച്ചറിഞ്ഞു പറഞ്ഞു: "എൻെറ ജീ വൻപോയാലം ഞാൻ ഈ കതിരയെ വില്ലുകയില്ല. ഞാൻ നശിച്ചുപൊയ്ക്കോ ള്ളെട്ട. ഭക്ഷിപ്പാൻ ഒന്നും കിട്ടിയില്ലെങ്കിലും തരക്കേടില്ല. ഞാൻ ഈ കതിരയെ വില്ലുകയില്ല. ടൈവം എന്നെസ്സമറായിക്കും." പറ ത്തു രാളംപിടിക്കുമ്പോഴേയ്ക്ക് അതു സന്തോഷാകൊണ്ടു ഇള്ളിച്ചാ

ടന്നു. അതിന്റെ കഞ്ചിരോമം എത്ര ഭംഗിയേറിയതാണം'! വാ സ്തവത്തിൽ കുതിരയ്ക്ക<sup>°</sup> അമൂല്വങ്ങളായ പല ഗുണങ്ങളുമുണ്ട്. ഈ സൈക്കിട്ടിൽ എന്താണുള്ളത്? കുതിരയെ തിരുമ്മുക! അതു നി അാക്ഷവേണ്ടി പ്രാണൻ കളയാൻപോലും ഒരുക്കമാണു്. അതു നിങ്ങളുടെ പ്രാണമിത്രമാണം ചട്ടുൻെറ ഒരു സ്നേഹിതൻ കുതിര സ്സവാരി പഠിക്കകയായിരുന്നു. കുതിര ആയാളെ വിത്രിതിട്ടുകൊ ഞ്ഞതിരുന്നു. ആയാഠം എന്നോട്ട പറയാൻതുടങ്ങി: "ക്തിരു് പറ ത്തുകരാൻ എന്നെ സമ്മതിക്കുന്നില്ലപ്പോ" ഞാൻ ആയാളോട്ട പ റഞ്ഞു: നിങ്കാം കതിരപ്പറത്തുകയറാൻ പോകന്നു. ശരിതന്നെ; എന്നാൽ, നിങ്കും കുതിര്യ്ക്കുമാണു വല്പ തുത്ര്യേഷയം എപ്പോാഴ ങ്കിലം ചെയ്യുന്നങ്ങോ? ശുശ്രൂഷിക്കുന്നതു് മറെറാരായ; പുറത്തുകയ amo നിങ്ങൾ. ഇത് എങ്ങനെ ശരിയാവം? നിങ്ങൾ അതി**ന്ത**് മതിരയും ചെള്ളവും കൊട്ടക്കും; അതിനെ തിരുമ്മുക; പിന്നെ അത ൻെറ്റ പറത്തുകയറാൻ ചെല്ലക" ആയാരം അപ്രകാരം ചെ യ്യ. എന്നിട്ട് എന്നോ ട്രവന്നു പറഞ്ഞു: "ഇപ്പോരം കതിര എന്നെ പീജ്ജന്നില്ല!?? കുതിര പരമേശചരൻതന്നെയാണു്. ഭഗവാൻ ഭക്ത നെ വ് ജ്ഗമോ! ആയാളടെ ഭക്തികണ്ടു ആ കതിര ശാന്തമായി ത്തിന്നു. കതിര ആയാളടെ ഭക്തിയെ പരിക്ഷിക്കയാണം ചെ യ്യതും. ഭഗവാൻ ത്ര ക്ലൺൻ കുതിരയെ തിരുമ്മുകയും തൻെറെ പീ താംബരത്തിൽ മുതിര കെട്ടിക്കൊണ്ടുവന്ന് അതിനെ തീററുകയും ചെയ്തിരുന്നു. വഴിയിൽ ഒരു കന്നോ പുഴയോ കറച്ചു ചളിയോ കാണമ്പോംഴയും സൈകിം നിന്നപോകുന്നു. പക്ഷേ കുതിര യോ? അതെല്പാം ചാടിക്കടന്നപോകം. ഇത്ര സന്ദാവം പ്രേമപൂ ണ്ണവുമായ കതിര പരമേശ്വരൻെറ മൂത്തിതന്നെയണ്ട്. ന

ഇനി ആ സിംഹത്തെ എട്ടക്കാം: ഞാൻ ബറോഡയിൽ താ മസിക്കുകയായിരുന്നു. നന്നാരാവിലെ സിംഹത്തിൻ റ ഗജ്ജനം കാതിൽ വന്നലയ്ക്കം. അതിൻെറ ശബ്ദം അത്രയധികം ഗംഭീരവും മ്ലാവുമായിരുന്നു അതു ഫ്ലായത്തെ ഇട്ടരുട്ടാൻ തുടങ്ങി. ക്ഷേത്ര ങ്ങളിലെ ത്രീകോവിലിൽനിന്നു മാറൊറാലിക്കൊള്ളന്ന ശബ്ദംപോ ലെ അത്രതന്നെ ഗംഭീരമായതായിരുന്നു അതിന്റെ ഫ്യാംപോ ഞിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ട ആ ധ്വനിം ആ സിംഹത്തിൻെറ ധീരോമാ ത്തവും ത്രേഷ്യവും നിർഭയവുമായ മുദ്ര, ചക്രവത്തിക്കു തുല്യമായ വൈവോ,ന ന്ര്രാംയങ്ങൾം ഇതെല്ലാം അന്വാസായാരണമായിരുന്നു. ബറോഡയിലെ ഒരു തോട്ടത്തിലാണം അതിനെ നത്തിയിരുന്നത്. അതും അവിടെ അസ്വരന്ത്രനായിരന്നു. കൂട്ടിന്നുള്ളിൽ അങ്ങോട്ടം ഇങ്ങോട്ടം നടക്കം. അതിൻെറ കണ്ണിൽ അല്പംപോലം ക്രൂത്ത

കാണപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. അതിന്റെ മുഖത്തും കണ്ണിലും കരുണ നിറ ഞ്ഞൊഴകിയിരുന്നു. അതിനെക്കണ്ടാത, അതിന്നു ലോകത്തെ യാ തൊരു ബഹുമാനവുമില്ലെന്നു തോന്നിപ്പോകം. അതു ധ്വാനത്തിൽ നിമഗ്നനായതുപോലെ കാണപ്പെട്ടു. വാസ്തവത്തിൽ ആ സിംഹാം പരമേശപരെൻറ പാവനമായ ഒരു വിഭ്രതിയാണെന്നു തോന്നീയി രുന്നു. കുട്ടിക്കാലത്തു ഞാൻ "എൻഡ്രെുക്ലീസും സിംഹവും" എന്ന കഥ കേട്ടിട്ടുണ്ടു്. അതെത്ര വിശേഷപ്പെട്ട ഒരു കഥയാണും? വി ശപ്പകൊണ്ടു പരവശനായ ആ സിംഹത്താൻ, എൻഡ്രോക്ലീസും പണ്ടുമെയ്യ ഉപകാരത്തെ ൊത്തുകൊണ്ടു് ആയാളുടെ ചട്രൊതി യായി, ആയാള ട കാലടി നക്കാൻ തുടങ്ങി. ഇതിനെറെ തത്തപം എന്താണും? എൻഡ്രൊക്ലീസം ആ സിംഹത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന പാമേശപരനെ ഒശിച്ചുകഴിഞ്ഞു! അതുതന്നെ! ഭഗവാൻ ശങ്കര നെറ അടുത്ത് എപ്പോഴം സിംഹം ഉണ്ടായിരിക്കും. സിംഹം ഭഗ വാനെറ ഒരു ഭിവ്വവിഭ്രതിയാണും.

ഇനി, നര്യടെ പ്രഭാവം ഇതിലും താഴ്ന്നതാണോ? അ തിൽ ടൈവികമായ പല തേജസ്സം വ്യക്തമാക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. അതിനോട്ട സ്നേഹംകാണിക്കുന്നതു അസംഭാവ്യമായ ഒരു കായ്യമല്ല. ഭഗവാൻ പാണിനി കാട്ടിലിരുന്നു ശിഷ്യന്മാരെ പഠി പ്പിക്കകയായിരുന്നു. അതിലിടയ്ക്ക് ഒരു നരി അവിടെയെത്തി. ശിഷ്യന്മ ർ ഭയപ്പെട്ട്, ''വ്യാഘ്രം' വ്യാഘ്രം'' എന്ന നലവിളി ക്കാൻതുടങ്ങി. പാണിനി പറഞ്ഞു: ''നല്ലത്'! വ്യാഘ്രം എന്ന എന്താണം? വുംജിഎരിതി വുംഘ്രം തിൻെറ അത്ഥം ഘാണേന്ദ്രിയം തീവ്രമായതേരോ അതാണം വ്യാഘം >> ് ശിഷ്യ ന്മാക്ക് അതിനെക്കണ്ട് ഭയംതോന്ന യേക്കാം. എന്നാൽ, ഭഗ വാൻ പാണിനിക്കും വ്വാഘ്രം എന്നതും നിരുപദ്രവവും ആനന്ദമ യവുമായ ഒരു ശബ്ദമായിട്ടെ തോന്നിയുള്ളൂ! നരിയെക്കണ്ടപ്പോൾ അദ്ദേഹം ആ ശബ്ദത്തിന്റെ വ്യല്പത്തിയെപ്പാറി പറവാൻയുടങ്ങി. നരി പാണിനിയെ ക്കാന്മരിന്നു. തുതക്കണ്ടന്താണം? പാണി നിയുടെ ശരീരത്തിൻെറ ആ സുഗന്ധം തട്ടിയപ്പോൾ ആ നരി അ പാണിനി ഓടിപ്പോയില്ല. കാരണം, ളേഹത്തെക്കാന്നതിന്നു. അദ്ദേഹം ശബ്ദബ്രവമത്തിന്റെ ഉപാസകനായിരുന്നു. അദ്ദേഹ ത്തിന**് എല്ലാം അടൈപതമായിത്തിർന്നിരുന്നു. വ്യാഘ്രത്തിലം** അദ്ദേഹം ശബ്ദ ബഹ്മത്തെ അനുഭവപ്പെടുത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കയായി പാണിനിയടെ ഈ മഹത്തപം ഫേതുവായ്ട്ടാണം' ഭാഷ്പ ത്തം. ത്തിൽ അദ്ദേഹത്തിന്റെ പേരുവന്ന ദീക്കിലെല്ലാം അദ്ദേഹത്തെ പൂജ്വഭാവത്തോട്ടുകൂടി ഗഭഗവാൻ പാണിനി?' എന്നു പറഞ്ഞിരിക്ക digitized by www.sreyas.in

ന്നതും. അവങ്കല്പാം പാണിനിചെയ്ത ഉപകാരം വളരെ മഹത്തം ണെന്നുകരുതുന്നു.

േഅജ്ഞാനാന്ധസ്വ ലോകസ്വ ജ്ഞാനാഞ്ജനശലാകയാ ചക്ഷരന്മീലിതം യേന തസ്പൈ പാണിനഃയ നമഃ?

ഇങ്ങനെ പാണിനി വ്യാഘ്രത്തിൽ പരമേശ്വരനെ ദശിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കന്നു. ജ്ഞാനമേവൻ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്: "സ്വഗ്ഗ്രാം പ്ലിലഭിച്ചാലം ശരി, നരിവന്നു കയറയാലം ശരി, ആത്രമബ്ലാ) യിൽ ഒരിക്കലം ചലനമില്ലാ ഇതായിരുന്നു പാണിനിമഫഷിയുടെ സ്ഥിതി. അദ്രേഹം, ആ നരിയും ടൈവത്തിൻെറ ഒരു വിഭ്രതിയം ണെന്നു കണക്കാക്കി.

ഇതുപോലെതരന്നയാണ് പാന്വും. ആളുകഠം അതിനെ വല്ലാതെ ഭയപ്പെടുന്നാണ്ട്. പ്രക്ഷേ, പാമ്പൂ് പരിശുദ്ധിയിൽ പ്രിയമുള്ള ബ്രാഹ്മണനാണ്. അതു എത്ര സ്വപ്പമായിരിക്കുന്നു! എത്ര മ നാഹരമായിരിക്കുന്ന അതും അല്പംപോലും അഴുക്കിനെ പൊറുക്കകയില്ല. വൃന്തിയില്ലാത്ത ബ്രാഹമണരെ എത്രവേണമെങ്കി ലും കാണാം. എന്നാൽ, നിങ്ങാം വൃത്തിയില്ലാത്ത ഒരു പാമ്പിനെ എവിടെയെങ്കിലും കണ്ടിട്ടുണ്ടോ?് അതു് ഏകാന്തവാസിയായ ഒരു യോഗിയെപ്പോലെയാണം<sup>6</sup>. നിർമ്മലവും തേജസ്ഥിയും മനോഹ രവുമായ ഒരു മാലതന്നെ! അതിൽ ഭയപ്പെടാനെന്താണുള്ള©്? ഹ് ന്ദുമതത്തിൽ പല അന്ധവിശ്വാസങ്ങളം ഉണ്ടെന്നുപറഞ്ഞുകൊ ഠംക. ഏതായാലം, അതിൽ നാഗപൂജയുണ്ടും എന്നതു തീച്ചത ന്നെ. കട്ടിക്കാലത്തു ഞാൻ അമ്മയ്ക്കുവേണ്ടി പാമ്പിൻറ ചിത്രം ഉണ്ടാക്കിക്കൊട്ടക്കുക പതിവാണം". ഞാസ് അമ്മയോട്ടപറയും: <്ണമ്മേ. ഞങ്ങാടിയിൽ നല്ല ചിത്രം കിട്ടുമല്ലോ. >> അപ്പോറം അമ്മ പറയുന്നതിതാണം": ് ഇണ്ടായിരിക്കാം. പക്ഷേ, എനി ക്കള വേണ്ട; കട്ടികളുണ്ടാക്കുന്നതാണം' എനിക്ക അധികം ഇഷ്ടം. മറെറാന്നം എനിക്കപ്പേണ്ടാ." പിന്നെ അമ്മ ഞാനുണ്ടാക്കിക്കൊ ടത്ത ആ ചിത്രം വെച്ചു പൂജിക്കം! നല്പ പ്രാത്രതന്നെ! പക്ഷേ, അതിനെപ്പാറി കറച്ചക്ടി ആലോചിക്ക്ക: ആ പാമ്പം, ശ്രാച് ണമാസത്തൽ നമ്മുടെ വിട്ടകളിൽ വിരുന്നുകാരന്റെ രൂപത്തിൽ വരുന്നു. ആ കാലത്ത് മഴനിമിത്തം ആ പാവത്തിനെറ പീട്ടിൽ മുഴവനം വെള്ളമായിരിക്കും. അപ്പോറ്റം അതു° എന്തുചെയ്യാം ദൃരേ ഏകാന്തമായി വസിക്കന ആ ഋഷി നിങ്കുകക്ഷ് അനാവശ്വ മായ ക്ലേരമൊന്നും വാരുതെന്നുകരുതി വല്ല പടിയുടയും താഴേ യോ വിറകിൻെറ്റ ഇടയിലോ ഒളിച്ചുകിടക്കുന്നു. വളരെക്കുറച്ചു സ്ഥലംമാത്രമേ അതിന്നാവശ്വമുള്ളു. എന്നാലും, നാം വടിയെ

digitized by www.sreyas.in

154

ടുത്ത് അവിടെ എത്തുന്നു സങ്കടത്തിൽപ്പെട്ട ഒരു വിരുന്നുകാരൻ നമ്മുടെ വീട്ടിൽവന്നാൽ നാം ആയാളെ തച്ഛകൊപ്ലമോ? സെൻറ് ഫ്രാൻസിസ്റ്റിനെപ്പററിപ്പറയാറുണ്ട്: അദ്ദേഹം കാട്ടിൽ എവിടെ യെങ്കിലും പാമ്പിനെ കണ്ടാൽ വളരെ പ്രേമഭാവത്തേ ട്രക്രടി, "സഹോദരാ, വര്രാ? എന്നുപറഞ്ഞു° അിനെ എടുത്തും മടിയിൽ അയ്യ കളിക്കാൻതുടങ്ങും, അദ്ദേഹത്തിൻെറ ദേഹത്തിം വെക്കം. ലെല്പാം കയരം. ഇതു കളവാണെന്നു കരുതേണ്ടു. പ്രമത്തിൽ തീർച്ചയായും ഇത്തരം ശക്തി അടങ്ങിയിട്ടുണ്ട് . പാമ്പു വിഷമുള്ള ജന്തുവാണെന്നു പറയുന്നു. എന്നാൽ മനുഷ്യന്റെ വിഷം ഇതിലം നിസ്സാരമാണോ? പാമ്പൂ ചിലപ്പോാംമാത്രമ്പകടിക്കുന്നുള്ള കൂടാം തെ, അഇ' ആരെയും വെറുതെചെന്നു കടിക്കാറില്പ്പ് തൊണ്ണാം ശ തമാനം പംമ്പൂകളം തീരെ വിഷമില്ലാത്തവയാണ്. അവ് നിങ്ങ ളടെ വയലിലെ വിളനശ പ്പിക്കുന്ന് പല ക്ഷുദ്രജീവികളെയം —-എലി മുതലായവയെ—തിന്ന് ഉപജീവിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ ഇത്ര ഉപകാരിയും ത്രജസ്ഥിയും ഏകാന്തല്രിയനും പരിശുദ്ധനമായ പാമ്പൂ പരമേശപരന്റെ രൂപമാണെന്ന് എന്തുകൊണ്ടു പറഞ്ഞു. കൂടാ? നമ്മുടെ എല്ലാ ലേവതകളിലം പാമ്പ്യ എവിടെയെങ്കിലം ഒരിടത്തു വരുന്നുണ്ട്. ത്രീ ഗണേശന്റെ അരപ്പട്ട പാമ്പാണം. ത്രി ശങ്കരൻറ കഴുത്തിൽ പാമ്പൂ ചുററിക്കിടക്ഷണങ്ങും. ഭഗവാൻ വിഷ്ണ ശേഷനെന്ന നാഗത്തിന്മേൽ കിടന്നാണറങ്ങുന്നതും. ഇതി ൻെറ മാധുര്വം, ആന്തരാത്ഥം, കറച്ചൊന്നാലോചിക്കക. ഇതി ൻെറയെല്ലാം സാരം, ഈശചരൻറ മൂത്തിതന്നെയാണും പാമ്പിം ൻറെ രൂപത്തിൽ പ്രകടിതമായിരിക്കുന്നതു° എന്നാകുന്നു. പാമ്പിൽ ഉള്ള ആ പരദേശ്വാനെ മനസ്സിലാക്കുവാൻ പഠക്കു.

## 5

ഇങ്ങനെ എത്ര ഉദാഹരണം വേണമെങ്കിലും തരാം. ഞാൻ നിങ്ങളെ ചലത്ര് ഓമ്മപ്പെടുത്തി എന്നമാത്രമേയുള്ളു. രാമായണ ത്തിലെ തത്തപം മുഴവനം ഇത്തരം രമണിയങ്ങളായ സങ്കല്പങ്ങളി ലാണ് അടങ്ങിയിരിക്കുന്നത്ര്. രാമായണത്തിൽ പിത്രപുത്രസ്സേ ഫം, മാത്രപുത്രസ്സേഹം, സഹോദരസ്സേഹം മുതലായവയെപ്പററി യെല്ലാം വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. പക്ഷേ, അതുകൊണ്ടൊന്നമല്പ എനി ക് അതു പ്രിയമായിരിക്കുന്നത്ര്. അതിൽ രാമനം വാനന്മോരും ത്തെചേൻ ചെയ്ത കായ്പങ്ങളെ വണ്ണിച്ചിട്ടുള്ളതാണ് എന്നെ ആക ഷിച്ചത്ര്. വാനരന്മാർ നാഗജാതിയിൽപ്പെട്ടവരാണെന്നതിന്നു പല തെളിവുകളും ഉണ്ട്. പുരാതനമായ എ തിൻെറയും വാസ്തവം

ആരാഞ്ഞറിയുന്നതു ചരിത്രകാരന്മാരുടെ ചുമതലയാണം". അവ അടെ ആ പ്രവൃത്തിയിൽ ഞാൻ കടന്നേചാട്ടവാനുദ്ദേശിക്കുന്നില്ല. രാമൻ വാസ്തവത്തിൽ വാനരന്മാരുമായി സ്റ്റേഹമായിത്തിന്നിട്ടണ്ടാ യിരുന്നു എന്നുതന്നെ വിചാരിക്കുക. അതിലെന്താണു' വൈചിത്ര്യം? രാമൻെ രാമത്വം അഥ്രധാ രമണിയത അദ്ദേഹാ വാനരന്മാരുടെ ചങ്ങാനിയായിത്തിന്ത എന്ന തിലാഞ അടങ്ങിയിരിക്കുന്നതു°. ഇതുപോലെതന്നെയാണു കൃഷ്ണനും പതുക്കളുംതമ്മിലുള്ള് സംബ ന്ധവും. എട്ടാതരം കൃഷ്ണ പൂജയുടേയും ആധാരം ഈ സങ്കല്പ മാണം". ത്രീകഷ്ണൻറ ഏതു ചിത്രം വേണമെങ്കിലും എട്ടക്കാം. അദ്ദേഹത്തിൻറ്റ് സമിപത്ത്ര പത്രക്കാം നില്ലുന്നത്ര രാണാം. ഗോപാലകൃഷ്ണാ! ഗോപാലകൃഷ്ണാ! കൃഷ്ണനിൽനിന്നു ഗോക്കളെ വേർ തിരിക്കുന്നതായാൽ പിന്നെ എന്താണുള്ളതു ? രാമനിൽനിന്നു വാ നന്മോരെ എടുത്തുകളത്താൽ പിന്നെ എന്താണും ബാക്കിയായിട്ടു ള്ളത്ര്? രാമൻ വാനരന്മാരിൽ പരമാത്മാ വിനെ ഭശിക്കുകയും അവരോട്ട പ്രേമവും ദ്വാമായ സംബന്ധവും സ്ഥാപിക്കേയും ചെയ്ത ഇതാണാ മുഴവൻ രാമായണകഥയുടേയും താക്കോൽ. ഈ താക്കോലിനെ മറന്നാൽപിന്നെ നിര്ദ്ദാംക്കു രാമായണത്തി ൻറ മാധുയ്യം മനസ്സിലാവുകയില്ല. പിത്രപുതസ്സേഹവം മാത്ര പത്രസ്നേഹവം എല്ലാം മററു കഥകളിലും കാണാം. പക്ഷേ, നരവാ നരന്മാർതമ്മില്പുള്ള് ഈ മധുരമായ മൈത്രി മറെറാരിടത്തും കാണു വാനന്മാരിലുള്ള പരമംത്മാവും, ര മായണംനിമിത്തം കയില്ല. നമ്മുടെ മനസ്സിൽ കുടികൊണ്ടുകഴിഞ്ഞു, എടയത്തിൽ അലിഞ്ഞു ചേന്നു. വാന്രന്മാരെക്കാണമ്പോൾ ഋഷിക്കക്ക വലതായ കൌ തുകം തോന്നിയിരുന്നു. ശരിക്കം 'രാം ട്രേക്കം' മുതൽ 'കൃഷ്ണാതടം' വരെ ഈ വാനരന്മാർ കാൽ നിലത്തുവെയ്യാതെ ഒരു മാത്തിൽ നിന്നു മറെറാന്നിലേയ്ക്കു ചാടിച്ചാടി കളിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ആ കൊടുംകാടിനേയും അതിൽ കളിക്കുന്ന കരങ്ങന്മാരേയും കണ്ടും സഹുദയരായ മഹർഷിമാരുടെ മനസ്സിൽ അതിയായ കൌതുകം ഉളവായി; കവിത ഉത്ഭവിച്ചു. ഉപനിഷത്തുകളിൽ ബ്രാമാവി നെറ കണ്ണകളെപ്പററി പറഞ്ഞിട്ടുള്ള ദിക്കിലെല്ലാം, അവ കരങ്ങ ന്മാരുടേതിന്ന ഇല്പമാണം' എന്നു വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടും. കരങ്ങന്മാരുടെ കണ്ണ വളരെ ചഞ്ചലമാണം. അവർ എപ്പോഴം ചുറപ്പാട്ടം കണ്ണേടിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും. ബ്രഹ്മാവിന്റെ കണ്ണ തീർച്ചയായും ഈശപരംൻറ കണ്ണും സ് സ്ഥിംമായിരി അങ്ങനെയായിരിക്കണം. ക്കുന്നതായാൽ കായ്പാം നടക്കുകയില്ല. നിംജ്ഠംക്കം എനിക്കം ധ്യാനനിഷ്യരായി ഇരിക്കാം. ചഞ്ചെ, ഈശ്വരൻ അങ്ങനെ ഇരി ക്ന്നേതായാൽ പിന്നെ ലോകത്തിംസ്റ സ്ഥിതിയെന്തായിരിക്കം?

അതിനാൽ, ഋഷികഠംക്ക കരങ്ങന്മാരുടെ കണ്ണുകളിൽ, സർവ്വരു ടേയും കായ്യങ്ങളെപ്പററി-ചിന്തിക്കന്ന ബ്രഹ്മാവിൻെറ 'ദ്രഷ്പി' കം ണാൻകഴിഞ്ഞു.

ഈ വാനാന്മാരിൽ പരമാത്മാവിനെ ഭശിക്കുവാൻ പ്രയത്നി ക്കും.

ഇനി മയിലിനെ എട്ടക്കാം: മഹാരാഷ്പത്തിൽ മയിലുകരം കറവാണ്; ഗുജറാത്തിൽ ധാരാളമുണ്ട്. ഞാൻ ഗുജറാത്തിലായി രുന്നകാലത്തു , നടക്കാൻപോകുന്ന അവസരങ്ങളിൽ ധാരാളം മയി ഞാൻ ഭവസേന പത്തപന്ത്രണ്ടനാഴിക ലുകളെ കണ്ടിരുന്നു. നടക്കാറുണ്ടും. ആകാശത്തിൽ കാർമേഘങ്ങറം നിറത്തിരിക്ക മ്പോറം, മഴ പെയ്യാൻതുടങ്ങ മ്പാറം, ആകാശത്തിന്റെ നിറം കട്ടം കുറ്റപ്പായ്ത്തിരുമ്പോറം മയിൽ ശബ്ദിക്കവാൻ തുടങ്ങും. എടയാ കർഷകമായ ആ ശബ്ദം കേരംക്കതന്നെവേണം. അപ്പോറ്റ നിങ്ങാംക്ക്, നമ്മുടെ സംഗീതശാസ്ത്രം മുഴവന്റ്റ ഈ മയുഡെനി യെ അവലംബമാക്കിക്കൊണ്ടുള്ളതാണെന്ത മനസ്സിലാവും. മയൂര ധ്വനിയാണം 'ഷഡ് ജരാഗം.' ഇതു നമുക്ക കിട്ടിയതും മയിലിൽ ന ന്നാണം". പിന്നെ ചില ഏററക്കറച്ചിലുകളെല്പാംവരുത്തി മററു രാഗങ്ങളും ഉണ്ടാക്കി. മേഘത്തിനെറ നേക്കുള് അതിന്റെ നോ ട്ടം, ആ ഗംഭീരമായ ധചനി, മേഘഗജ്ജനം കോംകുമ്പോഴേയ്കം വിടത്തിയ ആ മനോഹരമായ പീലി പമ്പാ! എന്തൊരു മനോഹ രത! ഹാ! ഹാ! ഹാ! ആ പീലിയുടെ ഒനു സെയ്യത്തിനെറ മുമ്പിൽ മനുഷ്യൻെറ ഗവം മുഴവനം നശിച്ചുപോകനം. രാജാക്കന്മാനും മവാരാജാക്കന്മാരും മാറും പലതരം അലങ്കാരങ്ങൾം അണിയാറു ണ്ട്. പക്ഷേ, ഈ മയിൽപ്പീലിയുടെ മുമ്പിൽ അതെല്ലാം എന്ത ലങ്കാരങ്ങളാണം'! ആ കാഴ്പ എത്ര ഭവ്വമായതാണം'! അനേകായിരം കണ്ണുകരം ഒന്നിച്ചു മിഴിച്ചതുപോലിരിക്കുന്നു. അതിലുള്ള വിവിധ വണ്ണങ്ങൾം, അതിന്റെ സന്ദരവും മുട്ടവും രമണീയവും അഭ്ഭതക ണ് രവുമായ രചന\_ അതിലുള്ള ച ത്രപ്പണികഠം! കറച്ചനേരം ആ വിടത്തിയ പീലിയെത്തന്നെ നോക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കും! പക്ഷേ, നിഭാഗൃവാന്മാരായ നമുക്ക് അഉ കാണാൻ കഴുയുന്നില്ല. ത്രക്കാ റാം പറയുണ്ട:

"പ്രഭോ! സജ്ജനങ്ങ**രംക്ക**് എല്ലാടിക്ക`ലം നല്ലകാലമാണം;" പക്ഷേ, നിഭാഗൃവാന്മാരായ നമുക്ക് അകാലമാണം'!

വേടങ്ങളിൽ അഗ്നിയെ ഉപാസനചെയ്യന്നതിനെപ്പററിപ്പറ ഞ്ഞിട്ടണ്ട്: അഗ്നി നാരായണനാണ്. അത്വന്റെ മൂത്തി #ടേഭീച്ച

🔹 കത്തിജ്ജപലിക്കുന്നതു". 🚕

മാനമായിരിക്കുന്നു. രണ്ടു കൊള്ളികഠം തമ്മിൽ ഉരസുമ്പോഴേ യൂ<sub>ര</sub>് അതു പ്രകടമാവന്നു. ആദ്യം അതു് എവിടെയാണു് ഒളി ച്ചിരുന്നതും? ആക്പേറയാൻകഴിയും? എത്ര ചരിശുദ്ധം, എത്ര രേജോമയം! വേടത്തിൽ ആട്യത്തെ ധചനി അഗ്നിയെ ഉപാസന ചെയ്യുന്നതിനെപ്പററിയാണം':

> "അഗ്ന്മിലെ പുരോഹിതം യജ്ഞസ്വ ദേവ മത്പിജം ഫോതാരം രത്നധാതമം"

എതൊരഗ്നിയുടെ ഉപാസനയോട്ടക്രടിയാണോ വേദങ്ങറം ആരംഭിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ത്രീ എ അഗ്നിയുടെ നേരേ ഒന്നുനോക്കുക. അതിനെറ ജ്വാല്കരം കാണമ്പോരം എനിക്ക് ജീവാത്മാവിനെറ അസ്ഥിരത ഓമ്മവരുന്നു. ആ ജപാലക്ക വീട്ടിലേ അടുപ്പിലേതാ യാലം ശരി, ഭാവാഗ്നിയുടേതായാലം ശരി! വൈരാഗിക്കു വീട്ടം കുട്ടം ബവം എവിടെ? അവരെവിടെയോ അവിടെ അവരുടെ ഉപാസന ത്തരംഭിക്കുന്നു. അഗ്നി ജചലിക്കുന്നു; ആ തീജചാലകഠം ആകാശ ത്തിലേയ്ക്കു പോകവാൻ താല്പയ്യം കാണിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ശാ സ്ത്രജ്ഞന്മാർ, 'എഥർ' കാരണമായിട്ടാണ്' ഈ ജചാലകഠം ഇള ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതം, വായുവിൻെറ്മട്രനംകൊണ്ടാണം' ഇളകി ക്കൊണ്ടിരി അന്നതും, എന്നെല്പാം പറയുമായിരിക്കാം. പക്ഷേ, ഞാൻ അതിന്ന നല്യൂന്ന അത്ഥം അതല്ല; ആ ജചാലകരം മുകളിൽ സ്ഥിരിചെയ്യുന്ന പരമംത്മാവിൻറ—തേജോനിധിയായ സൂയ്യനാ രായണൺറ് — അട്ടത്തെത്താൻ ബന്വിക്കൊണ്ടിരിക്കയാണ്ട്. ജന നാമുതൽ മരണാവരെ അവയുടെ ഈ വെമ്പൽ — തുള്ളിച്ചാട്ടാ — **രു**ടന്രകൊണ്ടിരിക്കയും ചെയ്യും. കെടുമ്പോറം മാത്രമേ ഇതു നില യ്ക്കുകയുള്ളു. "നമ്മാം സൂയ്പനിൽനിന്നു വളരെ ദുരെയാണം" എന്ന വിചാരം അവയെ അലട്ടുന്നില്ല. അവ, തങ്ങരംക്കു കഴിയുന്നേട ത്തോളംകാലം, മേലോട്ടപോവാൻ പരിശ്രമിച്ചകൊണ്ടിരിക്കം. അതുമാത്രമേ അവയ്ക്കറിയുകയുള്ള. അതിനാലാണ്ം വേടത്തിലേ ആട്ടുത്തെ ശബ്ദം "അഗ്നിമിലെ" എന്നായിത്തിർന്നത്ം.

ഇനി, ആ കയിലിനെ എങ്ങനെ മറക്കം? അതാരെയാണ വിളിക്കുന്നതും? വേനല്ലാലത്തു തോട്ടം പുഴയും വററിപ്പോകുന്നു. പക്ഷേ, വ്വക്ഷങ്ങളിൽ പതിയ തജീർ വന്നിട്ടുണ്ടായിരിക്കം ആ കയിലുകഠം ഒരു പക്ഷേ, ഇതായിരിക്കാം ചോടിക്കുന്നതും: ''ആരാ ഞ് ഈ വ്വക്ഷങ്ങഠംക്ക് ഈ വൈഭവം നല്ലിയതും? ഈ വൈഭവം നല്ലിയ ആഠം എവിടെ?" അതിൻെറ ക്രജനം എത്ര മധുരമായിരി

കുന്നു! നമ്മുടെ ഹിന്ദുമതത്തിൽ 'കോകിലവ്രതം' എന്നൊന്നുണ്ട്. ആ വ്രതമെടുക്കുന്ന സ്ത്രീകഠം കയിൽനാഭം കേഠംക്കാതെ ഭക്ഷ കുക യില്ല. അതിൻറ ആശയം കയിലിൻെറ രൂപത്തിൽ അഭിവ്വക്ത മാകന്ന പരമാത്മാവിനെ ടശിക്കുക, മനസ്സിലാക്കുക എന്നാകന്നം. കയിലിന്റെ ആ മധുരമായ ക്രജനം എന്താണം"? ഉപനിഷത്തി ൻറെ ഗാനംതന്നെ! അതിൻെറ ക്രജനം കേരംക്കാമെന്നല്ലാതെ അതിനെ കാണകയില്ല. വത്ത്", അതിനെ അന്വേഷിച്ചു കാണാതെ ഭ്രാന്ത്രപിടിച്ചു" കാട്ട ഇംഗ്ലണ്ടിലെ ഒരു മഹാകവി കയിലി തോറും നടന്നിരുന്നുവത്രെ. നെ ആരായുകമാത്രമാണ് ചെയ്തിരുന്നതു്. ഇന്ത്രയിലെ ചില സ്ത്രീ കളാകട്ടെ, കുയിലിനെ കാണാതെ ഭക്ഷണംകഴിക്കപോലം ചെയ്യ ന്നില്ല. ഈ 'കോകിലന്ത്രതം' ഹേതുവായി ഹിന്ദന്ത്രികരം മഹാക് വിയടെ പദവി പ്രാപിച്ചിരിക്കന്ന ഇങ്ങനെ പരമാനന്ദപ്രദമായ മധുരധചനി കേരംപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന കയിലിന്റെ രൂപത്തിൽ പരമാത്മാവു തർച്ചയായും അഭിച്ചുക്തമായിരിക്കുന്നുണ്ടും.

കയിൽ അത്ര നല്പതാണെന്നുപറ ഞ്ഞു° കാക്കയെ മോശമായി ണ്ടള്ള കയോ? അതു ശരിയല്ല. കാക്കയേയും ആഭാവോടുകൂടി ത്തന്നെ നോക്കണം. എനിക്കതിനെ വളരെ ഇഷ്ടമാണം°. അതി നെറ കടുംകുറ്റപ്പുനിറവും തീക്ഷമായ ശബ്ബവും ചീത്തയാണോ? രിക്കപ്പമപ്പ. അതും മധുംമായത്തന്നെ. അതു ചിറകടിച്ചുകൊ ണ്ടുവരുന്ന് കാഴ്ച അത്ര മനോഹരമാണം?! അതു കട്ടികളുടെ മന സ്സിനെ ഹഠാഭാകഷിക്കുന്നു. ചെറിയ കുട്ടികാക്ക് അമ്മമാർ, മുററ ത്തോ വളപ്പിലോ നടന്നുകൊണ്ടു ഭക്ഷണം കൊടുക്കുന്നു. അമ്മമാർ കാക്കയെക്കംണിച്ചുകൊടുത്തും ഓരോ ഉരുള വായിൽ කොද കാക്കയുടെനേരേ സ്നേഹഭാവം കാണിക്കുന്ന ആ കുട്ടിക്കു ക്കുന്നു. ഭ്രാന്ത്രണ്ടോ? ഒരിക്കലുമില്ല. `ആ കട്ടി ജ്ഞാനിയാണം'. കാക്ക യുടെ രൂപത്തിൽ അഭിവൃക്തമാകുന്ന പരമേശചരനോടും" ആ കുട്ടി ഐക്യംപ്രാപിക്കുന്നു. അമ്മ ആ ഉരുള തൈരിൽമുക്കിയാലം ശരി, പാലിൽ മുക്കിയാലും ശരി, കട്ടിക്ക് അതിലൊന്നും അത്ര താപ്പര്വ അതിന്നു കാക്ക ചിറകടിക്കുന്നതു കാണണം. അതിൻെറ മില്ല. തല അങ്ങോട്ടുമിഞ്ജോട്ടും തിരിക്കുന്നതുകാണാൻ കുട്ടിക്കു വളരെ കൌ തുകമുണ്ടും. സപ്പിയുടെനേരേ കുട്ടികാംക്തോന്നന്ന കൌതുകത്തെ അടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തിയാണം" "ഈസപ്പിൻെറ നീതികഥകരം" നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്. 'ഈസപ്പി?അം' എല്ലാ ഭിക്കിലം ഈശച എനിക്ക് ഏററവും ലിയപ്പെട്ട രനെക്കാണാൻകഴിഞ്ഞിരുന്നു. പസ്തകങ്ങളുടെ പട്ടികയിൽ ഞാൻ ഒന്നാംസ്ഥാനം നല്പുക ഈസ പ്പിൻെറ കഥകഠംക്കാണം". അദ്ദേഹത്തിൻെറ രാജ്യത്തിൽ രണ്ടു

കയ്യം രണ്ടു കാലം ഉള്ള മനുഷ്യൻമാത്രമല്ല ഉള്ളത്; അതിൽ നായ, കാക്ക മാൻ, മുയൽ, ആമ, പാന്വം മതലായവയെല്പാം അന്വോ ന്യം സംസാരിക്കേയം ചിരിച്ചകളിക്കുകയും ചെയ്യന്താണ്ട് ഒരു വലിയ സമ്മേളനംതന്നെ! ഈ സുപ്പിനോട്ട് ഈ സുപ്പിയിലെ സകല ചരാചരങ്ങളം സംഭാഷണംചെയ്യന്തണ്ടും. അദ്ദേഹത്തിന്ത **ടി**വൃദർശനം ലഭിച്ചിരുന്നു. രാമായണവും ഈ തത്ത്വത്തെ — ആ ശയത്തെ — അടിസ്ഥാനപ്പെടന്തിയാണം° നിർമ്മിച്ചിട്ടുള്ളത്. തുള സീദാസ്, രാമൻെ ബാലലിലകളെ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്. രാമൻ മുററത്തു കളിച്ചകൊണ്ടിരിക്കയാണു. ഒരു കാക്ക് അടുത്തുവരുന്നു. രാമൻ പത്രക്കെല്ലസ് അതിനെപ്പിടിക്കാന ഗ്രഹിക്കുന്നു. കാക്ക അവിടെനിന്നും അപ്പാപ്പിന്നും അവസാനം രാമൻ ക്ഷീണിക്കുന്നു. അപ്പോഴേയ്ക്ക് രാമന്ത് ഒരു യുക്തിതോന്നി. രാമൻ ഒരു പലപ്പാരക്ഷണം എടുത്തുകൊണ്ടും കാക്കയുടെ അടു ത്തേയും പോകന്നം. അയ്പ്പ് നിട്ടിക്കാണിക്കുന്നു. കാക്ക കറേ അടത്തേ യും വരുന്നു. തുളസീടാസ്, ഈ ഭാഗം വണ്ണിക്കാൻ വളരെ എടുക്കം ചെലവഴിച്ചിട്ടുണ്ടും കാരണം, ആ കാക്ക പര മേശചരനാണം; രാമന്റെ മൂത്തിയുടെ അംശാതന്നെ യാണം' ആ കാക്കയിലും ഉള്ളത്. രാമന്ദം കാക്കയും തമ്മിപ്പുള്ള ആ പരിചയം പരമാത്താവും പരമാത്താവും തമ്മിലുള്ള പരിചയമാണം".

6

ഇതിൻെറയെല്ലാം തത്ത്വം ഇതാണ്: ഈ സ്റ്റഷ്പിയിലുള്ള സകല ചരാചരങ്ങളുടെ രൂപത്തിലും—പരിശുദ്ധമായ നദികളുടെ രുപത്തിലം, വിശാലമായ പവ്വതങ്ങളുടെ രൂപത്തിലം, ഗംഭീരമായ സമുദ്രങ്ങളുടെ രൂപത്തിലം, ഉൽകൃഷ്ടമായ കുതിരയുടെ രൂപത്തിലം, ഭവ്യമായ സിംഹത്തിന്റെ രൂപത്തിലം, കുതിച്ചുചാടുന്ന അതായതു പൊന്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന തീജ്വാലകള്ടെ രൂപത്തിലും, മേലോട്ട പരിശുദ്ധനും എകാന്തലിയനുമായ പാമ്പിന്റെ രൂപത്തിലും, മധു രമായി പാടുന്ന കുയിലിൻെറ രൂ പത്തിലും, മനോഹരമായ മയിലി ന്റെ രൂപത്തില്പം, ചിറകിട്ടടിക്കുന്ന കാക്കയുടെ രൂപത്ത ലം, പ്രശാ ന്തരമണീയങ്ങളായ താരങ്ങളടെ രൂപത്തിലും —, എല്പാം, പരമാ ത്മാവുതന്നെയാണും വിരാജമാനനായിരിക്കുന്നതും! നമ്മുടെ കണ്ണ ക്കംക് അതു കാണാനുള്ള കഴിവുണ്ടാക്കുകമാത്രമേ വേണ്ടു. ആട്വം വല്ലാം എളുപ്പമുള്ളമായ അക്ഷരങ്ങളും പിന്നെ ചെറുതും പ്രയാ സ്കുള്തുമായ അക്ഷരങ്ങളം പഠിക്കണം. കൂട്ടക്ഷരങ്ങരം പഠിക്കാ ത്ത്രീക്കുന്നേടത്തോളംകാലം പുരോഗതിയുണ്ടാവുകയില്ല. ക്രട്ടക്ഷം ഇടയ്ക്കിടെ വന്നുകൊണ്ടിരിക്കും. അതിനാൽ, ട്ലജനങ്ങളിൽ

digitized by www.sreyas.in

160

സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന പരമാത്മാവിനേയും മനസ്സിലാക്കാൻ പഠിക്കണം. നമുക്കു പ്രഹ്ലാഭനെ മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയുന്നുണ്ടു . അതുപോലെ ഹിരണ്യകശിപ്പവിനേയും മനസ്സിലാക്കണം. വേടങ്ങ0ം പറയുന്നു:

> "നമോനമഃ സ്തേനാനാംപതയേ നമോനമഃ നമഃ പഞ്ജിഷ്പേട്ട്വോ നമോ നിഷാട്ടേള്യഃ"

> > "ബ്രഹമഭാശം ബ്രഹമദംസം ബ്രഹൈവേമേ കിതവാം?"

"ആ കൊള്ളക്കാരുടെ തലവന്ത നമസ്സാരം ആ ക്രൂന്മാക്കം ഫിംസ്രജനങ്ങഠംക്കം നമസ്സാരം ഈ ചതിയന്മാരും കള്ളന്മാരും കൊ ള്ളക്കാരും എല്പാം ബ്രഹ്മാതന്നെയാണും. ഇവയ്ക്കെല്പാം നമസ്സാരം!"

ഇതിൻെറ അത്ഥം എന്താണം? ഇതിൻെറ അത്ഥം, സമ്ള മായ അക്ഷരങ്ങാം പഠിച്ചുകഴിഞ്ഞു, ഇനി ക്രട്ടക്ഷരങ്ങളം പഠി 'കാർലൈൽ' ''വിഭ്രതിപൂജ'' എന്നൊരു പു ക്കുക എന്നാകുന്നു. സ്തകം എഴു തിയിട്ടുണ്ട് അതിൽ, നെപ്പോളിയന്തം ഒരു വിഭൂതി യാണെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. അതിലുള്ളത് ശുദ്ധമായ പരമാത്താ വല്ല സമ്മിത്രമായരാണെന്നുമാത്രം. പഞ്ഷെ, അതിനേയം മന സ്സിലാക്കാൻ കഴിയണം. അതിനാൽ, തുളസീദാ സ് രാവണനെ, രാമനിൽ വിരോധക്തേിയുള്ളവനായി വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു. ഈ ഭക്തന്റെ സമ്പ്രഭായങ്ങഠം അല്പം വൃത്വസ്ത്ങളാണ്'. കാലിൽ മുള്ള തറച്ചാൽ അതെടുത്തുകളയാൻ മറെറാരു മുള്ള ഉപയോഗി ക്കാറുണ്ട്. അതായതു, രണ്ട്രദിക്കിലം ഉള്ള തേജസ്സ് ഒന്നതന്നെ, പക്ഷെ, പ്രകടനം രണ്ടതരത്തിലായി എന്നമാത്രം. രാമനിലും രാവണനിലും സ്ഥിത ചെയ്യുന്ന പരമാത്മാവിന്റെ പ്രകടനം വിഭി ന്നമായിത്തോന്നന്നണ്ടെങ്കിലും അവ രണ്ടും ഒന്നതന്നെയാണും.

സ്ഥ്യലവും സൂക്ഷ്മവും, സരളവും കഠിനവും എളുപ്പമുള്ള അ ക്ഷരങ്ങളും കൂട്ടക്ഷരങ്ങളും എല്ലാം പഠിക്കണം. അവസാനം ഒരേഒരു പരമേശ്വരനല്ലാതെ മറെറാന്നമില്ലെന്ത് അനഭവപ്പെട്ട ത്തണം. അണവിലും പൊടിയിലും എല്ലാം ആ പരമാത്മാവ് ലീനമായിരിക്കുന്നുണ്ട്. ഒരു ക്ഷുദ്രകിടംതുടങ്ങി ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡം വരെ എല്ലായിടത്തും പരമാത്മാവ് പരിപ്പണ്ണിരൂപത്തിൽ വ്വാപി ച്ചിരിക്കുന്നാണ്ട്. എല്ലാവരുടെ കാറ്റവും രൈമോതിരി ചിന്തിച്ച കൊണ്ടിരിക്കുന്ന കപ്പലേവും ജ്ഞാനസ്പത്രപന്തം സമത്തേം പരി തുഭ്യനും സന്ദരനമായ ആ പരമേശ്വരൻ നമ്മുടെ നാലഭാഗത്തും — സർവ്വത്ര നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നാണ്ട്.

digitized by www.sreyas.in<sup>1</sup>

1 - 5 - 32

സഹോദരന്മാരേ, നാം കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്വായത്തിൽ, ഈ ലോ കത്തിലെ സകല പദാത്ഥങ്ങളിലും വ്വാപിച്ചിരിക്കുന്ന പരമാത്താ വിനെ മനസ്സിലാക്കേണ്ടതെങ്ങനെയെന്നും നമ്മുടെ മുമ്പിൽ കാണ പ്ലെട്ടന്ന ഈ മഹാപ്രദേശിനിയെ സാക്ഷാൽക്കരിക്കേണ്ടതെങ്ങ നേയെന്നും പഠിച്ചുകഴിഞ്ഞു. ആദ്വം സ്ഥ്വാം, പിന്നെ സൂക്ഷ്യം; ആദ്വം സരളം, പിന്ന കഠിനം ഇങ്ങനെ എല്ലാ പദാത്ഥത്ത ല്ലിലം ഭഗവാനെ കാണുകയും സാക്ഷാൽക്കരിക്കുകയും ചെയ്യണം. രാവം പകലം ഇത് അഭ്വസിച്ചും, ലോകം മുഴവനും ആത്മസ്വത്ര പമായി ഒറ്റിക്കൻ പഠിക്കണം. ഇത് നാം കഴിഞ്ഞത്തായ്യായ ത്തിൽ കണ്ടുകഴിഞ്ഞു

ഇനി ഇന്ത് പതിനൊന്നാമല്യായത്തിലേയ്ക്കു കണ്ണോടിക്കാം. ഈ അല്യായത്തിൽ ഭഗവാൻ; തൻെറ പ്രത്വക്ഷശ്രപം കാണിച്ചു കൊടുത്ത് അജ്ജനൻെറ പേരിൽ തനിക്ക് എത്രമാത്രം കാരുണ്ണു മുണ്ടെന്നു വെളിവാക്കിയിട്ടുണ്ട്. അജ്ജനൻ ഭഗവാനോട്ടപറഞ്ഞു: "പ്രഭോ, നടിയൻ അങ്ങയുടെ സാപ്പണ്ണയ്രപം ഒർശിക്കുവാനാഗ്ര ഫിക്കുന്നു. അങ്ങയുടെ മഹനീയമായ എല്ലാ പ്രവേങ്ങളും പ്രക ടിതമായ ആ രൂപം ഈ കണ്ണുകാക്കാണ്ടു കാണാൻ അടിയന്ന സാധിക്കമാറാക്കിത്തരേണമേ!" ഇങ്ങനെ അജ്ജനൻ വിശചരുപം ഭർശിക്കുവാനാഗ്രഹിച്ചു.

പ്പിശ്വം? 'ജഗത്ത്' എന്നീ ശബ്ദങ്ങൾ നാം സാധാരണ മായി ഉപയോഗിക്കാറുണ്ട്. ഈ 'ജഗത്ത്രാ' 'വിശ്വാത്തിന്റെ ഒരു ചെറിയഭാഗം മാത്രമാണം'. ഈ ചെറിയഭാഗംപോലം ന ഗ്യൂടെ ബൂലിയിൽ ശരിയായി ഒതുക്കുക സാധ്യമല്ല. ഈ വിശ്വ ത്തെമുഴവനും ഭാവനയിൽ (സങ്കല്പത്തിൽ) വെച്ചുകൊണ്ടുനോക്കു മ്പോൾം, നമുക്ക് അത്രയധികം വിശാലമായിത്തോന്നന ഈ 'ജഗത്ത്രാ' വളരെ തുപ്പമാണെന്നു മനസ്സിലാവും. രാത്രിസമയത്ത് ആകാശത്തിലേയ്ക്കു നേക്കിയാൽ അവിടെ അനേകം ഗോളങ്ങളെ കാണാന്ന. ആകാശാങ്കണത്തിലെ ആ മനോഹരമായ ആകാശ ഗംഗ, ആ ഭാഗിയേറിയ പുഷ്പങ്ങൾം നക്ഷത്രങ്ങൾം ഇവയുടെ ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആ അനേകലക്ഷം നക്ഷത്രങ്ങൾം ഇവയുടെ യെല്ലാം സ്വായ്രപം നിങ്ങൾംക്കറിയാമോ? ചെറിയ നക്ഷത്രങ്ങളായി

കാണപ്പെടുന്ന അവ വളരെ മഹത്തായവയാണും. അവ കാരോ ന്നിലം, എത്രയോ സൂയ്യന്മാർപോലം ഉഠംക്കൊള്ളും. അവ രസമ യവും തേജോമയവും ഉ<del>ജ്ജ</del>ിലവുമായ ധാതുക്കളുടെ ഗോളപിണ്ഡ ങ്ങളാണാം. അനന്തങ്ങളായ ഈ ഗോളങ്ങളുടെ കണക്കെടുക്കുവാൻ ആക്കാണം കഴിയുക? ഇവയെ ആരാണം എണ്ണക? ഇവയും അ വസാനമോ അതിരോ ഇല്ല. നമുക്ക വെരം കണ്ണുകൊണ്ടുതന്നെ വളരെ നക്ഷത്രങ്ങളെ കാണാൻ കഴിയുന്നുണ്ട്. ദൃര്ദ്ർശിനിയിലൂടെ നോക്കിയാൽ പിന്നേയും എത്രയോകോടി കാണാൻ കഴിയും. അ തിലും വലിയ ദുര്ഭർശിനി ഉപയോഗിച്ചാൽ പിന്നേയും എത്രയോ അധികമെണ്ണം കാണപ്പെട്ടം. അവസാനം, ഇതിൻെറ അററം എവിടെയാണെന്നു മനസ്സിലാക്കാൻ സാധിക്കാതാവും! മേലം കിഴം വുംപിച്ചിരിക്കുന്ന ഈ വിശാലമായ സ്റ്റഷ്ടിയുടെ ഒരു ചെറിയ കഷ ണമാണം ഈ 'ജഗത്തും' എന്നു പറയുന്നതു്. എന്നാൽ, ഈ ജഗത്തുതന്നെ എത്ര വിശാലമായിരിക്കുന്നു!

ഈ വിശാലമായ സ്റ്റപ്പി പരമേശപരൻറ സചരൂപത്തി ൺറ ഒരു വശമാണം". ഇനി അതിൺറ മവവശത്തെ എട്ടക്കാം, അതു കാലമാണ°. നാം കഴിഞ്ഞകാലത്തെപ്പററി ചിന്തിക്കാൻ തുടങ്ങിയാൽ നമുക്ക് കവിഞ്ഞതു് ഒരു പതിനായിരം സംവത്സരം വരെ പിന്നോട്ടപോകാൻ കഴിഞ്ഞെയ്കാം. പക്ഷേ, വരാൻപോ കന്ന കാലത്തെപ്പററി നമുക്ക ചിന്തിക്കാൻപോലം സാധിക്കയില്ല. ഇതിഹാസകാലമായ പതിനായിരംകൊല്ലത്തെ എടുക്കുക. പക്ഷേ, നമ്മുടെ സ്വന്തം ജീവിതകാലം എല്ലാംകൂടി കണക്കാക്കിയാൽ കവി ഞ്ഞതും ഒരു നൂറുകൊല്ലം ഉണ്ടാവുമായിരിക്കാം. ഇങ്ങനെ, വാസ്ത വം ഞലോചിച്ചംൽ, കാലത്തിൻെറ്റ വിസ്താരവും ആട്യന്തവിഹിന മാണം". ഇതുവരെ എത്രകാലം കഴിഞ്ഞു" എന്നതിന്ന് യാതൊരു ഇനി എത്രകാലം ഉണ്ടെന്നു ചിന്തിക്കുകയും സാധ്വ കണക്കമിപ്പ. മല്ല. നമ്മടെ ഈ 'ജഗത്രൂ'' 'വിശചാത്ത അപേക്ഷിച്ഛ' എത് തുപ്പമാണോ, അത്രതന്നെ തുപ്പമാണം" അനന്തമായ കാലത്തെന്ന പേക്ഷിച്ചു ഇതിഫാസകാലമായി കണക്കാക്കപ്പെടുന്ന ഈ പതി നായിരംകൊല്പം. ഭരതകാലം അനാഭിയാണം; ഭാവികാലം അന ന്തവുമാണം'. പിന്നെ അപ്പമായ വത്തമാനകാലമോ? അതു പറഞ്ഞിരിക്കുമ്പോഴേയ്ക്കം അടിലത്തിലേക്കും പൊയ്ക്കളയുന്നു; വത്തമാനകാലം വാസ്തവത്തിൽ എവിടെയാണെന്നു പറയാൻ തുട ങ്ങമ്പോഴേയ്യും° അതു് ഭൂതകാലത്തിൽ ലയിച്ചുകഴിയും. ഇത്ര ചപ ലമായ വത്തമാനകാലംമാത്രമാണു° നമ്മുടേതായിട്ടുള്ളതു°. ഞാൻ ഇപ്പോഠം ഇവിടെ സംസാരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നു. പക്ഷേ, വായിൽ

നിന്നു ശബ്ബം പറപ്പെടുമ്പോഴേയ്ക്ക° അതു ഭതകാലത്തിൽ ചെട്ടു പോകന്നില്ലേ? കാലമാകന്ന ഈ മഹാനദി ഇങ്ങനെ ഒഴുകിക്കൊ ണ്ടേയിരിക്കുന്നു. അതിൻെറ ഉത്ഭവസ്ഥാനത്തെപ്പററിച്ചയാ പ്രാ പുസ്ഥാനങ്ങെപ്പററിയോ നമക്ക് നെരതന്നെ അറിയുകയില്ല. ഇടയിലെ കുറച്ച് ഒഴുക്കുമാത്രമാണു നമുക്കു കാണാവുന്നതു". ഇങ്ങ നെ ഒരുഭാഗത്ത്ര് സ്ഥലത്തിൻെറ അഥവാ ദേശത്തിൻെറ മാറ ത്തായ വിസ്താരം; മരഭാഗത്ത്ര° കാലത്തിൻെറ അനിയന്ത്രിതമായ പ്രവാഹം! ഇവ രണ്ടിനേയം ദൃഷ്ടിയിൽ വെച്ചുകൊണ്ടു നാം ഈ സ്റ്റഷ്പിയെ നോക്കുന്നതായാൽ—നമ്മുടെ കല്പ്നാശക്തിയെ എത്ര തന്നെ വിശാലമാക്കിയാലം, എത്രതന്നെ മുന്നോട്ടു കൊണ്ടുചോ യാലം – അവസാനം, ഇതിന്നം അററമില്ല എന്ന് തീരുമാനത്തി ലാണം നാം എത്തിച്ചേരുക. മൂന്നുകാലത്തും, മൂന്നസ്ഥലത്തും അഥാ ദേശത്തും അതായത്ര് ഭൂതം വത്തമാനം ഭാവി ഇവയിലും, ആകാശം ഭൂമി പാതാളം ഇവയിലം, എല്ലാം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന വിരാട°പുരുഷനെ പെട്ടെന്ന° ഒന്നാരിക്കാണാൻ അർജ്ജനന്ന° ആഗ്രഫംഉണ്ടായി. ഈ ആഗ്രഹത്തിൽനിന്നാണും പതിനൊ ന്നാമല്യായം ഉട്വിച്ചതും.

അജ്ജനൻ ഭഗവാന്ന് വളരെ പ്രിയപ്പെട്ടവനായിരുന്നു. എത്ര പ്രിയപ്പെട്ടവൻ? പത്താമല്യായത്തിൽ, തന്നെ ഏതെല്ലാം ത്രപങ്ങളിൽ ചിന്തിക്കണം എന്നു പറയുന്നതിന്നിടയിൽ ഭഗവാൻ, "പാണ്ഡവന്മാരിൽ അജ്ജനൻെറരൂപത്തിൽ എന്നെ ചിന്തിക്ക" എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഭഗവാൻ പറയുന്നു: "പാണ്ഡവാനാം ധനഞ്ജയഃ" ഇതിലധികമായ പ്രേമോന്മത്തത, പ്രേമബ് പ്രാണ്യ് എന്നംഞുള്ളത്ട് ഭഗവാന്ന് അജ്ജനൻെറ പേരിലുണ്ടായിരുന്ന പ്രേമത്തിന്ന യാതൊരതിരുമില്ല. ഈ പതിനൊന്നാമല്യായം ആ പ്രേമത്തിന്നെ യാതൊരതിരുമില്ല. ഈ പതിനൊന്നാമല്യായം ആ പ്രേമത്തിന്നെ യാതൊരതിരുമില്ല. ഈ പതിനൊന്നാമിയ്യായം ആ പ്രേമത്തിൻറെ, ആ പ്രസാഭത്തിൻെറ, രൂപത്തിലുള്ള താണെന്നു കണക്കാക്കാം. വിശപത്രപം കാണാനുള്ള അജ്ജനൻെറെ ആഗ്ര ഹത്തെ ഭഗവാൻ ടിവ്വദ്യപ്പികോടുത്ത് പൂത്തിയാക്കി. അംഭ്യഹം ഞാജ്ജനന്നു തൻെറെ പ്രേമമാകന്നെ പ്രസാഭം നൽകി.

## 2

ആ വിശചര്യപത്തിൻറ സന്ദരമായ—ഭവ്യമായ—വണ്ണ നയാണ് ഈ അദ്ധ്വായത്തിലുള്ളതും. ഇതെല്പാം വാസ്തവമാണെ ങിൽക്രൂടി ആ ഭിവൃത്രപത്തിൻെറ വിഷയത്തിൽ എനിയും അത്ര യധികം ലോഭമില്ല. ഞാൻ ചെറിയ രൂപങ്ങളെക്കൊണ്ടതന്നെ സന്തോഷിക്കുന്നം. എനിക്കുകാണാൻകഴിയുന്ന സന്ദാവും സൌമൃ

വുമായ ചെറുരൂപങ്ങളെ ആസ്പടിക്കാനം അവയിൽ ആനന്ദിക്കു വാനമാണം' ഞാൻ അഭ്വസിച്ചി<sub>ട്ടു</sub>ള്ളതു്. പരമേശചരൻ ചെറുക ഷണങ്ങളായി വിഭജിക്പ്പെട്ടിട്ടില്ല. നമുക്ക കാണാൻകഴിയുന്ന രൂപങ്ങാം, പരമേശ്വാനെറ്റ് രൂപത്തിനെറ്റ ഓരോകഷണം മാത്ര മാണെന്നും ഇനിയും കുറെഭാഗം ബാക്കിയുണ്ടെന്നും എനിക്കു തോന്നുന്നില്ല. നേര്ദ്രേറിച്ചും, ഈ വിശചംമുഴവനും വ്യാപിച്ച അതേ പരമേശ്വരൻ അതേരൂപത്തിൽത്തന്നെ ഒരു തരിമണ ലിലം വ്യാപിച്ചിരിക്കന്നുണ്ടെന്നാണു' എനിക്ക തോന്നന്നത്'. ഒരു തരത്തില്പം അതിൽ കുറവാണെന്നു തോന്നന്നില്ല. അമൃതിന്റെ റ ഒരു സമുപ്രത്തിന്നും ഒരുതുള്ളിക്കും ഉള്ള സ്വാദ്ദ് ഒന്നതന്നെയാണ്. എനിക്ക് കിട്ടിയ ഒരുതുള്ളി അമുതിന്റെ ആനന്ദമാണ് ഞാനനു ഭവിക്ഷനതും എന്നാണും എനിക്കു തോന്നുന്നതും. ഞാൻ വേണ്ടത ആലോചിച്ചുതന്നെയാണ്ട് അമുതിനെ ഉഭാഹരണമായി എടുത്തി രിക്കുന്നതു°. പാലിനേയോ ഉദാഹൗണമായി വെള്ളത്തേയോ എടത്തില്ല. ഒരുകുടം പാലിന്നുള്ള സ്വാദ്യത്തെയാണ് ഒരുകോപ്പ പാലിന്നും ഉള്ളത്ര്. പക്ഷേ, രണ്ടിൻേറയും ഗുണം ഫലം ----നെല്ല. ഒരുളള്ളി പാലിനെ അപേക്ഷിച്ചു ഒരുകോപ്പ പാലിൽ അധികം പോഷകപഭാർത്ഥങ്ങരം ഉണ്ടായിരിക്കും. എന്നാൽ, അമൃതിൻെറ കായ്യത്തിൽ ഈ ഭേദമില്ല. അമൃതിൻറ സമുദ്രത്തി ലുള്ള മാധുയ്യം ഒരുതുള്ളി അമുതിലു ഉണ്ടും. മാധുയ്യം മാത്രമല്ല ഗുണവും, ഫലവും, തുല്യമാണം". ഒരുതുള്ളി അമുത് കഴുത്തിന്ത താഴേയ്യും ഇറങ്ങിയാൽമതി, അമൃതത്വം ലഭിക്കം!

അതുപോലെതന്നെ, പരമേശചരൻെറ വിരാഡ്ത്രപത്തി ലുള്ള ദിവൃതയും പരിശുദ്ധതയും ഒരു ചെറിയ മൂത്തിയിലും ഉണ്ടും. ഒരാരം എനിക്കു ഒരുപിടി ഗോതമ്പം മാത്രകയായി കാണിച്ചുതന്നു. അതുകൊണ്ടു എനിക്ഷം ആ ഗോതമ്പിംസ്റ ഗുണം മനസ്സിലാക്കു വാൻ കഴിയുകമില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ എനിക്കു ഒരു ചാക്ക് ഗോര ന്യ' കാണിച്ചുതന്നാലും അതു മനസ്സിലാക്കവാൻ സാധിക്കമോ? എൻറ മുമ്പിൽ തന്നെയുള്ള ഈശ്പരൻറെ ചെറുമാത്രകകളിൽനിന്നു എനിക്കു ഈശചാനെ മനസ്സിലാക്കാൻ കഴ യുകയില്ലെങ്കിൽപി ന്നെ അട്രേഹത്തിൻറെ പിരാട്ട് സ്വരുപംകണ്ടാലും മനസ്സിലാ ക്കാൻകഴിയുമോ? ചെറുത്ര്, വലുത്ര് ഈ ശബ്ദങ്ങളിൽ എന്താണം വെച്ചിരിക്കുന്നതും? ചെറിയരൂപം മനസ്സിലാക്കിയാൽ വലുഉം മനസ്സിലായിക്കഴിഞ്ഞു. അതിനാൽ, എന്നിക്ക്, പരമേശച**ം**ൻ തൻറെ വിരാഡ രൂപം കാണിച്ചതാണമെന്നു് ആഗ്രഹമില്ല. അള്ളുനനെപ്പോലെ വിശ്വരൂപട്ഗനം നല്ലാൻ പ്രാർത്ഥികുന്ന

തിന്നുള്ള യോഗൃതയും എനിക്കില്ല. എന്നാലം, എനിക്കു കാണാൻ കഴിയുന്നതു" ആ വിശചത്രചത്തിൻെറ അംശംമാത്രമാണെന്നം" കണ ക്കാക്കരുത്ത്. ഒരു ചിത്രത്തിൻെറ ഒരുഭാഗം മാത്രം കണ്ടാൽ നമുക്ക് ആ ചിത്രഞ്ഞപ്പററി പൂണ്ണമായി മനസ്സിലാക്കുവാൻ സാധിക്ക യില്ല. പഭക്ഷ്, പരമാത്മാവ് ഇങ്ങനെ് കഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടു ഉണ്ടാക്കപ്പെട്ടതല്ല. പരമാത്മാവ്യ മറിക്കപ്പെട്ടതോ ഖണ്ഡങ്ങളാക്ക പ്പെട്ടതോ അല്ല. ഒരു ചെറിയ മൂത്തിയിൽപോലും ആ അനന്ത മായ പരമേശ്ചരൻ പൂണ്ണമായി അടങ്ങിയിട്ടുണ്ട്. ചെറിയ ഫോട്ടേവിന്നം വലിയ ഫോട്ടോവിന്നം തമ്മിൽ എന്താണം വൃത്യാസം? വലിയ ഫോട്ടോവിൽ എന്തെല്ലാം ഉണ്ടോ അതെല്ലാം ചെറിയതിലും ഉണ്ട്. ചെറുത്ര വലുതിന്റെ ഒരു കഷണമല്ല. ചെറിയ 'ടൈപ്പി'ൽ (അക്ഷരങ്ങളിൽ) അച്ചടിച്ചാലം വലിയ ടൈപ്പിൽ അച്ചടിച്ചാലും അർത്ഥം ന്നെതന്നെയാണും. വലിയ ടൈപ്പിൽ അച്ചടിച്ചാൽ വലിയ അർത്ഥവും ചെറിയ ടൈപ്പിൽ അച്ചടച്ചാൽ ചെറിയ അർത്ഥവും ഉണ്ടാവുമെന്നു വിചാരിക്കാൻ തരമില്ല.

ഈ വിചാരപദ്ധതിതന്നെയാണം" വിഗ്രഹാരാധനയുടേയും വിഗ്രഹാരാധനയെപ്പററി ഇതേവരെയായി പലരം ആധാരം. കലഹിച്ചിട്ടുണ്ട്. പല ചിന്തകന്മാരും പിദേശീയരും ചില സച ഭേശീയരം — വിഗ്രഹാരാധനയെ ഖണ്ഡിച്ചിട്ടുണ്ട്. പക്ഷേ, മൂത്തി പൂജയെപ്പററിച്ചിന്തിക്കുമ്പോഴെല്ലാം എനിയും അതിൻെറ് ദിവ്വു തയാണം പതൃക്ഷമാവന്നതം. ഒരു ചെറിയ വസ്തുവിൽ വിശ്ച ത്തെ മുഴവനും അനുഭവപ്പെടുത്തുന്ന വിദ്വയാണ് വിഗ്രഹാരാധന. ഒരു ചെറിയ ഗ്രാമത്തിൽ ബ്രഹ്മാണ്ഡം മുഴവനും കാണാനുള്ള വി ട്ടുപഠിക്കുന്നയ്യ° ഒരു തെററായ കായ്യമാണോ? ഇതു സങ്കല്പമല്ല, പ്രതൃഷാനഭവമാണം. വിരാഡ് രൂപത്തിലുള്ളതും ഒരു ചെറിയ ആ മണക്രമ്പാരത്തിന്നുള്ളിൽ മാങ്ങ, വാഴയ്ക്ക, ഗോതമ്പ്, സ്പണ്റം, ചെമ്പൂം, വെള്ളി മതലായതെല്ലാം ഉണ്ടും. സ്റ്റപ്പിമുഴവനും അതി ലേ ഓരോ തരിയിലം അടങ്ങിയിട്ടുണ്ട്. ക്രങ്ചെറിയ നാടക സംഘത്തിൽ ചില പാത്രങ്ങറം വീണ്ടും വീണ്ടും മാറി മാറി വേഷം കെട്ടി അരങ്ങത്രുവരുന്നതുപോലെതന്നെയാണ് പരമേശചരൻ എന്നു കരുതുക. ഒരു നാടകക്കാരൻ, താൻതന്നെ നാടകമെഴുതു കയും, രംഗത്തിൽവന്നു അതഭിനയിയ്ക്കുകയും, ചെയ്യുന്നു. അതു പോലെതന്നെ, പരമാത്മാവു' അനന്തമായ നാടകം എഴുതുന്നു; പിന്നീട്ട് താൻതന്നെ പല വേഷങ്ങളുംകെട്ടി രംഗത്തിവേന്നും അഭിനയിക്കുന്നു. ഈ അനന്തമായ നാടകത്തിലെ ഒരു പാത്രത്തെ

മനസ്സിലാക്കിയാൽ എല്ലാപാത്രങ്ങളേയും മനസ്സിലാക്കി എന്നു വിചാരിക്കാം.

കാവൃത്തിലേ ഉപമ, ദൃഷ്യാന്തം മുതലായവയ്ക്കെല്പാം ആധാര മായിട്ടുള്ളതെന്തോ അതുതന്നെയാണ് വിഗ്രഹാരാധനയ്ക്കം ആധാ രമായിട്ടുള്ളത്ര്. ഗോളാകാരത്തിലുള്ള ഒരുവസ്ത്ര കാണുമ്പോഗം നമുക്ക് ആനന്ദാ തോന്നുന്നു. കാരണം, അതിൽ് ഒരു പ്രകാരത്തി ലുള്ള വ്യവസ്ഥിതത്വമുണ്ടും. ഈ വ്യവസ്ഥിതത്വം ഈശവരാൻറ സചത്രപ്മാകന്നു. എന്നാൽ, കാട്ടിൽ വളഞ്ഞുപിരിഞ്ഞുനില്ലൂന്ന ഒരുമരവും ഈശപരംൻറ മൂത്തിതന്നെയാണം". അതിൽ ഈശപ രൻറെ സചച്ഛന്ദതയാണ് കാണംപ്പെടുന്നതും. ആ മാത്തിന്ത് യാതൊരു ബന്ധനവൃമില്ല. ഈശചാനെ ആരാണം ബന്ധനത്തി ലാക്കുക! ആ ബന്ധനാതിതനായ പരമേശപരനാണ° ആ മരത്തി പുള്ളതും. ഒരു വളവുമില്ലാത്ത ഒരു സ്തംഭത്തിൽ ഈശചരന്റെ സമതയാണ് കാണപ്പെടുന്നത്. കൊത്തുപണികളുള്ള ഒരു സ്താഭ ത്തിന്മേൽ കാണുന്നതു്, ആകാശത്തെ നക്ഷത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടലങ്ക രിക്കുന്ന പരമേശചരനെയാണു. വെട്ടിമുറിച്ചു ശരിപ്പെട്ടത്തിയ ഒരു തോട്ടത്തിൽ സായമപൂണ്ണനായ ഈശചരനാണ് കാണപ്പെടുന്ന ത്ര്. വിശാലമായ ഒര്കാട്ടിലാകട്ടെ, ഈശചരന്റെ ഭവ്യതയും സ്പതന്ത്രതയുമാണ് അനുഭവപ്പെടുന്നതു്. കാടടകാണുമ്പോഴം ഒര വിശേഷപ്പെട്ട പൂറതാട്ടം കാണുമ്പോഴം നമക്ഷം ആനന്ദാ തോ അപ്പോരം, നമ്മരം ഭ്രാന്തന്മാരാരണന്നോ? അല്ല; ന്തന്താണും". അവ രണ്ടം ആനന്ദുസന്ദായകങ്ങളാണം". രണ്ടിലും ടൈവികങ്ങ ളായ 'ഗുണ'ങ്ങഠം അടങ്ങിയിട്ടുന്ടും. മിന്നിത്തിളങ്ങുന്ന ഒരു സാള ഗ്രാമത്തിലുള്ള പാമേശ്വാതേ ജസ്സ് നമ്മദയിലേ ഒരു വെറം കല്ലി ലം ഉണ്ടു: അതിനാൽ, എസിയ്ക്ക് ആ വിരാട് സ്വര്തപം ലൂത്വം കം കാണാൻ കഴിഞ്ഞില്ലെങ്കിൽ യാതൊരു തരക്കേട്ടമില്ല.

പരമേശ്വരൻ എല്പായിടത്തം — ഭിന്നദിന്നപദാത്ഥങളിൽ ഭിന്നമിന്ന ഇനങ്ങളോട്ടക്രം] — പ്രകടിതനായിരിക്കുന്നങ്ങം. അതി നാലാണം, ആനന്ദം ഉണ്ടാവുന്നതും; ആ വസ്ത്ര ധിന്റെ വിഷയ ത്തിൽ ആത്മീയത അനുഭവപ്പെട്ടന്നതും. നമുക്ക് ആനന്ദം തോ ന്തന്നതും അകാരണമായിട്ടല്ല. എന്താണതിന്നു കാരണം? അതി നോട്ടുള്ള സംബന്ധംതന്നെ. കട്ടിയെക്കാണമ്പോഴേയ്ക്ക് അമ്മ യുടെ എടയം തുടിയ്ക്കുന്നു. കാരണം, അത്ര അടുത്തതാണം അവർ തമ്മിലുള്ള ബന്ധം. ഇത്രപോലെതനെ, ഓരോ വസ്ത്രവിനോട്ടം പരമാത്മാവിന്നുള്ള സംബന്ധത്തെ കൂട്ടിച്ചേക്ക്ക. തന്നിലുള്ള പരമേശപരൻതന്നെയാണ് തൻെറ മുമ്പിലുള്ള കാരോ പമാത്ത

digitized by www.sreyas.in

167

ത്തിലും ഉള്ളതെന്ന അന്തഭവപ്പെട്ടണം. ഇങ്ങന ഈ ബന്ധത്തെ വദ്ധിപ്പിക്നേത്ര് ആനന്ദത്തെ വദ്ധ പ്പിക്കുന്നതിനു തല്പമാണം". ആനന്ദത്തിനു മററ്റ യാതൊരു ഉപപത്തിയുമില്ല. നിങ്ങറം എല്ലാ പടാത്ഥങ്ങളോടും പ്രേമബന്ധത്തെ കൂട്ടിച്ചേക്ക്ക്ക് പിന്നെ എത്ര കണ്ട് ആനന്ദമുണ്ടെന്ന നോക്കക. അപ്പോറം, ആനന്ദമയമായ ആത്മാവ് സ്റ്റപ്പിയിൽ എല്ലായിടത്തും, ഓരോ അണ്വിലും, വ്വാ പിച്ചിരിക്കുന്നതായിക്കാണാം. ഒരിക്കൽ ഈ 'ദൃഷ്യിം കിട്ടിക്കഴി ഞ്ഞാൽ പിന്നെ എന്താണം" കിട്ടേണ്ടതായിട്ടുള്ളത്ര്?! പക്ഷേ, ഞ തിന്നു് ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ സംസ്തരിക്കുന്നത്ര് \_ അദ്ദ്വസിപ്പിക്കുന്നത്ര് എന്നവരുമാണം. ഭോഗവാസനയെല്ലാം നശിക്കണം; ദൃഷ്ഠി പേമ പൂണ്ണവും പവിത്രവുമായിത്തിരണം. അപ്പോറം എന്ത പ്രോത്തിൽ ആ തോവിനെറ നിറം എന്താണെന്നു വളരെ ഭംഗിയായി വണ്ണിച്ചിട്ടു ണ്ട്. ആത്മാവിനെറെ നിരം എന്ത്ര??

ഋഷി പ്രേമപൂവ്ം പറയുന്നു:

## "യഥാ അയം ഇന്ദ്രഗോപഃ"

ആത്താവിന്റെ രൂപം, ചുകപ്പനിറത്തിലുള്ള പട്ടുപോലെ മൃദ വായ ആ പുഴവിൻേറതാണ്. ആ് പുഴവിനെക്കാണ്മ്പോരം എ ന്തൊരാനന്ദമാണണ്ടാവുന്നതും? എന് ക്ക് എൻെ നേക്കുള്ള അതേഭാവമാണ് ആ 'ഇന്ദ്രഗോപാത്തിന്റെ നേഷ്ഠം ഉള്ളത്ത്'. അതിനോട്ട യാതൊരു ബന്ധവുമിപ്പെങ്കിൽ എനിക്കുതിനെക്കാണു മ്പോഠം യാതെന്താനന്ദവും ഉണ്ടാകാൻ ന്വായമില്ല. എൻെറ ഉള്ളി ലുള്ള ആ സന്ദരമായ ആത്മാവുതന്നെയാണ് ആ ഇന്ദ്രഗോപത്തി അതിനാലാണ്, അതിൻെറ ഉപമ നല്ലിയത്ര്. ലം ഉള്ളത്. എന്തിനാണ് ഉപമനല്പൂന്നതു്? അതുകൊണ്ടു് ആനന്ദമുണ്ടാവാ നെന്താണു കാരണം? രണ്ടു വസ്തുക്കാം തമ്മിൽ സാമൃമുന്നുംക മ്പോഠം നാം അവയെ ഉപമിക്കന്ത്. ആ സാദൃശ്വംനിമിത്തമാണ് അതിൽനിന്ന് ആനന്ദമുണ്ടാവുന്നതും. ഉപമേയവും ഉപമാനവും സാദൃശൃവിഭിന്നമാണെങ്കിൽ പിന്നെ യാതൊരാനന്ദവും ഉണ്ടാവുക യില്ല. ് വല്ലവന്തം ഉപ്പ് മുളകപോലെയാണെന്നു പറഞ്ഞാൽ നാം, ആയാരക്ഷ ഭ്രാന്താണെന്നു പറയും. നേരമെറിച്ച്, നക്ഷത്രങ്ങരം പഷ്പങ്ങാംപോലെയാണെന്നു പറയുമ്പോറം നമുക്കതിൽ സാമ്യം കാണാൻ കഴിയന്നു; തന്നിമിത്തം, അതിൽനിന്ന് ആനന്ദവും കി ട്ടുന്നു. ഉപ്പ് മുളകപോലെയാണെന്നു പറയുമ്പോഠം നമുക്ക് അതിൽ യാതൊരു സാദൃശ്വവും അനുഭ വല്ലെടുന്നില്ല. പക്ഷേ, വല്പവക്കം ഉപ്പിലുള്ള ആ പരമാത്മാവിനെത്തന്നെ മുളകിലും കാണാനുള്ള

കഴിവണ്ടാവന്നതായാൽ തീർച്ചയായും അവക്ക് അതിൽനിന്നം ആനന്ദം കിട്ടാതിരിക്കയില്ല. ഇതിൻെറയെല്ലാം സാരം, ഈ മാര നെറ രൂപം ഓരോ വസ്തവിലും \* 'റെതപ്രോത?മായിരിക്കുന്നണ്ടും' എന്നാകുന്നു. അതിനെറ വിരാട്ര്യപം ദശിക്കേണ്ട ആവശൃമില്ല.

3

ക്രടാതെ, എനിക്ക് ആ വിരാട്ടശനം സഹിക്കാൻ സാധി ക്കുന്നതെങ്ങനെ? ചെറ്റതും സഗുണവും സന്ദാവുമായ രൂപങ്ങളിൽ എനിക്ക തോന്നന പ്രമം – നുത്തിയത, മാധുയ്യം മുതലായവ – എനിക്ക് വിശചത്രപം ഭർശിക്കുമ്പോഠം അനഭവപ്പെടുന്നില്ല. അജ്ജനൻറെ സ്ഥിതിയം ഇതുന്നെയായി. അദ്ദേഹം അവസാ നം കിട്ടകിടെ വിറച്ചുകൊണ്ടു പറയുന്തം: "ഭഗവാനേ, അങ്ങയുടെ മനോഹരമായ ആ പൂവത്രപംതന്നെ അടിയന്ന കാണിച്ചതാണം!" അള്ളുനൻ സ്വാനഭവംവെച്ചുകൊണ്ടുതന്നെ പറയുന്നു, വിരാട് ര്രപം കാണാൻ ആരും ആഗ്രഹിക്കരുതെന്നു"! ഈശ്രപരൻ മൂന്നു കാലത്തും മൂന്നു സ്ഥലത്തും വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നങ്ങ്. ഈ വിചാരം ഉണ്ടായാൽമതി. അല്പാതെ, അതു മുഴവനം ഒന്നായിക്കത്തിയും ലിക്കുന്ന ഒരു ഗോളമായി മുമ്പിൽ വന്നുനിന്നാൽ എന്റെ സ്ഥിതി യെന്താവം? ഈ നക്ഷത്രങ്ങറം എത്ര ശാന്തമായിക്കാണപ്പെടുന്നു? അത്രദ്ദരെനിന്നും എന്നോട്ട സംഭാഷണംചെയ്ത്രക്കാണ്ടിരിക്കുന്നതു പോലെ താന്നുന്നു! പക്ഷേ, കണ്ണിന്ന ശാന്തിനല്ലിക്കൊണ്ടിരിക്ക ന്ന അതേനക്ഷത്രങ്ങഠം അടുത്തുവരുന്നതായാൽ,—അവ കത്തിജ്ജപ ലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നിയാണ°—ഞാൻ ഭസ്തമാചിത്തിരം! ഈ ശ.പര്നെറ ഈ അനന്തമായ ബ്രഹ്മാണ്ഡം എവിടെ എങ്ങനെയി രീക്കുന്നുവോ അവിടെ അങ്കുന്നെ ഇരിക്കുട്ടെ! അവയെയെല്ലാം ഒരി ടത്തു് ശേഖരിച്ചുവെയ്യുന്നതുകൊണ്ടു് എന്താനന്ദമാണങ്ങാവുക? ബോമ്പായിൽ പ്രാവുകളെ വളത്തുന്ന ഒരു സ്ഥലമുണ്ട്; അവിടെ എത്രയോ പ്രാവുകളണ്ടും. പക്ഷേ, അവയൂം എന്തു സ്ഥാതന്ത്ര്യ മാണ് ഉള്ളത്? അവയെക്കാണമ്പോഠം മനസ്സിന്ത വലതായ വേ ഈ സൃഷ്ടി മുഴവനം, "മീതേ, താഴേ, ഇവിടെ" ഒനതോന്തന്ത. ഇങ്ങനെ മൂന്നു സ്ഥലത്തുമായി വിഭജിക്കപ്പെട്ടാണിരിക്കുന്നതു°. അ സ്ഥലാത്മകമായ സ്റ്റഷ്ഷ് ബാധകമായതെന്നോ താണ തമാശ. അതുതന്നെയാണും കലാത്മകമായ സ്റ്റുപ്പിക്കും ബാധകമായിട്ടുള്ളതും. നമുക്ക ഭൂതകാലത്തെപ്പററിയ ഓമ്മയോ് ഭാവിയെപ്പററിയ ജ്ഞാന മോ ഇല്പാതിരിക്കുന്നത്ര് തീർച്ചയായും ഗുണകരമാണ്. 'ഖുർത്തൻ ശരീഫിാൽ ഈശ്വരന്നമാത്രം അധികാരമുള്ള അഞ്ചു വസ്തക്കള പ്പററി പറഞ്ഞിട്ടൺ്. അവയിൽ മന്മപ്പന്ന യാതൊരധികാരവു മില്ല. അവയിൽ ഒന്നു് ഭാവിയെപ്പററിയ ജ്ഞാനമാണ്. നാം പലതും അന്ദമാനിക്കുന്നുണ്ട് എന്നതു ശരിതന്നെ. പക്ഷേ, അന മാനം എന്നതിന്നു ജ്ഞാനം എന്നത്ഥമില്ല. ഭാവിയെപ്പററി ജ്ഞാ നം ഇല്പാതിരിക്കുന്നത്ര് വാസ്തവത്തിൽ ഗുണമാണ്. ഭതകാല ത്തെ മുഴ്യന്തം ഓക്കാൻ കഴിയാതിരിക്കുന്നതും നല്ലത്തന്നെ. വല്പ ട്രെകാലത്തെപ്പററിയ ഓമ്മനിമിക്കുന്നതും നല്ലത്തനെ. വല്പ ട്രെകാലത്തെപ്പററിയ ഓമ്മനിമിത്തം എൻറ മനസ്സിൽ ആയാ ളടെനേരെ അനംഭരമണ്ടാകം. ആറ സത്വംചെയ്താലം, ആയാളുടെ കഴിഞ്ഞകാലത്തെ പാപങ്ങളെ എനിക്ക് പെട്ടെന്നു മറക്കാൻ സാ ധിക്കേയില്ല. മറിച്ച് മറൊരുആപത്തിൽ മന്വിവേന്നാൽ മാത്ര മേ ലോകം ആയാളുടെ പാപത്തെ മറക്കുയുള്ള.

പൂവസ്തരണകഠംകൊണ്ടു വികാരങ്ങാം വദ്ധിക്കുന്നു. എന്നാൽ, ആട്ടുത്തെ ജ്ഞാനം മുഴവനും നഷ്പമായിപ്പോകുന്നതായാൽ അതോ ടുക്രടി എല്ലാം അവസാനിച്ചു. അതിനാൽ, പാപപപണ്യങ്ങളെ മറക്കാൻ വപ്പ ഉപായവും ഉണ്ടായിരിക്കണം; അതാണം മരണം. നമുക്ക് ഈ ജന്മത്തിലെ വാസനകഠംതന്നെ അസഹനീയമായിരി ക്കുന്നു. പിന്നെ എന്തിനാണു് കഴിഞ്ഞജന്മത്തിലെ ചപ്പം ചവറം തോണ്ടിയെടുക്കവാൻ പരിശ്രമിക്കുന്നത്ര'? നമുടെ ഈ ജന്മമാ കന്ന മുറിയിൽ ചപ്പിന്നും ചവറിന്നും വപ്പ കറവുമുണ്ടാ? നമ്മുടെ കുട്ടിക്കാലത്തേയും നാം ഏറെക്കുറ മറക്കുന്നു. വാസ്തവത്തിൽ ഈ വിസ്മതി ഗുണകരമാണും. ഹിന്ദു\_മുസ്ലിംമൈത്രിക്കുള്ള ഒരൊററ ഉപായം ഭൂതകാലത്തെ മറന്നുകളയുകയാണ്. അറംഗസ് ബു് പല ടുഷ്പത്വങ്ങളും ചെയ്തിട്ടു**ണ്ടു**°. പക്ഷെ, എത്രകാലമാണാ് അതും ഉരു വിട്ട്ക്കെണ്ടിരിക്കക്?് ഗുജറാത്തിൽ രത്നാബായിയുടെ ഒരു കിത്തന മുണ്ട്; അതിനെ നാം സാധാരണ ഇവിടെ ചൊല്പാറുന്നു്. അതി ൻെറ അവസാനത്തിൽ ഇങ്ങനെ പറയുന്നു: പ്രോകത്തിൽ ഏതൊരാളടേയും കീത്തിമാത്രമാണം" അവസാനം ബാക്കിയാവു ന്നതു്. പാപത്തെ ജനങ്ങറം മറന്നുകളയും." കാലം വാസ്തവ ത്തിൽ 'അറിക്കുന്ന പ്രവൃത്തിയാണു ചെയ്യുന്നതു'. ചരിത്രത്തിൽ നിന്നു നല്ലതെന്തോ അതെല്ലാം എടുക്കണം. പാപത്തെ—ചിത്ത യെ എല്ലാം വലിച്ചെറിയണം. മനുഷ്യൻ തിന്മയെ മറക്കയോ ഉപേക്ഷിക്കയോ ചെയ്യണം; നന്മയമാത്രം ഓമ്മവെക്കണം, ഇങ്ങനെചെയ്താൽ എത്ര നന്നായിരുന്നു! പക്ഷെ, ഇതു പെട്ടെന്നു

സാധ്യമല്ല; സാധ്യമാക്ക്വാനാണ് ഭഗവാൻ മരണത്തെ നിമ്മി ച്ചിട്ടുള്ളത്ര്.

അതായതും, ഈ ജഗത്തുമുഴവന്ദം മംഗപത്രപമായതാണും. ഈ സ്ഥലകാലാത്മകമായ ജഗത്തിനെ ഒരേസ്ഥലത്തും ഏകീകരി ക്കേണ്ട ആവശ്വമില്ല. അതിപരിചയത്തിൽ രസം ഇല്പാതായി ത്തീരുന്നു. ചില വസ്തകളോട്ട് വളരെ അടുപ്പം ആവശ്വമാണ്. മററുചിലതിനെ വന്ദ്രിച്ചു ദൃരെ നില്ലേംണ്ടിവരും. നാം ഗുരുവിനെ വന്ദിച്ചു വിനയപൂവം വിട്ടനില്ലൂന്നു. എന്നാൽ, അമ്മയുടെ മടി യിൽ ചെന്നിരിക്കാൻ യാതൊരുസങ്കോചവും തോന്നുന്നില്ല. ഓരോ മൂൽിയോടും എങ്ങനെ പെരുമാറേണമോ അങ്ങനെതന്നെ പെരു നാം പഷ്പത്തെ അടുത്തു കൊണ്ടുവരുന്നു; കയ്യിൽ എടു മാറണം. ക്കുന്നു. പക്ഷെ, രീയിൽനിന്നു ട്ടൂരെ നിച്ഛുന്നു. നക്ഷത്രങ്ങ**ം** അത്ര പ്ലരത്താണെങ്കിലും വളരെ ഭംഗിയുള്ളതായിത്തോന്നന്നു. ഇതാണും ഈ സ്റ്റഷ്പിയുടെയെല്ലാം സ്ഥിതി. അധികം ദൃത്തുള്ള പഭാത്ഥങ്ങളെ അടുത്തു കൊണ്ടുവരുന്നതുകൊണ്ട് നമുക്ക സുഖമോ സന്തോഷമോ ഉണ്ടാവുമെന്നു വിചാരിക്കാൻ തരമില്ല. ഓരോന്നം അതതിന്റെ സ്ഥാനത്തിരിക്കുന്നതാണ് നല്പതും. ഭൃത്തുനിന്നു കാണുമ്പോഗം മനോഹമോയിത്തോന്നുന്ന സാധനങ്ങാം, അടുത്തു കൊണ്ടുവന്നാൽ നമുക്കു സുഖംനൽകുമെന്നു വിചാരിക്കുന്നതു ശരി യല്ല. അതിന്റെ രസം, ദൃരെനിന്നുകൊണ്ടുതന്നെ അനഭവിക്കണം.. വാശിപിടിച്ചു" അടുപ്പമുണ്ടാക്കി അതിപരിചയം സമ്പാദിക്കുന്ന തിൽ യാതൊരത്ഥവുമില്ല.

ഇതിന്റെയെല്ലാം സാരാംശം ഇതാണം": ഈ മൂന്നുകാലവും **ഒന്നായി നമ്മുടെ മുമ്പിൽ വന്നുനില്ല**ാതിരിക്കുന്നതു വാസ്തവത്തി**ൽ** ഗുണമാണും. ത്രികാലജ്ഞാനംകൊണ്ടു ആനനും അഥവാ നന്മം \_\_\_\_\_ ഉണ്ടാവുമെന്നു പറവാൻ തരമില്ല. അഇ്ജനൻ പ്രേമപരവശ നായി വാശിപിടിച്ചപ്പോരം, പ്രാത്ഥിച്ചപ്പോരം, ഭഗവാൻ അതു സ്ഥീകരിച്ഛ°, വിശ്വരുപം കാണിച്ചുകൊടുത്തു. പക്ഷെ, എനിക്കു ഭഗവാന്റെ ആ ചെറിയ രൂപംതന്നെ മത്വയായിത്തോന്നുന്നുണ്ടും. ആ ചെറിയ രൂപം പരമേശ്വരൺറ ഒരു കഷണംമത്രമാണെന്ത ഇനി അതെരുരു കഷണംമാത്രമാണെസവന്നാലും, കരുതരുതും. അപാരവും വിശാലവുമായ ആ മൂത്തിയുടെ ഒരു കാലോ ഒരു കാൽ വിരലോമാത്രം കാണാൻകഴിഞ്ഞാലം ഞാൻ 'ധന്വോഹം' എന്തം അനഭ പത്തിൽനിന്നാണും ഞാൻ ഈ അറിവ്യ സമ്പാടി പറയും. •ജമൻലാൽജി> വദ്ധയിലെ ലക്ഷ്മീനാരായണക്ഷേത്രം ഹം ച്ചത്. രിജനങ്ങഠംക്കായി തുറന്നുകൊടുത്തു. 🛛 ഒരുടിവസം ഞാൻ അവിടെ

**ഭർ**ശനത്തിന്നു പോയി. പത്തുപതിനഞ്ഞു നിമിഷം ഞാൻ ആ വിഗ്രഹംഞ നോക്കിക്കൊണ്ട് നിന്നു. ഞാൻ സമാധിസ്ഥനായ പോലെ തോന്നി. - ഭഗവാൻെറ ആ മുഖം, ആ മാറിടം, ആ കൈ കാലക്രം കാരോന്നും കണ്ടുകണ്ടും അവസാനം ആ കാലടികളി ലെത്തിയപ്പോരം എൻെ ദ്രഷ്ട്രി അവിടെ ഉറച്ചപോയി. "അങ്ങ യുടെ ചരണസേവതന്നെയാണ് മധുംമായത്ര്ന്ന് എന്ന ഭാവനമാത്രം ആ മഹാപ്രള ഒരു ചെറുരൂപത്തിൽ ഉെങ്ങുന്നി ബാക്കിയായി. ല്ലെങ്കിൽ ആ മഹാപുരുഷൺറ പാടങ്ങൾ കാഞന്നത്തകാണ്ടുത ന്നെ ഞാൻ തുപ്പെട്ടുകൊള്ളാം. അള്ളുനൻ ഭഗവാനോട്ട പ്രാ ത്ഥിച്ചു; അദ്ദേഹത്തിനെറ അധികാരം അത്ര വലതായിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിൻെറ നാമീ പ്വം, പ്രേമഭാവം, സഖ്യം ഇവ എത്ര മഹ ത്ത യിരുന്നു! അദ്ദേഹത്തോട്ടം എന്നെ താരതമ്യപ്പെടുത്താമോ? എനിക്കു ഭഗവാൺറ ചാണം മതി! എനിക്കതിന്ന് അധികാര ଯୁଚ୍ଚରୁ.

4

ആ പരമേശചരൻറ ദിവ്യസ്വത്രപത്തെപ്പററിയുള്ള വണ്ണ നയിൽ എൻറ ബൂദ്ധിയെ ചരിപ്പിക്കവാൻ ഞാൻ ആഗ്രഹിക്കു ന്നില്ല. അങ്ങനെ ചെയ്യന്നഇ് ഒരു പാപമായിട്ടാണ് എനിക്ക രോന്നന്നഇ് വിശ്വര്ത്പത്തെ വണ്ണിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഗ്ലോകങ്ങറം നമുക്ക വായിക്കാം; അങ്ങനെ പരിശുദ്ധത സമ്പാഭിക്കാം. ബൂദ്ധി യെച്ചരിപ്പിച്ച്, പരമേശചരാൻറ സ്വര്ത്പത്തെ കഷണംകഷണ മാക്നേഇ ആവശ്യമാണെന്ന തോന്നനില്പ. അഇ് 'അഘോരച ഉപാനനായായരിക്കം. അഘോരസന്വദായത്തിലുള്ളവർ ശ്ശാര നത്തിൽ പോയി ശവത്തെ വലിച്ച പീന്ത്വ തന്ത്രോ പാ സനമെയ്യ നം. ഈ പ്രവൃത്തിയും അതുപോലെ ആയിത്തിരും. ഭഗവാൻെറ ആ ഭിവൃത്രപം:—

വിശ്ചതശ്ചക്ഷത്ത വിശ്ചതോ മുഖോ

വിശ്പഞ ബാഹ് ഒത വിശ്വതഃ സ്വാൽ അത്ത സാപ്പാം ന്നാം അത്താനവരാണം അപാം

ഇങ്ങനെ സവ്വ് പ്വാപിയം അനന്തവുമായ രൂപവും അതിനെ വണ്ണിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ശ്ലേകങ്ങളും വായിച്ചിട്ടതന്നെ തുപ്തിപ്പെടണം. നാം അതു പഠിച്ച് നമ്മടെ മനസ്സിനെ പാപര്ഥിതവും പവിത വുമാക്കിത്തിക്കണം.

ഭഗവംസെറ ഈ വണ്ണനയിൽ ഒരിടത്തുമാത്രമേ എസെറ ബൂദ്ധി വ്യാഹരിക്കുന്നുള്ളം പാമേശ്വരൻ അള്ളുനനോട്ട പറ യുന്നു: എങ്ങള്ളനാ, ഇവയെല്പാം മരിക്കുന്നവയാണും. നീ (നിമി

ത്തമാത്രം? ആയിത്തിരുക. എല്പാം ചെയ്യുന്നതു താനാണം"." ഇത് എപ്പോഴം ചെകിട്ടിൽ പ്രതിധ്വനിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ന മുടെ മനസ്സിൽ, നാം ഈശ്പരൻറെ കയ്യിലേ ഒരായധം – ഒരു ഉപകാണം—മാത്രമാണം" എന്നഭാവം ഉളവാകമ്പേറം, ബുദ്ധി ആലോചിക്കാൻ തുടങ്ങന്ന: ഈശ്വരന്റെ കയ്യിലേ ഉപകരണ മായിത്തീരുന്നതെങ്ങനെ? അദ്രോറത്തിന്റെ കയ്യിലെ മുരളിയായി ത്ത് രുന്നതെങ്ങനെ? അദ്ദേഹം എങ്ങനെയാണും തന്റെ ചുണ്ടും കഠം എൻെറമേൽവെച്ച° മധുരസ്വരം ഉളവാക്കക്? അട്രേഹം എന്നെ അപ്രകാരം ഉപ്യോഗിച്ചയ്കാങ്ങന്നതിന്നു് ഞാൻ എന്താ ണചെയ്യേണ്ടത്<sup>°</sup>? – മംളിയാവണമെങ്കിൽ ആദ്യം ഉള്ള െിള്ളയാ പക്ഷേ, എന്നിൽ പല വികാംങ്ങളം വാസനകളം നിറ വണം. ഞ്ഞിരിക്കന്നാണ്ട്. ആ സ്ഥിതിക്ക് എന്നിൽനിന്ത മധ്യാസ്ഥരം പറപ്പെടുന്ന തങ്ങനെ? എന്നിൽനിന്ന പറപ്പെടുന്ന സ്ഥരം വികൃ തവും രാസഹീനവുമായിരിക്കും. ഞാൻ ഒരു ഘനപഭാത്ഥമാണം", എന്നിൽ അഹങ്കാരം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നുണ്ടും. \_അതിനാൽ, ആട്ട്യം\_ ഞാൻ നിരഹങ്കാരനായിത്ത്രണം. ഞാൻ തീരേ മക്തനായിത്തീ രുമ്പോറം, പൊള്ളയായിത്തീരുമ്പോറം മാത്രമേ പരമേശ്വന്റ എന്നെക്കൊണ്ടും ശബ്ദം പറപ്പെടുവിക്കാൻ തുടങ്ങുകയുള്ള ചക്ഷേ പരമേശചരൻറ അധരത്തിലെ മുളിയായിത്തിരുക് എന്നതും അത്ര ലഘവായ ഒരു കായ്യമല്ല. എന്നാൽ, അദ്ദേഹത്തിൻെറ കാലിലെ ചെരിപ്പായിത്തിരാൻ ആഗ്രഹിക്കുകയാണെങ്കിൽ അതും അത്ര എളുപ്പമല്ല്. ആ ചെരിപ്പം പരമേശചരന്റെ കാലിന്നു വേട്ടന തട്ടിക്കാതിരിക്കണം. ചെരിപ്പാവുമ്പോ& എനിക്ക്, പരമേശച രസ്റെ കാലിന്നും കല്ലം മുള്ളം നിറഞ്ഞ വഴിക്കും ഇടയിലാണും ഇരിക്കേണ്ടിവരിക. അതിനാൽ, പരമേശചാനർറ കാലിലേ ചെരിപ്പാവന്നയം വളരെ വിഷമമാണ്. 👘 പാമേശചാൻെറ 🛛 ക യ്യിലേ ഉപകരണം -- ആയുധം -- ആയിത്തിരാൻ പത്തുപതിനഞ്ചു 'സേർ' തുക്കമുള്ള ഒരു ലോഫഗോളം ഉണ്ടാക്കിയതുംകാണ്ടായില്ല. അതിന്നു തപശ്ചായ്യവേണം. ഈശ്വരംൻറ കയ്യിൽ എൻെറ ജിവിതത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള ആയുധം – വാശം – തിളങ്ങിക്കൊ ണ്ടിരിക്കണം. ഈ വിചാരമാണും എൻെറ ബുദ്ധിയിൽ മാറെറാ ലിക്കൊള്ളുന്നതും. ഭഗവാന്റെ കയ്യിലെ ഒരായുധമായിത്ത് രണം. ഞാൻ ഈ വിചാരത്തിൽ നിമഗ്നനായിത്തിരുന്നു. 👘 ത്തതങ്ങനെ സാധിക്കം? അതിന്നുള്ള മാഗ്ഗവും ഭഗവാൻ നൈ അവസാനത്തെ ശ്ലോകങ്ങളിൽ പറഞ്ഞു രഅന്നും. ത്രീശങ്കരാചായ്യർ തൻെറ ഭാഷ്യത്തിൽ ഈ ഗ്ലോകം ' സ വ്വാ ത്ഥ സാര 'മാണെന്നു പറ ആ ഗ്ലോകം ഇതാണം": ഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°.

"മത്കമ്മക്കൽ മൽപരമോ മട്ഷേത്യ സംഗവജ്ജിത്യ നിവ്വെറ്റ്റ് സവ്വഭ്രതേഷ്യ യം സ മാമേതി പാണ്ഡവ!" ഈ ഗ്ലോകത്തിൽ, ആരോട്ടം വൈരമില്ലാതെ, നിഷ്പക്ഷനായി, ലോകത്തിന്നവേണ്ട സേവനം നിരപേക്ഷനായിച്ചെയ്യ്, ചെയ്യന്ന തെല്ലാം എനിക്കു സമപ്പിച്ചുകൊണ്ട്, എൻെറ ഭക്തിയിൽ മുഴുകി യിരിക്കുന്ന സമത്ഥനും അനാസക്തനും വിരക്തനും പ്രേമപ്പണ്ണന മായ ഭക്തൻ പരമേശചരൻെറ കയ്യിലേ ആയുധമായിത്തിരുന്നു: ഇതാണം സവ്വാത്ഥസാരം.

# പത്രണ്ടാം അദ്ധ്വായം

8-5-'32

1

ഗംഗാപ്രവാഹം എല്ലാ ഭിക്കിലും പാവനമായതാണം"; എ ന്നാലും ഹരിഭചാരം, കാശി, പ്രയാഗ മതലായ സ്ഥലങ്ങറം അ ധികം പാവനമത്രേ. അവ, സംസാരത്തെ മുഴവനം പവിത്രമാ ക്കിത്തീത്തിട്ടണ്ട്. ഭഗവദ ഗീതയുടെ സ്ഥിതിയും ഇതതന്നെ യാണം". ഗീത ആദ്വംമതൽ അവസാനംവരെ എല്ലാദിക്കിലും പവിത്രമായതാണം". എന്നാലും, ഇടയിൽ ചില അദ്ധ്വായങ്ങറം തീത്ഥക്ഷേത്രങ്ങളെപ്പോലെ ആയിത്തീർന്നിട്ടണ്ടും". പന്ത്രണ്ടാമ ഒ്യായം വളരെ മധികം പവിത്രമായ ഒരു തീത്ഥമാണം". ഭഗവാൻ ഇതിനെ അമുതധാരാ എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന:

> "യേ തു ധമ്മുംമൃതമിഭം യഥോക്തം പയ്യുപാസതേ."

ഈ അദ്ധ്വായം വളരെ ചെറുതാണം"; ഇരുപത്ര സ്റ്റോകങ്ങാം മാത്രമേയുള്ളൂ. പക്ഷേ, മുഴവന്ദം അമുതധാരയാണം". അമുതുപോലെ മധ്യാവും സഞ്ജിവനവുമാണം". ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ ഭഗവാൻ തന്നെ ഭക്തിരസത്തിൻെറ മഹ്വിമയുടെ തത്ത്വത്തെ വണ്ണിച്ചിരി ക്കുന്നു.

വാസ്തവത്തിൽ ആറാമല്യായംമതൽക്കുതന്നെ ഭക്ഷിതത്ത്വം ത്രരംഭിച്ചിട്ടുണ്ട്. അഞ്ചാമല്യായത്തിന്റെ അവസാനംവരെ ജീവിതശാസ്ത്രം പ്രതിപാടിക്കപ്പെട്ടു. സ്വധമ്മാചരണത്തിന്റെ രൂപത്തിലുള്ള കമ്മം, അതിന്നു സഹായകമായി മാനസികസാധന

യുടെ രൂപത്തിലുള്ള വികർമ്മം, ഇവ രണ്ടിൻേറയും സാധനകം ണ്ട് എല്ലാവിധകർമ്മങ്ങളേയും ഭസ്തമാക്കിത്തീക്കുന്ന അവസാ നത്തെ അകർമ്മം — ഇത്രയും സംഗതികഠം ആദ്യത്തെ അഞ്ചല്യാ യത്തിൽ വിവരിച്ചുകഴിഞ്ഞു. ഇതോടുകൂടി ജീ വിതശാസ്ത്രം അവ സാനിച്ചു. പിന്നെ, ആറാമല്യായംമുതൽ പതിനൊന്നാമല്യായ ത്തിൻെറ അവസാനംവരെ, ഒരേതത്തിലുള്ള ഭക്തിതത്ത്ഥം തന്നെ യാണം പ്രതിപാദിച്ചിരിക്കുന്നളം. ഏകാഗ്രതകോണ്ടാണം ആരംഭം. ആറാമല്യായത്തിൽ, മനസ്സിന്ന് ഏ കാഗ്രതയുണ്ടാവുന്നതെങ്ങനെ, അതിന്നുള്ള സാധനങ്ങഠം ഏവ, അതിനെറ ആവശ്യകതയെന്ത്ര എന്നെല്ലാം വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. പതിനൊന്നാമല്യായത്തിൽ സമഗ്ര തയെപ്പററിയും പറഞ്ഞു. ഇനി ഇവിടെ, ഏകാഗ്രതയിൽനിന്നു ഇടങ്ങി സമഗ്രതവരെയുള്ള, ഇത്ര ഭീർഘമായ, ഭൂരം എങ്ങനെ പി ന്നിട്ട എന്നം നോക്കാം.

ചിത്തത്തിന്റെ ഏകാഗ്രതയിൽനിന്നാരംഭിക്കുന്നു. എകാ ഗ്രത കിട്ടിക്കഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ മനുഷ്യന്നു" ഏതുവിഷയത്തെല്ല ററിയും ചിന്തിക്കാൻ സാധിക്കം. ചിത്തത്തിൻെറ ഏകാഗ്രതയുടെ ഉപയോഗം മനസ്സിലാക്ക്വാൻ, എനിക്ക് എററവും ലിയപ്പെട്ട ഗണിരശാസ്ത്രാദ്ധ്യയനത്തെ ഞാൻ ഉദാനരണമായെടുക്കാം. ന്നാൽ, ഇത് ചിത്തത്തിൻെറ ഏകാഗ്രതയുടെ സവ്വോത്തമമായ സാധൃമല്ല. ഗണിതശാസ്ത്രം പഠിക്കുന്നതിൽ ഏകാഗ്രതയുടെ ശരി യായ്മാറ്റുരച്ഛനോക്കൽ—അതിനെ ശരിയായി പരീക്ഷിക്കൽ— സാധ്വമല്ല. ഗണിതശാസ്ത്രമോ അതുപോലുള്ള മറേറതെങ്കിലും വിഷയമോ പഠിക്കുന്നതിൽ ഏകാഗ്രതകൊണ്ടു ഗുണമുണ്ടും. എ ന്നാൽ, അതുകൊണ്ടും ശരിയായ ഏകാഗ്രതയുണ്ടോ എന്നറിവാൻ സാധിക്കയില്ല. അതിനാൽ, ഏഴാമല്യായത്തിൽ നമ്മുടെ ദ്രഷ്പി ഭഗവച്ചരണങ്ങളിൽ ആയിരിക്കണമെന്ന് പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. എട്ടാമ ദ്ധ്വായത്തിൽ പറയുന്നു: "മനസ്സ് എപ്പോഴം ഭഗവച്ചരണങ്ങളിൽ ഉറ്ച്ചിരിക്കണം, ഏകാഗ്രമായിരിക്കണം; നമ്മുടെ വാക്ഷ് ശ്രവണം നയനം മുതലായവ ഭഗവത°പാടങ്ങളിൽ പതിഞ്ഞിരിക്കണം; അതിന്നായി മരണംവരെ പ്രയത്നിക്കണം; നമ്മുടെ എല്ലാ ഇന്ദ്രി യങ്ങുറംക്കും ഈ അഭ്വാസം ലഭിക്കണം; ഇന്ദ്രിയങ്ങുറംക്കു ഭഗവാ നിൽ അഭിരുചിയുള്ചാകണം; അവ ഭഗവാന്റെ നിറമായിത്തീര ണം; നമ്മുടെ അടുത്തുവെച്ചു ഒരാരം കരഞ്ഞാലം ശരി, ഭജനക ത്തനങ്ങഠം പാടിയാലം ശരി, വാസനയാകന്ന വല നെയ്തകൊണ്ടി രുന്നാലും ശരി; സജ്ജനങ്ങഗം വന്തകൊണ്ടിരുന്നാലും ശരി; സൂയ്യ പ്രകാശമുണ്ടായാലം ശരി, എങ്ങം ഇരുട്ടു നിറഞ്ഞാലം ശരി, മര ണസമയത്തു പരമേശചാൻ മനസ്സംസ്ററുമ്പിൽ പ്രത്യക്ഷമായി digitized by www.sreyas.in

175

ക്കൊണ്ടിരിക്കണം. " ഇപ്രകാരമള്ള അഭ്വാസവും സ്ഥഭാവവും ഉളവാക്കുന്നതിന്ന°—സാതത്വത്തിനു`—വേണ്ട ശിക്ഷണമാണം° എട്ടാമദ്ധ്വായത്തിൽ നൽകപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു്. ആറാമദ്ധ്വായത്തിൽ ഏകാഗ്രത്, എഴാമലുറയത്തിൽ ഈശചരാഭിമുഖമായ എകാഗ്രത്, എട്ടാമല്യായത്തിൽ സാതത്വയോഗം, മ്പെതാമല്യായത്തിൽ സമ പ്ണം – ഈ പറഞ്ഞുതന്നതിന്ദശേഷം, പത്താമദ്ധ്യായത്തിൽ എങ്ങം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന പരമേശ്വരചൈതന്യത്തെ മനസ്സിലാ ക്കേണ്ടതെങ്ങനെയെന്നും വിവരിച്ചിരിക്കുന്നു . ഓരോ അടി മുമ്പോട്ടു പോയി ഈശചരംൻറ രൂപം എടയംഗമമംക്കിത്തിക്ക് നതെങ്ങ് നെ, ഒരു പഴ തുടങ്ങി ബ്രഹാവുവരെ വ്യാപിച്ചുകിടക്കന്ന പരമാ ത്മാവിനെ പയ്ക്കെപ്പയ്ക്കെ ആത്മസാത്കരിക്കുന്നംതങ്ങനെ എന്നു പറഞ്ഞു രന്നീരിക്കുന്നു. പതിനൊന്നാമദ്ധ്യായത്തിൽ സമ ഗ്രതമെയാണ് വിവരിച്ചിട്ടുള്ളത്. വിശാശ്രവദ്ശനത്തെയാണ് ഞാൻ 'സമഗതായോഗം' എന്ന പറയുന്നഇ°. 'വിശചരുപദശനം' എന്നതിൻെ അത്ഥം ഒരു മണൽത്തരിയിൽപോലും ഈ ലോകം മുഴവനം അടങ്ങിയിട്ടുണ്ടു°ൂഎന്ന് അനഭവപ്പെടുത്തുകയാണം'. ഇതു തന്നെയാണ് വിരാഡംഭശ്നം. ആറാമദ്ധ്യായംമതൽ പതിനൊ ന്നാമദ്ധ്യായംവരെ ഭക്തിരസത്തെ ഇങ്ങനെ പലപ്രകാരത്തിലും അരിച്ചെടുത്തിരിക്കുന്നു.

2

ഇനി, പന്ത്രണ്ടാമദ്ധ്യായത്തിൽ ഭക്തിതത്വത്തെ സമാപ്തമാ ക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. അഇ്ളനൻ സമാപ്തിയേസ്സാബന്ധിച്ച ഒരു ചോദ്യംചോദിച്ചു. അഞ്ചാമദ്ധ്യായത്തിൽ ജീവിതത്തെസ്സാബന്ധിച്ച എല്ലാ ശാസ്ത്രങ്ങളും പ്രതിപാദിച്ചുകഴിഞ്ഞപ്പോയം അഇ്ളനൻ ഒരു ചോദ്യംചോദിച്ചു. അതുപോലുള്ള ഒരു ചോദ്യംതന്നെയാണ് ഇവിടെയും ചോദിച്ചിരിക്കുന്നത്ത് അദ്രേഹം ചോദിക്കുന്നു: "ഭഗ വാനേ, ചിലർ സഗ്രണത്തെബ് ഭേജിക്കുന്നു; ചിലർ നിർഗ്ഗണത്തെ. അങ്ങേയ്ക്കു ഇവരിൽ ആരെയാണം അധികം ഇഷ്ടം?"

ഭഗവാൻ ഇതിന്ന് എന്തത്തരമാണ് നൽകക? രണ്ട മക്ക ളള്ള ഒരമായോട്ട് ഇത്തരം ഒരു ചോദ്വാം ചോദിച്ചാൽ അവർ എ ന്താണ് മറ്റപടിപറയുക? രണ്ടു മക്കളിൽ നെ ചെറിയ കുട്ടി യാണ്; അവൻ അമ്മയെ വളരെ സ്റ്റേഫിക്കന്ന; എപ്പോഴം അമ്മയെ ഓക്നോ; അമ്മയെക്കാണഹോഴേയ്യപ്പ് സന്തോഷം കൊണ്ടു തുള്ളിച്ചാടുന്നു; അവരെ കെട്ടിപ്പിടിക്കുന്നു. അമ്മയെ കാണാത്താൽ കരയുന്ന; അമ്പരന്നപോകുന്നം അവന്ന് അമ്മയെ

വിട്ടിരിക്കാൻവയ്യ. അമ്മയില്ലാത്ത ഏത്രം അവന്ത ശൂന്വമാ യിത്തോന്നുന്നു! രണ്ടാമത്തെ കട്ടിക്ക് അല്പം പ്രായമായിട്ടുണ്ടും. അവനം അമ്മയെ അതിയായി സ്റ്റേഹിക്കുന്നണ്ടും. പക്ഷേ, അവന്ത കാര്യബോധമുണ്ടും. അവനം സ്മ്മയെ വിട്ട രിക്കാൻ കഴിയും. അഞ്ചാപ്പമാസമോ അതിലധികമോ കാലം അവൻ അമ്മയെക്കാ അവൻ അമ്മയ്ക്കു വേണ്ട സേവനങ്ങറം ചെയ്യുന്നു. ണാതിരിക്കം. എല്ലാ ഭാരവും താൻ കൈയേറ്ററ് ഉത്തരവാദബോധത്തോടെ എല്ലാ പ്രവൃത്തിയും അവൻ ചെയ്യുന്നു. അങ്ങനെ പലതരം പ്രവൃത്തിക ളിൽ വ്യാപ്തതനായിരിക്കയാൽ അവന്ന് അമ്മയുടെ വേർപാട് അസഹനിയമായിത്തോന്നുന്നില്ല. അവൻ പൊതുജനപ്രിയ നാണം". നാലഭാഗത്തുനിന്നും അവന്റെ ഗുണഗണങ്ങരം കേട്ട് അമ്മയ്ക്ക വലതായ സന്തോഷം ഉണ്ടാവുൻ. ഇങ്ങനെ രണ്ടു കട്ടി കളുള്ള ഒരമ്മയോട്ട്, "അമ്മേ, ഇവരിൽ ഒരു കുട്ടിയെമാത്രമേ നിങ്ങാംക്ക തരികയുള്ള. ഇഷ്പമുള്ളതിനെ ആവശൃപ്പെടാം," എന്ദം ഒരാഗം പറയുന്നതായാത് അവർ എന്താണം' മ്രപ്ടിപറ യകു ഏതു കട്ടിയെയാണ് ഇഷ്ടപ്പെട്ടക? രണ്ടു കട്ടികളേയും **തുലാസ്സിൽ വെച്ച തുക്കിനോക്കമേം?് ഈ** അമ്മയുടെ സ്ഥിതിയെ പ്പററി നല്പപോലെ ആലോചിക്കക. സ്വാഭാവികമായി അവ ക്കെന്തു പറവാൻകഴിയും? അവർ ഗത്വന്തരമില്ലാതെ പറയും: "വേർചിരിയുകതന്നെവേണമെങ്കിൽ നിങ്ങഠം മൂത്തകട്ടിയെ കൊ **ണ്ടു**പൊയ്ക്കൊൾക; ഞാൻ അവൻെ വേർപാട് സഹിച്ചുകൊ ള്ളാം." അവർ ഇളയമകനെ മാറോടണച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും. ആ കുട്ടിയെ തൻെറ അട്ടക്കൽനിന്നകറപ്പാന് അനുവദിക്കയില്ല. അൗദയ്ക്കും ഇളയകട്ടിയുടെ അടുക്കലേയ്ക്കും അധികം വലിവുണ്ടായി രിക്കം. അതിനാൽ, അവർ ഒരു പക്ഷേ വലിയവനെ കൊണ്ടു പോകാനനുവടിച്ചേയ്ക്കാം. എന്നാൽ ''അവൽ' ആരെയാഞ അധികം ഇഷ്ടം??? എന്നതിന്റെ ഉത്തരമാണു ഇതു" എന്നു വി ചാരിച്ചകൂടാ. എന്തെങ്കിലും ഒരു ഉത്തരം പറയേണ്ടിവന്നപ്പോഗം അവരുടെ മുഖത്തുനിന്നു ചില വാക്കുക്കം പുറപ്പെട്ടു എന്നു മാത്രം. ആ ശബ്ദങ്ങളുടെ അകത്തുകടന്നു" അവയ്ക്കു അത്ഥമുണ്ടാക്കാൻ തുട ങ്ങുന്നതു" അനാചിതമായിരിക്കും.

പ്രസ്തതപോല്യത്തിനത്താം നല്യുമ്പോഠം ഭഗവാന്ന്, ആ അമ്മയ്ക്കുണ്ടായ വിഷമതതന്നെയാണ് ഉണ്ടായത്. അഇളുനൻ ചോലിക്കന്ന: "ഭഗവാനേ, അങ്ങയുടെ മുമ്പിൽ രണ്ടതരം ഭക്ത ന്മാരുണ്ട്. ഒരുകൂട്ടർ അങ്ങയുടെ നേരെ അതിയായ പ്രേമമുള്ളവ രാണ്. എപ്പോഴം അങ്ങയെ ന്യൂരിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കുന്നു. അവ അടെ കണ്ണ് അങ്ങയെക്കാണ്മാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നു; കാത് അങ്ങയുടെ

digitized by www.sreyas.in<sup>12</sup>

കീത്തനം കേഠംക്കാൻ കൊതിക്കന്നു; കൈകാലുകഠം അങ്ങയ്കും വേണ്ട സേവനങ്ങൾ ചെയ്താൻ ഔൽസുക്വം കാണിക്കുന്നു. രണ്ടാമ ത്തേ കൂട്ടരാകട്ടെ, സ്വാവലംബികളാണ°. അവർ എപ്പോഴം ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ സ്ഥാധീനത്തിൽ വെച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നു; അവർ «സവ്ഭ്രതഹിതേരത<sup>,</sup>ന്മാരാണ്; രാവും്പകലം സമഭായത്തിന്ത വേണ്ട സേവനം നിഷ്കാമമായി ചെയ്യുന്നവരാണ്. അതു കാണാ മ്പോഠം അവൽ" ഭഗവൽന്റുരണയില്ലെന്നുകടിഞ്ഞോന്നിപ്പോകന്നു. ണടൈപതികളായ ഇവരാണ് രണ്ടാമത്തേതരത്തിൽപ്പെട്ട കേത ന്മാർ. ഇവരിൽ എവരാണ് അങ്ങയ്യം അധികം പ്രിയപ്പെട്ട വർ?" ഇതാണ° അജ്ജനൻെറ ചോട്ട്വം. അപ്പോഗം ആ അമ്മ പറഞ്ഞതുപോലുള്ള ഉത്തരമാണ് ഭഗവാന്ദം പറയുന്നതും: "ത്വ എനിക്കും പ്രിയപ്പെട്ടവനാണം; രണ്ടാമത്തെ സഗുണഭക്തൻ അടൈചതഭക്തന്നം എനിക്കു പ്രിയപ്പെട്ടവൻതന്നെ." ഇങ്ങനെ ഭഗവാൻ വലതായ വിഷമതയിൽപ്പെട്ടപോയി! ഉത്തരംപറഞ്ഞ കഴിയൂ എന്നായപ്പോാം ഇങ്ങനെ ഒന്നുപറഞ്ഞു എന്നമാത്രം.

കായ്പ്പും വാസ്തവത്തിൽ അങ്ങനെതന്നെയാണ്. രണ്ടുതരം ക്രേന്മാരും ഒരേരൂപത്തിലുള്ളവരാണ°. അവരുടെ യോഗ്യതയും തരവും എല്ലാം ഒന്നുതന്നെ. അവരെ താരതമൃപ്പെടുത്തുന്നതുതന്നെ അതിരുകടന്ന ഒരു സാഹസമായിരിക്കും. അജ്ജനൻ അഞ്ചാമദ്ധ്യാ യത്തിൽ കമ്മത്തെപ്പാറി ചോടിച്ചുതുപോലുള്ള ചോട്ടുംതന്നെയാ ണ് ഇവിടെ ഭക്തിയെസ്സാബന്ധിച്ചും ചോദിച്ചുരിക്കുന്നത്. അഞ്ചാ മദ്ധ്യായത്തിൽ കമ്മത്തിൻറയും വികമ്മത്തിൻേറയും സഹായ ത്തോടുകൂടി മനുഷ്യൻ അകമ്മാവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുന്ന എന്നു പറ ഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ഈ അകമ്മാവസ്ഥ രണ്ടുതരത്തിന്റെ അഥവാ രണ്ടു ര്രപത്തിൽ, പ്രകടിതമായിക്കീരുന്നണും". ഒന്നം", രാവം പകലം കമ്മംചെയ്തകൊണ്ടേയിരുന്നാലും തീരെ കമ്മംചെയ്യന്നില്പ എന്ന തോന്നുക. മറേറത്ര്, ഇരുപത്തിനാലു മണിക്കുറും ഒരു കമ്മവും ചെയ്യാതെയിരുന്നും, ലോകത്തിലുള്ള കമ്മങ്ങളെല്പാം ചെയ്യന്ത എന്നതോന്നുക. ഇങ്ങനെ രണ്ടുത്രപത്തിലാണ് അകമ്മാവസ്ഥ പ്രകടിതമാവുന്നത്ട്. ഇവയെ എങ്ങനെയാണു താരതമുപ്പെടു ത്തുക? ഗോളാകൃതിയിലുള്ള ഒരു പദാത്ഥത്തെ നേരെ നടുവിലുടേ പിളന്നാൽ ആ രണ്ട്രഭാഗങ്ങളെ താരതമ്യപ്പെടുത്തുവാൻ കഴിയുമോ? രണ്ടും രൈമാതിരി യോഗ്വതയും ഗുണവും ഉള്ളവയാണ്; രെേരൂപ ത്തിലുള്ളവയാണ°. അക്മ്മാവസ്ഥയെപ്പററി പറഞ്ഞടിക്കിൽ ഭഗ വാൻ ഒന്നിനെ 'സംന്വാസ'മെന്നും മറ്റേതിനെ 'കമ്മയോഗ'മെ ന്നും വിളിച്ചിട്ടുണ്ട്. ്ശബ്ദം രണ്ടാണെങ്കിലും അത്ഥം ഒന്നാണ്.

സംന്യാസം, യോഗം ഇവ രണ്ടിനേയും, അവസാനം, വളരെ സരള മായും സൃഗമമായും വിവരിച്ചിട്ടുണ്ടും. അഗുണവും നിഗ്ഗണവും ഇതേമാതിരിതന്നെയാണ്. സഗുണഭക്തൻ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കാണു പരമേശചാസേവചെയ്യുന്നു. നിഗ്ഗണകേതനാകട്ടെ ലോകത്തിൻെറ ഫിതത്തിന്നവേണ്ട കായ്പങ്ങളെപ്പ്ററി ചിന്തിക്കുന്നു. സഗുണഭക്ത ന്മാർ ബാഹൃമായി പല പ്രവൃത്തികളിലം – സേവാകമ്മങ്ങളിലം– ഏപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുണ്ടെന്നു തോന്നിയേക്കാം. എന്നാലും, അവർ ആ ന്തരമായി എപ്പോഴം ഭഗവച്ചിന്തചെയ്യന്തുണ്ടും. രണ്ടാമത്തവർ പ്രതൃക്ഷമായി യാതൊരു സേവനവം ചെയ്യന്നില്ല; പക്ഷേ, ആന്ത രമായി വളരെയധികം സേവനംചെയ്യുന്നുണ്ട്. ഇപ്രകാരമുള്ള ഈ രണ്ടുതരം ഭക്തന്മാരിൽ ആരാണം ത്രേഷ്യന്മാർ? രാവം പകലും കമ്മം ചെയ്തിട്ടും സ്വല്പംപോലും കന്മാചെയ്യാത്തവരാണ് സഗുണ ഭക്തന്മാർ. ഇതിന്ന് വിപരീതമായി, നിഗ്ഗണഭക്തന്മാർ ആന്തര മായി, മനസ്സുകൊണ്ട് എല്ലാവരുടേയും ന്ന്മയെപ്പററി\_ചിന്തിക്ക ന്നു. ഈ രണ്ടു ഭക്തന്മാരും സൂക്ഷ്മത്തിൽ ഒരേരൂപത്തിലുള്ളവരാ **ഞ°. സ്ഥ**ലമായി നോക്കിയാ**ത**്ഒരുപക്ഷേ, വ്വത്വസ്തരാണെന്ത തോന്നിയേക്കാം. വാസ്തവത്തിൽ രണ്ടുതരക്കാരും ഒരേമാതിരിയില്ല ള്ളവരാണം". എന്നാൽ, ഇതിൽ സഗ്ഗണഭക്തി അധികം സുചഭ മാണം". ഇങ്ങനെ ഭഗവാൻ അഞ്ചാമദ്ധ്വായത്തിൽ നല്ലിയ ഉത്ത രംതന്നെയാണ് ഇവിടേയും നല്ലിയിരിക്ന്നതും.

3

സന്തന്ത് അല്ലെങ്കിയോഗത്തിൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങളേക്കൊണ്ടു പ്രതൃക്ഷ മായി പ്രവൃത്തിചെയ്യിക്കന്തണ്ട്. ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, നെകിൽ സാധ നമാണ് അല്ലെങ്കിൽ വിഘ്ലമാണ് — ഒന്നുകിൽ സഹായകമാണ് അല്ലെങ്കിൽ തടസ്സമാണ് —; അല്ലെങ്കിൽ രണ്ടുമാണ്. അവ മാരകമാണ് അല്ലെങ്കിൽ താരകമാണ്. ഇത്ര നമ്മുടെ 'ട്രഷ്പിായ ആത്രേയിച്ചിരിക്കുന്നു. ഒരാളുടെ അമ്മ മരണശയ്യയിൽ കിടക്കുക യാണെന്നു കുരുതുക. ആയാർം അമ്മയെക്കാണാൻ ആഗ്രഹി കുന്നു. വഴിയോ പത്തുപതിനഞ്ഞു നാഴികയുണ്ട്; ആവഴിക്കു വാ ഹനങ്ങളൊന്നും പോവുകയില്ല; കണ്ടും കുന്നമാണ്. ആയാർംക്ക് ആ വഴി സാധനമോ വിഘ്ലമോ ആയിരിക്കുന്നത്ര്? ചിലർ പറ യും: "ഈ ഭർഘടം പിടിച്ച വഴി ഇടയിലില്ലായിരുന്നുവെങ്കിൽ എത്രയോമുൻപും അമ്മയെ ച്വെന്നുതന്നുകാണംൻകഴിയുമായിരുന്നു." അവക്ക് ആ വഴി ശത്രവാണം. എതെങ്കിലുംതരത്തിൽ ആയാർം ആ വഴിയിലൂടെ നടന്നുപോകുന്നു. വഴിയെശ്ശപിക്കുന്നുണ്ട്; എന്നാ

ലം, അമ്മയെക്കാണാനുള്ള ഉത<sup>ം</sup>കണ്ഠനിമിത്തം വേഗംവേഗാ വഴി ശത്രവാണം", ബാധയാണം", എന്നു വിചാരിച്ചം നടക്കുന്നു ആയാഠം എവിടെയെങ്കിലം ഇരിക്കുന്നതായാൽ ആ ശത്ര, അത്ം യതു് ആ വഴി, തന്നെജ്ജയിക്കും. ഉത്സാഹിച്ചുനടന്നാൽമാത്രമേ ആയാഠംക്ക് ആ ശത്രവിനെ ജയിക്കാൻ കഴികയുള്ള. മറെറാരാഠം പറയുന്നു: "ഈ കൊടുംകാട്ടിൽ ഇങ്ങനെയെങ്കിലും"ഒരു വഴി കിട്ടി യല്ലോ. അതൊരു മഹാഭാഗ്യമാണ്. ഇന വല്പവിധത്തിലും അമ്മയുടെ അട്ടാത്തത്താം. ഇതും ഇല്ലായിരുന്നുവെങ്കിൽ ഒഗ്ഗമ മായ ഈ പവ്തത്തിന്മേലൂടെ, ഈ കൊടുംകാട്ടിലൂടെ, എങ്ങനെ മുമ്പോട്ടപോകും?" ആയാഠം ആ കാട്ടുവഴിയെ ഒരു സാധനമാ യിക്കരുതി ഓരോ അടിയായി മുമ്പോട്ടപോകം. ആ വഴിയുടെ പേരിൽ ആയാഠംക്ഷം സ്റ്റേഫഭാവമാണംണ്ടായിരിക്കുക. ത്രതയാഠം അതിനെ ഒരു ചങ്ങാതിയായിക്കരുത്തം. നിങ്ങറം അതിനെ മിത്ര മായിക്കരുതിയാലം ശരി, ശത്രവായിക്കരുതിയാലം ശരി, ദൃരത്തെ വദ്ധിപ്പിക്കുന്നു എന്നു കരുതിയാലം ശരി, കുറയ്കുന്നു എന്നു കരു തിയാലം ശരി ....വേഗം നടന്നാൽമാത്രമേ നിങ്ങാക്കം അമ്മയുടെ അടുക്കൽ ശരിയായ സമയത്തും എത്താൻസാധിക്കയുള്ളു. ഇങ്ങനെ, വഴി സാധനത്രപമോ വിഘത്രപമോ എന്നത്ര് മനുഷ്യൻറ് 'ദൃഷ്പിായ അവലംബിച്ചാണിരിക്കുന്നത്ര്. ഇന്ദ്രയങ്ങളുടെ സ്ഥിതി യം ഇതുതന്നെ. അവ വിഘ്ലമോ സാധനമോ, ബാധകമോ സാധകമോ, എന്നതും നിങ്ങളുടെ 'ദ്രഷ്പിായെ ആശ്രയിച്ചാണിരി ക്നോത്ര°.

സഗുണോപാസകന്മാക്ക് ഇന്ദ്രിയങ്ങാപപ്പുപ്പം പോലെയാണം". അവർ അവയെ പരമാത്മാവിന്നം" അർച്ചിക്കുന്നു. **കണ്ടെകാണു** ണ്ട ഹരിയുടെ ത്രപത്തെക്കാണാന്, കായ്കൊണ്ടു ഹരികഥ് കേഠം ക്കുന്നു. നാവുകൊണ്ടു ഹരിഗാമം ഉച്ചരിക്കുന്നു. കാലുകൊണ്ടു തീത്ഥ യാത്രചെയ്യുന്നു. ഇങ്ങനെ എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും പരമേശ്വരന്നു സമർപ്പിക്കുന്നു. ആ അവസ്ഥയിൽ ആ ഇന്ദ്രിയങ്ങാം ഭോഗത്തി ന്നുള്ളവയല്ലാതായിത്തീരുന്നു. പുഷ്പം ഭഗവാന്ന് അർച്ചിക്കാനുള്ള താണം, തനിക്കണിയാനുള്ളതല്ല. ഇതുപോലെതന്നെ, ഇന്ദ്രിയ ങ്ങറം ഈശചരസേവനത്തിന്നായി ഉപയോഗിക്കേണ്ടതാണം". ഇ താണം" സഗ്ഗണോപാസകന്റെ 'ദ്രഷ്പി'. നിഗ്ഗണോപാസകന്നം ഇപ്രിയങ്ങൾ വിഘുത്രപമായിത്തോന്നുന്നു. ത്രയാർം അവയെ നിയന്ത്രണത്തിൽ വെയ്യുന്നു; നാലഭാഗത്തുനിന്നും തടുത്തുനി ത്തുന്നു; അവയുടെ വിഷയങ്ങളെ അടച്ചിടുന്നു; അവയും കാവൽ നിത്തുന്നു. എന്നാൽ, സഗുണോപാസകന്നം" ഇതൊന്നും ചെയ്യേ ണ്ടതായിട്ടില്ല. ആയാറം എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും ഹരിചരണങ്ങ

ളിൽ സമർപ്പിച്ച്, കത്തവ്വകർമ്മങ്ങളിൽ നിരതനായിരിക്കന്നു. ഇതുരണ്ടും ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹത്തിൻെറ രണ്ടു പ്രകാരങ്ങളാണ്; ഇന്ദി യടമനത്തിൻെറ രണ്ടു വിധങ്ങളാണ്. നിങ്ങാംക്കു ഇതിൽ എ തെങ്കിലും ഒരു മാർഗ്ഗത്തെ സ്വീകരിക്കാം. എതിനെ സ്വീകരി ച്ചാലും വേണ്ടില്ല, ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ സ്വാധീനമാക്കണം. ഇരുവരു ടേയും ധ്യേയം നെരതന്നെ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ വിഷയങ്ങളിൽ അലയു വാൻ അനവഭിക്കരുത്ന്. ഇങ്ങനെ, രണ്ടു മാഗ്ഗങ്ങളുള്ളതിൽ ഒന്ന സരളമാണെങ്കിൽ മറാതു ഗഹനമാണ്.

നിർഗ്ഗണോപാസകൻ സേവ്വ്ഭ്രതഹിതേരതാനാണ്. ഇ തൊരു ലഘുകായ്യമല്ല. "ലോകത്തിന്നൊട്ടാകെ നന്മചെയ്യുകാ എന്തപറവാൻ വളരെ എളുപ്പമാണം': പക്ഷേ, ചെയ്യുന്നതു തുലോം വിഷമമാണ്. ലോകത്തിൻറ്റ് ട്രൊകെ നന്മയെപ്പററി ചിന്തി ക്കുന്ന ആരം കുര്മറെറാന്നും ചെയ്യുക സാധ്യമല്ല. 🗌 അതിനാൽ, നിർഗ്ഗണോപാസന കഠിനമാണെന്ന പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അവ നവംനാ ശക്തിക്കനസരിച്ചു പലപ്രകാരത്തിലും സഗ്ഗണോപാ സന ചെയ്യാം. നമ്മുടെ ജന്മഭൂമി, ആ ചെറിയഗ്രാമം -- അതിന്നു വേണ്ട സേവനങ്ങാം ചെയ്യാം. അപ്ലെങ്കിൽ, മാതാപിതാക്കന്മാക്ക വേണ്ട സേവനം ചെയ്യാം. ഇതെല്ലാം സഗുണോപാസനയാണും. ഇതിൽ, നമ്മടെ ഉപാസന അഥവാ പൂജ ലോകത്തിൻെറ ഹിത ത്തിന്നു വിരുദ്ധമാവരുതെന്നു മാത്രമേയുള്ളു. നിങ്ങളുടെ സേവനം എതതന്നെ നിസ്സാരമായാലുംശരി, ലഘുവാ മാലുംശരി, അതു അ ന്ത്വരുടെ ഹിതത്തിന്നു ബാധകമല്ലെങ്കിൽ തീർച്ചയായും ഒരുതരം ഭ്ക്തിതന്നെയാണ് മറിച്ചായാൽ, അതു സക്തിയായിത്ത`രും. നമ്മുടെ അമ്മയപ്പന്മാരായാലുംശരി, ബന്ധുജനങ്ങളായാലും ശരി, എല്ലാം പാമേശ്ചരൻതന്നെ എന്നുവിചാരിച്ചു സേവനങ്ങരം ചെയ്യണം. ഇവരിൽ ഓരോരുത്തരിലം പരമേശ്ചരന്റെ മൂത്തി യെസ്സങ്കല്പിച്ചു് സന്തോഷമടയണം. ഈ സഗുന്നപൂജ സുലഭ മാണ്ം. നിർഗ്ഗണപൂജ ഇത്ര എളുപ്പമല്ല; അതു വളരെ കഠിന മാണാ്. രണ്ട്രിൻറയും തത്തചം അഥവാ സാരം ഒന്നതന്നെ. പക്ഷേ, സുലഭതയെ മുൻനിത്തി നോക്കമ്പോഠം സഗുണപൂജ യാണാം ത്രേയസ്തരമായിട്ടുള്ളത് എന്നുമാത്രം. സുലഭതയ്ക്കു പുറമേ മറെറാന്നുക്ടി ആലോചിക്കേണ്ടത്വങ്ങ് നിർഗ്ഗണോപാസനയിൽ ഭയത്തിന്നവകാശമുണ്ട്. നിർഗ്ഗണം ജ്ഞാന് ചയമാണ്. സഗു ണമാകട്ടെ പ്രേമമയമാണു, അഫവാ ഭാവനാമയമാണു്. സഗു ണത്തിൽ ആർപ്രതയുണ്ടും. അതിൽ ഭക്തൻ സുരക്ഷിതനാണും. നിഗ്ഗണത്തിൽ അല്പം അപകടമുണ്ടുଂ. 🛛 ഒരുകാലത്ത് ഞാൻ ജ്ഞാ നത്തിന്നും അധികം പ്രാധാന്വം നൽകിയിരുന്നു. എന്നാൽ,

വെറം ജ്ഞാനംകൊണ്ടു കായ്പം നടക്കകയില്പെന്ന ഇപ്പോറം എം നിക്ക് അന്ദഭവപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ജ്ഞാനംകൊണ്ടു മനസ്സിലെ സ്തുലമായ മാലിന്വങ്ങാം കരിഞ്ഞുപോകം. പങ്ഷേ, സൂക്യമായ മാലിന്വങ്ങളെ നശിപ്പിക്കാനുള്ള സാമത്ഥ്വം അവയ്ക്കില്ല. 0L.W വലംബനം, ചിന്തനം, വിവേകം, അഭ്വാസം, വൈരാഗ്വം മുത ലായ എല്ലാംസാധനാങ്ങളേയും ശരിയായി ഉപയോഗപ്പെട്ടത്തണം. എന്നാലം, മനസ്സിലേ മാലിന്വങ്ങറം മുഴവന്നം പോകയില്ല അ രൂപത്തിലുള്ള വെള്ളംകൂടി ആവശൃമാണം". തിന്നു ഭക്തിയുടെ ഭക്തിക്കമാത്രമേ അതിന്നുള്ള ശക്തിയുള്ള. ഇതിനെ വേണമെ ങ്കിൽ പരാവലംബനം എന്നു പറഞ്ഞുകൊഠംക. പക്ഷേ, 'പരം? എന്നതിന്നു' 'അന്വാം' എന്ന അത്ഥം എടുക്കാതെ 'ത്രേഷ്യം'—ത്രേ ഷ്യമായ പരമാത്മാവു്-എന്ന അർത്ഥം എടുക്കണം. ആ പര മാത്മാവിനെ അവലംബിക്കുകയന്നതാണ് പരാവലംബനാ എന്ന തിൻെറ അർത്ഥം. പരമാത്താവിൻെറ സഹായംക്രടാതെ മന സ്സിലെ മാലിന്വങ്ങറം പോകയേയില്ല.

ഇവിടെ ജ്ഞാനത്തിൻെറ അത്ഥം സങ്കലിതമാക്കിക്കുളഞ്ഞു എന്ന ചിലർ പറഞ്ഞേക്കാം. ജ്ഞാനംകൊണ്ടു മനസ്സിലെ മാലി ന്വങ്ങറം കഴകിക്കളയുക സാഭ്ധ്വമപ്പെങ്കിൽ, ആ ജ്ഞാനം തരംതാ ഴ്ന്നപോകന്ന എന്ന ആക്ഷേപത്തെ ഞാൻ സചീകരിക്കകതന്നെ ചെയ്യും. പക്ഷേ, ഞാൻ പറയുന്നത്ര് പരിശുദ്ധമായ ജ്ഞാനം പ്രാപിക്കുക ഈ മൺപ്രതിമയ്ക്ക സാദ്ധ്യമല്പ എന്നാണും. ഈ ദേഹത്തിന്നുള്ളിലിരിക്കുമ്പോഴുണ്ടാവുന്ന ജ്ഞാനം എത്രതന്നെ പരി ശുദ്ധമായതാണെങ്കിലും അതിൽ അല്പം ന്യൂനതയുണ്ടായിരിക്കം; അതു് അപ്പം വികൃതമായിരിക്കം. ഈ ടേഹാത്തിൽ ഉണ്ടാകന് ജ്ഞാനത്തിൻെറ ശക്തി പരിമിതമാണം. പരിശുദ്ധജ്ഞാനം ഉണ്ടാവുമ്പോരം സംസാരസംബന്ധമായ എല്ലാ മാലിന്വങ്ങളും ഭസ്പ മായിപ്പോകം. ഇതു സംശയാതീതമായ ഒരു സംഗതിയാണം". ചിത്തത്തോടുകൂടിത്തന്നെ എല്ലാ മാലിന്യങ്ങളേയം ഭസ്തീകരിക്കാനു ള്ള ശക്തി ജ്ഞാനത്തിന്നുണ്ടും. പക്ഷേ്വികാരത്തോടുക്കടിയ ഈ ടേഹത്തിൽ ജ്ഞാനത്തിൻെറ ശക്തി കണ്ഠമായിത്തീരുന്നു. അതി നാൽ, സൂക്ഷ്മായ മാലിന്വങ്ങളെ കഴകിക്ളയാൻ അതീന്ന കഴിവി ല്ലാതാവന്നു. ക്കതിയെത്തെ ആശ്രയിക്കേണ്ടിവരുന്നു. കേതിയെ ആത്രയിക്കാതെ സൂക്ഷ്മായ മാലിന്വങ്ങളെ നശിപ്പിക്കാൻ സാധി ക്കയില്ല. അതിനാൽ, ക്തേയിൽ മനുഷ്ഠൻ (അധികം) സരക്ഷി തനാണ°. ഈ 'അധികം' എന്ന പകം എൻറെ സ്പന്തമാണെ ന്നു കരുതിക്കൊഠംക. സഗുണഭക്തി സുലഭമാണു്. അതിൽ പര

മേശ്വരനെ ശരണംപ്രാപിക്കുന്ന അവലംബിക്കുന്ന. നിർഗ്ഗണ ത്തിൽ സ്വാവലംബനമാണുള്ളത്ര്. ഇതിലെ 'സ്വാ' എന്നത് ഹെറ അത്ഥത്തെപ്പററി അല്പം തലോചിക്കുക. അതിന്റെ അത്ഥം, 'തൻറെ അകത്തുള്ള പരമാത്താവിന്റെ ആധാരം' എന്നാകുന്നു. വെറും ബൂദ്ധിയുടെ സഹായത്താൽ പരിശുദ്ധനായിത്തിന്ന് ഒരു വ്യക്തിയേയും കാണാൻ കഴിയില്ല. സ്വാവലംബനം അതായത്ര് ആന്തരമായ ആത്മജ്ഞാനംകൊണ്ടു ശുദ്ധമായ ജ്ഞാനം പ്രാപ്തമാ കം. ചുരുക്കത്തിൽ, നിർഗ്ഗണക്തേയിലേ സ്വാവലംബനത്തി ലം, അവസാനം ആധ്യംമാക്കിയിട്ടുള്ളത് ആത്മാവിനെത്ത നെയാണം".

## 4

ഞാൻ, സഗുണോപാസന സലഭവം സാക്ഷിതവുമാണെന്ത നിർഗ്ഗണോപാസനയുടെ കാര്യത്തിലും അതുത പറഞ്ഞുവല്ലോ. നെ പറയാൻ സാധിക്കം. നിർഗ്ഗണത്തിൽ ഒരതിത്തിയുണ്ട്. നാം പല കാര്യങ്ങരംക്കമായി പസ്ചോപരമായ പലതരം പ്രവൃ ത്തികഠംക്കായി—ാല സ്ഥാപനങ്ങളം ഏപ്പെടുത്തുന്നു. അവയ്ക്കം ആദ്യം കാരണമായിരിക്കുന്നതു വ്യക്തികളാണും. ആ വ്യക്തികളാ യിര്ക്കം അതിൻറ മച്ചമായ് ആധാരം. സ്ഥാപനം, ആട്വം വൃക്തി നിഷ്യമായിരിക്കം. പിന്നെ, അതു വികസിച്ചുവരുന്നതോടു ക്ട്രി, വൃക്തിയിലൂള്ള നിഷ്ഠ തത്ത്വത്തിലായിത്തിരണം. തത്ത്വ നിഷ്യ ഉണ്ടാവാഞ്ഞാൽ ആദ്യം സ്ഫൂത്തിനൽകിക്കൊണ്ടിരുന്ന വൃക്തിപോയിക്കഴിഞ്ഞാൽ ആ സ്ഥാപനം ഇരുളടഞ്ഞുപോകം. ഞാൻ, എനിയ്ക്കു പ്രിയമായ ഒരു ഉഭാഹാണം നൽകാം. ചക്ക യിലെ ചെറിയ പരട്ടപൊട്ടിയാൽ നൂല്ലൂക സാദ്ധ്യമല്ല. അതിരി ക്കട്ടെ; അപ്പോരം, വലിച്ച തലപോലം കതിരിൽ ചുററാൻ സാ ധിക്കാ താവുന്നു. ആ വൃക്തിയുടെ ആധാരം ഇപ്പാതാവുമ്പോരം ആ സ്ഥാപനത്തിൻറ് സ്ഥിതിയും ഇതാവും. ആ സ്ഥാപനം അനാധമായിത്തീരുന്നു. വൃക്തിനിഷ്ഠയിൽനിന്നു തത്തചനിഷ്ഠ ഉള വായാൽപിന്നെ ഇങ്ങനെ സംഭവിക്കുകയില്ല. സഗ്ഗണത്തിന്ത നിർഗ്ഗണത്തിൻെറ സ്ഥായം ആവശ്യമാണം". ഒരിക്കലപ്പെങ്കിൽ മറെറാരിക്കൽ വ്യക്തിയിൽനിന്നം, അതായതും ആകാരത്തിൽനി ന്നം, വിട്ടു പറത്ത്പോകന്നതിന്നുള്ള അഭ്യാസം ഉണ്ടായിരിക്കണം. ഗംഗ ഹിമാലയത്തിൽനിന്നു്, ശങ്കരന്റെ ജടാജ്ജടത്തിൽനിന്നും, പറപ്പെടന്നു. പക്ഷേ, അതു അവിടെത്തന്നെ നില്ലൂന്നില്ല. അതു ജടാമദ്ധ്യത്തിൽനിന്നുട'ഭവിച്ചു' ഫിമാലയത്തിൻറ്റ് മുകളിലൂടേ ഒഴുകി താഴ്ലാകളം കാടുകളം്കടന്തം സമനിരപ്പായ മൈതാന

ത്തിൽ പ്രവേശിച്ച്, പതുക്കെപ്പയുക്കെ ഒഴകാൻ തുടങ്ങുമ്പോറ മാത്രമേ, അതുകൊണ്ടു പൊതുജനങ്ങറംക്ക് ഉപകാരം ഉണ്ടാവുന്നു ളൂ. ഇതുപോലെ, സ്ഥാപനങ്ങറംക്കം വ്വക്തിയുടെ ആധാരം നഷ്പപ്പെട്ടപോയാലം തത്ത്വത്തിൻെറ ബലിഷ്യമായ സ്തംഭങ്ങളിൽ നിവൻനില്ലാൻ സാധിക്കണം. വീടുപണിയുമ്പോറം ആച്ച് (കമാനം) കെട്ടാൻ ആദ്വം ഒരു താങ്ങു് (ആധാരം) നിർമ്മിക്കുന്നു. പിന്നീട് അതു എടുത്തുകളയും. അതെടുത്തുകളഞ്ഞാലം കമാനം വീഴാതെ നില്ലാണം; എന്നാൽ മാത്രമേ, ആ താങ്ങ് ശരിയായിരു ന്ന എന്ന പറവാൻ സാധിക്കയുള്ള. ഇതുപോലെതനെ, ആദ്വം സ് എത്തിയുടെ പ്രവാഹം സമുണമാണം. അവസാനം അതി ൻെറ പരിപൂണ്ണത തത്ത്വനിഷ്യയിൽ അഥവാ നിർഗ്ഗണത്തിലായി ത്തീരണം. ഭക്തിയുടെ ഉഭരത്തിൽനിന്നു് ഞോവം ഉടിക്കണം. ഭക്തിരുപമായ ലതയിൽ ഞോനമാകുന്ന പുഷ്പം ഉണ്ടാവണം.

ഈ സംഗതി ബുദ്ധഭേവൻറ ത്രദ്ധയിൽപ്പെട്ടിരുന്നു. അതി നാൽ, അദ്ദേഹം, മൂന്നപ്പകാരത്തിലുള്ള നിഷ്ഠകാം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ആള്യം വ്യക്തിനിഷ്പ, പിന്നെ അതിൽനിന്ത് തൽ പനിഷ്പ. ന രിട്ട് തത്ത്പനിഷ്യയിൽ എന്തുക സാദ്ധ്വമപ്പെങ്കിൽ, ചുരുങ്ങിയതും സംഘനിഷ്യയെങ്കിലും ഉളവാകണം. അതുവരെ ഒരു വ്യക്തിയുടെ നേരെ ഉണ്ടായിരുന്ന ആടരവും പത്തുപതിനത്തുപേരുള്ള് ഒരു സം ഘത്തിൻെറ നേക്കാവണം. സംഘത്തിനോട്ട സാമുടായിംമായ പ്രേമം ഇല്ലെങ്കിൽ അന്തശൗഹ്മിദ്രവും മത്സാവും ഉണ്ടാവാനിട യുണ്ടും. അതിനാൽ, വൃക്തിശരണതപോയി സംഘശരണത വരണം. ക്രമേണ സിദ്ധാന്തശരണതയും ബദ്ധമത്തിൽ ഇവ എടുത്തു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും: "ബുദ്ധം ശരണം മൂന്നിനേയം ഗപ്പാമി; സംഘം ശരണം ഗപ്പാമി; ധമ്മം ശരണം ഗപ്പാമി." ആള്ം വ്വക്തിയടെനേരേയും പിന്നെ സംഘത്തിനെ റ നേരേയും നിഷ്ഠയണ്ടാവണം. ഇവ രണ്ടും ബലഹീനമാകയാൽ അവസാനം സിദ്ധാന്തനിഷ്ഠയുണ്ടായാൽ മാത്രമേ, സ്ഥാപനം സപ്രയോജനമാ യിത്തീരുകയുള്ളും. സ°ഫൂത്തിയുടെ പ്രാഹം സഗുണത്തിൽനിന്നു ട് ഭവിച്ചതായാലം ട്രെവിൽ അത്ര° നിർഗ്ഗണസാഗത്തിൽ ചെന്നു ചേരണം. നിർഗ്ഗണത്തിൻെറ അഭാവത്തിൽ സഗുണം ടോഷമയ മായിത്തിന്നേയ്ക്കാനിടയുണ്ട്. നിർഗ്ഗണത്തിൻെറ പരിമിരി സഗ്ഗ ണത്തെ സമനിലപ്പെടുത്തിനിത്തുന്നു. ഈ വിഷയത്തിൽ സഗുണം നിർഗ്ഗണത്തോടു കടപ്പെട്ടതാണം".

ഹിന്ദുമതമായാലം, ശരി, ക്രിസ്തമതമായാലം ശരി, ഇസ്ലാംമത മായാലം ശരി-എല്ലാററിലം എതെങ്കിലും ഒരുതരത്തിലുള്ള വിഗ്ര

ഹാരാധനം നടപ്പണ്ട്. അത്ര് അത്ര ഉൽക്ഷ്പമല്ലാ എന്തു കരുത്ത ന്നവർപോലം അതിനെ സ്വീകരിച്ചിട്ടുണ്ട് വിഗ്രഹാരാധനയുടെ തത്താം തീച്ച്യായം മഹത്തായതാണം". പക്ഷേ, നിർഗ്ഗണത്തി നെറെ പരിധിയിൽ ഇരിക്കുന്നഇവരെ മാത്രമേ അത്ര് നിർംഭ്രാഷമാ യിരിക്കയുള്ള. ഈ നിബന്ധന അയഞ്ഞുപോകമ്പോംഗം സഗ്ഗണ ത്തിൽ ഭോഷം ഉണ്ടായിത്തീരുന്നു. ഏത്ര ധമ്മത്തിലെ സഗ്ഗണ ത്തെ എട്ടത്തനോക്കിയാലം നിഗ്ഗണത്തിന്റെ പരിധിയുടെ അഭേ വംനിമിത്തം അത്ര അധ്യപതിച്ചിട്ടുള്ളതായിക്കാണാം. ആദ്യക്ക ലത്ത യജ്ഞത്തിൽ പ്രാണിബലികഴിക്കാരുണ്ട്. ഇത്ര വിഗ്രഹാ രാധനയുടെ പേരിലുള്ള ഒര്ത്രാചാരമാണം". വിഗ്രഹാരാധന അ തിരുകടന്നു് തെററായ മാർഗ്ഗത്തിൽ ചരിച്ചും അത്ര് നിഗ്ഗണ ത്തിൽ നിഷ്യവെച്ചുകൊണ്ടായിരുന്നുവങ്കിൽ ഈ ഭോഷം വരുമായി രുന്നില്ല.

5

സ്തുണം സലഭവം സംക്ഷിരവുമാണം'. എന്നാലം, അതിന്ത നിർഗ്ഗണത്തിംൻറ ആവശ്യക്തയുണ്ടം'. സതുണം വളൻരവളൻം" അരിൽ നിർഗ്ഗണത്തിൻെറ, അതായതു" തത്തപനിഷ്ഠയുടെ രൂപ ത്തിലുള്ള പൂഷ്പം ഉണ്ടാവണം. നിർഗ്ഗണവം സമുണവും പേസ്പേരം പൂരിപ്പിക്കുന്നവയാണം'; ഒരിക്കലും വിരുദ്ധമായവയല്ല. സഗുണ ത്തിൽനിന്നം നിഗ്ഗണത്തിലെ ഞിച്ചേരണം; നിഗ്ഗണത്തിന്നം, മന സ്സിലെ സൂക്ഷ്യമായ മാലിന്വങ്ങളെ കഴകിക്കളയുന്നതിന്നം സഗുണ ത്തിൻറ ആർശത ആവശ്യമാണം'. രണ്ടും അന്യോന്യം ശോഭയെ വല്റിപ്പിക്കുന്നവയാണം'. ഈ രണ്ടുതരം ഭക്തിയേയും രാമായണ ത്തിൽ വളരെ ഭംഗിയായി വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടം'. അയോദ്ധ്യാക്കാണം ത്തിൽ വളരെ ഭംഗിയായി വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടം'. അയോദ്യ്യാകാണ്ഡ ത്തിൽ ഇതും ഞും കാണാം. ഈ രണ്ടുതരം ഭക്തിയുടേയും വണ്ണ നയാണും രാമായണത്തിലുള്ളതും". ഭാതൻെറ ഭക്തി നിർഗ്ഗണവും ലക്ഷ്യണൻേറതും സഗുണവുമാണം'. ഇവയുടെ ഉഭാഹരണത്തിൽ നിന്നം', ഇവ രണ്ടുംതമ്മിലുള്ള വൃത്വാസം നല്പപോലെ മനസ്സി ലാക്കാം.

രാമൻ വനവാസത്തിന്ന പറപ്പെട്ടപ്പോൾ ലക്ഷ്യണനെ ക്രടെ കൊണ്ടുപോവാൻ സന്നദ്ധനായിരുന്നില്ല; അദ്രേഹത്തിന്ന് അതു അതുവശ്യമായിത്തോന്നിയില്ല. അദ്രേഹം ലക്ഷ്യണനോട്ടെ പറ ഞ്ഞു: ഘക്ഷ്യണാ, ഞാൻ കാട്ടിലേയ്ക്ക പോകന്നം. അതാണ് അപ്പൂൻറ കല്പന. നീ ഇവിടെ നില്ലംണം. എൻെറ ക്രടെ പോന്ന് അമ്മയപ്പുന്മാരുടെ സങ്കടത്തെ അധികമാക്കരുതും. നീ മാതാപിതാക്ക്കാക്കം പ്രജക്കാക്കം വേണ്ട് സേവനം ചെയ്യുക.

നീ അവരുടെ ക്രടേയുണ്ടെങ്കിൽ പിന്നെ, എനിക്കവരെപ്പററിച്ചി ന്തിക്കേണ്ടിവരികയില്ല. നീ എൻെറ പ്രതിനിധിയുടെ നിലയിൽ ഇവിടെ ഇരിക്ക്ക്. കാട്ടിലേയ്ക്കു പോകന്ത എന്നതിന്നു്, ഞാൻ ഒരു സങ്കടത്തിൽ അകപ്പെട്ട് എന്നീ അർത്ഥമില്ല. ഞാൻ ഋഷിമംരുടെ ആത്രമങ്ങളിലേയ്ക്കാണ് പോകന്നതും.?? രാമൻ ഇങ്ങനെ പലളം ലക്ഷ്യണനെ പറഞ്ഞു മനസ്സിലാക്കാൻ ത്രമിച്ചു. പക്ഷേ, ലക്ഷ്യണൻ അതെല്പാം ഒരൊററ വാക്കുകൊണ്ടു അടല്പുക തള്സിഭാസം ആത് വളരെ ഭംഗിയായി ചിത്രീകരിച്ചി ളഞ്ഞു. ട്ടുണ്ട്. ലക്ഷ്യണൻ പറയുന്നം ഇൽ കഷ്ക്കമായ നിഗമനീതിക്കരന്നെ. അടിയൻ അതെല്ലാം പാലി ക്കേണ്ടതും ആണം". പക്ഷേ, അടിയന്നു് ഈ രാജനീതിയുടെ ഭാരം ചുമക്കാൻ വയ്യ. അങ്ങയുടെ പ്രതിനിധിയാവാനുള്ള ശക്തി അടി യന്നില്ല. അടിയൻ ഇപ്പോഴം ഒരു ശിശുവാണ<sup>ം</sup>."

"അരയന്നത്തിന്ന് മേരുപറ്റിതത്തെ പുറത്തെട്ടക്കുക സാദ്ധ്വ. മാണോ? ജ്യേഷ്യാ, അടിയൻ ഇന്നേവരെയും അങ്ങയുടെ പ്രേമത്തി ലാണ് വളന്നവന്നത്ര്. ഈ രാജനീതിയെല്ലാം മററാരോടെങ്കിലും പറഞ്ഞുകൊഠംക. അടിയൻ ഇപ്പോഴും ഒരു കുട്ടിയാണം". ഇ ങ്ങനെപറഞ്ഞും ലക്ഷ്യണൻ രാമൻെറ എല്ലാവാക്കുകളേയും അടച്ചു കളഞ്ഞു!

മത്സ്വത്തിന്നു വെള്ളത്തെ വിട്ടു ജീവിക്കു സാദ്ധ്വമല്ല. അത്ര പോലെതന്നെ, ലക്ഷ്യണന്ത രാമനെ വിട്ടിരിക്കാൻ വയ്യ. അദ്ദേ ഹത്തിൻറ ഓരോ രോമത്തിലും രാമനോട്ടള്ള സഹാനഭ്രതി പ്രത്വ ക്കപ്പെട്ടിരുന്നു. രാമൻ ഉറങ്ങമ്പോറം ലക്ഷ്യണൻ ഉണർന്നിരുന്നു അദ്രേഹത്തിന്നു വേണ്ട ഗ്രൂശ്രൂഷ ചെയ്യം... അദ്രേഹത്തിൻറ ത്ത നന്ദം മുഴവനം ഇതിലായരുന്നു. നമ്മുടെ കണ്ണിലേയ്ക്കു വല്പവരും തെ നമ്മം മുഴവനം ഇതിലായരുന്നു. നമ്മുടെ കണ്ണിലേയ്ക്കു വല്പവരും തെ നമ്മം മുഴവനം ഇതിലായരുന്നു. നമ്മുടെ കണ്ണിലേയ്ക്കു വല്പവരും ഒരു കല്ല് എറിയുന്നതായാൽ ഉടനേ കയ്യ് പൊന്തി കണ്ണിന്നാട് ക്ൽവന്നു് ആ ഏറിനെ സ്വയം എല്ലൂന്നു. ഇത്രപോലെതന്നെ, ലക്ഷ്യണൻ രാമൻെറ കയ്യായിക്കഴിഞ്ഞിരുന്നു. രാമൻെറ മേൽ വീഴന്ന അടിയെല്ലാം ആദ്വം ലക്ഷ്യണൻ എല്ലൂം. തുളസീഭാസ് ലക്ഷ്യണന്ത് ഒരു നല്ല ഉഭാഹാണം നൽകിയിട്ടുണ്ടും: "കൊടിക്രുറ ഉയംത്തിൽ പറന്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. പാട്ടം വണക്കവും എല്ലാം കൊടിക്രുറയ്ക്കാണ്ം. അതിൻെറ നിറം ആക്യതി മുതലായവയെ യെുാം പാടിപ്പകണ്ണുന്നു. പക്ഷേ, ആ കൊടിമരത്തിൻറ കായ്യം ആരെങ്കിലും അനേപഷിക്കുന്നുണ്ടോ? രാമൻെറ കീത്തിയാകന്ന

പന്ത്രണ്ടാം അജ്യായം

പതാക വളരെ ഉയരത്തിൽ പറന്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അതി**ൻറ** ആധാരമായിട്ട<u>ങ്</u>ള കൊടിമരം ലക്ഷ്മണനാണു്. അതു് അല്പം പോലം വളയാതെ നേരെ ഊർന്നനില്ലുന്നു. രാമൻെറ കീത്തി യാകന്ന് പതാകയെ പറപ്പിച്ചിരുന്ന ലക്ഷ്യണനാകന്ന കൊടിമരം കരിക്കലും വളഞ്ഞിട്ടില്ല. 🗍 ക്ത്തിയെല്പാം ആരുടേയ്ക് രാമൻെറ! ലോകം കാണുന്നതു പതാകയെയാണു". – കേതുവിനെ ആരും കണ ക്കാക്കന്നില്ല കൊടുമുടി കാണം; അടിത്തറ കാണുകയില്ല! രാമ ൻെറകീത്തി ലോകത്തിൽ വ്യാപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന. പക്ഷേ, ആരെങ്കിലും ലക്ഷ്യണനെ ഓക്ന്രേണ്ട്രോ? പതിന്നാലകൊല്പം ആ കൊടിമരം നേരെ, വളയാതെ, നിവർന്നനിന്നു; അല്പാലം വളഞ്ഞിട്ടില്ല. താൻ പിന്നിൽ നിന്തുകൊണ്ടു° ലക്ഷ്യണൻ രാമ ൻെറ കീത്തിയെ നാടെങ്ങം വ്യാപിപ്പിച്ചു." രാമൻ ്വളരെ വല തായ, വിഷമമേറിയ കായ്പങ്ങറം ലക്ഷ്യണനെക്കൊണ്ടു ചെയ്യിച്ചി ട്ടണ്ട്. അവസാനം, സീതയെ കാട്ടിൽക്കൊണ്ടപോയി വിടന്ന പ്രവൃത്തിയും ലക്ഷ്യണനെയാണു് ഏല്പിച്ചതു്. 🛛 ലക്ഷ്യണൻ അതും ചെയ്ത. ലക്ഷ്യന്നര് സ്വാന്ത്രമായ് രാസ്തിത്വംതന്നെ ഇല്ലായി രുന്നും. നടി സമദ്രത്തിൽ ചെന്നപേരുന്നതുപോലെ, പ്രകൃത്വാ തന്നെ, ലക്ഷുണൻെറ സേവനം രാമനിൽ എത്തിച്ചേർന്നിരുന്നു. അദ്രേഹം രാമൻറ കയ്യം കാലംകണ്ണം മനസ്സം ആയിക്കഴിഞ്ഞി ലക്ഷുണൻെറ ഈ ക്രോി സ്ഗുണക്രേതിയായിരുന്നു. രുന്നു.

നേരേമറിച്ച്, ഭരതൻറ ഭക്തി നിർഗ്ഗണഭക്തിയായിരുന്നു. അട്രേഹത്തേയം തുളസിഭാസ് ഭംഗിയായം ചിത്രീകരിച്ചിട്ടുണ്ടും. രാമൻ കാട്ട് ലേയ്ക്ക പോകമ്പോറം ഭരതൻ അയോദ്ധ്യയിൽ ഉന്നും യിരുന്നില്ല; മാതുലഗ്രഹത്തിലായിരുന്നു. മടങ്ങിവന്നതാകട്ടേ, അപ്പംൻറ്റ് പരലോകപ്രാപ്തിക്കശേഷവും! ഗുരുവായ വസിഷ്ഠൻ ഭരതനോ 🗧 രാജ്വം ഭരിക്കാൻ ഉപദേശിച്ചു. എന്നാൽ, ഭര തൻ പറഞ്ഞു: ് "എനിക്കു രാമനെ കാണണം 🕫 രാമനെ കാണാ നായി അദ്ദേഹത്തിൻെറ മനസ്സ് പിടയുകയായിരുന്നു. എന്നാൽ, അതോടൊപ്പം അദ്ദേഹം രാജ്യകായ്യങ്ങളും അനേചഷിച്ചു അ ദ്രേഹത്തിന്റെ ഭാവന ഇതായിരുന്നു: "ഈ രാജ്വം രാമൻേറ താണം". ഇവിടെ വേണ്ടകായ്യങ്ങറം നടത്തുംമ്പാറം ഞാൻ ചെയ്യു ന്നതെല്ലാം രാമഒൻറ കായ്യമാണം". സകല സമ്പത്തുകളും യജമാ നൻറതാണ്. അതിനെ നോക്കി നടത്തുകമാത്രമാണ് ഓസൻ ചെയ്യുന്നത്ര°." ലക്ഷ്യണനെപ്പോലെ അദ്ദേഹത്തിന്ന വിട്ടപോ കാൻ കഴിഞ്ഞില്ല. ഇതാണ് ഭരതൻെറ സ്ഥിതി. രാമഭക്തി എന്നതിൻെറ അത്ഥം രാമകായ്പം ചെയ്യുക എന്നാണ്. അല്ലെ

ങ്കിൽ, ആ ഭക്തികൊണ്ടു പിന്നെ എന്തുപയോഗമാണുള്ളത്?? രാജ്വകായ്യങ്ങൾ അനേപഷിക്കുന്നതിന്നു വേണ്ട എല്ലാ ഏപ്പാടുകളും ചെയ്തശേഷം ഭരതൻ രാമനെക്കാണാനായി കാട്ടിലേയും പോയി. "എട്ടാ, ഇത്ത് അങ്ങയുടെ രാജ്യമാണം"; അങ്ങ് .......... ഭരതൻ പറയാൻ ഭാവിക്കുമ്പോഴേയ്ക്ക് രാമൻ അങ്ങോട്ട്ട് കടന്ന പറഞ്ഞു: "ഭരതം, നീ രാജ്യം ഭരിക്കണം." ഭാതന്ത്ര°, എന്തുചെയ്യേണമെന്ന റിയാതായി. അട്രേഹം പറഞ്ഞു: "ത്രങ്ങയുടെ ആജ്ഞയെ അടിയൻ ശിരസാ വഹിക്കണം.'? രാമൻെറ കല്പനയെ അനുസരി ക്കുകയാണം ഭരതന്റെ ധമ്മം. അദ്ദേഹം സർവ്വസ്ഥവും രാമ നിൽ സമർപ്പിച്ചിരുന്നു. അദ്ദേഹം പോയി രാജ്യകായ്യങ്ങഠം നട ത്താൻതുടങ്ങി. അതിലും ഒരു വിശേഷമുണ്ടും. അദ്രേഹം ത്ത യോദ്ധ്യയിൽനിന്നു രണ്ടുനാഴിക അകലെ ഇരുന്നു തപസ്സനുഷ്ഠിച്ചു കൊണ്ടാൺ' രാജ്യകായ്യങ്ങൾം അന്വേഷിച്ചത്ര'. അവസാനം, രാമൻ വനവാസംകഴിഞ്ഞു മടങ്ങിയെത്തി. അവരിരുവരേയും ന്നൊപ്പുകണ്ടാൽ ആരാണം" കാട്ടിലിരുന്നു തചന്നുനുമ്പിച്ചതും" എന്നു തിരിച്ചറിയുവാൻ സാധിക്കാതായി. രണ്ടാളടേയ്യം മുഖം ഒരേമാ തിരി, വയസ്സിൽമാത്രം അല്പം വൃത്വാസമണ്ട് മഖത്ത്രനോക്കി യാൽ ഒരേമാതിരി തപോലക്ഷണം. രാമനേതാണാം ഭാതനേ താണം' എന്നു തിരിച്ചറിവാൻ ആക്കം കഴിഞ്ഞില്ല. ആരെങ്കിലും ണപ്പോഠം അവരിരുവരുടേയും ചിത്രം വരച്ചിരുന്നുവെങ്കിൽ അ തെത്ര പാവനമായ ഒന്നാവുമായിരുന്നു! ഇങ്ങനെ, ഭരതൻ ശാരീരി കമായി രാമനിൽനിന്നു. ഭ്രാത്തായിരുന്നപ്പെങ്കിലും മാനസികമായി വളരെ അടുത്തായിരുന്നു. അദ്ദേഹം രാജ്യകായ്പങ്ങൾ നടത്തിയിരു ന്നുവെങ്കില്ലം മനസ്സാകാണ്ട്ട രാമൻറ സമീപത്തതന്നെയായിരുന്നു. ഇങ്ങനെ നിർഗ്ഗണത്തിൽ സഗുണം 'ഓതപ്രോത'രുപേണ വത്തി ക്കുന്നു. അത നാൽ, അവിടെ 'വിയോഗാ' എന്ന പദം ഉപയോഗി ക്കുന്നയതന്നെ കഠിനമായിത്തീരുന്നു. ഭാതൻ രാമസെറ വിയോഗം അറിഞ്ഞിരുന്നില്ല. കാരണം, അദ്ദേഹം തൻെറ പ്രഭവിൻെറ കായ്യം തന്നെയാണ് ചെയ്തുകൊണ്ടിരുന്നതും.

ഇന്നത്തെ ചെറ്റപ്പക്കാർ പറയുന്ന: "രാമനാമം, ഭഗവദ്ദ ക്തി, ഈശപരോപാസന ഇതൊന്നം ഞങ്ങാക്കെ മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയുന്നില്ല. ഞങ്ങാം ഭഗവാൻറെ പ്രവൃത്തിയിൽ വിശ്വസിക്കു ന്നുണ്ട്ര്." അതുമതി. ഭഗവാൻറെ പ്രവൃത്തി എങ്ങനെ ചെയ്യ ണം എന്നതിൻെറ്റ് മാത്രക ഭരതൻ കാണിച്ചതന്നിട്ടുണ്ട്ര്. ഗേ വാൻറെ പ്രവൃത്തികാം ചെയ്തുകൊണ്ട്ര് ഭാതൻ വിയോഗുടബത്തെ നിർമ്മൂലനംചെയ്തു. ഭഗവാൺറെ പ്രവൃത്തികളിൽ തന്മയനായി ഭഗവാൻറെ വിയോഗത്തെപ്പോലം അന്ദര്വപ്പെട്ടുന്നതിന്ന് അവ

സരമിപ്പാതാക്കക—ഇതും ഒരുകാര്യം. ഭഗവാനമായി യാതൊരും കൊടുത്തുവാങ്ങലം ഇല്ലാതിരിക്കുക്കത്തു മറെറാരു കാര്വം. ഭഗ വത്കാഴ്യങ്ങൾം ചെയ്തകൊണ്ടു ആത്മസംയമനത്തോടുകൂടി ജീ വിക്ക് എന്നത് ഈ് സംസാരത്തിൽ തുലോം കഠിനമാണം. ഭരതൻറെ 'വൃത്തി' നിർഗ്ഗണരൂപത്തിൽ പ്രവൃത്തിചെയ്യുക എന്ന തായിരുന്നു. എന്നാലം, അതിൽ സഗ്ഗണത്തിൻെറ്റ് ആധാരം തീരേ ഉപേക്ഷിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ല. "പ്രഭോ, അടിയൻ അങ്ങയുടെ ആജ്ഞയെ ശിരസാവഹിക്കേണ്ടവനാണം". അങ്ങ് എന്തുതന്നെ പറഞ്ഞാലം അടിയൻ അനുസരിക്കാം. അടിയന്നം' അതിൽ യാ തൊരു സംശയവും ഉണ്ടാവുകയില്ല." ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞുകൊണ്ടു ഭാതൻ മടങ്ങാൻ തുടങ്ങി. വീണ്ടും പിൻതിരിഞ്ഞു രാമനെ നോ ക്കിപ്പറഞ്ഞു: "ഭഗവാനേ, മനസ്സിന്ത സമാധാനമുണ്ടാവുന്നില്ല. എന്തോ ഒരുഭാരം ഉള്ള ഉപോലെ തോന്നന്നു." ഉടനേ, അദ്ദ ഹത്തിൻെറ ഭാവം മനസ്സിചാക്കി ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു. ഈ പാടു കഎടുത്തുകൊണ്ടു പൊയ്ക്കൊാംക.??അവസാനം, സഗുണത്തിൻെറ നേരേ ആഭരവുണ്ടാവുകതന്നെ ചെയ്ത; അവസാനം നിർഗ്ഗണത്തി നെ സഇണം ആർദ്രമാക്കിത്തിത്ത്. ലക്ഷ്യണന്നു പാട്ടക്കുകാണ്ടു പോകന്നതുകൊണ്ടും സമാധാനമുണ്ടായില്ല; അദ്ദേഹത്തിന്നു' അതു', പാൽകടിക്കുന്നതിന്തപകരം മോരുകടിച്ചു വിശപ്പമാറുന്നതിന്ത യൂല്യമായിട്ടാണ് തോന്നിയ്ത്ര°. ഭരതന്റെ നിലപാട്റ് ഇതിൽനി ന്നു വൃതൃസ്തമായിരുന്നു. അട്രേഹം ബാഹൃമായി ദ്നതനിന്നുകൊണ്ടു. കമ്മംചെയ്യകയായിരുന്നു. എന്നാലം, മനസ്സിൽ രാമമയനായി രുന്നു. ഭരേൻ, തൻെറ കത്തവ്യം പാലിക്കുന്നതിൽത്തന്നെയാണം രാമഭക്തി എന്നു വിശ്വസിച്ചിരുന്നു. എന്നിട്ടും, അദ്ദേഹത്തിന്നും ആ പാറ്റക് ആവശ്യകമായിത്തോന്നി; അതില്ലാതെ രാജ്യകായ്യ ങാധനടത്തുക സാദ്ധ്യമല്ലെന്നതോന്നി. ആ പാറ്റകയുടെ ആജ്ഞ കളെ അനുസരിക്കുന്ന എന്ന ഭാവത്തിൽ അദ്ദേഹം കത്തവ്വങ്ങളെ ല്ലാം നിവ്ഫിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ലക്ഷ്യണനെപ്പോലെതന്നെ ഭരത ന്നം രാമഭക്തനായിരുന്നു. ഇരുവരുടേയം അവസ്ഥ ബാഹൃമായി ഭരതൻ കത്താുത്തിലും തത്ത്**ചത്തി** രണ്ടുപ്രകാരത്തിലായിരുന്നു. ലം നിഷ്യയുള്ളവനായിരുന്നു; എന്നാലം, അദ്രേഹത്തിന്റെ തത്തച നിഷ്പയ്ക്ക് ആ പാടുകയാൽ സിലിക്കാവുന്ന ആർക്രത ആവശ്വ മായിത്തോന്നി.

ഹരിക്കേതിയുടെ രൂപത്തിലുള്ള അർദ്രത അവശ്വം ഉണ്ടായി രിക്കണം. അതിനാൽ, അജ്ജനനോട്ട ഭഗവാൻ വിണ്ടും വീണ്ടും

പറഞ്ഞു: "മയ്യാസക്തമനാഃ പാത്ഥ!"; ''അർജ്ജനാ, എന്നിൽ ആസക്തിവെയ്ക്കക; എന്നെ ആശ്രയിച്ചുകൊണ്ടു കമ്മാചെയ്യക. ?? ഭഗവദ'ഗീതയ്ക്ക് തേസക്തി? എന്നപദം ഒരിക്കലും സഹ്വമല്ല. ഗീത വീണ്ടും വീണ്ടും ശക്തിയോടുകൂടി ഉപദേശിക്കന്നം ന്തനാ സക്തനായി കമ്മംചെയ്യക, രാഗട്വേഷമില്പാതെ കമ്മംചെയ്യക, ഫലേപ്പുകടാതെ കമ്മംചെയ്യക!" ഇങ്ങനെ അനാസക്തി, നി സ്സംഗം മുതലായവയെ ആഭശമാക്കിട്ടുള്ള ഗീത അർജ്ജനനോട്ട പറയുന്നു: "അർജ്ജനാ, എന്നിൽ ആസക്തിവെക്കും!?? പക്ഷേ, ഇവിടെ ആസക്തിവേണ്ടതു ഭഗവാനിലാണം". അതു വളരെ മഹ ത്തായ ഒരു കായ്പമാണും. അതും ഏതെങ്കിലും ഒരു പാത്ഥിവവസ്ത വിലുള്ള ആസക്തിയല്ല. ഇവിടെ സ്ഗുണവും നിർഗ്ഗണവും അന്വേം ന്വം കെട്ടിപ്പിടിച്ചിരിക്കുന്ന. സഗുണത്തിന്ന നീഗ്ഗണത്തെ തീരെ അത്രയിക്കാതിരിക്കാൻ വയ്യ; നിർഗ്ഗണത്തിന്ന സ്ഗുണത്തിന്റെ രസം - ആർദ്രത - കൂടാതെ കഴികയ്യില്ല. എപ്പോഴം കത്ത വൃക മ്മം അനഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ടിരിയുംന്ന മനഷ്ഠൻ ആ കർമ്മത്തിൻെറ രൂപത്തിൽ ഭഗവത°പൂജതന്നെയാണം' ചെയ്യുന്നതും. പക്ഷേ, ആ പൂജയുടെകൂടെ ക്തേിരസവം ആവശ്യമാണം". ''മാമനുസ്തര യുദ്ധ്യ ച്?? – ''എന്നെ സ്തരിയ്ക്കും, യുലാവും ചെയ്യുക!?? കർമ്മംതന്നെ ഒരു പൂജയാണം'. എന്നാലും, മനസ്സിൽ സജീവമായ ഭാവനയു ണ്ടായിരിക്കണം. വെറുതേ പഷ്ട് അർച്ചിയ്ക്കുന്നതു പൂജയാവു ന്നില്ല. അതോടൊപ്പം ഭാവനയും ഉണ്ടായിരിക്കണം. പഷ്പം അർ പ്പിക്കുന്നതു പൂജയുടെ ഒരു പ്രകാരമാണും; സത്കർമ്മം ചെ യ്യന്നതു മറെറാരു പകാരമാണം". രണ്ടിലും ഭാവനാരൂപത്തിലുള്ള രസം ആറശൃകമാണ്. പുഷ്പം അർച്ചിച്ചു; പക്ഷേ, മനസ്സിൽ ഭാവന ഉണ്ടായില്ല എന്നിരിക്കട്ടെ അപ്പോഗം ആ പൂഷ്പം അച്ചി ച്ചത്. ബരം കല്പിലാണ്. അതായത്ര, മഹത്ത്വം ഭാവനയ്കാണ് എന്നു മനസ്സിലാക്കണം. സഇണവും നിർഗ്ഗണവും, കർമ്മവും പ്രീ തിയും, ജ്ഞാനവും ഭക്തിയും, എല്ലാം ഫ്ലാകൊണ്ട് അഭിന്നമാ ൺ". രണ്ടിൻേറയും അവസാനത്തെ അനഭവം ഒന്നതന്നെയാണ്.

ഉദ്ധവൻറയും അജ്ജുനൻറേയും കാര്വം എട്ടക്കം. (ഞാൻ രാമായണത്തിൽനിന്നു പെട്ടെന്നു ഭാരതത്തിലേയ്ക്കു വന്നവ് ഴന്നു. എനിക്കതിന്നധികാരമുണ്ട്. കാരണം, രാമനും ക്ലാഷ്ണസം ഒരേരൂപ മാണം.) ഭാതനും ലക്ഷ്യണനും എന്നപോലെയാണം അജ്ജുനനും ഉദ്ധവനും. ക്ലാഷ്ണനുള്ള ഭിക്കിലെല്ലാം ഉദ്ധവനും ഉണ്ടായിരിക്കും. ഉദ്ധവനും ഒരു നിമിഷാപോലും ക്ലാഷ്ണനെ വിട്ടിരിക്കാൻ വയ്യ. അ ട്രേഹം എപ്പോഴും ക്ലാൺറെ സേവനത്തിൽ നിമഗ്നനായിരിക്കുന്നു.

ക്ഷ്ണനില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ സംസാരംതന്നെ മങ്ങിയതായിട്ടാണു" അദ്ദേഹത്തിനു തോന്നുന്നത്ര°. അള്ളനനും ക്ലഷ്ണൻറെ സഖാവാ യിരുന്നു. അട്രേഹം ക്ലൺന്റെ കാര്യങ്ങൾ ചെയ്യുന്നതിൽ തല്പര നായിരുന്നു. അദ്ദേഹം ദ്ലാം ഒൽഹിയിൽ താമസിച്ചു. എഷ്ണൻ ടചാരകയിലാണെങ്കിൽ അള്ളനൻ ടൽഹിയിൽ. തവർ തമ്മി ലള്ള ബന്ധം ഇപ്രകാരമായിരുന്നു. കൃഷ്ണം, താൻ ദേഹം ഉപേ ക്ഷിക്കുന്നതും ആ വശ്വകമാണെന്നു തോന്നിയപ്പോരം, അദ്ദേഹം ഉദ്ധവരോട്ട പറഞ്ഞു: "ഊധാ, ഞാൻ പോകയാണം" ഉദ്ധ വൻ ചോദിച്ചു: "എന്താ, എന്നേയം കൊണ്ടപോകയില്ലേ?" ക്ലഷ്ണൻ പറഞ്ഞു്: "അതെനിയ്ക്കിഷ്പമില്ല. സൂര്വൻ തൻറ തേജസ്സിനെ അഗ്നിയിൽ സ്ഥാപിച്ചുകൊണ്ടു പോകന്ന്തുപോലെതന്നെ ഞാൻ എൻെറ ജ്വോതിസ്സിനെ നിന്നിൽ വെച്ചുകൊണ്ടാണം ചോകുന്ന ത്രം." ഭഗവാൻ ഇങ്ങനെ കാര്വംപറഞ്ഞു മനസ്സിലാക്കി; ഉദ്ധ വക്കാണാനം നൽകിക്കൊണ്ട് താൻ പുറപ്പെട്ട.്് പിനെ ഉദ്ധ വന്ന വഴിക്കപാച്ചും, ഭഗവാൻ 'സ്പധാമാത്തിലേയ്ക്ക പോയിക്കഴി ഞ്ഞു എന്നു മെത്രേയമഹർഷിയിൽനിന്നു മനസ്സിലായി. പക്ഷേ, അതുകൊണ്ട് അദ്ദേഹത്തിൻറ മനസ്സിന്നു യാറ്റ്റാരിളക്കവും തട്ടി യില്ല. അദ്ദ്രഹത്തിനു' ഒന്നം സംഭവിച്ചതായിത്തോന്നിയില്ല. "ഗ്രരം മരിച്ചപ്പോരം ശിഷ്യൻ കരഞ്ഞു—രണ്ടുപേരം വൃത്ഥമായി തൻേറടം ഉപേക്ഷിച്ചു " ഇതായിരുന്നില്ല അദ്ദേഹത്തിൻെറ സ്ഥിതി. അദ്രേഹത്തിന്ന വിദയാഗംതന്നെ അനുഭവപ്പെട്ടില്ല. അദ്ദേഹം ജീവകാലം മുഴവന്തം സഗുണോപാ ജനചെയ്തു പരമേശ്വ രൻെറ പാശ്ചത്തിൽതന്നെ ഇരുന്നു. എന്നാൽ, ഇപ്പോറം അദ്ദേ ഹത്തിന്നു നിർഗ്ഗണത്തിൽ ആനന്ദം തോന്നാൻതുടങ്കി. അങ്ങ നെ അദ്ദേഹത്ത്നെ നിഗ്ഗണത്തിലൂടെ കടന്നു പോരേണ്ടിവന്നു. ആദ്യം സഗുണമാണെങ്കിലും അവസാനം നിഗ്ഗണത്തിലൂടെ കട ക്കാതെ പരിപൂണ്ണത വരികയില്ല.

അജ്ജനൻറെ സ്ഥിതി ഇതിന്നു വിപരീതമായിരുന്നു. ത്രീക്ഷ്ണൻ അദ്ദേഹത്തോട്ട് എന്താണ് ആജ്ഞാപിച്ചത്ര്? സ്പ ഗ്ഗാരോഹണത്തിന്നുശേഷം ഭചാരകയിലെ എല്ലാ സ്ത്രീകളേയും രക്ഷിക്കാനുള്ള ഭാരം അജ്ജനനിലാണു അപ്പിച്ചിരുന്നത്ര്. അജ്ജ നൻ ഭൽഹിയിൽനിന്നു വന്ന് ഭചാരകയിലെ സ്ത്രീകളേ കൂട്ടിക്കൊ ണ്ടപോയി. വഴിയിൽ ഹിസ്സാറിന്നട്ടത്തുവെച്ച് പഞ്ചാബിലെ കള്ളന്മാർ അദ്ദേഹത്തെ കൊള്ളയടിച്ചു. അക്കാലത്ത് അജ്ജന നെമാത്രമാണ് നരൻ എന്നു വിളിച്ചിരുന്നത്ര്. അദ്ദേഹം വിരന്മാക്ക മക്കമോയിരുന്നു; പരാജയം എന്തെന്ന് അറിഞ്ഞിട്ടുപോലുമില്ല; അതിനാൽ, പേരുതന്നെ 'ബിജയൻ" എന്നായിക്കഴിഞ്ഞിട്ടുണ്ട്;

ത്രീ ശങ്കരനോട് എതിരിട്ട് അദ്ദേഹത്തിൽറ തല കനിപ്പിച്ചിട്ട ഞൂ ആ അള്ളുനൻ ഈ അവസരത്തിൽ അജമേറിൻെറ സമം പത്തേയ്ക്ക് ഓടി രക്ഷപ്പെടുകയാണാണ്ടായ ഇഭാവം അത്രയധികമാ യിരുന്നു. ത്രാണൻപോയി, കേവലം നിസ്ത്രാണവും നിഷ്പ്രാണ വുമായ ശരീരംമാത്രം ശേഷിച്ചതുപോലെയായി. അതായത് എപ്പോഴം കമ്മം ചെയ്തകൊണ്ടേയിരിക്കന്ന, ക്ലെന്നിൽനിന്നകന്ന താമസിക്കുന്ന, നിർഗ്ഗണോപാസകനായ അള്ളുനന്ന് ആ വിയോ ഗട്ടുഖം മസ്സം ഫവ്പം കഠിനമായിത്തോന്നി. അദ്ദേഹത്തിൻെറ നിഗ്ഗണത്തിന് ആ വിയോഗംനിമിത്തം ഫാനിസംഭവിച്ചു. അദ്ദേ ഫത്തിൻെറ എല്ലാ കമ്മങ്ങളം അവസാനിച്ചതുപോലായി. അദ്ദേ ഫത്തിൻെറ നിർഗ്ഗണത്തിന്ന് അവസാനം സഗ്ഗണത്തിൻന് അഭാവം അനുഭവപ്പെട്ടു. ഇതിൻെറയെല്ലാം സാരാംശം ഇതാണ്: സഗ്ഗണത്തിന്നം നിഗ്ഗണത്തിലും നിർഗ്രണത്തിന്നം സഗ്ഗണത്തിലും പോകേണ്ടിവരുന്നും ഇവിനേട്ടും, ഒന്നു മറ്റൊന്നുകൊണ്ടും പുണ്ണത പ്രാപിക്കുന്നവയാണ്.

#### 7

ആകയാൽ, സഗ്ഗണോപാസകനും നിഗ്ഗണാപാസകനുംത മ്മിലുള്ള വൃത്വാസം എന്താണെന്നു ചോദിൿന്വോറം ഉത്തരം മുട്ടി പ്പോകന്നു. സഗ്ഗണവും നിർഗ്ഗണവും അവസാനം ഒന്നായിത്തീ രുന്നു. ഒരിക്കൽ ഞാൻ വയ്ക്കം സത്വാഗ്രഹം നോക്കാൻ പോവുക യുണ്ടായി. ഞാൻ ഭ്രമിശാസ്ത്രം പഠിക്കമ്പോറം, കേരളക്കരയി ലാണ് ശങ്കരാചാര്വരുടെ ജന്മസ്ഥലം എന്നു മനസ്സിലാക്കിയിട്ടണ്ടാ യിരുന്നു. ഞാൻ പോകന്ന വഴിയിൽ എവിടെയെങ്കിലും ആയി രിക്കം ശങ്കരാചാര്വരുടെ ജന്മസ്ഥലമായ 'കാലടി? ഗ്രാമം എന്നു വിചാരിച്ച് കേടെയുണ്ടായിരുന്ന മലയാളിയോട്ട് അതിനെപ്പററി അനേപഷിച്ചു. ആയാറം പറഞ്ഞു: "ഇവിടെ അടുത്താണം", പത്തുപന്ത്രണ്ടു നാഴിക ദ്വാമേ ഉട്ടള. അങ്ങേയ്ക്കു പോകാനാഗ്ര ഹമുണ്ടോ?" ഞാൻ പോകാൻ കൂട്ടാക്കിയില്ല. ഞാൻ പോക നത്ത സത്വാഗ്രഹത്തിന്നുവേണ്ടിയാണം"; അതിനാൽ, വഴിക്കു വേറെ എങ്ങോട്ടെങ്കിലും പോകുന്നത്ര് ഇചിതമായിരിക്കയില്ല. ഞാൻ ആ ഗ്രാമം കാണാൻപോയില്ല. അതു നന്നായി എന്നാണം" എനിക്ക് ഇന്തം തോനുന്നത്രം. പക്ഷേ, രാത്രി ഉറങ്ങാൻ തുടങ്ങി യപ്പോറം ആ കാലടിഗ്രാമവും ശങ്കരാചാര്വരുടെ വിഗ്രഹവും എനെറമുമ്പിൽ വീണ്ടം വിങ്കം വരാൻതുടങ്ങി. എന്റെ ഉറക്കം

പോയി. ആ അനഭവം ഇന്നും അതേമാതിരി ഇരിക്കുന്നു. യി ശങ്കരാചാര്യരുടെ ജ്ഞാനപ്രകാശം, ദിവ്വമായ അടൈചതനിഷ്യ, തൻറെ മന്വിൽ പരന്നകിടക്കുന്ന ഈ സംസാരം മിഥ്വയാണെന്നു തോന്നിക്കുന്ന അലെയകികവും ഉജ്ജപലവുമായ ചൈരാഗ്യം, ഗംഭീ രമായ ഭാഷ, അതുനിമത്തം എനിക്കുണ്ടായിട്ടുള്ള അപാരമായ ഗുണം—ഇവ ഒംരോന്നായി ഓമ്മവരാൻ തുടങ്ങി. അപ്പോൾ ഈ നിർഗ്ഗണത്തിൽ സഗുണം 'ഓരുപ്രോത'മായിരിക്കുന്നതെങ്ങ നെയെന്ന് എനിക്കനഭാപ്പെട്ടു. നേരിട്ടും കണ്ടാൽക്രൂടി ഇത്ര പ്രേമം അനുഭവപ്പെടുകയില്ലായിരുന്നു. നിർഗ്ഗണത്തിൽ സഗുണ ത്തിൻെറ പരമോൽക്കർഷം ഏറെക്കറ അ്ടങ്ങിയിരിക്കന്നുണ്ട്. ഞാൻ സാധാരണമായി ആക്കം കത്തെഴതാറില്ല. കത്തെഴുതുനി ല്ലെങ്കിയക്രളി ഞാൻ, എൻറെ സഹൃത്തുക്കളെപ്പററി എപ്പോഴം ഓക്കാരണ്ട്. ഇംലാനെ നിർഗ്ഗണത്തിലും സ്തുണം ഇപ്പ്തുപ ത്തിൽ വത്തിക്കുന്നണ്ട്. രണ്ട് ഐകരുച്ചമുള്ളവയാണ്. പ്രത്വ ക്കുമായ വിഗ്രഹത്തെ വെച്ചുകൊണ്ടു പൂജചെയ്യുക; പ്രകടമായ രൂപത്തിൽ ഡോവചെയ്യക—് ഇതാണു് ഒരു രൂപം. അകത്തും, മനസ്സകൊണ്ട എപ്പോഴം' സംസാരത്തിൻറ നന്മയെപ്പററി ചിന്തി ച്ചുകൊണ്ടിരിക്കക; പുറമേ, പൂജയുടെ രൂപത്തിലുള്ള ക്രിയക്രടി യും ചെയ്യാതിരിക്കുകക്കുന്നാണും രണ്ടാമത്തെ രൂപം, ഇവ രണ്ടി ൻേറയും വിലയും മഹത്തപവും തുല്യമാണം",

അവസാനം എനിക്ക പറവാനള്ളത് ഇതാണം': സഗുണം എന്താണു്, നിർഗ്ഗണം എന്താണു് എന്ത നിണ്ണയിക്കുന്നതു് അത്ര ഒരുപ്പകാരം നോക്കിയാൽ സഗുണമാണെന്നു തേ.ന എള**പ്പ**മല്പ. ന്നതു മറെറാരുപ്രകാരം നോക്കിയാൽ നിർഗ്ഗണമായിരിക്കും. ഒരു കല്പിനെ—വിഗ്രഹത്തെ—വെച്ചുകൊണ്ടു സുമണോപാസനചെ യ്യുന്നു. ആ കല്ല° ഭഗവാനാണെന്നു സങ്കല്പിക്കുന്നു. നമ്മുടെ അമ്മയിലും സജ്ജനങ്ങളിലും എല്ലാം പ്രത്യക്ഷമായ ചൈതന്യം പ്രകടിതമായിരിക്കുന്നണ്ട് ഇഞ്ഞാനം, പ്രേമം, പാരമാർത്ഥികത മുതലായവ വൃക്തമായിരിക്കുന്നുണ്ടും. പക്ഷേ, ആരുംതന്നെ അ വരെ പരമാത്മാവാണെന്നു സങ്കല്പിച്ചും പൂജിക്കുന്നില്ല. ഈ ചൈ തന്ന്വമയമായ ലോകം എല്ലാവക്കം ദൃശ്വമാണം". അതിനാൽ, അ തിനെ പൂജിക്കണം \_\_വേവിക്കണം. ് അവയിൽ സഗുണനായ പരമേശ്വാനെ ഭശിക്കണം. അങ്ങനെ ചെയ്യാതെ ജനങ്ങാം കല്പിലാണു° പരമേശ്വാനെ ദശിക്കുന്നതു°. സജ്ജനങ്ങൾ, അമ്മ യപ്പന്മാർ, അയൽപക്കക്കാർ—ഇവരെല്ലാം നിർഗ്ഗണത്തിനെറ പര മകാഷ്യയാണം". ഇവരിൽ പ്രേമം, ജ്ഞാനം, ഉപകാരബദ്ധി മുത

digitized by www.sreyas.in<sup>13</sup>

ലായവ നേരിട്ട കാണാം. ഇവരിൽ ഈശ്വരന്തണ്ടെന്ന സങ്കല്പി ക്കാൻ വളരെ എളുപ്പമാണ്. എന്നാൽ, ഒരു കല്ലിൽ ഈശ്വരന ണ്ടെന്ന സങ്കല്പിക്കാൻ ഇതിലധികം പ്രയാസമണ്ട്. നമ്മഭയിലേ ഒരു ചെറിയ കല്പിനെ നാം പരമേശ്വരനാണെന്ന സങ്കല്പിക്കുന്ന. ഇതു നിർഗ്ഗണപൂജയല്ലേ? നേരെമറിച്ചു്, കല്പിൽ പരമേശ്വരനെ സങ്കല്പിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ എവിടെയാണം സങ്കല്പിക്കും? ഭഗ വാംൻറ മൂത്തിയാവാൻ പററിയാള് ആ കല്പതന്നെയാണ്. അതു നിവികാരവും ശാന്തവമാണ്. ഇരുട്ടിലും വെളിച്ചത്തിലും, ചൂടിലും തണംപ്പിലും, ആ കല്ല് ഒരേമാതിരി നില്ലുന്നു. അതിനാൽ, തീരെ വികാരമില്ലാത്ത ഈ കല്ലതന്നെയാണ് പരമേശ്വരന്റെ ബിംബ മാവാൻ ഏററവും പററിയത്ന്. അമ്മയപ്പുന്മാർ, പൊത്രജനങ്ങറം, അയൽപക്ക്കാർ ഇവരെല്ലാം വികാരേക്കമ്പരാണ്. അതായത്ര്, ഇവരിൽ കറച്ചെങ്കിലും വികാരം കാണാതിരിക്കയില്ല. അതിനാൽ, കല്പിന്തപകരം ഇവരെ പൂജിക്കുന്നത്ര്, ഒരുപ്രകാരംനോക്കിയാൽ, ക്രട്ടതൽ കഠിനമായിത്തീരുവാനം ഇടയുണ്ട്.

അതായത്ര്, സഗുണവും നിർഗ്ഗണവും അന്വോന്യം പൃത്തിയാ സഗുണം സുലഭമ്പണ്; നിഗ്റണം കഠിനവും. ക്കുന്നവയാണും. മറെറാഅപ്രകാരംനോക്കിയാൽ, സഗുണം കഠിനമാണ് നിർഗ്ഗണം സുലഭമാണ് എന്നും പറയാം. ഇരുവരുടേയും ധ്യേയം ഒന്ന്ണ്; എത്തിച്ചേരുന്നതും ഒരേഭിക്കിലാണം. അഞ്ചാമല്യായത്തിൽ, ഇരുപത്തിനാലുമണിക്രുറും കമ്മാചെയ്തിട്ടും തീരേ കർമ്മാചെ യ്യാത്ത യോഗിയും, ഇരുപത്തിനാലുമണിക്ക്രം ഒരു കർമ്മവുംചെ യ്യാതെ എല്പാകർമ്മവും ചെയ്യുന്ന സംന്യാസിയും ഒരുപോലെയാ ണെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. അതുതന്നെയാണും ഇവിടേയും മനസ്സി ലാക്കേണ്ടത്ര". സഗുണം കർമ്മവും, നിർഗ്ഗണം സംന്യാസവുമാണ്ം. സംസ്വാസമോ യോഗമോ ത്രേഷ്ഠമായതും? ഇതിന്നത്തരം പറവാൻ നേരിട്ടതുപോലുള്ള പ്രയാസംതന്നെയാണു" ഭഗവാന്നു" ഇവിടെയും നേരിട്ടത്ത്. അവസാനം സൂലഭതയേയും കഠിനതയേയും താരതമ്യ അല്പെങ്കിൽ, യോ പ്പെടുത്തിക്കൊണ്ടും ഉത്തരം പറയേണ്ടിവന്നു. ഗമെന്താണു്, സംന്വാസമെന്താണും? സഗുണമെന്താണും നിർഗ്ഗണ മെന്താണം"?-- രണ്ടം ഒന്നതന്നെ. അവസാനം ഭഗവാൻ പറ "അർജ്ജനാ, നീ ഇഷ്ടംപോലെ സഗുണനോ നിർഗ്ഗണ യുന്നു: നോ ആയിക്കൊഠംക. എതായാലം ഭക്തിയുണ്ടായിരിക്കണം. വെറും ഒരു കല്പായിരിക്കുരുത്ത്... പിന്നെ ഭഗവാൻ ഭക്തൻെറ അമൃതും മധുാമായിരിക്കം; ലക്ഷണങ്ങളും പറഞ്ഞുകൊടുത്തു. പക്ഷേ, നമുക്ക് അതിനെറ മാധുയ്യം ആസ്വടിക്കാൻ അവസരം digitized by www.sreyas.in

കിട്ടിയിട്ടില്ല. എന്നാൽ, ഈ ലക്ഷണങ്ങറം പ്രതൃക്ഷമായ മധുര മാണം. ഇവിടെ സങ്കല്പത്തിന്റെ ആവശ്യമില്ല. ഈ ലക്ഷണ ങ്ങളെപ്പോലെതന്നെ ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ള ഭക്തന്റെ ലക്ഷണങ്ങളേയും നാം റ്റിവസേന സ്തരിക്കണം; മനനാംചെയ്യണം. അവയെ അല്പാല്പമായി സ്വജീവിതത്തിലേയ്ക്കു പകത്തി പുഷ്ടിപ്പാ പിക്കണം. ഇങ്ങനെ നമ്മുടെ ജീവിതത്തെ പത്രക്കെപ്പതുക്കെ പര മേശപരനെറെ സന്നിധിയിലേയ്ക്കു എത്തിക്കണം.

# പതിമൂന്നാം അദ്ധ്വായം

15-5-'32

## 1

വ്യാസഭഗവാൻ തൻറെ ജീവിതത്തിൻെറ്റ് സാരം ഗീതയി ലേക്കു പകർന്നിട്ടുണ്ടും. അദ്ദേഹം, മററു പലയം വളരെ പിസ്തര മായി എഴതിയിട്ട്ട്**ണ്ട്.** മഹാഭാരതത്തിൽതന്നെ ഏതാണ്ട് ഒന്നാ ന്നേകായ്ലക്ഷം ശ്രോകങ്ങളുണ്ടും. സംസ്തതത്തിൽ പ്രുറസാശബ്ദ ത്തിൻെറ അത്ഥംതന്നെ വിസ്തരം എന്നായിത്തീന്നിട്ടണ്ടും. എ ന്നാൽ, ഗ്തയിൽ അദ്ദേഹം ഒന്നും വിസ്തരിച്ചിട്ടില്ല. യൂക്രിഡ°; ക്ഷേത്രഗണിതത്തിലേ സിദ്ധാന്തങ്ങൾ മാത്രമ് പറഞ്ഞിട്ടുള്ള; തത്ത്പം മാത്രമേ കാണിച്ചതന്നിട്ടുള്ള. അതുപോലെതന്നെ, ്വ്വാം സഭഗവാൻ ഗീതയിൽ ജീവിതത്തിന്നപയോഗപ്രദമായ തത്ത്വ ങ്ങ**ഠം ഓരോന്നായി രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ടും.** ഗീതയിൽ വിശേഷ മായ വിവേചനമോ വിവരണമോ ഒന്നുഇല്ല. അതിൽ പറഞ്ഞി ട്ടുള്ളകായ്പങ്ങാം ഏതൊരുമനുഷ്ഠനം സ്പജീവിതത്തിൽ പരിശോ ധിച്ചനോക്കാൻ സാധിക്കുന്നവയാണും. അതിൽ ജീവിതത്തിന്നു പയോഗപ്രഭമായ കായ്പങ്ങാം മാത്രമേ കാണുകയുള്ളു. **അ**തിന്റെറ ഉദ്രേശ്വവം അതാണം'; അതിനാൽ, അട്രേഹം ചില തത്ത്വങ്ങ**ം** മാത്രം പറഞ്ഞും തപ്പിപ്പെടുകയാണ ചെയ്യിട്ടുള്ളത്. <u>ഇ</u>തിൽ അദ്ദേഹത്തിന്റെ മഹത്തായ ആത്മവിശചാസവും സത്വവും പ്രത്വ സതൃമായ സംഗതികാം പ്രതിപാദിക്കാന് ക്ഷപ്പെടുന്നാ**ണ്ട**്. അധികം യുക്തി ഉചയോഗപ്പെടുത്തേണ്ടതില്ല.

നാം ജീവിതത്തിൽ വല്ല സഹായവും ആവശ്വമായിത്തോന്ത മ്പോഴെല്ലാം അതു ലഭിക്കണമെന്ന ഉൽക്കന്റയോടുകൂടിയാണ് digitized by www.sreyas.in ഗീതയിലേക്ക് നോഷ്ണത്ര്; അതിൽനിന്ന് അതു കിട്ടുകയും ചെ. യ്യന്നുണ്ട്. ഗീത ജീവിതത്തിന്നുപയുക്തമായ ഒരു ശാസ്ത്രമാണ്. അതിനാൽ, അതിൽ സ്ഥയർമ്മത്തിന്ന് വളരെയധികം പ്രാധാന്യം നൽകപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. മനുഷ്യജീവിതത്തിന്ന് അതൃത്തമമായ വല്ല ആധാരവുമുണ്ടങ്കിൽ അതു് സ്ഥയർമ്മാപരണമാണ്. ജീവിത മാകുന്ന മാളികയുടെ അടിത്തറ അതാണ്. അടിത്തറയുടെ ഉറപ്പി നനുസരിച്ചാണ് മാളികയുടെ നിലനില്പ്. ഈ സ്ഥയർമ്മാ പര ണത്തെയാണ് ഗീതയിൽ 'കർമ്മാം' എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുള്ളത്. ഗീത അതിന്നു ചുറും പലയും കെട്ടിപ്പൊന്തിച്ചിട്ടുണ്ട്; പല വികർമ്മ ങളും എറ്റെപ്പടുത്തിയിട്ടുണ്ട്. ഈ സ്ഥയമാചരണത്തെ അലങ്ക രിക്കാൻ അതിനെ സഹലമാക്കവാൻ എന്തെല്ലാം പ്രമാണ ങ്ങളും ആധാങ്ങേളും ആവശ്വമാണോ അതെല്ലാം അതിന്നു കൊടു കുകതന്നെ വേണം. അത്തരം പല സാധനങ്ങളെപ്പററിയും നാം ചിന്തിച്ചുകഴിഞ്ഞു. അതിൽ പലതും ഭക്തിയുടെ രൂപത്തിലുള്ള താണ്. ഇപ്പോരം, ഈ പതിമൂന്നാംഅല്യായത്തിൽ റുമുക്കുകിട്ടി യിട്ടുള്ള നോധമോ പഞ്ഞതിന്ന്, അഥവാ ഗീതയിൽ പറഞ്ഞി ട്ടുള്ള കമ്മത്തിന്ന്, വളരെ ഉപയോഗപ്രദമായ ഒരു സംഗതിയം ണം. അതിന്നു വിചാം പക്ഷത്തോടാണ് സംബന്ധം

സ്വധമ്മാചരണത്തിൽ ഫലം ചരിത്വജിക്കണം എന്നു ഗീത വളരെ കായ്പമായി പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. കമ്മം അനാഷ്ട്രിക്കും; പക്ഷേ, മരത്തിന്നു വെള്ളം ഒഴിക്കുക; അതിന്റെ ഫലം ഉപേക്ഷിക്കുക. വേണ്ട തുത്രൂഷകളെല്ലാം ചെയ്യക: പക്ഷേ, തനിക്ക് അതിൻെറ നിഴലോ പൂവോ കായോ കിട്ടണമെന്നാഗ്രഹിക്കയത്മ°. ഇതു സ്വധ മ്മാചരണത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള കർമ്മയോഗമാണം<sup>ം</sup>. കർമ്മ യോഗം എന്നതിൻെറ അത്ഥം കർമ്മാചെയ്തകൊണ്ടേയിരിക്ക എന്നല്ല. ഈ സുഷ്ടിയിൽ എല്ലായിടത്തും കമ്മം നടന്നുകൊണ്ടി രിക്കന്നാണ്ട്. അതു്പറയേണ്ട് ആവശ്വംതന്നെയില്ല. എന്നാൽ, സ്വധമ്മാചരണത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള് കമ്മാ ചെറ്റം കമ്മമല്ല---ശരിയായവിധത്തിൽ കമ്മം ചെയ്തശേഷം അതിൻെറ ഫലം ഉപേക്ഷിക്കം -- ഇതു പറയാനും മനസ്സിലാക്കാനും എളുപ്പമാണും; പക്ഷേ, ചെയ്താൻ വളരെ പ്രയാസമണ്ട്. എതൊരു കാര്യത്തിനും പ്രേരകമായിട്ടുള്ള ശക്തി വാസനയാണ്; ആ വാസനയെ ഉപേ ക്ഷിച്ച് കർമ്മംചെയ്യക എന്നതും ഇതിന്നു വിപരീതമാണം. ഇതു വ്യാവഹാരികമോ സാംസാരികമോ ആയ രീതിക്കു വിപരീതമാണം. ഞ്ഡികം കർമ്മംചെയ്യുന്ന ആറം കർമ്മയോഗിയാണെന്നു നാം പറ യാറുണ്ടും. പക്ഷേ, ഗീതയുടെ വ്യാഖ്യാനപ്രകാരം ആയാറം കർമ്മ

യോഗിയാവുന്നില്ല. കർമ്മം വെറും കർമ്മമല്ല, സ്ഥധർമ്മാവര ണത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള് കർമ്മം ചെയ്യുന്ന ലക്ഷക്കണക്കിലുള്ള തുള്ളകളിൽ ഗിതയ്ക്കു സ്ഥീകാര്യമായ കർമ്മയോഗികളുടെ എണ്ണം വളരെ ചെറുതാണം?. കർമ്മയോഗത്തിൻെറ സൂക്ഷ്മമായ പശാി യായ പൺത്ഥം നോക്കിയാൽ, അങ്ങനെ ലക്ഷണമൊത്ത ഒരു കർമ്മയോഗിയെപ്പോലം കണ്ടുകിട്ടമോ എന്ന സംശയമാണം?. "കർമ്മാചെയ്യുക; എന്നാൽ, അതിൻെറ ഫലം ഉപേക്ഷിക്ക്ക്ക്." ഇത് അസാധാരണമായ ഒരു കാര്യമാണം". ഇതേവരേയും ഗീത ഈ ഒരു വ്വാവത്തനമാണം" പമർമ്മമാണം" മനസ്സിലാക്കിത്തന്നി ട്ടുള്ളത്.

ആ വ്യാവത്തനത്തിന്നും അഥവാ പ്ലഥക്കരണത്തിന്നും ഉപ യോഗപ്രദമായ മറെറാരു പ്ലാക്കരണം ഈ പതിമൂന്നാംഅദ്ധ്വാ യത്തിൽ പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും. "കർമമം ചെയ്യണം; പക്ഷേ, അ തിൽ ആസക്തിയുണ്ടാവയുത്ര്." ദേഹത്തിൻേറയും ആത്മാവി ൻേറയും പ്ലഥക്കരണം ഇതിന്നു വളരെ സഹായകമാണു്. ആ പുഥക്കരണമാണു' ഈ പതിമൂന്നാം അദ്ധ്യായത്തിൽ ഉന്നയിച്ചിട്ടു ള്ളത്. നാം കണ്ണാകാണ്ടു കാണാന്ന ശ്രപത്തെ മൂത്തി അഥവാ ആകാരം എന്നു പ്റയുന്നു. ഒരു വസ്തവെ പൂണ്ണമായി മനസ്സിലാ ക്കുന്നതിന്നു<sup>©</sup> അതിൻെറ ബാഹൃമായ ആകാരം നോക്കിയാൽ പോരാ, അതിൻെറ അകത്തുതന്നെ പ്രവേശിക്കണം. ചഴത്തിൻെറ പറ ത്ത തൊലികളഞ്ഞു' അതിൻെറ ഉള്ളിച്ചുള്ള കഴമ്പും തിന്ന നോക്കണം. നാളികേരം ഉടച്ചും അതിൻെറ അകം എങ്ങനെയി രിക്കന്ന എന്നു നോക്കേന്നുിവരുന്നു. ചക്കയുടെ പുറമേ മുള്ളണ്ടും; അതിന്നുള്ളിലോ മധുരമായ ചുളയും. നാം നമ്മുടെ നേരെ നോക്കു മ്പോഴും അന്വരുടെ നേരെ നോക്കുമ്പോഴും എല്ലാം ഇങ്ങനെ അക വം പറവം വർതിരിക്കുന്നത്ര് —വൃത്വാസം മനസ്സിലാക്കുന്നത്ര് — അവശ്വം ആവശ്വകമാണ്ം. എന്നാൽ, തോൽ് ഉരിച്ചനോക്കുക എന്നതിൻെറ അത്ഥം എന്താണു? അകവം പുറവം മനസ്സ ലാ ക്കുക എന്നാണു അതിൻെറ അത്ഥം. ഇങ്ങനെ ബാഹൃദേഹം, അന്തരാത്മാവും എന്ന രണ്ടു രൂപം ഓരോ വസ്തവിന്നും ഉണ്ടും. കർമ്മത്തിൻെറ കാര്യവും ഇതുതന്നെ. ബാഹൃമായ ഫലം കർമ്മ ത്തിന്റെ ദേഹമാണ്; കർമ്മാകൊണ്ടുണ്ടാവുന്ന ചിത്തശുദ്ധി ആത്മാവും. സ്വധർമ്മാപരണത്തിന്റെ ബാഹ്വഫല്യ്യപമായ ദേഹം ഉപേക്ഷിച്ചു° നാം അതിന്റെ ആന്തരമായ ചിത്തശുദ്ധി രൂപമായ – സാരഭ്രതമായ – ആത്മാവിനെ കൈക്കൊള്ള ണം. ആത്മാവിനെ സാക്ഷാല്കരിക്കണം. ഈ സമ്പ്രദായം—ദേഹത്തെ മാററിനിത്തി ഓരോ വസ്തവിൻേവും സാരം എടുക്കുക എന്ന സാര

ഗ്രാഹിയായ ദ്രഷ്പി—ആണം' നാം സ്ഥികരിക്കേണ്ടതും. കണ്ണുകാം ക്കം, മനസ്സിന്നും (വിചാരത്തിന്നും), ഇത്തരം പരിശിലനം— ഇത്തരം പതിവു'—ഉണ്ടാക്കിക്കൊടുക്കണം. ദേഹത്തെ വേർതി രിച്ചു° ആത്മാവിനെ പൂജിക്കാൻ പഠിക്കണം. നമ്മുടെ ചിന്തയെ സ്പപ്പമാക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി പതിമൂന്നാംഅദ്ധ്വായത്തിൽ ഈ പ്രഥ ക്കരണം നൽകപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

2

സാരഗ്രാഹിയായ ഈ 'ട്രഷ്പി' വെക്കാനുള്ള വിചാരം വളരെ മഹത്താണും. കട്ടിക്കാലംമുത്ല് തന്നെ നാം ഈ പതിവുണ്ടാക്കി ത്തീൿന്നേതും എത്ര നന്നായിരിക്കും ഈ വിഷയം നല്ലപോലെ മനസ്സിലാക്കണം; ഈ ദ്രഷ്പി സചീകരിക്കണം. പലര്ക് വിചാരി ക്കുന്നതു്, അല്യാത്മവിദ്വയ്ക്ക് സാധാരണജീവിതത്തോട്ട യാതൊരു സംബന്ധവും ഇല്ലെന്നാണ്. അങ്ങനെ വല്പതുമുണ്ടങ്കിൽ അതു് അനാശാസ്വമാകുന്നുവെന്നാണം ചിലരുടെ അഭിപ്രായം. എന്നാൽ, കട്ടിക്കാലംമ്രല്യുതന്നെ, ദേഹത്തിൽനിന്നു ആത്മാവിനെ വേർ തിരിച്ചു മനസ്സിലാക്കൻ അഭ്വസിപ്പിക്കുന്നതിന്നുള്ള ഏപ്പാടുചെയ്യ ന്നതായാൽ അതു വളരെ നന്നായിരിക്കും എന്നാണും എൻറെ അഭി ഇത വിദ്യാഭ്യാസശാസ്ത്രത്തിൻറ<sup>്</sup>വിഷയമാണ°. ഒരു പ്രായം. ട്ടുഷിച്ച വിട്ടാഭ്യാസപദ്ധതിയുടെ ഫലമായി ഇന്നു വളരെ ചീത്ത യായ ഒരു സംസ്കാരമാണം വിട്ടാത്ഥികളുടെ മനസ്സിൽ ഉളവായി കൊണ്ടിരിക്കുന്നത്ര'. "ഞാൻ വെറ്റം ദേഹമാകുന്നു." ഈ പരി ധിയ്കപ്പറം കടന്നു ചിന്തിക്കാൻ ഈ വിള്വാഭ്വാസപദ്ധതി നമ്മെ അന്ദവഭിക്കുന്നില്ല. എവിടെയും കാണുന്നതു് ടേഹത്തിന്റെ കാര്വ മാണം". എന്നാൽ, വാസ്തവത്തിൽ ഭേഹത്തിന്നു കിട്ടേണ്ടതായ, അഥവാ കൊടുക്കേണ്ടതായ, രൂപം എന്താണെന്നു് ആശും ആലോ ചിക്കുന്നില്ല. ഇന്ന് എല്ലാവരും ദേഹത്തെ വ്വഥാ പൂജിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കയാണ്. ആത്മാവിന്റെ മാധുരുത്തെല്പററി ആരും ചിന്തി ക്കുന്നില്ല. ഇതിന്നു കാരണം ഇന്നത്തെ വിദ്വാഭ്യാസപദ്ധതിയാണം". ഈ ഭേഹമാകന്ന മൂത്തിയെ പൂജിക്കുന്നതിന്നുള്ള അഭ്യാസം രാവും പകലം നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ട്.

കട്ടിക്കാലംമുതല്ലൂതന്നെ ദേഹമാകുന്ന ദേവതയെ ആരോധി ക്കാൻ നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുന്നു. എവിടെയെങ്കിലം ഒരു മുറിവുപററി യാൽ കുട്ടി ഒന്നു ഉഴതി അവിടെ കറച്ചുമണ്ണവെച്ചു അമത്തി തൻെറ ജോലി തുടരുന്നു. ഇതിനെപ്പററി അവൻ അത്രയൊന്നും ആലോ

ചിക്കന്നില്ല. ചെറിയ വല്ല ചതവോ മുറിവോ പററിയാൽ കട്ടി അതിനെ കണക്കാക്കുകതന്നെയില്ല. പക്ഷേ, അവനെ പോറുന്ന വർ ഇത്രയുംകൊണ്ടു തുപ്തിപ്പെട്ടകയില്ല. അവർ കട്ടിയെ അടുത്തു വിളിച്ചുവരുത്തി ഉമ്മര് വച്ച പറയുന്ന: "വല്പാതെ മുറിഞ്ഞുപോയ ല്ലോ. എങ്ങനെപററി? മുറിക്കു നല്ല ആഴമുണ്ടെന്നു തോന്നന്നം. അയ്യാ, ചോര വരുന്നുണ്ടല്ലോ!" ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞുപറഞ്ഞൂ അവർ ആ കട്ടിയെ കരയിക്കും. കരയാത്ത കട്ടിയെ കരയിക്കുന്ന ഈ സമ്പ്രദായത്തിന്നു് എന്താണു പറയുക? അതു വെറും ഏകാംഗിയാ ൺ"ഫാളരെ സങ്കപിതമായതാണു്. ഓടേത്രേ്യ്, പാടത്തേ്യ്, കളി ക്കാൻപോകുരുത്ത്: നോക്രം, വീഴം, മുറിവുപറും! ഇങ്ങനെ ദേഹ ഞെപ്പററിമാത്രം വിചാരിക്കാനുള്ള പറിപ്പാണു നല്ലപ്പെടുന്നത്വ്.

ശരി, ഇനി കട്ടിയെ പ്രശംസിക്കകയാണെങ്കിൽ അതും ദേഹ ത്തെ അസ്പടമാക്കിക്കൊണ്ടു്. നിന്ദിക്കുന്നതും അങ്ങനെതന്നെ: "എന്തു വൃത്തികെട്ടവനാണം" എന്നു പറയുന്നു. ഇതു കേഠംക്കു മ്പോരം കുട്ടിയുടെ മനസ്സ° എത്രതന്നെ പ്രണപ്പെടുകയില്ല! കുട്ടി അങ്ങനെ, ഏറെക്ക്കറെ വൃത്തികെട്ടവനായിത്തിരുന്നു. കായം മൃക്കം പിക്കാൻ തുടങ്ങുന്നു. ആ കുട്ടിയെ വൃത്തിയായി നടത്തുകയാണു ചെയ്യേണ്ടതും. അതിന്നുപകരം അവനെ ശകാരിച്ചും അവന്റെ മനസ്സിനെ പ്രണപ്പെടുത്തുന്നു. കുട്ടിക്കും അതു അസഹൃമായിരിക്കും. അവനു വല്ലാന്ത ട്രൂഖംതോന്നും. അവന്റെ അന്തരംഗത്തിൽ, ആത്മാവിൽ, ഇത്ര പരിശുദ്ധതളണ്ടായ ട്ടക്കടി അവൻ വൃത്തികേ ടായി നടക്കുന്നു എന്നു വെറുതെ പറയുന്നു. വാസ്തവത്തിൽ ആ കട്ടി വൃത്തികെട്ടവനല്ല; നേരമെറിച്ചു°, വളരെ പവിതവും പ്രിയവും മധുരവുമായ പരമാത്മാവാണ്. അതിനെറ അാശം തന്നെയാണ് അവനിൽ വത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതും. എന്നിട്ടം, അവൻ വൃത്തികെട്ടവനാണെന്നു പറയുന്നു. അവന്നു ആ വൃത്തികേടിനോ ട്ട് വല്ല ഇടപാടുമുണ്ടോ? കുട്ടിക്ക് അതൊന്നും അറിയുകയില്ല. അ വന്ന് ഈ വാക്കക്കം വലതായ വേദനയെ ജനിപ്പിക്കുന്നു. അവ ൻറെ മനസ്സ് ക്ഷോഭികന്ദ്ര; ക്ഷോഭം തട്ടിയാൽപിന്നെ അതിനെ ശരിപ്പെടുത്താൻ സാധിക്കാതാവന്നം. അതിനാൽ, ആദ്യതാന അവനെ പറഞ്ഞുമനസ്സിലാക്കി വൃത്തിയായിരിക്കാൻ പരിശീലിപ്പി ക്കണം. നേരെമറിച്ചും, നാം ആ്കുട്ടിയുടെ മനസ്സിൽ താൻ ടേഹ മാണു എന്ന ബോധം ഉളവാക്കിത്തിക്കുന്നം. വിദ്യാഭ്യാസ രാസ്ത്ര ത്തിലെ മഹത്തായ ഒരു സിദ്ധാന്തമാണും ഇവിടെ ഈ വിവരിച്ച ഇ്. താൻ പഠിപ്പിക്കുന്ന കുട്ടി സവ്ാംഗസന്ദരനാണു എന്നായിരി ക്കണം ഗുരുവിൻെറ്റ് ഭാവന. കണക്കിലോ മറേറതെങ്കിലും വിഷ

യത്തിലോ വല്ല തെററ്റംപററിയാൽ ചെകിടത്ത്ര° അടിവീഴന്നു. ആ പോട്ട്വത്തിന്ന് ഉത്തരം തോന്നാത്തതിന്നും അടിക്കം തമ്മിൽ എന്തു ബന്ധമാണുള്ളത്? പറാശാലയിൽ നേരം വൈകിവന്നാലം അടി തന്നെ. ഇഇനിമിത്തം അവന്റെ രക്തപ്രവാഹത്തിന്റെ വേഗത വല്റിക്കുന്നു. പക്ഷേ, അതുകൊണ്ട് ചോട്യത്തിന്നു ഉത്തരംകിട്ടമോ? രക്തത്തിന്റെ ഗതിവേഗത്തിന്നു്, അപ്പോറം സമയം എന്തായി എന്നു പറവാൻ സാധിക്കമോ? ഈ തല്ലം പിടിയുംകൊണ്ട് നാം ആ കുട്ടിയുടെ മഗീയതയെ വല്റിപ്പിക്കുന്നു എന്നമാത്രം. "നി ഈ മേഹംതന്നെയാണം" എന്ന ഭാവന സുദ്ദഡമാക്കുന്നു. അവനുറ ജീവിതത്തെ ഭയത്തിന്മൽ കെട്ടിപ്പൊന്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കയാണം നാം ചെയ്യുന്നത്ര"!

നമക്ക് വേറാത്ഥമായ പുരോഗതിയുണ്ടാവണമെങ്കിൽ ഭേഹ ത്തിന്മേലുള്ള ആസക്തിയെ കുറച്ചുകൊണ്ടുവരണം. ഞാൻ ഭേഹ ത്തിൽനിന്നു വിഭിന്നമായ, വൃതൃസ്തമായ, ഒന്നാണെന്നു മനസ്സിലാ ക്യമ്പോറം മാത്രമേ എനിക്ക് പൂരോഗതിയുണ്ടാവുകയുള്ള ഭേഹത്തി നോം മനസ്സിനോ വല്ല ഭോഷവുമണ്ടെങ്കിൽ അതു മനസ്സിലാക്കുന്ന തു് ഒരിക്കലും തെററല്ല. നേരെമറിച്ചു", അതുകൊണ്ടു് ആ ടോഷം പരിഹരിക്കാൻ സാധിക്കുന്നം. ഞാൻ ശരീരമല്ല എന്നു നാം നല്ല പോലെ മനസ്സിലാക്കണം. ഞാൻ എന്തുണെയാകട്ടെ; എന്താ യാലും, അതു് ഈ ഭേഹത്തിൽനിന്നു" തിരേ വിഭിന്നവം അതൃധി കം നന്ദരവും ഉഞ്ജ്വലവും അനശ്വരവുമാകുന്നു എന്ന ബോധം സുദ്ദംമണം.

തൻറ ഭോഷങ്ങള ഭൂരീകരിക്കാൻവണ്ടി ആത്മനിരീക്ഷണം ചെയ്യുന്നവൻ, തന്നെ ഭേഹത്തിൽനിന്നു വേർതിരിച്ചുകൊണ്ടാണം അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നതം. അതിനാൽ, വല്ലവരം വല്ല ഭോഷവും പൂണ്ടിക്കാണിക്കുന്നതായാൽ ആയംഗം അതിനെ ചീത്തയായി കണ ക്കാക്കേയില്ല, അതിൽ കോപിക്കയില്ല. നേരെമറിച്ചു്, ശരീര ത്തിൻേറയും മനസ്സിൻേറയും രൂപത്തില്പുള്ള ഈ യന്ത്രത്തിൽ എന്തു ഭോഷമാണുള്ളതെന്നാലോചിച്ചു് അതിനെയെല്ലാം ഭൂരീകരിക്കും. ഈ ശരീരം, ഈ പിണ്ഡം, ഈ മൺപ്രതിമ—ഇത്തനെയാണം ഞാൻം എന്ന വിചാരിക്കുന്നവക്ക് ആത്മോന്നതിയുണ്ടാവുന്നതെ ങ്ങനെ? ഈ ദേഹം ഒരു ഉപകരണത്തിൻെറ രൂപത്തിൽ എനിക്കു കിട്ടിയതാണം എന്നു കുളേമോഗം മാത്രമേ എന്നുക്കു പൂരോഗതിയു ണ്ടാവുകയുള്ളം. ചക്കയിൽ വല്ല ഭോഷവും കാണിച്ചുതന്നാൽ എ നിക്കു കോപംവരുന്നുണ്ടോ? നേരെമറിച്ചും, ഞാനതിനെ പരിഹരി കണ്ണം. ഭേഹത്തെപ്പററിയും അങ്ങനെതന്നെ വിചാരിക്കുകം. ക്ലേമി

ക്കുള്ള ഉപകരണങ്ങളെപ്പോചെതന്നെയാണു് ഈ ദേഹവും എന്ന വിചാരിച്ചാൽ മതി. ഈ ദേഹം ഭഗവാന്റെ വീട്ടിൽ വിളയിറക്കു ന്നതിന്നുള്ള ഒരു പണിയായുധം, ഉപകരണം, മാത്രമാണം". അതു കേടുവന്നാൽ, തീർച്ഛയായം നന്നാക്കിക്കണം; അപ്പെങ്കിൽ, മറെറാ ന്നം ഉണ്ടാക്കിക്കണം. ഈ ദേഹം നമുക്ക കിട്ടിയിട്ടുള്ള യെ ഉപക രണമാണാം. അതിനാൽ, നമ്മെ ഈ ടേഹത്തിൽനിന്നു വേർതി രിച്ചുനിത്തി ടോഷങ്ങളിൽനിന്നു മുക്തിനേടാൻ പ്രയത്നിക്കണം. ഞാൻ ഈ ദേഹത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള സാധനത്തിൽനിന്നു വൃ തൃസ്തനാണം'; ഞാൻ സചാമിയാണം', യജമാനനാണം'; ഈ ഭേഹ ത്തെക്കൊണ്ടു പണിചെയ്യിക്കുന്നവനാണം', ഇയ്കൊണ്ടും' ഉൽകൃഷ്പ മായ സേവനം നടത്തുന്നവനാണം കുട്ടിക്കാലംമുതല്ലൂതന്നെ, ഇങ്ങ നെ ടേഹത്തിൽനിന്നും വേറിട്ടുനില്ലാനുള്ള പരിചയം സമ്പാദിക്ക കളിയലേ മല്പുസ്ഥൻ അഥവാ 'റഫ'റി' എല്ലാ ഗുണഭോ ണം. ഷങ്ങളേയം ശരിയായി്കാണാന്നു. അതുപോലെതന്നെ, ആത്മാ വിനെ ഭേഹം, മനസ്സ°, ബൂദ്ധീ ഇയയിൽനിന്നു വേറ ട്ടുനിത്തിയാൽ മാത്രമേ നമുക്ക് അവയുടെ ഗുണഭോഷങ്ങളെ ശരിയായി മനസ്സിലാ ക്കവാൻ സാധിക്കകയുള്ള. ചിലർ പറയന്നു: "ഈയിടെ എൻെറ ഓമ്മശ്ശക്തി കറഞ്ഞുചോയിരിക്കന്നു. അതിന്നു വല്ല പരിഹാരമാ ഗ്ഗവും ഉണ്ടോ??? അതായതു° ആയാരം ഓമ്മശക്തിയിൽനിന്നു വിഭി ന്നനാണെന്നു സ്പപ്പാമാക്കുന്നു. ആയാരം, "എൻെറ ഓമ്മശക്തി കറ ഞ്ഞുപോയിട്ടുണ്ടും" എന്നാണ പറയുന്നതും. ഇതിൻെറ അത്ഥം ആയാട്ടുടെ എതോ ഒരു ഉപകരണം കേടുവന്തപോയിട്ടുണ്ടും എന്നാ ൺ<sup>ം</sup>. ചിലക്ക് മകൻ നഷ്ടപ്പെടുന്നു, ചിലക്ക് മക**റം**. പക്ഷേ, ആക്കം അവനവൻ അതായത് ആത്മാവു നഷ്പപ്പെടുന്നില്ല. മര ണസമയത്തുപോലം ഭേഹമാണ് എല്ലാപ്രകാര്ത്തിലം നഷ്പമായി ത്തീരുന്നത്ര്; ഉപയോഗത്രുന്നമായിത്തിരുന്നത്രଂ. അയാശ്ആന്ത രമായി അതേനിലയിൽത്തന്നെ ഇരിക്കുന്നു; നിവികാരന്തം അരോ ഗന്ദം ആയിരിക്കുന്നു. ഈ സംഗതി മനസ്സിലാക്കേണ്ട ഒന്നാണും. ഇതു മനസ്സിലായാൽ പിന്നെ പല വിഷമതകളിൽനിന്നും മുക്തി ലഭിക്കം.

# 3

നാം ഈ ഭേഹത്തെ 'ഞാൻ' എന്നു കരുതുന്നു. ഇന്ന് ഈ ഭാവന എല്പാടിക്കിലം പരന്നിട്ടുണ്ടു്. ഇതുനിമിത്തം നാം യാതൊ രാലോചനയുംകൂടാതെ ടേഹപുപ്പിയിൽനിന്നാരാഭിച്ചു" പലതര ത്തിലുള്ള സാധനങ്ങളും ഉണ്ടാക്കിത്തിത്തിട്ടുണ്ടു്. അവയെപ്പററി ആലോചിക്കുമ്പോറം വലതായ പേടി തോന്നിപ്പോകുന്നു. ഈ

ദേഹം പഴകിയാലംശരി, ജീണ്ണിച്ചപോയാലംശരി, എതെങ്കിലംപ്ര കാരത്തിൽ ഇതിനെ നിലനിത്തിപ്പോരണം എന്നമാത്രമാണം ഏ തൊരാളടേയും വിചാരം. എന്നാൽ, അവസാനം ഈ ദേഹത്തെ —ഈ കവചത്തെ—എത്രകാലംവരെ നിലനിത്തുവാൻസാധിക്കം? .....മരണംവരെ! അപ്പേ? മരണത്തിന്റെ വാറണ്ടു വന്തകഴി ഞ്ഞാൽപിന്നെ ഒരു നിമിഷംപോലം ഈട്രേഹത്തെ നിലനിത്താൻ സാധിക്കയില്ല. മരണത്തിൻറമുമ്പിൽ ആരുട്രേയം ഗവ്വ് നടക്ക കയില്ല. എന്നിട്ടും, ഈ തുപ്പമായ ദേഹത്തിന്നുവേണ്ടി മനുഷ്യൻ പലപ്രകാരത്തല്ള്ള സൂഖസാമഗ്രികളെശ്ശേഖരിക്കാാൻ പരിശ്രമി ക്കുന്നം രാവും പകലം, ഈ ഭേഹത്തെപ്പററിത്തന്നെ ചിന്തിക്കുന്നു. **ദേഹത്തിൻെറ** പഹ്ദിക്കവേണ്ടി മാംസം തിന്നാമെന്ന പറയുന്നു. അതുകേരംകുമ്പോര്ം മനുഷ്യദേഹം വളരെ വിലപിടിച്ച ഒരു വസ്ത വാണെന്നും അതിനെ രക്ഷിക്കാനായി മാംസംപോലം ഭക്ഷിക്കേണ്ട് താണെന്നം തോന്നിപ്പോകന്നു. മൃഗങ്ങളുടെ ദേഹാ വിലകറഞ്ഞ താണോ? മനഷ്യദേഹം അമൂല്വമാകുന്നതെങ്ങനെ? ഈ വൃത്വാ സത്തിന്നു കാരണം എന്താണം നിങ്ങാം പറഞ്ഞേക്കാം: "മൃഗ ങ്ങ**ഠം** എന്തുവേണമെങ്കിലും തിന്നും. അവയ്ക്ക സപാത്ഥത്തെപ്പു ററിയല്ലാതെ മറെറാരു വിചാരവുമില്ല. മനുഷ്യൻെറ സ്ഥിതി അ തല്ല. മനുഷ്യൻ പുറപോടുമുള്ള സൃഷ്ടികളെ സംരക്ഷിക്കുന്നു. അതി നാൽ, അവ്ന്ന് അധികം വിലയുണ്ട്; മനഷ്യൻ ഒരു വിലപി ടിച്ച വസ്തവാണം". പക്ഷെ, നാം മാംസംതിന്ത് നമ്മുടെ വില യെ കറയ്ക്കുന്നു. "ഹേ മനുഷ്യം, നിങ്ങഠം ആത്മസംയമനത്തോ ടുക്രടി ജീവിക്കക; ഇതരജീവികളുടെ രക്ഷയ്ക്കും നന്മയ്കുംവേണ്ടി പ്രയത്നിക്കും; എല്പാവക്കം നന്മയുണ്ടാവണമെന്നാഗ്രഹിക്കുക ഇതിലാണം" നിങ്ങളുടെ നന്മയിരിക്കുന്നു "." മനാഷ്യന്ന് മൃഗ ങ്ങാംക്കില്പാത്ത ഈ വിശേഷങ്ങാം ഉണ്ടായതുകൊണ്ടാണ്" അവൻ ത്രേഷ്ഠനാണെന്നുപറയുന്നതു°. ഇതുകൊണ്ടു തന്നെയാൺ° മനുഷ്യ ഭേഹം ഭർഭഭമാണെന്നു പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്. പക്ഷെ, മന ഷ്യൻ, തൻറെ വലുപ്പത്തിന്നു്, അഥവാം ത്രേഷ്യതയ്ക്ക്, ആധാര മെന്തോ അതിനെ തട്ടിക്കളയുവാൻതുടങ്ങന്നു. പിന്ന് അവൻറ വലുപ്പമാകന്ന മാളിക അധികംകാലം നില്ലുമോ? മാംസം തിന്ന ജീവിക്കുന്ന സാധാരണമൃഗങ്ങളെപ്പോലെ മനുഷ്യരായ നിങ്ങളും പ്രവത്തിക്കാൻതുടങ്ങിയാൽ പിന്നെ നിങ്ങാക്ക് എന്തു പ്രത്യേക തയാണുള്ളത്? ഇത്, താൻ ഇരിക്കുന്ന കൊമ്പിനെ താൻതന്നെ മുറിച്ചുകളയുന്നതുപോലെ യാണം.

ഇന്നു വൈദ്യശാസ്ത്രം പലപ്രകാരത്തിലുള്ള ചമൽകാരങ്ങളും കാണിക്കുന്നാണ്ടും. മൃഗങ്ങളുടെ ശരീരത്തിൽ രോഗാണുക്കളെ കുത്തി

ക്കയററി ആ രോഗങ്ങളുടെ പ്രഭാവം എന്തെല്പാമായിരിക്കും എന്ത പരിക്ഷിച്ചനോക്ഷനം. ജിവനോടുകൂടിയ ഒരു മൃഗത്തിനെ ഇങ്ങനെ ഉപദ്രവിച്ച്<sup>°</sup> ഈ ക്ഷദ്രമായ മനുഷ്യക്കോത്തെ സംരക്ഷിക്കുന്നതി ന്നുള്ള ജ്ഞാനം സമ്പാടിക്കുന്നു. ഇതെല്ലാം ചെയ്യുന്നതോ? ഭൂതദ യയുടെപേരിൽ! അതാണം ആശ്ചായ്യം. പത്രകളുടെശരീരത്തിൽ രോഗാണക്കളെ ഉണ്ടാക്കി അതിൽനിന്നു ഗോവസൂരി എടുത്തു മനു ഷ്ഠന്റെശരീരത്തിൽ കത്തിവെയ്കന്നു. ഇങ്ങനെ ഭചങ്കാമായ പല കൃത്വങ്ങളും ചെയ്യുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ, ഇതെല്പാം ഏതോരുശരീര ത്തിന്നവേണ്ടിച്ചെയ്യന്നവോ ആ ശരീരം ഒരു നീക്കമിളചോലുള്ള താണം. ഒരുനിമിഷംകൊണ്ടു പൊട്ടിത്തകന്തപോകം. അതിനെ ഒരിക്കല്പം അടിസ്ഥാനമാക്കിക്രുടാ. മനമ്പ്വശരീരത്തിനെറ രക്ഷ യ്ക്കായി ഇങ്ങനെ പല പ്രയത്നങ്ങളും നടത്തപ്പെടുന്നുണ്ടെങ്കിലും അതിൻെറ അന്തിമപരിണാമം എന്താണം? ഈ ശരിരത്തെ രക്ഷിക്കാനായി എത്രകണ്ടും അധികം പ്രയത്നിക്കുന്നുവോ അത്ര കണ്ട് അധികമാണു" അതിന്നു നാശംസംഭവിക്കുന്നതു്. ഇതു ന മുക്ക് അനഭവപ്പെടുന്നുണ്ടെങ്കിൽക്രടി, ഇതിനെറ (ദേഹത്തിനെറ). മഹ്മിമയെ വർജ്ച്പ്പിക്കാനായി, ഇതിനെ പുഷ്ടിപ്പെടത്തുവാനായി, നാം എപ്പോഴം പ്രയത്നിച്ചുവരുന്നു.

ഏത്രത്തിലുള്ള ക്ഷേണംകഴിച്ചാലാണ് ബുധി സാത്ത്വിക മായിത്തീരുക എന്ന കായ്യഞ്ഞപ്പററിനാം ആലോചിക്കുന്നില്ല. മനസ്സിനെനന്നാക്കിത്തീക്കാൻ, ബൂധിയെ നിമ്മലമാക്കവാൻ, എന്തുചെയ്യണം; എന്തെല്ലാം വസ്തക്കളുടെ സന്ഥാരം സ്വീകരി ക്കണം? ഈവകകായ്യങ്ങളെപ്പററിമനപ്പ്പൻ ആലോചിക്കുന്നത്ത നെയില്ല. തൻെറ ശരീത്തിന്റൊത്രക്കം വർദ്ധിപ്പിക്കവാൻസാ ധിക്കുന്നതെങ്ങനെ എന്നമാത്രമാണ് അവൻ ആലോചിക്കുന്നത് നേയില്ലള്ള മണ്ണ പൊന്തിവന്ന് തൻെറ ശരീരത്തിലൊട്ടിപ്പിടിക്കു നേതെങ്ങനെ എന്നമാത്രമാണ് അവൻ ആലോചിക്കുന്നത്ര്. ഭൂമിയിലുള്ള മണ്ണ പൊന്തിവന്ന് തൻെറ ശരീരത്തിലൊട്ടിപ്പിട്ടിക്കു നേതെങ്ങനെ എന്നാണ് അവൻ എപ്പോഴം ചിന്തിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്നേത്ര്. പക്ഷെ, ചാണകത്തിൻെറ വരടി ഉണങ്ങിയാൽ താഴെവി അപോകന്നതുലോലെതന്നെ ഈ ശരീരത്തിൽ പിടിപ്പിച്ചിട്ടുള്ള മണ്ണം, അതായത്ര് കൊഴപ്പം, അവസാനം നശിച്ചപോക്കം. ശരീരം വീണ്ടം പ്ലവ്സ്ഥിതിയിലെത്തിച്ഛേരം. മനുഷ്യൻ ഈ വാസ്തവം മറ നുകളയുന്നു. ഈ ശരീരത്തിന്മേൽ ഇത്രയം മണ്ണപിടിപ്പിക്കുന്നത് പശരീരത്തിന്നതാങ്ങാൻസാധിക്കാത്തവിധത്തിൽ അതിൻെറത്വക്കം വർധിപ്പിക്കുന്നത്ര്നതാണ്? ശരീരത്തെ എന്തിനാണ് ഇത്ര തടിപ്പിച്ചുകൊണ്ടപോകുന്നത്ര്? ഈ ശരീരം ഒരു സാധന മാണ്ം കരുത്തേണ്ട്ര അതിനെ കായ്പാങ്കുമോക്കിനിത്ത്

വാൻ ആവശ്യമായതെല്ലാം ചെയ്യണം. യന്ത്രമാണെങ്കിൽ അതു കൊണ്ട് പ്രവൃത്തിയെടുപ്പിക്കുകതന്നെവേണം. യന്ത്രത്തെപ്പററി ആരും അഭിമാനിക്കാറില്ല. യന്ത്രാഭിമാനം ഉണ്ടാവുക സാധ്യമാ ണോ? പിന്നെ ശരീരത്തിൻെറരൂപത്തിലുള്ള ഈ യന്ത്രത്തെസം ബന്ധിച്ച് നാം എന്തിന്ന് അഭിമാനിക്കുന്ന?

ഇതിൻെറയെല്ലാം സാരാംശം ഇതാണം": ഈ ഭേഹം ഒരു സാധനമാണ്ട്, സാധ്യമല്ല. നമ്മുടെ ഈ ഭാവന സുദ്ദഢമായി ത്തിർന്നാൽ ടേഹത്തിന്നും ഇന്നുള്ള പ്രധോന്യം ഇല്ലാതായിത്തീരും. നമുക്ക ജീവിതം മറെറാരുവിധത്തിൽ കണ്ടുതുടങ്ങും. പിന്നെ, ഈ ദേഹത്തെ അലങ്കരിക്കുന്നതു വിവേകശ്മുന്യമാണെന്ന് അനുഭവ പ്പെട്ടം. വാസ്തവം ആലോചിച്ചാൽ, ഈ ട്രഹത്തിന്നു ഒരു ലഘു വായ വസ്സ്രംമാത്രമേ ആവശ്വമുള്ള. പക്ഷെ, നാം വളരെ നേ മ്മയും മിനുസവുമുള്ള വസ്ത്രം ആവശ്യമാണെന്നുപറയുന്നു. അതി ൻെറ നിറം വിശേഷപ്പെട്ടതാവണം, പ്രിൻറ്റ് ഭംഗിയുള്ളതാവ ണം, വക്കിൽ പലത്ത്ം ചിതുപ്പണികരം വേണം, എന്നെല്പാം ആഗ്രഹിക്കന്നു. അരിന്നായി പലരെക്കൊണ്ടും പലവിധത്തിലും പണിയെടുപ്പിക്കുന്നു. ഇതെല്പാം എന്തിനാണു? ആ ഭഗവാന്തൗ തിരെ ബുദ്ധിഉണ്ടായിരുന്നില്ലേ? ഈ ദേഹത്തിന്നും പലനിറത്തി ലുള്ള കത്തും പള്ളിയും ചിത്പ്പണിയും ആവശ്യമായിരുന്നുവെങ്കിൽ സിംഹം, മാൻ, മയിൽ മുതലായവയുടെ ശരീരത്തിൽ കാണിച്ച ആ കക്ഷേയശലം നിങ്ങളുടേയും എൻറേയും ശരീരത്തിൽ കാണി ക്കവാൻ അദ്ദേഹത്തിന്നു കഴിയുമായിരുന്നില്ലേ? അദ്ദേഹത്തിന്നതു് അസാധ്യമായിരുന്നുവോ? മയിലിനെപ്പോലെ മനോഹരമായ ഒരു വാൽ നമുക്കും തരാൻകഴിയുമായിരുന്നു. പക്ഷേ, ഈശ്വരൻ മനപ്പ്യന്ന് ഒരുനിറംമാത്രമേ നൽകിയ'ട്ടുള്ളു. അതിൽ വല്പ കള ങ്കവുംവന്നപോയാൽ അവൻെറ സൌന്ദത്തമെല്ലാം പോയി. മന ഷ്യൻ എങ്ങനെയുേ അങ്ങനെതുന്നെ ഇരുന്നാലാണം' അവന്നം' സൌന്ദയ്യം. മനഷ്യദേഹത്തെ അലങ്കരിക്കേണമെന്ന് ഭഗവാന്നം ആഗ്രഹമുണ്ടെന്നതോന്നന്നില്ല, എന്താ, സ്റ്റഷ്ട്രിയിൽ വല്പ സൌന്ദ യ്യക്റവും ഉണ്ടോ? മന്ദഷ്യൻ കണ്ണഇറന്റ് അതിനെ കാണാൻ പഠ കണം എന്നമാത്രം. നമക്തിന്ന സാധിക്കന്നില്ല. ജമ്മനി, നമ്മളടെ ചായവൃവസായത്തെ (colour industry) നശിപ്പിച്ചുകള ഞ്ഞുവെന്നു പറയ്ന്നു. സ്ഫോഭരന്മാരേ, നിങ്ങളുടെ മന്സ്സിന്റെ നിറം ആദ്യംതന്നെ നശിച്ചകഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ്അതിനാലാണം നിങ്ങാക്ക്' ഈ കൃതിമനിറങ്ങളിൽ താല്പയ്യംതോന്നുന്നത്രଂ. അതു നിമത്തം നിങ്ങാം പരാവലംബികളായിത്തിന്നിരിക്കുന്നു. വാസ്തവം

മനസ്സിലാക്കാതെ നിങ്ങ**ാം ഈ ശാരീരിക**ശ്രാഗാരത്തിൻെറ വ്വാം മോഹത്തിൽ പെട്ടപോയിരിക്കന്നം. മനസ്സിനെ ശ്രാഗാരപ്പെട്ട ത്തുക, ബൂദ്ധിയെ വികസിപ്പിക്കക, ഹൃദയത്തെ സന്ദരമാക്കുക ഇതെല്ലാം ഒരുവശത്തു കെട്ടിവെച്ചുകളഞ്ഞു.

4

അതിനാൽ, ഭഗവാൻ ഈ പതിമൂന്നാം അദ്ധ്യായത്തിൽ പ്രതിപാടിച്ചിട്ടുള്ള സംഗതികശ മഹത്തചമേറിയവയാണ് . "നീ ദേഹമല്ല, ആത്മാവാണº." തത്ത്വമസി; ആ ആത്മയ്ര**പ**ം തന്നെയാകന്ന് നീ. ഇതു വളരെ മഹനിയവും പവിത്രവുമായ ഒരു സന്ദേശമാണ്. സംസ്തതസാഹിത്വത്തിൽ, വളരെ മഹത്താ യ ഈ വിചാരം നന്നായി പ്ര്കടിതമായിട്ടുണ്ട്. "ഈ പുറമേയു ള്ള കവചം, തോൽ, ഓട്ട് നിയല്ല, അതിനെറ്റ് ഉള്ളിലുള്ള അന ശ്വാമായ ബീജമാൺ", ആത്മാവാൺ" നീ." എപ്പോഴെങ്കിലും മനുഷ്യൻെറ എടയത്തിൽ, "അതുതന്നെയാകന്നുനീ; ഇം ഭേഹമ ല്ല; ആ പരമാത്മാവാകന്നൗ എന്ന ഭാവനയുണ്ടാവുന്നതായാൽ, ആ നിമിഷത്തിൽ, തയവരെ അനുഭ്രതമാവാത്ത ഒരാനന്ദം അവൻറെ മനസ്സിൽ തിരതല്പാൻ തുടങ്ങും. "എൻെറ ആ ശ്രപ ത്തെ നശിപ്പിക്പോൻ \_ ഇട്ടാതാക്ക്വാൻ \_ സാമത്ഥ്വമുള്ള ഉണ്ടം തന്നെ ഈ ലോകത്തിലില്ല." ആക്കം അതിന്നുള്ള ശക്തിയില്ല." ഈ സൂക്ഷൂവിചാരമാണ°് പ്രസ്തതസന്ദേശത്തിൽ അടങ്ങിയിരി കന്നേതു്.

ഈ ടേഹത്തിന്നതീതമായ, അനശചരവും നിഷ്ണളങ്കവുമായ ആത്മതത്തപമാണു ഞാൻ. ആ ആത്മതത്തപത്തിന്നുവേണ്ടിയാ ൺ' എനിക്കും ഈ ശരീരം ലഭിച്ചിട്ടുള്ളതം. ആത്ഥതത്തിന്നു കേടുതട്ടാൻ ഇടയുണ്ടെന്നു കാണാസ്ഠാരം, അതിനെ രക്ഷിക്കുന്നതി ന്നായി, ഞാൻ ഈ ശരീരത്തെ വലിച്ചെറിയും. ആത്മതത്തപത്തെ ഉജ്ജപലമാക്കിമവക്കുന്നതിന്നായി ഈ ദേഹത്തെ ഫോമിക്കുവാൻ ഞാൻ എപ്പോഴം ഒരുക്കമാണം". ഞാൻ ഈ ദേഹത്തിൽ കയറി വന്നിരിക്കുന്നതും എൻെറ മഹരത്വത്തെ വണ്ണിക്കാൻ വേണ്ടിയാ ണോ? ദേഹം എന്റെ അധിനത്തിലാവണം. ഞാൻ ടേഹത്തെ ശരിയായവിധത്തിൽ ഉപയോഗപ്പെട്ടത്തി ലോകക്ഷേമം വല്റിപ്പി "മൂന്നലോകങ്ങളിലും നന്മയുണ്ടാക്കം.?? ഞാൻ ഈ ദേഹ ക്കും. ത്തെ മഹത്തത്ത്വങ്ങാം കുവേണ്ടി വലിച്ചെറിഞ്ഞു" ഈശ്വരന്ത് "ജൈ"വിളിക്കും. പണക്കാരും പ്രഭുക്കളും അഴുക്കായ വസ്ത്രം വലി ച്ചെറിഞ്ഞു മറെറാന്നെടുക്കന്നു. ഞാസം അതുപോലെ ചെയ്യം.

പ്രവൃത്തി ചെയ്യന്നതിന്ന ദേഹം ആവശ്യമാണം". പ്രവൃത്തിക്കു പററിയതല്ലെന്നു തോന്നുമ്പോരം അതിനെ വലിച്ചെറിയുവാൻ മടി ക്കുന്നുതന്തിനാണം? സത്വാഗ്രഹംമുഖേന നമക്ക കിട്ടുന്നതും ഇത്തരം വിട്ട്വാഭ്യാസമാണും. ടേഹവും ആത്മാവം വൃത്വസ്തുവസ്തു കിട്ടുന്നതും കളാണം". ഈ മമ്മം മനസ്സിലാക്കുമ്പാഗ്മാത്രമേ മനഷ്യിന്റെ ശരിയായ വിള്യാഭ്യാസം, അഥവാ വികാസം, ആരംഭിക്കുകയുള്ള. അപ്പോഗമാത്മേ് നാം സത്വാഗ്രഹത്തിന്ന് അധികാരികളാവുക അതിനാൽ, നാമോരോഅത്തനം, എടയത്തിൽ ഈ ഭാവ ପ୍ଟାହିନ୍ତି . ന ഉറപ്പിക്കണം: ടേഹം നിമിത്തം? മാത്രമാണു്; ഒരു സാധനം മാത്രമാണ്ം. പരമേശ്വന്റെ നമുക്കു തന്നിട്ടുള്ള ഒരായുധമാണം. ഉപയോഗഗ്രുന്വമായിത്തിരുമ്പോറം അതു വലിച്ചെറിയണം. തണു പ്പുകാലത്തുപയോഗിച്ചുപോന്ന ചൂട്ടള്ള വസ്ത്രങ്ങ**രം നാം വേനൽ** ക്കാലത്തു വലിച്ചെറിയുന്നു. രാവിലെ ഉടുത്തവന്ത്രം വൈകന്നേരം മാററുന്നു. രാത്രിഉടുത്തതു രാവിലെ എടുക്കുന്നില്ല്. അതുപോലെ തന്നെ, ഈ ഭേഹത്തേയും കണക്കാക്കണം. ആവശ്വമുള്ളേടത്തോ ളംകാലം ഇതിനെ രക്ഷിക്കും. ഉപയോഗമില്ലെന്നു കണ്ടാൽ ആ നിമിഷംതന്നെ, വസ്ത്രത്തപ്പോലെ ഇതിനേയും വലിച്ചെറിയും. ആത്മവികാസ്ത്തിന്നായി ഭഗവാൻ നമുക്കം ഇങ്ങനെ ഒരു യുക്തി പറഞ്ഞു തന്നിരിക്കുന്നു.

5

"ഭേഹത്തിൽനിന്ത വൃത്വസ്തനാണ് ഞാൻ" എന്നബോധം ഉണ്ടാകാതിരിക്കുന്നേടത്തോളംകാലം ശത്രക്കറ നമ്മെ, അക്രമിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കം; അടിമകളാക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കം: നമുക്ക് എന്തെ ന്നില്ലാത്ത ക്ലേശങ്ങൾം നൽകിക്കൊണ്ടിരിക്കും. നമ്മുടെ ഭയം ഫേ തുവായിട്ടാണ് അവക്ക് അക്രമങ്ങൾം നടത്താൻകഴിയുന്നത്ര്. ഒരു രാക്ഷസൻ ഒരു മനമ്പ്വനെ പിടിച്ചുകൊണ്ടുവന്നു. ആയാളെക്കൊ ണ്ടു പല പ്രവ്വത്തികളും ചെയ്യിക്കാൻതുടങ്ങി. വല്ലപ്പോഴം മടി കാണിച്ചാൽ ഉടനേ ആ രാക്ഷസൻ പറയും: "ഞാൻ നിന്നെ പിടിച്ചുതിന്നം; ഭസ്തമാക്കിക്കുയും." ആട്വകാലത്ത് ആ സാധു മനമ്പ്വൻ ഇത്ര കേട്ടിയേപ്പെട്ടിരുന്നു. പക്ഷേ, ഈ ഭീഷണി അസഹ്വമായിത്തീർന്നപ്പോൾം ആയാൾം പറഞ്ഞു: "ശരി; തിന്ന ണമെങ്കിൽ തിന്നുകൊൾക." എന്നാൽ, രാക്ഷസൻ ആയാളെ തിന്നാനല്ല കൊണ്ടുവന്നിരിക്കുന്നത്ര്. അവന്ത് ഒരു അടിമ ആവ ഗൃമാണം'. തിന്നാൽ പിനെ, തൻെറെ പ്രവ്വത്തിനടത്താൻ സാ ധിക്കുന്നതെങ്ങനെ? അവൻ തിന്നുമെന്നു ഭയപ്പെടുത്തുകമാത്രമാ ണം ചെയ്തിരുന്നത്ര്. "തിന്നുകൊൾകം" എന്ന സമ്മതം കിട്ടിയ

തോടുകൂടി അവൻറ പേടിപ്പെടുത്തൽ അവസാനിച്ചു. അ ഇപോ ലെതനെ, മിക്കവരും ഭേഹത്തിൽ അരിയായ ആസക്തിയുള്ളവ രാണെന്ത അക്രമികഠംക്കറിയാം: "ഭേഹത്തിന്ത ക്ലേശം നൽകമെ ന്ത ഭയപ്പെടുത്തിയാൽ അവർ അടിമകളായി എന്തും ചെയ്തുകൊ ള്ളം.?? പക്ഷേ, ഭേഹത്തിലുള്ള ആസക്തി വിട്ടുകഴിഞ്ഞാൽ ഉട നേ രാജാധിരാജനായി, സ്വതന്ത്രനായി. നിങ്ങഠംക്ക് എല്ലാവിധ സാമത്ഥ്യവും കരഗതമായി. പിന്നെ ആക്കം നിങ്ങളുടെമേൽ അധികാരം നടത്താൻ സാധിക്കയില്ല. അക്രമം ചെയ്യാനുള്ള ആ ഗ്രഹത്തിൻെറ അടിത്തറതന്നെ ഇളകിപ്പോയി. ഞാൻ ഭേഹമാ ഞ് എന്ന ഭാവനയാണം" ആ അടിത്തറ, ദേഹത്തിന്നു ക്ലേശം കൊടുക്കാത്തതുകൊണ്ടാണം" ഇവർ വശഗതരാവാത്തതും എന്ത മനസ്സിലാക്കി അക്രമികഠം ഭീതിപ്പെടുത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു.

"ഞാൻ ദേഹമാകുന്താ? എന്ന ഭാവന നിമിത്തമാണു" അന്വ ക്കും നമ്മുടെമേൽ അക്രമങ്ങാം നടത്താനും നമ്മെ മർദ്ദിക്കാനും ആഗ്രഹമുണ്ടംവുന്നത്ര്. പക്ഷേ, ഇംഗ്ലണ്ടിൽ സ്ഥന്തം ആത്മാവി നെ ബലിയപ്പിച്ച എാൻമർ? പറഞ്ഞു: "നിങ്ങാംക്ക് എന്നെ ചുട്ടുകരിക്കാൻ ആഗ്രഹമണ്ടോ? ശരി, ചുട്ടുകരിച്ചുകൊഠംക. ആദ്വം എൻെറ ഈ വലത്തുകയ്യിനെ ചുടുക."് ഇതുപോലെതന്നെ 'റി ഡ്ലോയം ഹൈറിമരം' പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടാം ഞങ്ങളെ ഭഹിപ്പി ക്കാൻ ആഗ്രാഗമണ്ട്രോ? ആക്കാണ് ഞങ്ങളെ ഒഹിപ്പിക്കാൻ—തി യിലിട്ടു ചുടുവാൻ —സാധിക്കുക്ക് ഞാറ്റെ കൊളത്തിയ ധാർമ്മിക ജ്വോതിസ്സിനെ കെടുത്താൻ ആക്കം കഴിയുകയില്ല. ശരിരത്തിൻെറ ശ്പത്തിലുള്ള ഈ്മെഴക്തിരിയെ ഈ കൊഴപ്പിനെ കത്തി ച്ച് സലസ്തക്കളുടെ പ്രകാശം വദ്ധിപ്പിക്കുക എന്നതാണം' ഞങ്ങ ളടെ പ്രവ്വാതി. ദേഹാകരിഞ്ഞുപോകം, നശിച്ചപോകം. അതും ഒരു റ്റിവസം സംഭവിക്കാതിരിക്കയില്ല.?? സോക്രട്ടീസിനെ വിഷം കൊടുത്തുകൊല്ലാൻ വിധിച്ചു. അദ്ദേഹം അതുകേട്ടപ്പോഗം പറ ഞ്ഞു: ഞാൻ ഇപ്പോഗം വയസ്സനായിരിക്കുന്നു. നാലുടിവസം കഴി ഞ്ഞാൽ ഈ ട്രേഹം കൈവിട്ടം. തീർച്ചയായും മരിക്കുന്ന ഒന്നി നെ കൊന്നുകളഞ്ഞു നിങ്ങ**ം** എന്തു യോഗ്യതയാണ° സമ്പാടി ക്കാൻ പോകന്നഇ°? അല്പം തലോചിച്ചാൽ, ഈ ദേഹം ഒര ഭിവസം നശിഷന്തരാണന്ത്ര മനസ്സിലാവം. മരിക്കുന്നവനെ കൊല്ലന്നതുകൊണ്ടും എന്തു കീത്തിയാണും കിട്ടുകു??? വിഷംകൊട് ക്കുന്നതിൻെറ്റ തലേഭിവസം രാത്രി സോക്രട്ടീസ്സ് ശിഷ്യന്മാരോടും ആത്മാവിൻറ അമതേപത്തെപ്പററി പറഞ്ഞ്കൊണ്ടിരിക്കയായി രുന്നു. ശരീരത്തിൽ വിഷം പ്രവേശിച്ചാൽ തനിക്കും എന്തെല്ലാം

വേദനകളാണും സഹ്വക്കേണ്ടിവരിക എന്നും അദ്ദേഹം രസകരമം യി വണ്ണിച്ചിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിന്ന യാതൊരു പരിഭ്രമവും ഉണ്ടാ ണ് ഇതാവിൻറ അനശചരതയെപ്പററിയുള്ള ഈ ചർച്ച അവസാനിച്ചപ്പോഠം ശിഷ്യരിൽ ഒരാഠം ചോടിച്ചു: "മര ണാനന്തരം അങ്ങയുടെ അന്തിമകർമ്മങ്ങൾം എങ്ങനെയെല്ലാമാ ഞ ചെയ്യേണ്ടത്. അദ്ദേഹം പറഞ്ഞു: "ശരി, എന്നെ, അവർ കെല്ലാ, നിഅംഗ മറചെയ്യാ. അപ്പോഗം എന്നെ കൊല്ല ന്നവർ എന്റെ ശത്രക്കളും മറചെയ്യുന്നവർ എന്റെ ബന്ധക്കള് മാണോ? എന്നെ അവർ ബദ്ധിപൂറ്റും കൊല്ലാ;്നി അറം ചിവേക് പൂവ്ം മറചെയ്യാ. എന്ന മറചെയ്യുന്ന് നിങ്ങാം ആരാണം?? ഞാൻ നിങ്ങളിൽനിന്നെല്ലാം വൃത്വാസ്പ്പെട്ടവനാണം". ്നിങ്ങൾ എവിടെയാണാ' എന്നെ മറചെയ്യുക? മണ്ണിൽ, അല്ലെങ്കിൽ സഗ ന്ധ്യവൃങ്ങളിൽ അല്ലേ? എന്നാൽ, എന്നെ ആക്കാ് കൊല്ലാൻ കഴിയുകയില്ല; മറചെയ്യാന്തം കഴിയുകയില്ല. ഞാൻ ഇതുവരെ എന്താണം' നിങ്ങാംക്ക് മനസ്സിലാക്കിത്തന്നതു്? ആത്മാവും' അന ആക്രാണ് അതിനെ കൊല്ലാൻ കഴിയുക??? രണ്ടു ശ്വരമാണും. രണ്ടരസഹസ്രാബ്ദങ്ങളായി ആ മഹനായ്സോക്രട്ടീസ് നമ്മുടെ യെല്ലാം ഇടയിൽ, നമ്മളിൽനിന്നെല്ലാം ഭിന്നനായി വത്തിച്ചുവ രുന്നുണ്ടും".

б

ഇതിൻെറയെല്ലാം താല്പയ്യം ഇതാൺ: ദേഹത്തിൽ ആസ ക്തിയോ ടേഹത്തെപ്പാറിയ ഭയമോ ഉള്ളേടത്തോളംകാലം വാസ്ത വമായ രക്ഷ ഉണ്ടാവുകയില്ല. എപ്പോഴം ഭയമാണം ഉണ്ടായിരി ക്കം. അല്പം ഉറക്കാവയമ്പോഴേയ്യര്, പാമ്പൂവന്ത കടിച്ചുവോ, കള്ളന്മാർവന്ത കൊള്ളയടിച്ചുവോ, എന്നെല്ലാം വിചാരിച്ചും" പേ ടിച്ചൂ° ഞെട്ടിയുണരുന്നു. മനഷ്യൻ കിടന്തറങ്ങുമ്പോറം തലയ്യൽ ഒരു വടി വെക്കുന്നു. മനഷ്യൻ കിടന്തറങ്ങുമ്പോറം തലയ്യൽ ഒരു വടി വെക്കുന്നു. തത്താരോ മറേറാ വന്നാലോ?" എന്നാൽ, കള്ളൻ ആ വടിയെട്ടത്തും തൻെറ തലയ്യുത്തന്നെ അടിച്ചാലോ എന്നം ആയാറം ആലോചിക്കുന്നില്ല. കള്ളൻ വടി കൊണ്ടുവാന്മ മറന്നാലും തരക്കേടില്ല; നിങ്കുറം അതവിടെ യെക്കിവെച്ചിട്ടുണ്ടം"! നിങ്കുറം ആരെ വിശ്വസിച്ചുകൊണ്ടാണം" ഉറങ്ങുന്നത്ത് ? ഉണർന്നി രിക്കുമ്പോറം ആത്മരക്ഷെചെയ്യുക നിങ്കുറക്ക് സാധ്വമാണോ? ഉറക്കത്തിൽ നിങ്കുളെ ആരാണം" രക്ഷിക്കക്?

ഞാൻ എതോ ഒരു ശക്തിയെ ആത്രയിച്ചുകൊണ്ടാണു് ഉറ ഒടുന്നതും. സിംഹം, പശു മുതലായ മൃഗങ്ങൾം ഏതൊരു ശക്തിയെ

വിശ്വസിച്ചുകൊണ്ടാണോ ഉറങ്ങന്നത്ര്, അതിനെ വിശ്വസിച്ചു കൊണ്ടാണ്' ഞാന്ദം ഉറങ്ങുന്നതു'. ഉറങ്ങുമ്പോറം ആ ശക്തി എന്നെ രക്ഷിക്കം എന്നാണും എൻെറവിശചാസം. സിംഹത്തിന്ന കൂടി ഉറക്കാവരുന്നു. ഈ ലോകത്തോട്ട മുഴവന്തം വൈരം വെക്കു കയും തന്മൂചം എപ്പോഴം പിന്തിരിഞ്ഞുനോക്കകയും ചെയ്യുന്ന സിംഫവം ഉറങ്ങന്നുണ്ട്. പ്രസ്തതശക്തിയിൽ വിശ്വസിക്കുന്നി ല്ലെങ്കിൽ സിംഹങ്ങഠംക്ക്, ഉറങ്ങമ്പോഠം അന്വോന്വ്വം കാവൽ നില്ലാൻ എപ്പാട്ടചെയ്യേണ്ടിവരുമായിരുണ്ടു. സിംഹം പലി മതലായ ക്രാമഗങ്ങരം എതൊരുശക്തിയിൽ വിശ്വസിച്ചുകൊ ണ്ടാണോ ഉറങ്ങുന്നതു് ആ വിശചവ്യാപകമായ മഹാശക്തിയുടെ മടിയിൽ തല വെച്ചുകൊണ്ടുതന്നെയാണു ഞാന്ദം ഉറങ്ങുന്നതു്. കട്ടി അമ്മയുടെ മടിയിൽ നിശ്ചിന്തനായി കിടന്നുറങ്ങുന്നു. ആ സ്മയത്തം അവൻ ലോകത്തിനെറ ചക്രവത്തിയെപ്പോലെയാണം". നാമം വിശ്വംഭരയായ ആ മാരാവിന്റെ മടിയിൽ ഇതുപോലെ തന്നെ പ്രേമത്തോടും വിശ്വാസത്തോടും ജ്ഞാനത്തോടുംകൂടി കിട ന്നുറങ്ങാൻ പരിശീലക്കണം. എന്റെ ജീവിതത്തിന്നു മുഴവനം ആധാരമായിരിക്കുന്ന ആ മഹാശക്തിയുമായി അധികമധികം പരി ചയപ്പെടുന്നതു<sup>ം</sup> ഞവശ്വമാണു<sup>ം</sup>. അതിനെ അധികമധികം അന ഭവപ്പെടുത്തണം. ആ ശക്തിയിലുള്ള വിശചാസം വദ്ധിക്കുന്നതോ ടൊപ്പം ഞാൻ കൂട്ടതൽ സുരക്ഷിതനായിത്തീരും. ആ ശക്തി യുടെ അനഭവം വദ്ധിക്കുന്നതോടൊപ്പം എനിക്കു കൂടുതൽ വികം സം ലഭിക്കും. ഈ പതിമൂന്നാമദ്ധ്വായത്തിൽ, അ<u>ഇ</u>° ഏത്ര ക്രമ ത്തിലാണെന്നു സചപ്പമൊന്നു സൂചിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ടും.

#### 7

ടോത്തില്പുള ആത്മാവിനെപ്പാറിയ വിചാരം വരാതിരിക്കു നേടത്തോളംകാലം മനുഷ്യൻ സാധാരണ ക്രിയകളിൽമാത്രം നിമ ഗനായിരിക്കും. വിശന്നാൽ ഉണ്ണണം; ഭാഹിച്ചാൽ വെള്ളംകട്ടി കണം; ക്ഷീണിക്കുമ്പോൾം വിശ്രമിക്കണം; ഉറങ്ങണം: അവന്ത് ഇതിലധികമായി ഒന്നും അറിയുകയില്ല. അവൻ ഇവയ്ക്കായി യുദ്ധംചെയ്യും. എംപ്പാഴം ഇതതന്നെ ആഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും. ഇങ്ങനെ അവൻ ദേഹസംബന്ധമായ ക്രിയകളിൽത്തന്നെ നിമഗ്ന നായിരിക്കും. ഇതിന്നശേഷമാണും വികാസം ആരംഭിക്കുന്നതും. അതുവരെ ആത്മാവ്യം വെറുതേ നോക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കുക മാത്ര മാണമെയ്യുന്നതും കുട്ടി കിണററിൻെറെ വക്കുത്തയ്ക്കും മോൺമെയ്യുന്നതും കുട്ടി കിണററിൻെറെ വക്കുത്തയ്ക്കും മോത്മ മോൺമെയ്യുന്നതും കുട്ടി കിണററിൻറെ വക്കുത്തയ്ക്കും വോകം

അതുപോലെതന്നെ, ആത്മാവു് എപ്പോഴം നമ്മുടെമേൽ ദ്രഷ്ട്രി പതിപ്പിച്ചകൊണ്ടിരിക്കന്നുണ്ടു്; വളരെ ശാന്തമായി നമ്മുടെ എ ല്ലാക്രിയകളേയും നോക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ടു്. ഈ സ്ഥിതിക്കു "ഉപദ്രഷ്ട്രാവു""—സാക്ഷിയുടെ നിലയിൽ എല്പാം നോക്കിക്കൊ ണ്ടിരിക്കുന്നവൻ—എന്നു പറയുന്നു.

ഈ സ്ഥിതിയിൽ, ആത്മാവ്, വെറുതെ നോക്കകയാണ ചെയ്യന്നത്ര്. സമ്മതിക്കയോ സ്ഥികരിക്കയോ ചെയ്യന്നില്ല. പക്ഷം, അതുവരെ താൻ ഭേഹമാണ് എന്നുധാരിച്ച്, എല്ലാ പ്രവ്യ ത്തികളാ ചെയ്യിരുന്ന ജീവൻ പിന്നേയും മുമ്പോട്ട് പോകമ്പോറം ഉണരുന്നം. അപ്പോറം ജീവന്ത്, താൻ വെറും മൃഗങ്ങളെപ്പോലെ ജീവിതം നയിക്കകയാണെന്നബോധം ഉണ്ടാവുന്നം. അവന്ത നൈ തികബോധം ഉളവാകന്നം. അതോടുകൂടി താൻ ചെയ്യന്ന കാരോ പ്രവ്വത്തിയുടേയും ഒഴ ചിത്വത്തെപ്പാറി ആലോ ചിക്കാൻ തുടങ്ങുന്നം. വിവേകപ്പവം പ്രവത്തിക്കാൻതുടങ്ങുന്നം. വ്വാവത്തനബ്ദ്രി ജാഗ്ര ത്തായിത്തിരുന്നം. സ്വപ്പന്മാവത്തനബ്ദ്രി ഇടങ്ങുന്നം. ത്യത്മസംയമം ഉണ്ടാവുന്നം. ജീവന്ത് ഈ ബോധം ഉളവാകന്ന തോടുകൂടി ആത്മാവും, സ്വസ്ഥനായിരിക്കാതെ, അകത്തുനിന്ന അന്മമോലിക്കാൻതുടങ്ങുന്നം. അതായത്രിന്നും ബലേ, ഭേഷ്!? എന്ന ശബ്ദങ്ങാറ് കേട്ടതുടങ്ങുന്നം. അതായത്ത് ഇപ്പറ്റപ്പോവാരി രുന്ന ആത്മാവും നേരമന്താറവായിത്തീരുന്നം.

കഴിക്കാനിരുന്നപ്പോഴേക്ക് നിങ്ങളുടെ നിങ്ങ**ാം** ഭക്ഷണം വാതിൽക്കര് വിശപ്പോടുക്കിയ രെതിഥി വന്നു ചേന്നഎന്നം, നി ങ്ങൾം ആ വിളമ്പിച്ചെട്ടു ഭക്ഷണം ആയാൾക്കു എടുത്തുകൊടുത്തു അന്നുരാത്രി ആ സൽപ്രവൃത്തിയെപ്പററി എന്നും വിചാരിക്കുക. ആലോചിക്കുമ്പോഠം നിങ്ങരംക്ക് എന്താരാനന്ദമാണ് ഉണ്ടാ വക്? വളരെ നല്ലപ്പവുത്തിയാണം" ചെയ്തതെന്നു നിങ്ങളുടെ ആ ത്മാവും ചെവിയിൽ മന്ത്രിക്കുന്നതു കേഠംക്കാം. അമ്മികളിയുടെ തലോടിക്കൊണ്ടു", "മകനേ, നീ ചെയ്യതു വളരെന പറത്ത ന്നായി" എന്നു പറയുമ്പോഠം, ആ കട്ടിക്കൗ, തനിക്ക് ലോകത്തി ൻറെമുഴവൻ അനുമോടനം ലഭിച്ചതുപോലെ തോന്നുന്നു. ഇതു പോലെതന്നെ, ആത്മാവു° അകത്തുനിന്നു° 'ബലേ, ഭേഷം'!? എന്ന പറഞ്ഞു നമ്മെ പ്രോത്സാഹിപ്പിക്കുമ്പോഴം തോന്തന്നു. അതോട്ട ക്രടി ജീവന്ന ഭോഗത്തിലുള്ള താല്പയ്യം സഭാചാരത്തിലായിത്തി രുന്നു. നാം സഭാചാരപരമായ ജീവിതം നയിക്കാനാരംഭിക്കുന്നു. പിന്നീട്ടള്ള സ്ഥിതി ഇതാണം": സഭാചാരപരമായ ജീവിതം ആരം ഭിച്ചതോടുകൂടി മനുഷ്യൻ കത്തവ്യകർമ്മങ്ങാംവഴിയായി തന്റെ

മനസ്സിലേ മാലിനൃങ്ങളെ കഴകിക്കളയുവാൻ പ്രയത്നിക്കുന്നു. പങ്ഷ്; ഇതിലം, പ്രവത്തി ചെയ്തചെയ്ത മനുഷ്യൻ തളന്തപോ കന്ന ഒരു ഘട്ടം എത്തിച്ചേരുന്നു. അപ്പോറം ജീവൻ പ്രാത്ഥിക്ക വാൻതുടങ്ങുന്നു: "ഫേ ഭഗവൻ, അടിയൻ ആവുംപോലെയെല്ലാം പ്രയത്നിച്ചനോക്കി. അടിയന്റെ ശക്തിയുടെ അതിരുകണ്ടു. അടിയന്നും ഇനിയും കൂടുതൽ ശക്തിതന്നും അടിയനെ അനുഗ്രഹി ച്ചാലം!" തനിക്കു കഴിയുംപോലെയെല്ലാം പ്രയത്നിച്ചിട്ടും റെറയ്കു സഫലത സിദ്ധിക്കകയില്ലെന്നു കാണുമ്പോഠംമാത്രമാണു" മന്ത ഷ്യന്ന പ്രാത്ഥനയുടെ ഫേസ്യം മനസ്സിലാവുന്നത്ര്. തൻറെ ശക്തി മുഴവനും പ്രയോഗിച്ചിട്ടും മതിയാവുന്നില്ലെന്നു കാണുമ്പാരം അവൻ ആത്തഭാവത്തോടുക്ടി, ദ്രൌപദി ചെയ്ത്തുമോലെ, പര മാത്മാവിനെ വിളിച്ചു നിലവിളിക്കുന്നു. ഗേയാൻറെ ക്രപയം സഹായവും എപ്പോഴ്ം ഒഴകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ട്. ഭാഹംതോ ന്നുവക്കം ഇന്നായ എടുത്തും അതിൽനിന്നും എടുത്തും കുടിക്കാം, മതിയാകാത്തവക്ക് വീണ്ടും വീണ്ടും ആവശ്വപ്പെടാം. മൂന്നാമത്തെ നിലയിൽ ഇപ്രകാരമുള്ള സംബന്ധമാണും കാണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കു ന്നതും. പരമാത്മാവു കുറേക്രുടി അടുത്തെത്തുന്നു. ഇപ്പോഠം വാക്കുകാണ്ടു പ്രോത്സാഹിപ്പിക്കുകയപ്പ ചെയ്യുന്നത്ര°; പ്രതൃക്ഷ മായി സഫായിക്കുതന്നെച്ചെയ്യന്നു.

തുട്ടും പംമേശപരന് ഭൂരേനിന്ത നോക്കയാണചെയ്യിരുന്ന ത്ര്. ഇരു ശിഷ്യനോട്ട്, 'ചോട്ടും ചോടിച്ചുകൊറ്റംക' എന്നുപറ ഞു് ഭൂരെ നില്ലുകയോ ഇരിക്കയോ ചെയ്യന്നം. അതുപോലെത നെ, ജീവൻ ഭോഗതല്പരനായിരിക്കുന്നേടത്തോളംകാലം പരമാത്മാ വ്യ് നോക്കിക്കാണ്ടു ഭൂരെനില്ലും. പമോത്മാവു പറയുന്നു: 'നി നെക്കാണ്ട്' ആവുംപോലെ പ്രയത്നിക്കേ! ക്രമേണ ജീവാത്മാ വിന്ത സഭാചാരത്തിൽ താല്പയ്യം വർദ്ധിക്കുന്നു. അപ്പോറം പരമാ തമാവിന്ത നിഷ്പക്ഷമായി നോക്കിനില്ലാൻ സാധിക്കാതാവുന്നു. ജീവൻ സല്ലംമാങ്ങറെ ചെയ്യന്താണ്ടെന്നും സാധിക്കാതാവുന്നു. ജീവൻ സല്ലംമാങ്ങറെ ചെയ്യന്താണ്ടെന്നും നോക്കിനില്ലാൻ സാധിക്കാതാവുന്നു. ജീവൻ സല്ലംമാങ്ങറെ ചെയ്യന്താണ്ടെന്നും കാണ്മേമ്പോറം ഭഗവാൻ പത്രക്കെപ്പതുക്കെ ചെയ്യന്താണ്ടെന്നും ത്രാമാന് പ്രത്തം മതിയാകാതാവുകയും അപ്പോറം ജവാത്മാവും പരമാ ത്മാവിനെ വിളിച്ചു നിലവിളിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇടനേ പരമാ ത്മാവും, "ഇതാ എത്തി" എന്നുപറഞ്ഞു ഓടിവരുന്നു. ഭക്തൻെറ ഉത്സാഹം കറയാൻ തുടങ്ങമ്പോഴേക്ക് ഭഗവാൻ ഓടിയെത്തനം

ലോകത്തിൻെറ സേവകനായ സൂയ്യനാരായണൻ രാവിലെ നിങ്ങ ളടെ വാതില്ലൂൽ വന്നനില്ലൂന്നു; അടച്ചിട്ട വാതിൽ തുറക്കകയില്ല. കാരണം, അദ്രേഹം സേവകനാണ്. സ്വാമിയുടെ യോഗ്വതയെ പാലിക്കവാൻ എപ്പോഴം സന്നഭ്ധനാണ്. അതിനാൽ, വാതിലി ന്മേൽ മുട്ടുകപോലം ചെയ്യില്ല. അകത്തു യജമാനൻ കിടന്നുറങ്ങു ന്നണ്ട്. സൂയ്യൻെറ രൂപത്തിലുള്ള ആ സേവകൻ വാതില്ലൂൽത ന്നെ നില്ലൂന്നു. വാതിൽ അല്പം തുറക്കുമ്പോഴേയ്യൂം അദ്രേഹം തൻെറ മുഴ്യാൻ പ്രകാശത്തോടുംകൂടി അകത്തേക്കു കടക്കുന്നു; അ ന്ധകാരത്തെ അകറവന്നു. പാരമാത്താവിൻെറ സ്ഥിതിയും ഇതാ ണ്. സഹായം ആവശ്യപ്പെട്ടാൽ പരമാത്താവും, കയ്യംനിട്ടിക്കൊ ൺം. സഹായം ആവശ്യപ്പെട്ടാൽ പരമാത്താവും, കയ്യംനിട്ടിക്കൊ ൺം ഓടിവരും. ഭഗവാൻ ഭിമാന്നിയുടെ തീരത്ത്ര് പ്രാണ്ഡതീ പുരം) അരയിൽ കയ്യംവെച്ചും തയാറായിനില്ലൂന്നേണ്ം.

"സാധുസംരക്ഷണത്തിന്നായി പ്രഭ കൈകർം ഉയത്തിക്കൊ ണ്ടു നില്ലൂകയാണ°" എന്നാണ് തുക്കാറാം പറയുന്നത്ര°. മൂക്കു തുറ ന്നാൽ വായ അകത്തുകടക്കം. വാതിൽ തുറക്കുമ്പോഴേക്ക് വെളി ച്ചം അകത്തുകടക്കുന്നു. വാതിലിൻേറയും വെളിച്ചത്തിൻേറയും ഉടാ <u>ഫ</u>രണം മതിയായി എന്നു തോന്നന്നില്ല. പരമാത്മാവു് അവയെ അപേക്ഷിച്ചു" അധികം അടുത്താണിരിക്കുന്നതു്; യെൽസുക്വവും അ ധികമുണ്ട്. അതു 'ഉപദ്രഷ്പാ'വോ 'അനുമന്താ'വോആയി് നില്ലം തെ 'ഭത്താ'വായിത്തീരുന്നു; എല്ലാ സഹായങ്ങളം ചെയ്യുന്നവനാ യിത്തീരുന്നു. മനസ്സിനെറ മാലിന്വങ്ങളെ അക്ററാൻ മറെറാരു മാർഗ്ഗവും ഇല്ലെന്നുകാണുമ്പോംഗം നാം പ്രാത്ഥിക്കുന്നു: "ഭഗവാനേ, അങ്ങന്നമാത്രമാണ് അടിയന്നു സഹാചമായിട്ടുള്ളത്. അങ്ങയുടെ കാരുണ്യമാണം' അടിയന്നു ആത്രയമായിട്ടുള്ള്." പിന്നെ, ആ ഒയാലുവായ ഭഗവാന്നു" അടുത്തുവരാതിരിക്കുവാൻ സാധിക്കമോ? ഭക്തവത്സലനായ ഭഗവാൻ ... അപുണ്ണമായതിനെ പുണ്ണമാക്കുന്ന ആ പ്രളകാടിയെത്തുന്നു. അപ്പോയ് ഭഗവാൻ, 'രോഫിദാസം ന്റെ അടുക്കൽ തോൽകഴുകന്നു; സജനൻ എന്ന കശാപ്പകാര ൻറ അടുക്കൽ മാംസം വില്ലൂന്നു; 'കബീറിാൻറ്റ് കുടിലിൽ' പത പ്പു നെയ്യന്നു; 'ജനാബായി?യുടെ ഭവനത്തിൽ തിരികപ്പിൽ ധാന്വം പൊടിക്കുന്നു.

ഇതിന്നശേഷം അടുത്തപടിയായി: പരമേശപരൻെറ കൃപ യാൽ കമ്മത്തിന്നു കിട്ടിയ ഫലത്തേയും താനനുഭവിക്കാതെ ഭഗവാ ന്നു് അപ്പിക്കുക. ഈ നിലയിൽ ജീവാത്താവു പരമാത്താവിനോട്ട പറയുന്നു: "ഞങ്ങയുടെ ഫലം അങ്ങുതന്നെ അനുഭവിച്ചുകൊഠംക!" നാമഭേവൻ വാശിപിടിച്ചും അടുത്തതന്നെ ഇരുന്നപ്പോഠം പ്രഭവി digitized by www.sreyas.in ന്നു പാൽ കടിക്കേണ്ടിവന്നു. ഫാ, എത്ര മനോഹരമായ രംഗം! നാമദേവൻ, തൻറ സകലവിധ കമ്മങ്ങളട്രേയും ഫലമായിട്ടുള്ള ക്ഷീരം ഭഗവാന്ത സമർപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ഇങ്ങനെതന്നെ ജീവൻ തൻറ സകല മലധനവും, സകല സമ്പാല്പവും, എതൊരു പ്രഭ വിൻറ കപയാൽ തനിക്ക കിട്ടിയോ ആ പരമാത്മാവിന്തതന്ന സമർപ്പിക്കണം. ധമ്മപത്രർ സ്ഥർഗ്ഗത്തിലേയ്ക്കു കാൽവെയ്ക്കാൻ ത്രടങ്ങിയപ്പോഠം അദ്രേഹത്തിൻറ കുടെയുണ്ടായിരുന്ന ശ്വാവിനെ അകത്തു കടക്കാൻ അന്മവടിച്ചില്ല. ഉടനേ അദ്രേഹം തൻറ ജ വിതത്തിൻെറ മുഴവൻ പണ്ടുഫലം—സാഗ്ഗം—പരിത്വജിച്ചു. ഇതു പോലെ ഭക്തനരം, തനിക്കു കിട്ടിയ ഫലത്തെ മുഴവനം പരമാത്മാ വിന്ന സമർപ്പിക്കുന്നു. ഇപര്രഷാവും, അന്മന്താവും, ഭത്താവും ഈ രൂപങ്ങളിൽ മുൻപു പ്രകടത്രനായ പരമാത്മാവും ഇപ്പോഠം ഭോക്താവായിത്തീരുന്നു; അതായത്ര്, പരമാത്മാവുതന്നെ ഈ ശരീ രത്തിൽ ഇരുന്നുകൊണ്ടും ഭോഗങ്ങഠം അന്ദേവിക്കുന്ന എന്നനിലയിൽ എത്തിച്ചേരുന്നു.

ഇതിന്നശേഷം, മുമ്പോട്ടള്ള സങ്കല്പംതന്നെ ഉപേക്ഷിച്ചുകള യുന്നു. കർമ്മത്തിൽ മൂന്നു പടിക്കം വരുന്നങ്ങള്; ആട്വം സങ്കല്പം, പിന്നെ അനുഷ്യാനം, ഒട്ടവിൽ ഫലപ്രാപ്തി. പ്രഭവിൻറ സഹാ യത്തോടുക്രടിച്ചെയ്യ കർമ്മത്തിന്നു കിട്ടിയ ഫലവും പ്രഭവിന്നു തന്നെ സമപ്പിക്കുക. കർമ്മാചെയ്യുന്നതും പരമേശപരൻ; ഫലം അനുഭവിക്കുന്നതും പരമേശപാൻതന്നെ. ഇപ്പോകം, ഞ കർമ്മ ത്തിൻെറ സങ്കല്പയിതാവും പരമേശപരനായിത്തീരുന്നു. ഇങ്ങനെ കർമ്മത്തിൻെറ ആഭ്യത്തിലും മദ്ധ്യത്തിലും അവസാനത്തിലും എല്ലാം പ്രഭതന്നെ ആയിത്തിരുന്നു.

തോട്ടക്കാരൻ കൊണ്ടുപോകന്ന സ്ഥലത്തേയ്യം വേള്ള മിണ്ടാതെ എത്തുന്ന. തോട്ടക്കാരൻ ആഗ്രഹിക്കന്ന ചെടികളുടെ യെല്ലാം ചുവട്ടിൽ എത്തുകയും അവയെ വളത്തുകയുംചെയ്യുന്ന. ഇതുപോലെതന്നെ, എൻെറ കയ്യിലുള്ളതെല്ലാം അദ്രേഹത്തിൻെറ ഇന്പാലെ ഉപയോഗപ്പെടുത്തുന്നതിന്നുള്ളതാണ്ം. എൻെറ മനസ്സിലെ സകലവിധ സങ്കല്പങ്ങളുടെയും ചുമതല അദ്രേഹത്തിൻറ മനസ്സിലെ സകലവിധ സങ്കല്പങ്ങളുടെയും ചുമതല അദ്രേഹത്തിൻ മനസ്സിലെ സകലവിധ സങ്കല്പങ്ങളുടെയും ചുമതല അദ്രേഹത്തിൻ മനസ്സിലെ സകലവിധ സങ്കല്പങ്ങളുടെയും ചുമതല അദ്രേഹത്തിൻ മനസ്സിലെ സകലവിധ സങ്കല്പങ്ങളുടെയും ചുമതല അദ്രേഹത്തിന്ന സമപ്പിക്കവാൻ എന്നെ അനുവദിക്കുക. ഞാൻ കതിപ്പേറത്തു കയറിയിരിക്കയാണം". എന്നെസ്സംബന്ധിച്ച ഭാരം മുഴവന്ദം കതി പ്രേറത്തുണ്ടും. പിന്നെ എന്തിനാണം കേതിമെപ്പറത്തു ഞാൻ തലയിൽ വെക്കുന്നത്ര് അതും കുതിമെപ്പുറത്തു വെച്ചുകൂടേള് എൺറ തലയിൽ ഭാരം വെച്ചുകൊണ്ടും കതിമപ്പുറത്തിരുന്നാലും അതിൻെറ ഭാരം കുതിമേന്നെയാണം വഹിക്കേണ്ടിവരുന്നത്രം.

പിന്നെ എന്തുകൊണ്ടു ഭാരം മുഴവന്ദം കുതിരപ്പറത്തു വെച്ചുകൂടാ? ഇങ്ങനെ, ജീവിതത്തിന്റെ ഓട്ടവും ചാട്ടവും, കയററവും ഇറ ക്കവും, എല്ലാം, അവസാനം പരമാത്മാവായിത്തീരുന്നു. പരമാ ത്മാവും എന്റെ ജീവിതത്തിന്റെ മഹേശ്വരനായിത്തീരുന്നു. ഇപ്പ കാരം വികസിച്ചുവികസിച്ചും മുഴവൻ ജീവിതവും പരമേശ്വരമയ മായിത്തീരുന്നു. ദേഹമാകന്ന ഒരു പദ്ദമാത്രം ബാക്കിയാവുന്നു. അതുകൂടി പോകമ്പോറം, ജീവനം ശിവനം, ആത്മാവും പരമാത്മാ വും, നൊയിത്തീരുന്നു. ഇങ്ങനെ,

### "ഉപദ്രഷ്പാ ഗ്നമന്താ ച ഭത്താ ഭോക്താ മഹേശപരഃ"

എന്നതു വ്യാഖ്യാതമായി.

നാം ഈ സ്വരൂപത്തിൽ പരമാത്മാവിനെ അധികമധികം അനഭവപ്പെടുത്തണം. പ്രഭ ആദ്യം നിഷ്പക്ഷനായിനിന്ന നോ ക്ഷന്നം. പിന്നെ സഭാചാരപരമായ ജീവിതം ആരംഭിക്ഷമ്പോരം, നാം ചെയ്യുന്നതെല്ലാം സല്ലംർമ്മമായിത്തീരുകയും ഭഗവാൻ നമ്മെ പ്രോത്സാഹിപ്പിക്കുകയുംചെയ്യുന്നു. അപ്പോഴം, മനസ്സിലെ സൂക്ഷ്മ മായ മാലിന്റങ്ങരം പോകയില്ല. അതിന്ന തൻെറ്റ്രയത്നങ്ങരം പര്വാപ്തമല്പെന്നും അനുഭവപ്പെട്ട ക്തേൻ ഭഗവാനെ വിളിച്ചു കര യാൻതുടങ്ങന്ന: അപ്പോറം അനാഥന്മാരെസ്സവായിക്കന്തിനം എപ്പോഴം സന്നദ്ധനായിരിക്കുന്ന ഭഗവാൻ ഓടിയെത്തുന്നു. അതി ന്നശേഷം, ഫലത്തേയം ഭഗവാങ്കൽ സമപ്പിച്ച് അഭ്രഹത്തെ ഭോക്തം വാക്കിത്തീക്കന്നു; അവസാനം, എല്ലംവിധ സങ്കല്പങ്ങളം അദ്ദേ നത്തിന സമപ്പിച്ച° നാം ജീവിതംമുഴ്ചനം ഫരിമയമാക്കി <sup>ത്തീ</sup>ക്കണം. ഇയമാത്മാണം മനുഷ്യന്റ് അന്തിമലക്ഷ്യം. കർമ്മ യോഗത്തിൻ്റേയും ക്തേിയോഗത്തിൻേറയും രൂപത്തിലുള്ള രണ്ടു ചിറകകാകാണ്ട പറന്നപറന്ന് ഭക്തൻ – സാധകൻ – ആ അന്ത്വമലക്ഷ്യത്തിലെത്തിച്ചോണം.

ഇതെല്ലാം സാധിപ്പിക്കുന്നതിന്നു് സോധനായാകന്ന ഉറപ്പേ റിയ അടിത്തറ ആവശ്യമാണു്. സത്വാസത്വവിവേചനംചെയ്ത് എപ്പോഴം സത്വത്തെത്തന്നെ മുറ്റകെപ്പിടിക്കണം. സാരാസാര ങ്ങളെ വേർതിരിച്ചു് സാരംമാത്രം സ്ഥികരിക്കണം. ചിപ്പി വലി ച്ചെറിഞ്ഞു് മുഞ്ഞെടുക്കണം ജീവിതം ഇങ്ങനെ ആരംഭിക്കണം. പിന്നെ സ്ഥപ്രയത്നത്തിൻേറയും ഭഗവൽക്രപ്പയുടേയും സഹായം കൊണ്ടു മേലോട്ട കയറിക്കൊണ്ടേഇരിക്കുക. ഈ സാധനയിലെ ല്ലാം, നാം ഭേഹത്തിൽനിന്നു് ആത്മാവിനെ വേർതിരിക്കാൻ പരി

ശീലിക്കണം. അതു നമുക്ക് വളരെ സഹായകമായിരിക്കം. ഈ അവസരത്തിൽ എനിക്ക്, യേതുക്രിസ്തവിന്റെ ആത്മാപ്പ്ണം ഓർമ്മവരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിൻറെ കേത്തിൽ ആണിയടിച്ചിറ ആ സമയത്ത് അദ്ദേഹത്തിന്റെ വായിൽ ക്കയായിരുന്നു. നിന്നം° ഈ വാക്കുകൾം പുറത്തുവന്നു: "ഭഗവാനേ, എന്തിനാണം" ഇത്രയും യാതനക**ം** നൽകുന്നതു<sup>ം 239</sup> ഉടനേ അദ്ദേഹം തന്റെറ മനസ്സിനെ സുസ്ഥിരമാക്കിക്കൊണ്ടു പറഞ്ഞു: "അങ്ങയുടെ ഇപ്പു പണ്മാവട്ടെ. ഈ ജനങ്ങളിൽ ക്ഷമയരുളണം .... ഇവക്ക്, തങ്ങ**ം** എന്താണം" ചെയ്യുന്നതെന്നും അറിഞ്ഞുകൂടാ!" യേശുക്രിസ്തുവിന്റെ ഈ ഉടാഹരണത്തിൽ വലുതായ ഒരു രഹസ്വം അടങ്ങിയിട്ടുണ്ടും: ട്രേഹത്തിൽനിന്നു് ആത്മാവിനെ എത്രകണ്ടു° വേർതിരിക്ഷനം എന്നതിൻെറ ഒരു സൂചനയാണും അതും. നമ്മുടെ ലക്ഷ്യം എ ത്രാണം, നമക്ക് ഏത്വരെ എന്താൻകഴിയും — എന്നതും, 'യേത്ര ക്രിസ്തവിൻെറ്റ് ജീവിതത്തിൽനിന്നു മനസ്സിലാക്കാം ടേഹം ഒരു കവചം അതായമ്പ്പോലെ വേറിട്ടുപോകന്നും...ലക്ഷ്യം ഇതു ആത്മാവിനെ ട്രേറത്തിൽനിന്നും വർ വരെ എത്തിക്കഴിഞ്ഞു. തിരിക്കേണ്ട വിചാരംവരുമ്പോഴെല്ലാം യേശുക്രിസ്തവിൻറ ജീവി തത്തിലെ ഈ 'ദൃശ്വം' (ഈ സന്ദർഭം) എൻറ്റുമ്പിൽ വരുന്നു. ടേഹവം താനും തമ്മിലുള്ള പ്രത്യക്ഷമായ വൃത്വാസത്തിന്നു" -- അവ തമ്മിൽ ബന്ധംതന്നെ ഇല്ലാതായിത്തീരുന്നതിന്നു് --- യേതുകിസ്ത വിൻെറ ജീവിതം ഉടാഹരണമാണം".

സത്യാസത്യവിവേചനംചെയ്താൻ സാധിക്കാതിരിക്കുന്നേടത്തോ ളംകാലം, ഭേഹത്തേയം ആത്മാവിനേയും ഇങ്ങനെ പ്രാക്കരിക്കുന്ന കഴിയുകയില്ല. ഈ വിവേകം, ഈ ജ്ഞാനം, നമ്മുടെ ഓരോ സിരയിലം വ്യാപിക്കണം. ജ്ഞാനം എന്നതിന്നു ഞാൻ നല്ലൂന്ന എന്നാൽ, ബൂദ്ധികൊണ്ടറിച്ച അത്ഥം (അറിയുക) എന്നാകുന്നു. ന്നതു ജ്ഞാനമായില്ല. വായിൽ ഉരുളയിടുന്നതു് ആഫാരംകഴിക്ക പായിലിട്ട ഉരുള പവച്ചു' തൊണ്ടയിലെത്തണം, ലാവുന്നില്ല. അവിടെനിന്നിറങ്ങി വയററിലെത്തി ഭഫിച്ചു° അതിൻെറ രസം— രക്തം – ശരീരംമുഴവന്താപ്പിച്ച് പഷ്പിയുണ്ടാവണം. അംപ്പാരം മാത്രാമ അതു ശരിയായ ആഹാരംകഴിക്കലാവുന്നുള്ളു. ഇതുപോലെ തന്നെ, ചെറുതേ ബൂദ്ധിഗതമായ ജ്ഞാനംകൊണ്ടും യാതൊരു പ്ര യോജനവുമില്ല. ആ അറിവം°, ജ്ഞാനര്, ജീവിതത്തിൽ വ്യാപി ക്കണം; എട്യത്തിൽ സഞ്ചിതമായിത്തിരണം. നമ്മുടെ കയ്യ്, കാലും, കണ്ണ് മുതലായ ഇന്ദ്രിയങ്ങ് ഫോയി പ്രകടിതമാവണം. എല്പാ ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളും കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും വിചാരത്തോടുക

ടിയേ പ്രവത്തിക്ര എന്നനിലയിൽ വന്നക്രടണം. അതിനാൽ, ഭഗവാൻ പതിമൂന്നാമല്യായത്തിൽ ജ്ഞാനത്തിന്ത വളരെ വിശി ഷ്ട്രമായ വ്യാഖ്യാനമാണ് നല്ലിയിരിക്കുന്നതും. സ്ഥിതപ്രജ്ഞന്റെ ലക്ഷണങ്ങളെപ്പോലെതന്നെ ജ്ഞാനത്തിനെറ ലക്ഷണങ്ങളം പറ ഞ്ഞിട്ടണ്ട്.

നത്രത, ഭംഭത്തുനൃത, അഹിംസ, ഋജത, ക്ഷമ മുതലായ ഇരു പത്ര ഇണങ്ങളെ ഭഗവാൻ എടുത്തു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ഈ ഇണ ങങളെ 'ജ്ഞാനം' എന്നപറയുന്നു എന്നമാത്രം പ്രസ്താവിച്ചു ഭഗ വാൻ വിരമിച്ചിട്ടില്ല. ഇവയൂം വിപരീതമായി എന്തെല്ലാം ഉണ്ടോ അതെല്പാം അജ്ഞാനമാണെന്നും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ജ്ഞാന ത്തിൻെറ 'സാധന'തന്നെയാണം' ജ്ഞാനം. സോക്രട്ടിസ് പറ യുന്നു: "ഞാൻ സഭ്വമണങ്ങളെയാണം' ജ്ഞാനം എന്നു പറയു നേതും. സാധനയും സാധ്യവും ഐകരൂപ്പമുള്ളവയാണം'."

ഗീതയിലേ ഈ ഇരുപത്ര സാധനങ്ങളെ — ഗുണങ്ങളെ — ജ്ഞാനഭേവൻ പതിനെട്ടാക്കി ചുരുക്കിയിട്ടുണ്ടും. ഗീത ഈ ഗുണ ങ്ങളെ വെറും അഞ്ഞു ഗ്ലോകങ്ങളിൽ ഉഠാപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ, ജ്ഞാനഭേവൻ തൻറെ ജ്ഞാനേശപറിയിൽ ഇതിന്നായി 700 പടങ്ങളുള്ള ഒരദ്ധ്വായംതന്നെ വിനിയോഗിച്ചിട്ടുണ്ടും. അദ്ദേ ഹത്തിന്നം', സമുഭായത്തിൽ സഭ്'ഗുണങ്ങറം' വികസിക്കേയും സത്വ സ്വത്രം നായ പരമേശ്വരൻറ്റ് മഹിമ വ്യാപിക്കുകയും ചെയ്തകാ ണാനാഗ്രഹമുണ്ടായിരുന്നു. ഈ ഗുണങ്ങളെ വണ്ണിച്ചുകൊണ്ടും അദ്ദേഹം തന്റെ അനുഭവം മുഴവനും ആ പടങ്ങളിൽ ഉഠംപ്പെട്ട ത്തിയിട്ടുണ്ടും. ജ്ഞാനദേവൻെറ ഓരോ രോമത്തിലും പ്രസ്തത ഗുണങ്ൾ വ്വാപിച്ചിരുന്നു. എരുമയുടെ പുറത്തടിച്ചതിൻെറ വെട്ട ജ്ഞാനദേവന്റെ പുറത്തു കാണപ്പെട്ടുവത്രെ അട്രേഹത്തിന ഭൂതമാത്രയുടെ പേരിൽ ഇത്രയം 'സമവേടന'യുണ്ടായിരുന്നു. ജ്ഞാനദേവൻെറ എതാദൃശമായ, കരുണാപൂണ്ണമായ, എടയ ത്തിൽനിന്ന ജ്ഞാനേശചരി പ്രകടിതമായി. അദ്ദേഹം അതിൽ ഈ ഗുണങ്ങളെ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നതും അവശ്വം വായിക്കേണ്ട താൺം. അവ, മനനത്തിന്നും എടയത്തിൽ രേഖപ്പെടുത്തുന്ന തിന്നും പററിയവയാണം". ജ്ഞാനടേ വൻറ ആ മധ്യാമായ ഭാഷ എന്ക്കാസ്ഥഭിക്കാൻ സാധിച്ചു; അതിനാൽ, ഞാൻ എന്നെ ധന്വ നായിക്കുരുതുന്നു! അദ്ദേഹത്തിൻെറ ആ മധുരമായ ഭാഷ എൻെറ അതിന്നായി ഒരിക്കൽക്രട്ടി ജന്മമെട്ടക്കേണ്ട നാവിലം വരട്ടെ. തായിവന്നാൽ ഞാൻ അതിൽ സന്തോഷിക്കകയാണചെയ്യക! അസ്ത്ര!

സാരാഗാരാ: അവനവനെ അധികമധികം വികസി പ്പിക്കകയും (തന്നെപ്പോലെതന്നെയാണം മററു സകല ജിവികളും എന്നു കരുതുകയും) ആത്ഥാവിൽനിന്നു വിഭിന്നമാണം ദേഹം എന്നു മനസ്സിലാക്കകയും ചെയ്തകൊണ്ടും എല്ലാവരും അവനവൻെറ ജുവി തത്തെ പരമേശചരമയമാക്കിത്തിക്കാൻ പരിശ്രമിക്കണം.

# പതിനാലാമദ്ധ്വായം

22-5-'32

സഫോദരന്മാരേ, ഇന്നത്തേ (പതിന്നാലാമത്തെ)അല്യായം, ഒരത്ഥത്തിൽ കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്യായത്തെ പൂരിപ്പിക്കുകമാത്രമാണ ചെയ്യുന്നതും. വാസ്തവം പറയുന്നതായാൽ, ആത്മാവിന്നു സ്വയം ചെയ്യേണ്ടതായി നെമില്ല. കാരണം, അതു സ്വയംസംപൂണ്ണ മാണം.

ആത്മാവും സ്ഥാഭാവികമായിത്തന്നെ ഉൗദ്ധ്ചഗാമിയാണം; പക്ഷേ, ഒരു സാധനത്തോട്ട ഘനമുള്ള വല്ലതും കൂട്ടിക്കെട്ടുന്നതാ യാൽ അതു താഴോട്ട വലിക്കപ്പെടുന്ന തുപോലെതന്നെ ശരീരമാ കന്ന ഈ ഭാരം ആത്മാവിനെ താഴോട്ടു വലിച്ചുകൊണ്ടപോകന്നു. ടേഹത്ത നേയും ആത്മാവിനേയും ഏ**തെങ്കിലും** ഉപായംകൊണ്ട വേർതിരിക്കാൻ കഴിയുമെങ്കിൽ നമുക്കു മുന്നോട്ടുച്ചോകാൻ സാ ധിക്കും എന്ന നാം കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്വായത്തിൽ കണ്ടുകഴിഞ്ഞു. ഇതു വളരെ വിഷമമുള്ള ഒരു കായ്യമാണെങ്കിലും, ഇതിന്റെഫലം അത്ര തന്നെ മഹത്തായതാണ്മ്. ആത്മാവിൻെറ കാലുകളെ ബന്ധിച്ചി ട്ടുള്ള ടേഹത്രപമായ ചങ്ങല മുറിച്ചുകളയണം. എന്നാൽ മാത്രമേ മുന്നോട്ടുപോകാൻ സാധിക്കയുള്ളു. അപ്പോഠം നമുക്കുണ്ടാകുന്ന ആനന്ദം സീമാതീതമാണാ'. പിന്നെ ആക്കാണം' നമ്മുടെമേൽ അധികാരം ചുമത്തുവാൻ സാധിക്കുക്ട് തന്നെത്താൻ ഭരിക്കുന്നവൻ ലോകൈകചക്രവത്തിയാണം°. അതിനാൽ, ആത്മാവിൻെറമേൽ ദേഹത്തിന്നുണ്ടായിട്ടുള്ള അധികാരത്തെ തട്ടിനീക്കും. ദേഹത്തി ന്റെ ഈ സബദുഖങ്ങളെല്ലാം വിടേശ്വങ്ങളാണാം; വിജാതിയങ്ങ ളാണം". ആത്മാവിന്നം അവയോട്ട് അല്പാപോലം ബന്ധമില്ല.

ഈ സൂഖല്യംഖങ്ങളെ ദേഹത്തിൽനിന്നു് എത്രത്തോളം അക ററാൻ കഴിയുമെന്നു ഞാൻ യേശുക്രിസ്തവിനെ ഉദാഹരിച്ചു് നി digitized by www.sreyas.in ങ്ങാംക്കു മനസ്സിലാക്കിത്തന്തകഴിഞ്ഞു. ടേഹത്തിന്ത മർമ്മഭേദ കമായ വേടന ഉണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിക്കുമ്പോാംകൂടി മനസ്സിനെ ശാ ന്തവും ആനന്ദമയവുമാക്കിവെയ്ക്കാൻ സാധിക്കുന്നതെങ്ങനെയെന്ത് അദ്രേഹം കാണിച്ചുതന്നിട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ, ഇങ്ങനെ ആത്മാ വിൽനിന്ത ദേഹത്തെ അകററിനിത്തുന്നതിന്ത് ഒരു വശത്തു വി വേകവും മരവശത്തു നിഗ്രഹവും അവശ്വം ആവശ്വമാണം".

•വിവേകത്തോടൊപ്പം വൈരാഗ്യത്തിൻെറ ബലം**?** 

വിവേകവം വൈരാഗ്യവം, രണ്ടും, ആവശ്യമാണെന്ന തുക്കാ റാം പറഞ്ഞ് ട്ടണ്ടും. വൈരാഗ്യം എന്നതും ഒരുതരത്തിച്ചുള്ള നിഗ്ര ഫം അഥവാ തിതിക്ഷയാകസം. ഈ പതിന്നാലാമദ്ധ്യായത്തിൽ നിഗ്രഹത്തിൻെറ ലക്ഷ്യം അഥവാ ലാപ്യസ്ഥാനം പറഞ്ഞുതന്നി ട്ടണ്ടും. തോണിയെ നയിയ്യ<sub>ഒ</sub>ന്നതും തുഴയുന്നവരേടെ പണിയാണം; പക്ഷേ, അതിനെ എതുവഴിക്കു നയിക്കണമെന്നു നിണ്ണയിക്കും അമരക്കാരേൻറ പണിയാണം'. അതിനാര്ധ, തുഴയുന്നവരും അമര ക്കാരനം ആവശ്യമാണം'. അതുപോലെതന്നെ, ലോത്തിൻെറ സുഖട്ടുഖങ്ങളിൽനിന്നം' ആത്മാവിനെ വേർതിരിച്ചുനിത്തുന്നതിന്നു വിവേകവും നിഗ്രഹവും, രണ്ടും ആവശ്യമാണം'.

വെദ്ദ്വൻ മനുഷ്യൻറെ പ്രകൃതിനോക്കി മരുന്ന നിശ്ചയിക്കു ന്നു; അതുപോലെതന്നെ ഭഗവാൻ, പതിന്നാലാമദ്ധ്യായത്തിൽ എല്ലാവിധപ്രകൃതികളേയും പര്ക്ഷിച്ചും, പ്ലഥക്കരിച്ചും, എന്തെ ല്ലാം രോഗങ്ങളാണുള്ളതെന്ന് പറഞ്ഞുതന്നിട്ടുണ്ട്. ഇതിൽ പ്രകൃതി ശരിയായ വിധത്തിൽ വേർതിരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. രാജനൈതികശാ സ്രത്തിൽ ഈ വേർതിരിക്കലിനെപ്പററി പലപല സൂത്രങ്ങളും വിരചിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. മുമ്പിലുള്ള ശേത്രവിൻറെ സൈനൃത്തെ ഭേഭിക്കാൻ (അണിമുറിക്കാൻ) സാധിക്കുന്നതായാൽ — ഭേദനയം സഫലമായി പ്രയോഗിക്കാൻസാധിച്ചാൽ പിന്നെ അവരെ എള പ്പത്തിൽ തോല്പിക്കാം. ഭഗവാൻ ആ നയംതന്നെയാണ് ഇവിടെ സ്വീകരിച്ചിട്ടുള്ളേയ്ക്.

എൻറേയും നിങ്ങളുടേയും സവ്ചരാചാങ്ങളുടേയും പ്രകൃതി യിൽ മൂന്നു ഗുണങ്ങളുണ്ടും. ആയുവേടത്തിൽ വാതചിത്തകഹങ്ങ മെപ്പററി പറഞ്ഞിട്ടുള്ളഇപോലെതന്നെ പ്രകൃതിയിൽ സത്ത്വരജ സ്തമോഗുണങ്ങറം അടങ്ങിയിട്ടുണ്ടും. ഈ മൂന്നുഗുണങ്ങളും എല്ലായി ടത്തും വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതു കാണാം. ചിലടിക്കിൽ അല്പം കുറവാ ണെങ്കിൽ മറപ്പോലടിക്കിൽ അല്പം അധികമായിരിക്കും. ഈ ഗു ണങ്ങളിൽനിന്നം" ആത്മാവിനെ വേർതിരിക്കാൻ സാധിച്ചാൽ

അതു ദേഹത്തിൽനിന്നു വേറേ ആയിക്കഴിഞ്ഞു. ആത്മാവിനെ ദേഹത്തിൽനിന്നു വേർതിരിക്കാനുള്ള ഹുകമാന്റ്റം ഈ ത്രിഗുണങ്ങ ളെ അറിഞ്ഞും അവയെ ജയിക്കകയാകുന്നു. നിഗ്രഹംകൊണ്ടും ഓരോ വസ്തുവിനേയും ജയിച്ചും അവസാനം പ്രധാനമായതിൽ എത്തിച്ചേരണം.

2

നമുക്കു് ആദ്യം തമോഗുണത്തെ എടുക്കാം. ഇന്നത്തെ സാ മുടായികസ്ഥിതിയിൽ തമോഗുണത്തിൻെറ പരിണാമം അങ്ങേങ്ങ ഇണം) ആട്വം ആലസ്വമായി പരിണമിക്കുന്ന. പിന്നെ അതിൽ നിന്ന് നിര്യം പ്രമാദവും ഉളവായിത്തീരുന്നു. ഈ മൂന്നിനേയും ജയിച്ചാൽ തമോഗുണത്തെ ജയിച്ചുകഴിഞ്ഞു. ഇതിൽ ആലസും വ ളരെ ഭയങ്കരമായതാണം'. വളരെ നല്ല ആളകാഠംകൂടി, ഈ ആല സ്വംനിമിത്തം ചീത്തയായിത്ത`രുന്നു;് അവരെക്കണ്ടെ സമൂദായ ത്തിന്നു യാതൊരു ഉപയോഗവും ഇല്ലാതായിത്തിരുന്നു. സമുദായ ത്തിൻെറ സുഖത്തേയും സമാധാനത്തേയും നശിപ്പിക്കുന്നത്ര് ഈ ഇതു ഗുരുലംഘത്വഭേദമെന്നിയേ എപ്പാവരേയും ശത്രവാണ്. ഒരേമാതിരി ഉപയോഗശൂന്യരാക്കിത്തീക്കുന്നു. ഈ ശത്ര, എല്ലാവ രേയും വിഴുങ്ങിയിരിക്കയാണ്; നമ്മുടെമേൽ അധികാരംനടത്താൻ അവസരം നോക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കയാണു്. തരംകിട്ടിയാൽ ഉടനെ അകന്തു കടക്കും. കറച്ചധികം ഭക്ഷണം കഴിക്കുമ്പോഴേക്കു് അതു നമ്മേ കിടക്കവാൻ നിർബ്ബന്ധിക്കുന്നം. കുറച്ചു കിടക്കുമ്പോഴേക്ക് <del>ആലസ്വം കണ്ണിലേക്കെത്തും; ഉറങ്ങാൻയുടങ്ങം</del>. അതിനെ ഉനുല നം ചെയ്യാതിരിക്കുന്നതുവരെ നമ്മുടെ എല്ലാ പ്രയത്നങ്ങളും വൃത്ഥ മായിരിക്കും. എന്നാൽ, നമ്മരം ആലസൃത്തിൽ അതിവ താല്പയ്യ മുള്ളവരാണം°. എങ്ങനെയെങ്കിലും, രാവും പകലും അതൃദ്ധപാ നംചെയ്ത്, കറേ പണം സമ്പാടിച്ച് പിന്നെ സ്വസ്ഥനായി്ജീവി കണമെന്നാണ് നാം ആഗ്രഹിക്കുന്നത്. പണം സമ്പാടിച്ചുവെ ക്കുക എന്നതിൻെറ അത്ഥം, ആലസ്യത്തിന്നു് ആവശ്യകങ്ങളായ രുക്കുണ്ടാം ചെയ്യുക എന്നാകന്നു. നാം സാധാരണമായി വാദ്ധ കൃത്തിൽ വിശ്രമം ആവശൃമാണെന്നു കരുതുന്നുണ്ടും'. എന്നാൽ, ഈ ധാരണ തെററാകുന്നു. നാം ശരിയായ ജീവിതം നയിക്കുന്നതാ യാൽ വാഭ്ഗകൃത്തിലും പ്രവൃത്തിയെടുക്കവാൻ സാധിക്കം കൂടാതെ, അതുവരെ കിട്ടിയ അനഭവംനിമിത്തം വാദ്ധകൃത്തിൽ കൂടുതൽ ഉപ കാരപ്രദമായ പ്രവൃത്തികഠം ചെയ്യാൻ സാധ്ക്ഷം. അക്കാലത്ത്ര വിശ്രമംവേണം എന്നു പറയുന്നത് െ മെബഭ്ധധാരണയാണും.

ആലസ്യം അട്ടക്കാതിരിക്കാൻ നാം പ്രത്യേകം ത്രേലാവക്ക ണം. നളമഹാരാജാവ്, എത്ര മഹാനായിരുന്നു! അദ്ദേഹം ഒരിക്കൽ കാൽ കഴകമ്പോഠം അതിൻെറ ഏതോ ഒരുഭാഗം കഴക്കപ്പെടാതെ പോയി; ഒരു ലഘുവായ അലസത! ആ തക്കാനോക്കി കലി അക ത്രുകടന്നുകൂടി. നളൻ വളരെ തുല്ഠിയുള്ളവന്തം സച്ച്ഛത പാലിക്കു ന്നവനം ആയിരുന്നു. ഒരു പ്രാവശ്വം ശരീരത്തിലേ ഒരു ചെറിയ ഭാഗം സച്ച്ഛമാക്കാതെ വിട്ടപോയി. ആ ആലസ്യം അഥവാ അത്രദ്ധനിമിത്തം കലിയ്യൂം അകത്തുകടക്കാൻ സാധിച്ച! നമ്മുടെ ശരീരമോ? എവിടേയും കഴകാതെയാണം കിടക്കുന്നതു്! എത്രഭാഗ ത്രൂടേ വേണമെങ്കിലും കലിയ്യൂം അകത്തുകടക്കാം. വല്ലവരും ശരീ തൈ അലസമാ പ്ര വെക്കുന്ന ല്ലെങ്കിൽ അവരുടെ മനസ്സം ബൂദ്ധി യം ആലസ്വത്തിൽ ആണ്ടുകിടക്കുകയാണം". ഇന്നത്തെ സമുഭായ മെനതന്നെ ഈ ആലസ്വത്തെ അടിസ്ഥാനമാക്കിക്കൊണ്ടുള്ളതാ ഞെ". ഇതുനിമിത്തം അളവറെ ട്രബം ഉളവായിത്തിന്നിട്ടുണ്ടു°. അതി നാൽ, ഈ ആലസ്വത്തെ ഭൂരീകരിക്കാൻ കഴിയുന്നതായാൽ നമ്മു ടെ എല്ലാ ലംഖങ്കളം ഏറെക്ക്കറെ ഭൂരീകരിക്കപ്പെട്ടം.

ഇന്നു എവിടെ നോക്കിയാലും സാമുദായികപരിഷ്ണാരങ്ങളെ പ്പററിയ സമാചോചനകൾ നടക്കുന്നതു കാണാം. സാധാരണന്മാ ക്പോലം ചുരുങ്ങിയതും ഇന്നയിന്ന സുഖസെയകര്യങ്ങരം കിട്ടണം; അതിന്നു സാമുടായികരചന ഇന്നപ്രകാരത്തിലാക്കിത്തിക്കണം --എന്നെല്പാം ആലോപിക്കപ്പെടുന്നുണ്ടും. ഇന്ത്ര ഒരുവശത്തും അതി യായ സുഖമാണെങ്കിൽ മറ്റവശത്ത്ര് അതിയായ ട്രഃഖമാണ കാണ ഒരുഭാഗത്തു സമ്പത്തിൻെറ കന്നാണുള്ളതെങ്കിൽ പ്പെടുന്നത്. മുവശത്തു ഭാരിപ്രൃത്തിന്റെ കഴിയാണം'! സാമുഭായികമായ ഈ <വിഷമതാകളെ (നിരപ്പില്ലായ°മകളെ) എങ്ങനെ ദൃരീകരിക്കാം? നമുക്കാവശ്വമായ എല്ലാവിധ സഖങ്ങളും സമ്പാടിക്കാൻ ഒരേ ഒര ഉപായമേ ഉള്ളു അതിതാണം<sup>v</sup>: എല്ലാവരും ആലസ്വത്തെ ഉപേ ക്കിച്ഛ° പണിയെടക്കവാൻ തയാറാവുക. നമ്മടെ എല്ലാവിധ **ട്രഃഖങ്ങ**്ഠംക്കം കാരണം **ഞലസ്വമാണം'.** അതിനാൽ, എല്പാവരും പണിയെടുക്കുവാൻ സന്നദ്ധരാവുന്നതായാൽ, നമ്മുടെ സകലവിധ ടുബങ്ങളം പ്രായേണ ദൃരീകരിക്കപ്പെട്ടം.

പക്ഷേ, ഇന്ത സമുഭായത്തിൽ കാഌന്നതെന്താണം?? ഒരു വശത്ത്ര്, യൂദ്ധംനിമിത്തം ഉപയോഗശ്ശുന്വരായിത്തിന്നിട്ടുള്ളവർ, ഒരു പണിയം ചെയ്യാത്ത പണക്കാർ, പ്രഭക്നമാർ, രാജാക്കന്മാർ മുതലായവരാണുള്ളത്ര്. ഒരുവിധത്തിലും ഉപയോഗപ്പെട്ടത്താത്ത തിനാൽ ഇവരുടെ ശരീരം വ്വത്ഥമായി നശിച്ചുപോകുന്നു. മറുവ

ശത്ത്, ഭൂരിഭാഗം ജനങ്ങാക്ക് തടിയുടച്ചു പണിയെടുക്കേണ്ടതാം യി വരുന്നു. ഇന്ന സമുടായത്തിൽ അധികവും കാണപ്പെടുന്നതും, കായികമായ അദ്ധ്വാനത്തിൽനിന്നു രക്ഷപ്പെടാനുള്ള ആഗ്രഹമാ ൺ്. ആരുതന്നെ സന്ത്രാഷത്തോടുകൂടി ദേഹാദ്ധചാനംചെയ്യും ന്നില്ല. ഭേഹാദ്ധ്വാനംചെയ്യന്നതു° ഗത്വന്തരമില്പാഞ്ഞ ട്രാണം°. വിട്ടുംഭ്യാസം ഉഭിച്ചവർ, കായികമായ അദ്ധ്ചാനത്തിൽനിന്ന് ഏ തെങ്കില്പംതരത്തിൽ രക്ഷപ്പെടാൻ വേണ്ടി പല കാരണങ്ങളും പൊക്കിക്കാണിക്കുന്നു. ചലർ പറയുന്നു: "എന്തിനാണം" കായി കമായ അദ്ധചാനത്തിൽ സമയം വൃഥാ വൃയംചെയ്യന്നത്ര°?" എന്നാൽ, ആരുതന്നെ, എന്തിനാണം' ഉറങ്ങിക്കൊണ്ടു സമയംക ഴിക്കുന്നതു°, ഭക്ഷണത്തിന്നായി സമയം വെറുതെകളയുന്നതു°— എന്നൊന്നം ചോഭിക്കന്നില്ല. വിശന്നാൽ ഉടനെ ഉണ്ണന്നു. ഉദ കംവന്നാൽ ഉറങ്ങന്ന. പക്ഷേ, അദ്ധിചാനത്തിൻെറ്റ് പ്രശൗനം വരുമ്പോറം ചോടിക്കുന്നു: "എന്തിനാണം" ഇതിൽ ഇത്രസമയം ചെലവഴിക്കുന്നതും? എന്തിനാണം ശരീരത്തെ ഇത്ര കഷ്ടപ്പെട്ട ത്തുന്നതു'? ഞാങ്ങാം മാനസികമായി എത്രയോ അദ്ധ്വാനിക്കുന്ന ണ്ടപ്പോ." ശരിതന്നെ നിങ്ങറം മാനസികമായി അദ്ധ്വാനിക്ക ന്നുണ്ടെങ്കിൽ മാനസികമായിത്തന്നെ ഭക്ഷിക്കുകയും ഉറങ്ങുകയും ചെയ്തകാധക. മാനസികമായി ഭക്ഷിക്കാനം ഉറങ്ങാനം തീരുമാ നിച്ചുകുടേ?

ഇങ്ങനെ, സമുദായത്തിൽ രണ്ടുതരം ആളുകൾ ഉണ്ടായിത്തി ന്നിട്ടുണ്ട്: ഒരുകൂട്ടർ രാവം പകലം ചത്തു പണിയെടുക്കന്നു; മററ ള്ളവരാകട്ടെ, കൈകാലുകൾം ഇളക്കാൻതന്നെ ഇരുപ്പെടുന്നില്ല. എൻെറ ഒരു സ്നേഫിതൻ ഒരിക്കൽ എന്നോട് പറയുകയുണ്ടായി: "കറേ തലയും, ക്നേറ ഉടലം; ഒരുഭോഗത്ത്ത് ഉടൽ, മറ്റഭോഗത്ത്ത തല: ശരീരം ക്ഷയിക്കേയും തല ചിന്തിക്കകയും ചെയ്തകൊണ്ടി രിക്കട്ടെ." ഇങ്ങനെ, സമുടായത്തിലേ ഈ 'രാഹകേത്രക്കൾം' തലയും ഉടലൂമായിത്തീർന്നിരിക്കയാണ്ം. എന്നാൽ, അങ്ങനെ ആയത് ശരിയായ നിലയിലായിരുന്നവെങ്കിൽ ഒരു തകരാറും ഉണ്ടാ കമായിരുന്നില്ല. അപ്പോൾ 'അന്ധപംഗ്രന്വായ' പ്രകാശം എന്തെ ങിലും ചെയ്താൻ സാധിക്കമായിരുന്നു. കരുടൻ മുംനനെ പൂമലിൽ എറ്റുകയും മുന്നൻ വഴികാണിക്കകയും ചെയ്താൽ അവക്കു മുന്നോ ട്ടപോകാൻ കഴിയും. എന്നാൽ, ഈ തലയും ഉടലും ഇങ്ങനെ വൃതൃസ്തമായവയല്ല. ഓരോ മനംഷ്വന്നം തലയും ഉടലും ഉണ്ട്. തലയും ഉടലും ഒരുമിച്ചാണാള്ളത്ത്. അതിനാൽ ഗതൃന്തരമില്ലാതാ യിത്തിരുന്നു. ഈ ഒവേസ്ഥയിൽനിന്നു രക്ഷപ്പെടണമെങ്കിൽ, എല്ലാവരും ആലസ്യം ഉപേക്ഷിക്കണം.

ആലസ്വത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുന്നതിന്നു കായികമായ ആദ്ധപരനം ചെയ്യുന്നതു' അവശ്വം ആവശ്വമാണം'. ആലസ്വത്തെ ജയിക്കു വാൻ ഈ ഒരു ഉപായംമാത്രമേ ഉള്ളു. അതിനെ ഉപയോഗപ്പെട്ട ത്താതിരുന്നാൽ അതിന്നുള്ള ശിക്ഷ പ്രകൃതിയിൽനിന്നു കിട്ടാതിരി ക്കയില്ല. രോഗങ്ങളുടേയോ മറേറതെങ്കിലും ക്ലേശങ്ങളുടേയോ രൂപ ത്തിൽ ആ ശിക്ഷ അനുഭവിക്കുകതന്നെ വേണ്ടിവരും. ശരീരം കിട്ടിയതോട്ടകൂടി നാം കായികമായ അദ്ധേപാനംചെയ്താൻ കടപ്പെട്ട വരായിത്തീന്നു. അതിൽ ചെലവഴിക്കുന്ന സമയം വൃത്ഥമായി പ്പോകുന്നില്ല. അതിന്നു നല്ല പ്രതിഫലംകിട്ടുന്നുണ്ട്"; ആരോഗ്വം ഉത്തമമായിത്തിരുന്നതിന്നുപുറമെ ബൂദ്ധി തേജോമയവും തിവ്രവും ഇദ്ധവുമായിത്തിരും.

പല ചിന്തകന്മാരുടേയും ചിന്തയിൽ, അവരുടെ വയററിൽ വേഭനയും തലവേഭനയും നിഴലിച്ചു കാണാറുണ്ടും. ചിന്താശീല രായവർ വെയിലിൽ, തുറസ്സായ സ്ഥലത്ത്ര്, പ്രകൃതിയുടെ മടിത്ത ട്രിൽ, ഭേഹാദ്ധ്വാനം ചെയ്യന്നതായായ ഈ ടോഷം കാണാതാവും. അവരുടെ ചിന്ത തേജോമയമായിത്തീരും. ശാരീരികരോഗങ്ങളുടെ പ്രഭാവംപോലെതന്നെ ആരോഗ്വത്തിൻറെ പ്രഭാവവും മനസ്സിൽ കാണപ്പെട്ടം. ഇത് അനഭവസിദ്ധമാണം'. ക്ഷയരോഗം ഉണ്ടാ യശേഷം ശുദ്ധവായു അനേപഷിച്ചും' വല്ല മലയുടേയും മുകള ലേക്ക പോകയോ സൂയ്യമശ്ശികൊണ്ടു പരീക്ഷണങ്ങറം നടത്തുകയോ ചെ യൂന്നതിന്നപകരം അതിന്നമുമ്പുതന്നെ തുറന്നസ്ഥലത്ത്ത കൈക്കോ ട്രെട്ടത്ത്ത് കിളയ്യുക, തോട്ടത്തിൽ ചെടിക്കാക്കുന്നോയുക, വിറക വെട്ടുക മുതലായവാലായ്യാൽ ടെഫോംകൊണ്ടു കുറച്ചുവല്ലത്തം അ ദ്ധാനിച്ചാൽ എന്താണം' ഭോഷം?

#### 3

ആലസ്യത്തെ എന്നപോലെതന്നെ നിര്രയേയം ജയിക്കണം. വാസ്തവത്തിൽ ഉറക്കം വളരെ പവിത്രമായതാണം'. സേവനം നിമിത്തം ക്ഷീണിച്ച`സംന്യാസികളടെ ഉറക്കം ഒരു യോഗം?ത ന്നെയാണം'. ഇപ്രകാരമുള്ള, ശാന്തവും ഗാഡ്റ്റവ്പമായ, ഉറക്കം കിട്ട ണമെങ്കിൽ അതിയായ ഭാഗ്യംവേണം. ഉറക്കം ശാന്തവും ഗാഡ്റ്റവ്പ മായിരിക്കണം. ഉറക്കത്തിൻെറ മഹത്തപം നീളത്തിലോ വീതി യിലോ അല്ല. വിരിപ്പം' എത്ര നീളമുള്ളതായിരുന്നു, അതിന്മേൽ മനഷ്യൻ എത്രനേരം കിടന്നം...എന്നൊന്നാം നോക്കിയിട്ട കായ്യ മില്ല. ഉറക്കം അതിനെയൊന്നും ആത്രയിച്ചിരിക്കുന്നില്ല. കിണ റിന്നം' എത്രകണ്ടെ ആഴ്മണ്ടോ അത്രകണ്ടും' അതിലെ വെള്ളം

തുലവും മധുരവുമായിരിക്കും. അതുപോലെതന്നെ, ഉറക്കം കറ ച്ചാണെങ്കിലും അതു അഗാധമാണെങ്കിൽ, ഗാഢമാണെങ്കിൽ, അധികം ഉപയോഗപ്രദമായിരിക്കും. മനസ്സു നിത്തി അാമണി ക്രർനേരം പഠിക്കുന്നതു മനസ്സനിത്താതെ മുന്നമണിക്രുർനേരം പഠിക്കുന്നതിനേക്കാരം അധികം ഉപയോഗപ്രദമായിരിക്കും. ഉറ നീണ്ടഉറക്കം, അവസാനം ക്കത്തിൻെറകായ്യവും ഇതുതന്നെ. ഹിതകരമായിരിക്കുമന്നു കരുതാൻ – തരമില്ല. രോഗികഠം  $\mathbf{24}$ മണിക്ത്രാം വിരിപ്പിൽ കിടക്ഷന്നു: അതിൽനിന്നെഴന്നേല്ലൂന്നതു തന്നെയില്ല. എന്നിട്ടം ഉറക്കം അവരെ തിരിഞ്ഞുനോക്കുന്നില്ല. ശരിയായ ഉറക്കം, അഗാധവും സചപ്പാംഹിതവുമായിരിക്കും. മര ണാനന്തരമുണ്ടാകന്ന 'യമയാതന'യെ അപേക്ഷിച്ചു' ശരിയായ ഉറക്കംവരാത്തവരുടെ, ട്രൂസ്വഹ്ഗം കാണുന്നവരുടെ, യാതന അ ധികം ഭയങ്കരമാണും. വേടത്തിൽ ഋഷി ഭയപ്പെട്ടുകൊണ്ടു പറ യുന്നു: \_\_\_\_  $\cdot$ 

#### "പരാ ദ്രഃസ്വഹ്നം സുവ"

"എനിക്ക് ഇത്തരം ദഷിച്ച ഉറക്കം ആവശ്വമില്ല." ഉറക്കം വിശ്രമത്തിന്നുള്ളതാണം അപ്പോഴം, പലതരത്തിലുള്ള സിപ്പ്പ ങ്ങളം വിചാരങ്ങളം വിടാതെ വന്നുകൊണ്ടിരിക്കയാണെങ്കിൽ, പിന്നെ വിശ്രമം ഉണ്ടാകുന്നതെങ്ങനെ?

എന്നാൽ, ഇങ്ങനെ അഗാധവും ഗാഡിവുമയേ ഉറക്കം വരു ആലസ്യത്തിന്നപേറഞ്ഞ ഉപായംതന്നെയാണം ന്നതെങ്ങനെ? നിപ്രയും. ശരീരംകൊണ്ടു പ്രവൃത്തി ചെയ്തകൊണ്ടേയിരിക്കണം. എന്നാൽ വിരിപ്പിൽ വീഴമ്പോഴേക്ക് ശവാപോലെ ആയിത്തീരം. ഉറക്കം ഒരു ചെറിയ മരണംതന്നെയാണു്. ഇങ്ങനെ സന്ദരമായ മാണം വരുന്നതിന്നു പകൽ നല്ലപോലെ മുന്നൊരുക്കാചെയ്യണം. ശരീരം പ്രവൃത്തികൊണ്ടു തളരണം. ഷേൿസ്പീയർ ഒരിടത്ത് ഇങ്ങ നെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്: "രാജാവിൻെറ തലയിൽ, പുറമേ കിരീട മുണ്ട്, അകത്തു പലതരം വിചാരങ്ങളം!" ആ രാജാവിന്നം ഉറക്കം വരികയിപ്പ. അതിന്നുള്ള ഒരു കാരണം, അദ്ദേഹം യാതൊരു ഭേ ഫാദ്ധ്വാനവും ചെയ്യുന്നില്ല എന്നതാണും. ജാഗ്രത്തിൽത്തന്നെ ഉറങ്ങിക്കൊണ്ടിരിക്ഷന്നവർ എന്തുകൊണ്ടും ഉറങ്ങേണ്ട സമയത്തും ഉണന്നിരിക്കന്നില്ല? പകൽ മനസ്സം ശരീരവം ഉപയോഗിക്കാതിരി ക്ഷന്നതു' ഒരുതരം ഉറക്കംതന്നെയാണു'. പിന്നെ ഉറങ്ങേണ്ടസമ യത്തു്, മനസ്സ് ചിന്തിക്കുകയും ടേഹം ശരിയായ നിദ്രാസുഖമി പ്രാഒത വഞ്ചിക്കപ്പെടുകയും ചെയ്യാതിരിക്കുന്നതെങ്ങനെ?് നിങ്ങഠം എത്രനേരം വേണമെങ്കില്പം കിടന്നുകൊഠംക. ജീവിതത്തിലേ പര

മപുരുഷാത്ഥമായ 'സാധന'യെ ഉറക്കം വിഴുങ്ങിക്കളഞ്ഞാൽ ചിന്നെ പുരേഷാത്ഥം കൈവരുന്നതെങ്ങനെ? പകുതിജീവിതം ഉറ ക്കത്തിൽതന്നെ കഴിഞ്ഞുപോയാൽ പിന്നെ, നമുക്കം കായ്യമായി വല്പയ്യം സമ്പാദിക്കവാൻ കഴിയുമോ?

അധികസമയം ഉറക്കത്തിന്തത്നെ ചെലവഴിക്കപ്പെട്ട മ്പോൾ തമോഗുണത്തിൻെറ മൂന്നാമത്തെ ഭോഷം — പ്രമാഭം — പറ ത്രവരാൻ തുടങ്ങന്നു. നിദ്രാശീലനായ മനുഷ്യൻെറ്റ് മനസ്സിന്ന ടക്ഷതയോ ത്രദ്ധയോ ഉണ്ടായിരിക്കയില്ല. ആ സ്ഥാനത്തം തെത്ര ഭ്യയം അനവധാനതയം ഉണ്ടായിത്തീരും. ഉറക്കം അധികമാ യാൽ ആലസ്യം വർദ്ധിക്കം. ആലസ്യത്തിൽനിന്നു വിസ്തതിയുണ്ടാ വുന്നു. വിസ്തതി പാരമാത്ഥികജീവിതത്തിന്നു ഹാനികരമാണം°. വ്വാവപാരിക്ജീവിതത്തിന്നും അതു ഫാനികരമാണ്. പക്ഷേ, നമ്മുടെ സാമുദായികജവിതത്തിൽ വിസൗമതി ഒരു സാധാരണ സംഗതിയായിത്തിന്നിട്ടു**ണ്ടു°.** അതൊരു വലിയ ടോഷമാണെന്നു° ആരും കരുതുന്നില്ല. ഒരാളെ ചെന്നു കാണാൻ നിശ്ചയിക്കന്നു; പിന്നെ അങ്ങോട്ടു പോകന്നില്ല. ചോടിക്കുമ്പോറം പറയുന്നു: "ഞയ്യോ സഫോടരം, ഞാൻ മറന്നപോയല്ലോ!" ആയാരംക്കം അതിൽ പശ്ചാത്താപംപോലും തോന്നുന്നില്ല.് കേട്ട ആളം ഇതു കൊണ്ടു സന്തോഷിക്കുന്നു. ഈ വിസ്മൃതിക്കു യാതൊരു പ്രതി വിധിയും ഇല്ലെന്നാണം" ആളുകരം ധരിച്ചിരിക്കുന്നതും എന്നുകൂടി തോന്നിപ്പോക്സം. ഈ അത്രദ്ധ, പാരമാത്ഥികജീവിതത്തിലം വ്വാവഹാരികജിവിതത്തിലം ഒരേമാതിരി ഹാനികരമാണ്. വാസ്ത വത്തിൽ, വിസ്മതി ഒരു മഹാരോഗമാണം". അതുനിമിത്തം ജീവിതം ബെറ്റം പൊള്ളയായിത്തീരുന്നു.

വിസ് മൃതിക്കാരണം മനസ്സിൻെറ ആലസ്വമാണ്ക്. മനസ്സ് ജാഗ്രത്തായിരുന്നാൽ പിന്നെ വിസ് മൃതിയുണ്ടാവില്ല. അങ്ങമിങ്ങം അലഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന മനസ്സിന്ക് വിസ് മൃതിരൂപമായ രോഗം ഉണ്ടാവാതിരിക്കാൻ തരമില്ല. ഭഗവാൻ ബൂദ്ധൻ പറയുന്നു:—

"പരമാദോ മച്ചനോ പടം??

പ്രമാഭം പിസ്തതി പരണേത്തിന്നയല്പമാണ്. ഈ പ്രമാദത്തെ ജയിക്കവാൻ ആലസ്വത്തേയും നിര്രയേയും വശീകരിക്കണം; ദേ മാദ്ധ്വാനംചെയ്യണം; എപ്പോഴം സത്രദ്ധനായിരിക്കണം; ഏയ പ്രവൃത്തിയും ആലോചിച്ച് ത്രദ്ധവെച്ചചെയ്യണം; ഒന്നുംതന്നെ വല്പമട്ടിലും ചെയ്യരുത്ര്. ചെയ്യന്നതിന്നുമുമ്പൂ ആലോചിക്കണം, ചെയ്തശേഷവും ആലോചിക്കണം. മുന്നിലും പിന്നിലും എല്ലായി

ടത്തും ആലോചനയുടെ രൂപത്തിലുള്ള പരമേശ്വംൻ ഉണ്ടായിരി ക്കണം. ഈ സ്ഥദാവം ഉളവാക്കുന്നതായാൽ അനവധാനതയുടെ, അഥവാ അത്രദ്ധയുടെ, രൂപത്തിലുള്ള രോഗം ദ്ലൂം കരിക്കംപ്പട്ടം. മുഴവൻസമയംത്തയും സൂവ്വവ്ഥിതമാക്കിത്തീക്കണം. ഓരോനി മിഷത്തിന്നും കണക്കുവക്കുന്നതായാൽപിന്നെ ആലസൃത്തിന്നു ക ടന്നകൂടാൻസാധിക്കുകയില്ല. ഇങ്ങനെ തമോഗ്ഗണത്തെ മുഴവൻ ജയിക്കവാൻ പ്രയത്നിക്കണം.

#### 4

ഇനി രജോഗുണത്തെപ്പററി ചിന്തിക്കാം. അതും ഒരു ഭയങ്ക രശത്രവാണം". അതു തമോഗുണത്തിൻെറതന്നെ മറെറാരുവശ മാണം". അല്ലെങ്കിൽ രണ്ടും പയ്യായശബ്ബ ങളാണെന്നു പറയാം. ശരീരം കറേനേരം ഉറങ്ങിക്കഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ കറേനേരം പ്രവൃ ത്തിയിലേപ്പെട്ടുകൊണ്ടിരിക്കം. കറേനേരം ഓടിച്ചാടിയാൽ പിന്നെ കിടക്കയിൽ വന്നവഴാൻ ആഗ്രഹിക്കം. ഇങ്ങനെ തമോഗ്രണ ത്തിൽഹിന്നു രജോഗ്രണവും രജോഗ്രണത്തിൽനിന്നു തമോഗ്രണവും ഉണ്ടാകുന്നു. നെരുള്ള ഭിക്കിൽ മററതു വന്തകഴിഞ്ഞുവെന്നു നിശ്ച യിക്കാം.

റൊട്ടിയുടെ ഒരുഭാഗം തീയിലം മരഭാഗം വെണ്ണിറിലംപെട്ട പോകന്നതുപോലെ, മനുഷ്ഠനെറ മുമ്പിലം പിമ്പിലം ഈ രജസ്ത മോഗ്രണങ്ങൾം വിടാതെ നില്ലുന്നുണ്ട്. രജോഗുണം പറയുന്നു: "ഇങ്ങാട്ടുവരു, നിങ്ങളെ തമോഗുണത്തിനെറ അട്ടക്കലേക്കു കൂട്ടി കൊണ്ടുപോകാം." തമോഗുണം പറയുന്നു: "എന്റെ അട്ടക്ക ലേക്കവന്നാൽ രജോഗുണത്തിനെറന്തടുക്കലേക്ക ഞാൻ തള്ളിവി ടാം." ഇങ്ങനെ ഈ രണ്ടു ഗുണങ്ങളും അന്വോന്യം സഹകരിച്ചു കൊണ്ടു മനുഷ്യനെ നശിപ്പിക്കുന്നു. നാലൂഭാഗത്തുനിന്നും തട്ടുകൊ ള്ളവാനാണം ഫൂട്ട്ബാൾം ജനിക്കുന്നത്തിന്റേറയും തട്ടും ഈ രജോഗുണത്തിനേറേയും തമോഗുണത്തിനേറയും തട്ടും കൊണ്ടു കൊണ്ടു മനുഷ്യജീവിതം നശിച്ചുപോകുന്നു!

രജോഗുണത്തിൻെറ പ്രധാനലക്ഷണം, നാനാപ്രകാരത്തിലുള്ള പ്രവൃത്തികഠം ചെയ്താനുള്ള ഉത്സാഹമാകന്നു; അവസാനമില്ലാതെ പ്രവത്തിപ്പാനുള്ള അതിയായ ആഗ്രഹം. രജോഗുണംനിമിത്തം, കമ്മത്തിൽ വലതായ സംഗം ഉളവായിത്തീരുന്നു; ലോഭാത്മകമായ കർമ്മാസക്തി ഉണ്ടാകന്നു. പിന്നെ, വാസനകളടേയും വികാരങ്ങ ളടേയും വേഗതയെ നിയന്ത്രിക്കവാൻ സാധിക്കാതെയാവുന്നം. ഇവി ടെയുള്ള പവ്വതത്തെ അങ്ങോട്ട കൊണ്ടപോകവാനം, അവിടേയു

ള്ള കഴി തട്ടിമൂടുവാനും ആഗ്രഹം ജനിക്കുന്നു. ഇവിടെ സമുദ്രത്തിൽ മണ്ണിട്ട സമനീരപ്പാക്കവാനം, അവിടെ സേഹാറാ'മരുഭൂമിയെ വെ ള്ളത്തിലാ ക്ലി സമപ്രമാക്കുവാനും മോഹംതോന്നുന്ന ഇവിടെ സൂയ സ്തോട്ടം അവിടെ പനാമാതോട്ടം വെട്ടാൻ ഉത്സാഹംതോന്നു. ചേക്കേയും മുറിക്കേയും ചെയ്യാതെ യാതൊരു സമാധാനവും കിട്ടു ന്നില്ല. ചെറുകട്ടികഠം ഒരുതു നിക്കഷണം എടുത്തു" അതു കീറുകയും പിന്നെ ഌതു തുന്നിക്രുട്ടിപലതും ഉണ്ടാക്കിക്കളിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതു പോലെതന്നെയാണും ഈ പ്രവൃത്തിയും. ഇതിൽ ആതുചേക്ക്ക്, അ തിൽഇതു താഴ്ത്തുക, അതിനെ ഇങ്ങനെ ഉരുട്ടുക, ഇതിനെ അങ്ങ നെയാക്കിത്തീക്കേ — ഇങ്ങനെ രജോഗുണത്തിന്റെ കളിക്കയാതൊ രതിരുമില്ല. പക്ഷി ആകാശത്തിൽ പറക്കുന്ന: നമുക്കം എന്തുകൊ ണ്ടു പറന്നുകൂടാ? മത്സ്വം വെള്ളത്തിൽ ജീവിക്കുന്നു; നമുക്കം എന്തു കൊണ്ട് ഒരു മുജിക്പ്പലായി വെള്ളത്തിന്നുള്ളിൽ സഞ്ചരിച്ചുക ടം?-ഇങ്ങനെ, മനുഷ്യ'ദേഹത്തോടെ വന്നജനിച്ചിട്ടും, മഗങ്ങളോടു മത്സരിക്കുന്നതിൽ നമുക്കം കേഴതുകം തോന്നിപ്പോകുന്നു! പര കായപ്രവേശത്തിന്നുള്ള — അതായതും, ഇതരജീവികളുടെ ശാരീരിക ങ്ങളായ ആശ്ചയ്യങ്ങളെ അനുഭവച്ചെടുത്തുവാനുള്ളും മോഹവും ഈ മനഷ്യന്ന മാത്രമേ ഉണ്ടാകന്നുള്ളു. ചിലർ പറയുന്നു: "നമുക്കു കുജ നിൽ പോയി അവിടുത്തെ ആളുകളുടെ മാതിരി നോക്കിവരാം." നമ്മുടെ മനസ്സ് ഒരേമാതിരി ചുററിത്തിരിത്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അനേകം വാസനക്ഠം നമ്മുടെ ശരിമത്തിൽ കുടികൊള്ളുന്നതായി ത്തോന്നുന്നു. ഒന്നുംതന്നെ അതതിന്റെ സ്ഥാനത്തു കാണപ്പെടങ തു'; എല്ലാം മാററിമറിക്കണം. മനുഷ്യൻ വിചാരിക്കന്ന: "ഞാനിത വലിയൊരു ജീവിയായിട്ടും ഞാൻ ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോഗം ഈ സ്റ്റഷ്പി ഇതേനിലയിൽത്തന്നെ ഇരിക്കേയോ?" ചില മല്പന്മം ർ, രങ്ങള്ട്ട ശക്തി സഹിക്കാതേ, ചൂമരിന്മേൽ ഇടിക്കുകയും മരംപിടിച്ചു കലു ക്കുകയും മററും മററും ചെയ്യുന്നു. രജോഗുണത്തിൻെറ ആവേശവും ഇതുപോലെതന്നെയാണെന്നു കരുതാം. ഇതിനെറ പ്രഭാവംനിമി ത്തം മനഷ്യൻ ഭൂമിയെ അഗാധമായിക്കഴിച്ചനോക്ന്നു; അതി ൻറെ ഉദരത്തിൽനിന്നു് മിന്നിത്തിളങ്ങുന്ന കല്ലുക്കം എടുത്തുകൊണ്ടു വന്ന് അവയ്ക്ക° മാണിക്വാം, മരതകം എന്നെല്പാം പേരുകൊടുക്കു ഇതേആവേശംനിമിത്തം, അവൻ സമുദ്രത്തിൽ മുങ്ങി അതി ന്നു. ൻറെ അടിത്തട്ടിലുള്ള ചറ്റ്പം ചവരം വാരി മുകള് ലേക്കു കൊണ്ടുവ അതിന്നു 'മുത്തു' ' എന്നു പേരുകൊടുക്കുന്നു. മുത്തിൽ ക്വാ ന്ദ്രന്നാം. രം ഉണ്ടായിരിക്കുകയില്ല. അതിനാലയ്ക തുളയ്ക്കുന്നു. ആ മുത്തും എവിടെ ധരിക്കം? അതിന്നായി (തട്ടാനെക്കൊണ്ട്) കാതിലം മൂക്കി ലും മററും തുളയുണ്ടാക്കുന്നു. മനമ്പ്പ്വൻ എന്തിനായിട്ടാണം<sup>®</sup> ഈ

പരാക്രമങ്ങളെല്പാം കാണിക്കുന്നതു<sup>9</sup>? — ഇത്ര മുഴവനും രജോഗുണ ത്തിൻെറ്റ പ്രഭാവമാണു<sup>9</sup>!

രജോഗുണത്തിൻെറ മറെറാരു പരിണാമം, മനുഷ്യന്ന് സ്ഥി രതയുണ്ടായിരിക്കില്ല എന്നതാണ്ല്. അത്ര് താല്ലാലികഫലത്തെ മാത്രമേ നോക്ഷന്നുള്ള. വല്ല ചെറിയ തടസ്സവും നേരിട്ടാൽ ഉടനേ, താൻ സ്ഥീകരിച്ച മാർഗ്ഗത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുന്ന. രജോഗുണിയായ മനുഷ്യൻ എപ്പോഴം, അതെടുക്കുകയും ഇതുപേക്ഷിക്കുമും ചെയ്ത കൊണ്ടിരിക്കന്നു. അവൻ ഓരോ ടിവസവും ഓരോന്ന മാറിമാറി ത്തരഞ്ഞെടുത്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇതിൻെറ ഫലമായി അവന്ന് അവസാനം ഒന്നുമില്ലാതാവുന്നു.

## "രാജസം ചലമധ്രവം!"

രജോഗുണത്തിൻെറ പ്രവൃത്തി മുഴവനും ചഞ്ചലവും അനി ശ്ചിതവും ആയിരിക്കം. ചെറിയ കുട്ടികഠം കോതമ്പൂ വിതയ്ക്കുക യം മുളയ്ക്കുമ്പോഠംത്തന്നെ അതു പറിച്ചനോക്കകയും ചെയ്യുന്നു. രജോഗുണിയായ മനുഷ്യാൻറ സ്ഥിതിയും ഇതുതന്നെയാണും. അവ ന്ന് എല്പാം വേഗം കയ്യിലാവണം. അവന്നു ക്ഷമയില്ല. അവൻറ ആത്മസംയമം എവിടേയ്ക്കോ പോകുന്നു. ഒരിടത്തു" കാലുറപ്പിച്ചു വെയ്ക്കാൻതന്നെ അവന്നറിയില്ല. ഇവിടെ കുറച്ചു പണിചെയ്തു, അവിടെ കറച്ചു സംസാരിച്ചു, ഉടനേ മറെറാരു ഭിക്കി ലേയ്ക്കു പറ്പ്പെട്ടു: ഇന്ത മദ്രാസിലൊരു മംഗളപത്രം, നാളെ കല്ലം ത്തയിലൊരു സമ്മേളനം, മററന്നാരം ബോമ്പായിലോ നാഗപ്പരി ലോ ഒരു ഘോഷയാത്ര! എത്ര മുനിസിപ്പാലിററികളുണ്ടോ അത മംഗളപത്രങ്ങൾ സ്ഥീകരിക്കാൻ അയാഗക്കാഗ്രഹമുണ്ട് . മംഗളം തന്നെ മംഗളം! അയാഠം അതുമാത്രമാണു° എവിടേയും കാണുന്ന ഇ". ഒരിടത്ത സ്ഥിമായിരുന്ന ജോലിചെയ്യുന്ന സമ്പ്രദായംതന്നെ അയാരംക്കില്ല. ഇതുനിമിത്തം, രജോഗുണിയായ മനുഷ്യംൻറ സ്ഥിതി വളരെ ഭയങ്കരമായിത്തിരുന്നു.

രജോഗുണത്തിൻെറ പ്രഭാവംനിമിത്തം മനുഷ്യൻ നാനാതരം പ്രവൃത്തികളിൽ കയ്യിട്ടുകൊണ്ടിരിക്കന്നു. ആയാറംക്ക് സ്വധർമ്മം എന്നൊന്നു് ഇല്ലതന്നെ. സ്വധർമ്മാചരണം എന്നതിൻെറ ശരി യായ അത്ഥംതന്നെ, മററ്റ പലതരം കർമ്മങ്ങളം ഉപേക്ഷിക്കക എന്നാകുന്നു. ഗീതയിലേ കർമ്മയോഗം രജോഗുണത്തിന്നുള്ള രാമ ബാണമാണ്. ഗീതയിലേ കർമ്മയോഗം രജോഗുണത്തിന്നുള്ള രാമ ബാണമാണ്. രജോഗുണത്തിൽ എല്ലാം ഇളകിക്കൊണ്ടിരിക്കയാ ഞ്. പവതശിഖരത്തിൽ വീണ വെള്ളം പലഭാഗത്തേയ്ക്കുമായി ഒഴുകവാൻ തുടങ്ങിയാൽ അതു് ഒരിടത്തുമില്ലാതെ മുഴവനം ഉപയോ

ഗത്രന്വമായിത്തിരും. നേരെമറിച്ചു", ഒരുഭാഗത്തേയുംതന്നെ ഒഴ കന്നതായാൽ അതു ക്രമേണ ഒരു നടിയായിത്തിരും; അതു കൊണ്ടു" നാട്ടിന്നു നന്മയുണ്ടാകും. അതുപോലെതന്നെ, മനംഷ്യൻ തന്റെ ശക്തി പലതരം പ്രവ്വത്തികളിൽ ചെലുത്തുന്നതിന്നു പകരം, അതു മുഴവനും ഏകീകരിച്ചു" ഒരേ പ്രവ്വത്തിയിൽ സൂപ്പാവസ്ഥിരമായി ഉപയോഗപ്പെടുത്തുന്നതായാൽ ആയാറംക്ക് പല നല്ല കായ്യങ്ങളും ചെയ്താൻ കഴിയും. അതിനാൽ, സ്വധർമ്മത്തിന്നം" വലുതായ മഹ ത്തപമുണ്ടും.

അതായതും, എപ്പോഴം സ്ഥധർമ്മത്തെപ്പററി ചിന്തിക്കുകയും തൻെറ ശക്തിമുഴവനും അതിൽത്തന്നെ ചെലുത്തുകയുംചെയ്യണം. മറെറാന്നിലേക്കും ത്രദ്ധപോകരുത്രଂ. ഇതാണം സ്വധർമ്മത്തി ൻെറ ഉരകല്ല°. സ്വധർമ്മം, അതിമാത്രമായതോ അതിരില്പാത്ത തോ ആയ്കർമ്മമല്ല. വെരുതേ വല്ലയും കറേ കർമ്മം ചെയ്തുകൂട്ടി യാൽ അതിനെ കർമ്മയോഗമെന്നു പറയൻവയ്യ. അരല്ല ്ഗീത യിലെ കർമ്മയോഗം. അതിൻെറ വിശേഷം (വിശിഷത്) ഇതാ ണം. ഫലത്തെപ്പററിച്ചിന്തിക്കാതെ, സ്വാഭാവികമായിസ്സിഭ്ധിച്ച അനിവായ്യമായ സ്വധർമ്മത്തെ പാലിക്കേയും അതുമുഖേന ചി ത്തശുദ്ധിവന്ദത്തുകയും ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുക. അതല്പാത്തപക്ഷം, ഈ സ്പപ്പിയിൽ മുഴവനും ക്ർമ്മകലാപം ഉളവായിത്തീരും. അതി നാൽ, കർമ്മയോഗം എന്നതിൻെറ അത്ഥം, വിശിഷ്ടമായ മനോ ഭാവത്തോടുകൂടി സമസ്തകർമ്മങ്ങളം ചെയ്യക എന്നാകന്നു. വിത്തു വിരയ്ക്കുന്നതിന്നും വലിച്ചെറിയുന്നതിന്നും രമ്മിൽ വലരായ വൃത്യം സമുണ്ട്. രണ്ടാം തീരേ വ്യത്വസ്തമാണം. ധാന്വാം വിതച്ചാരു അതു വളരെ അധിക്മായി തിരിച്ച്കിട്ടുന്ന; വലിച്ചെ്റിഞ്ഞത് ചെറ്റതെ നഷ്പമായപ്പോകയാണു ചെയ്യുന്നതും. ഗീത ഉപദേശിക്കുന്ന കർമ്മം വിതയ്യുന്നപോലെയുള്ളതാണം". സ്വധർമ്മത്തിനെറ രൂപത്തി ലുള്ള കർമ്മങ്ങളിൽ അമിരമായ ശക്തി അടങ്ങിയിരിക്കുന്നണ്ടും. അവിടെ ഏതുതരം പരിശ്രമവും അപയ്യാപ്തമായിത്തിരുന്നു. അ തിനംൽ, അതിൽ വലിയ ഓട്ടത്തിന്നോ ചാട്ടത്തിന്നോ അവകാശം ഉണ്ടാറുന്നില്ല.

അപ്പോഠം, ഈ സ്ഥാനമത്തെ എങ്ങനെയാണ് നിണ്ണയിക ക എന്ന വല്പവരും ചോഭിക്കുന്നതായാൽ, അതിന്നുള്ള ഉത്തരം വ ഉരെ സരളമാണ് — അതു സ്ഥാഭാവികമാണ്: സ്ഥാനമാം സഹജ മാണ്. അതിനെ അനേപ്ഷിക്കാനുള്ള ആലോചനതന്നെ വിചി

മനുഷ്യൻറ ജന്മത്തോടെപ്പേം അവൻറ ത്രമായിണോന്നുന്നു. സ്വധമ്മവും ജനിച്ചു. കുട്ടിക്ക് അമ്മയെ അനേചഷിക്കേണ്ടിവരില്ല. അതുപോലെതന്നെ, സ്വധർമ്മത്തേയും ആക്കം അന്വേഷിക്കേ ണ്ടിവരികയില്ല. അതു് ആദ്വംതന്നെ കിട്ടിക്കഴിഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. നമ്മുടെ ജന്മത്തിന്നു മുമ്പുതന്നെ ഈ ലോകം ഉണ്ടായിട്ടുണ്ട്; അതെന്നും ഉണ്ടായിരിക്കയും ചെയ്യും. നമ്മുടെ പിന്നിൽ ഒരു വലിയ പ്രവാ ഫമുണ്ടായിരുന്നു; മുമ്പിലും അതുണ്ടായിരിക്കും. ഇങ്ങനെ ആടി യോ അന്തമോ ഇല്ലത്തേ ഒരു പ്രവാഹത്തിലാണും നാം ജന്മമെടു എൻെറ മാതാപിതാക്കന്മാരുടേയും അയൽപക്ക ത്തിരിക്കുന്ന ഇ്. ക്കാരുടേയും സേവനം എനിക്കു സ്വാഭാവികമായിസ്സിദ്ധിച്ചതാണം". പിന്നെ, എൻറ്റ് നിത്വവുത്തികളെല്ലാം എനിക്ക്് അന്ദവപ്പെട്ട വമാണം. എനിക്കു വിശക്കകയും ഓഹിക്കകയും ചെയ്യുന്നു. അ തിനാൽ, വിശക്ഷന്നവന്ത ഭക്ഷണംകൊടുക്കക, മാഹിക്കന്നവന്ത് വെള്ളം കൊട്ടക്കുകക്കക്ക സോകർമ്മങ്ങളും എനിക്കു സപ യം സിദ്ധിച്ചവയാണം". ഇങ്ങനെ നോക്കുന്നതായാൽ സേവനത്തി ൻോയും ഭൂതമനയുടേയും രൂപത്തിലുള്ള സ്ഥധർമ്മത്തെ നമുക്കം അന്വേഷിച്ചചോകേണ്ട ആവശ്യമില്ല എന്നു മനസ്സിലാകം. വല്ല വരം സ്വധർമ്മത്തെ അന്വേഷിക്കുന്നയു കണ്ടാൽ, അവിടെ അല്പ മെങ്കിലും പരധർമ്മം അഥവാ അധർമ്മം കടന്നുകൂടിയിട്ടുണ്ടെന്നു മനസ്സിലാക്കണം.

സേവകൻ, സേവനം അന്വേഷിച്ചംകൊണ്ടും എങ്ങം പോ കേണ്ടതിപ്പ. അതും അയാളടെ അടുക്കൽ തനിയേ വന്നുചേരുന്നു. എന്നാൽ, അനായാസേന ലഭിച്ചതെല്ലാം എപ്പോഴം സ്ഥധർമ്മ മായിരിക്കമന്നു വിചാരിക്കാൻ തരമില്ല. ഒരു കഷ്കൻ ഒരുടിവ സം രാത്രി എന്നോട്ട വന്തപറഞ്ഞു: 'ഗ്നമക്ക പോയി ആ ചിറ് (അണക്കെട്ട്) കുറച്ചൊന്തിപൊളിക്കാം; എന്നാൽ എൻെറ വയലി ലേക്കു വേന്ത്ര വെള്ളംകിട്ടും. ഇപ്പോരം ഇവിടെ ആരുമില്ല യാ തൊരൊച്ചുപ്പാടും ഉണ്ടാക്കാതെ എളുപ്പത്തിൽ കായ്പാം സാധിപ്പി ക്കാം ??. ആ കായ്പം എന്നോട്ട് എൻെറ അയൽ പക്കക്കാരൻ പ റഞ്ഞതാണം". അതു സഹ്മജമായി സിദ്ധിച്ചതാണു". എന്നാലും, അസത്വം അടങ്ങിയ`ട്ടുള്ളതിനാൽ അതു° എൺറ കത്തവൃമാകനി ല്ല. പാതുർവർണ്വവുവസ്ഥയിൽ സ്വാഭാ വികതയും ധമ്മവും ഉള്ള തിനാലാണു അള് എനിക്ക മധുംമായിത്തോന്നന്നതും. ഈ സച ധർമ്മത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചാൽ കാര്വം നടക്കുകയില്ല. എന്നെ അമ്മ യച്ഛന്മാർ എന്നും എൻറ അമ്മയച്ഛന്മാർ തന്നെയാണു്. ഞാന വരെ ഇഷ്ടപ്പെടുന്ന പറഞ്ഞാൽ കാര്വം നടക്കമോ? അമ്മ 

പാരമ്പര്യമായിത്തന്നെ—കിട്ടന്നുണ്ട്. പരമ്പരാഗതമായ തൊ ഴിൽ നീതിവിരുദ്ധമല്ലെങ്കിൽ അതുതന്നെ ചെയ്യണം. ആ ജോലി യെ അഥവാ തൊഴിലിനെ തുടൻകൊണ്ടുപോക എന്നതു ചാതുവ ർംന്യത്തിലെ ഒരു പ്രത്യേകതയാണും. ഈ വണ്ണവ്യവസ്ഥ ഇന്നു ഛിന്നഭിന്നമായിപ്പോയിരിക്കുന്നു. ഇന്നു അതിനെ പാലിക്കുന്നതു തുലോം ഒഷ്കരമായിത്തിന്ന് രിക്കുന്നു. എന്നാൽ, അതിനെ വീണ്ടും ശരിയായ നിലയിൽ കൊണ്ടുവരാൻ സാധിക്കുമങ്കിൽ അതും ഏററ വും മനേഹാരമായിരിക്കും. അതു സാധിക്കാത്തപക്ഷം, ആയുഷ്ണം ലത്തിൽ നമുക്ക് ആദ്യത്തേ പത്തു മുപ്പതുകൊല്പം, പതിയ ജോലി കളം തൊഴിലകളം പഠിക്കുന്നത്നായി ചെലവാക്കേണ്ടിവരും. തൊഴിൽ പഠിച്ചശേഷം മനുഷ്ഠൻ തൻറെ സേവാക്ഷേത്രം അഥ വാ കർമ്മക്ഷേത്രം അനേപഷിച്ചുനടക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ അവൻ ആഭ്യത്തെ ഇരുപത്തിയഞ്ഞുകൊല്ലാ് ചഠനത്തിന്നായി വിനിയോഗി ആ വിള്യാഭ്യാസത്തിന്ന് അവന്റെ ജീവിതത്തോട്ട യാ **ക്ക**ന്നം. തൊരു ബന്ധവും ഇപ്പതാനും. അവൻ പറയുന്നു: "ഞാൻ ഭാവിജീ വിതത്തിന്നുള്ള ഒരുക്കംക്രട്ടുകയാണു " അതുകേട്ടാൽ, വിദ്വയഭ്വ സിക്കുന്ന കാലമത്രയും അവൻ ജീവിക്കുയല്ല ചെയ്യുന്നതും എന്ത തോന്നിപ്പോകന്നം. അതിന്നശേഷമാണം നമുക്ക ജീവനുണ്ടാവുന്ന ത്ര അഥവാനാം ജീവിക്കാൻതുടങ്ങുന്നതു! ആദ്വം പഠിക്കുക പി ന്നെ ജീവിക്കുക എന്നു പറയുന്നതുപോലെ തോന്നുന്ന – ജീവിക്കുന്നം തിനേയം പഠിക്കുന്നതിനേയം വേർതിരിച്ച ട്ടുണ്ടെന്നാണം തോന്നുക. എന്നാൽ, ശരിയാണം"; ജീവിക്കുന്നതിനോട്ട്"—ജീവിതത്തോട്ട്"— ബന്ധം ഇല്ലാത്തതിനെ മരണം എന്നുതന്നെ പറയണം. ഹിന്ദം സ്ഥാനത്തിലെ ഒരാളടെ ശരാശരി വ സ്സ് 23 കൊപ്പമാണം". അ ത്വരെ, അതായത് 25-കൊല്പം, ഒരാറ്റ് ഒരുക്കാചെയ്തുകൊണ്ടേ. യിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ ഫിന്ദസ്ഥാനത്തിലെ ജനങ്ങളുടെ ജീവിതം മുഴുവന്തം പുതിയ സൊഴിലുകഠം പഠിക്കുന്നതിന്നായി ചെലവായി പ്പോകന്ന: പിന്നെ എപ്പോഴെങ്കിലുമാണാ് ആയാളുടെ ജോലി ആ രംഭിക്കുന്നതും". അങ്ങനെ, ആശാവഹമായ അഥവാ മഹത്തചപ്പു ണമായ കാലംമുഴവന്നു വൃത്ഥമാക്കിക്കളയുന്നു. ഉത്സാഹത്തോട്ടം ന ആശയോടും പൊത്രജനസേവനത്തിൽ ഏപ്പെട്ടുകൊണ്ടും സാത്ഥ മാക്കിത്തിക്കേണ്ട ജീവിതം ഇങ്ങനെ വെറുതേ കളയുന്നു. ജീവിതം വെറും കളിയോ ചിരിയോ അല്ല. എന്നിട്ടും, ജീവിതത്തിലെ ആദ്വ ത്തെ അമല്പാമായ 25-കൊല്ലം ജീവിതത്തിന്നുള്ള തെഴ ൽ അനേച ഷിക്കുന്നതിൽതന്നെ ചെലവാക്കിക്കളയുന്നു. അയ്യക്രടാതെകഴിം ക്കാൻദവണ്ടിയാണും നമ്മുടെ പൂവികന്മാർ വണ്ണ\_ധമ്മവ്വവസ്ഥം രൂപമായ ഒരു ഉപായം കണ്ടുപിടിച്ചതും.

ചാതുവർണ്യവ്യവസ്ഥ ഒരിടത്തു വെച്ചുകൊറുക. എന്നാലം, എല്ലാരാഷ്ട്രങ്ങരം കംം — ഈ വ്യവസ്ഥയില്ലാത്തളിക്കിൽകൂടി — എല്ലാ വക്കം സ്വധമ്മം ജന്മനാം സിദ്ധിച്ചിട്ടുണ്ട്. നാം എട്രാവരും ഈ പ്രവാഹത്തിൽ, എതെങ്കിലും ഒരു പരിതഃസ്ഥിതിയേയും കുടെ എടു ത്തുകൊണ്ടാണം" ജനിച്ചിരിക്കുന്നതും. സ്വധമ്മാചരണരൂപമായ കത്തവും നമുക്കു സ്വാഭാവികമായി സിദ്ധിച്ചിട്ടുണ്ടും. അതിനാൽ, ദ്ദരവത്തിയായ കത്തവ്യം — അതിനെ കത്തവ്യം എന്ത പറയാൻ തന്നെ വയ്യ!—ത്രേയസ്തരമാണെന്നുതാന്നിയാൽക്രട്രി സച്കരിക്ക പലഭപ്പാഴം, അകലെയുള്ളതു് അധികഭഭംഗിയുള്ളതായി രുത്രം. ത്തോന്നാറുണ്ടും. മനപ്പുൻ ഭൃരത്തുള്ള കായ്യങ്ങളിലാണ് താല്പയ്യം കാണിക്കുന്നതും. നോക്കും: താൻ നില്ലുന്നഭിക്കിൽതന്നെ ധാരാളം പകയുണ്ടെങ്കിലം അവൻ ഭുരത്തേക്ക വിംൽ ചൂണ്ടിക്കൊണ്ടു പറ യന്ത്ര: "അവടെ എന്തൊരു പകയാണം"! " എന്നാൽ, അവന്ത തൻെറ അടുത്തുള്ള ത്ര കാണാൻകഴിയുന്നില്ല. ഇതുപോലെ, മന ഷൃന്നു ദ്ലാത്തുള്ള ാസ്തുക്കഠം ആകഷകങ്ങളായിത്തോന്നുന്നു. 'അടു ത്തുള്ള അവിടെ കിടക്കാട്ട അവൻ ദൃരത്തുള്ളതിനെ സ്വഹ്നം <u>ഇത</u> വെറും കാണുകയാണുചെയ്യുന്നതും. വ്യാമോഹമാണം". ഇതിനെ ഉദ്ധക്ഷിക്കതന്നെലെയ്യണം. നമുക്കു കൂട്ടിയ സ്ഥധമ്മം സവസാധാരണമാണെന്നിരുന്നാലും, അപയ്യാപ്തമാണെന്നുതോന്നി യാലം, നീരസംജനിപ്പിക്കന്നതായാലം, അതുതന്നെയാണും' നല്ലതും. അതാണും എനിക്കും ഏററവുംപററിയതും. സമുദ്രത്തിൽമങ്ങിച്ചാ കാറായ ഒരാഠംക്കു തീരെ കൊള്ളരുതാത്ത—വഷളായ—ഒരു മരക്ക ഷണംകിട്ടിയാലം അതു വളരെ ഉപകാരപ്രദമായിരിക്കും. പ്ലരെ കിടക്കുന്ന മരം നല്പപോലെ പോളിഷ°കൊടുത്തു ഭംഗിയാക്കിയിട്ടു അതുകൊണ്ടും എന്തു പ്രയോജനമാണുള്ളതും? ള്ളതാണെങ്കിലും, ആശാരിയുടെ പണിസ്ഥലത്ത്ര്, വളരെ ഭംഗിയുള്ളതും ചിത്രപ്പണി കളോടുകൂടിയതുമായ മരക്ഷണങ്ങറം ധാരാളം കിടക്കുന്നും. പക്ഷേ, ഇവിടെ ഈ മനമ്പ്പൻ നമുദ്രത്തിൽ മുങ്ങിച്ചാകാൻപോ കയാണം'! അതിനാൽ, ഇപ്പോരം, ആ ഭംഗയില്പാത്ത മരക്ഷ ണമാണം" ആയാരംക്കു 'താരക'മായിരിക്കുന്നതു'. അതിനെ മുറുകെ പ്പിടിക്കുതന്നെ ചെയ്യണം. 🛛 ഇതുപോലെ തന്നെ, എനിക്കു പ്രാപ്ത മായ സേവാകർമ്മം താണതരത്തിലുള്ളതാണെന്നു തോന്നി യാലം അതാണ് എനിക്ക ഉപയോഗപ്രദമായിരിക്കും, ഫിതകരമായിമി അതിൽ നിമഗ്നനായ രിക്കുന്നതാണു° എനിക്കും ഉചിതമാ ႻმႻ അതലാണും എൻെറ ഉദ്ധാരണം. ഞാൻ ംഅതു യിട്ടുള്ളത്. പേ്ക്ഷിച്ച മറെറാന്നന്വേഷിക്കാൻഉടങ്ങന്നതായാൽ—കയ്യിൽകി ട്ടിയതിനെ വിട്ടു പറക്കുന്നതിനെപ്പിടിക്കാൻ ശ്രമിച്ചാൽ — രണ്ടം

നഷ്ടമാവും. ലോഭംനിമിത്തം മനുഷ്യൻ സേവാവൃത്തിയിൽനിന്ന തന്നെ അകന്നപോകന്നു. അതു ശരിയല്ല. നാം സ്ഥാമ്മരൂപ മായ കത്തവൃത്തിൽത്തന്നെ നിമഗ്നരായിരിക്കണം.

സപധമ്മത്തിൽ നിമഗ്നാായിരിക്കുമ്പോൾം രജോഗുണത്തിൻെറ ശോഭ മങ്ങിപ്പോകന്ന, അതു അമത്തപ്പെട്ടന്ന കാരണം. അപ്പോഠം മനസ്സ° എകാഗ്രമായിത്തീരുന്നു. സ്വധർമ്മത്തെത്തന്നെ മുറക ഇതനിമിത്തം, ചഞ്ചലമായ രജോഗുണത്തിന്റെ പ്പിടിക്കുന്നു. ശക്തി കറഞ്ഞുപോകുന്നം. ' നടി ശാന്തവും അശാധവും അയിത്തി ന്നാൽപിന്നെ എത്ര വെള്ളംവന്നാലും അതിനെ മുഴവനും തൻറ ഉള്ളിരേ ഉളക്കുന്നു. ഇരുപോലെതന്നെ, സ്വധമ്മരൂപമായ ന **ടിക്കു മനഷ്പന്റെ സവ്**വിധശക്തികളേയും, വികാരങ്ങളേയും ദഹി പ്പിക്കാൻകഴിയും. അതിനാൽ, സ്ഥധർമ്മത്തെ എത്രതെന്ന മുറ കെപ്പിടിച്ചാലം അധികമായ പ്രോകയില്ല. നിങ്ങം മുഴവൻശ ക്തിയം സ്വധമ്മത്തിൽ ചെലുത്തുന്നതായാൽ, രജോഗുണത്ത സെറ ചഞ്ചലിപ്പെല്ലാം അവിടെന ല്ലൂന്നതു കാണാം. ചാഞ്ചല്യത്തിൻെറ വായ മൂടിക്കെട്ടിയതുപോലാവുന്നു. രജോഗുണത്തെ വശീകരിക്കാ നുള്ള ഏകമാഗ്ഗം ഇതാണം".

### 6

ഇനി ബാക്കിയായിട്ടുള്ള തു° സത്തചഗുണമാണം". അതി നോടു വളരെ ത്രദ്ധവെച്ചുപെരുമാറണം. ആത്മാവിനെ അതിൽ നിന്നു വേർച്ചെടുത്തേണ്ടതെങ്ങനെയെന്നതാണാം പ്രശ്നം ഇതിന്ത വളരെ സൂക്ഷ്മമായ വിചാരത്തോടാണം' ബന്ധം. സത്തപഗുണത്തെ ഉന്മുലന ശാചെയ്യേണ്ടതില്ല, രജസ്തമോഗുണങ്ങളെ ന'ശ്നേഷം ന ശ് പ്പിക്കുതന്നെചെയ്യണം. എന്നാൽ, സത്തപഗുണത്തിൻെറ കായ്യം ഇതിത്രനിന്നു വിഭിന്നമാണ്ട്. വലിയ ജനക്രട്ടത്തെ പിരി ച്ചുവിടേണ്ടിവരുമ്പോഗം അരയ്ക്കമീതേ വെടിവെക്കാനനം ഭക്തമി ല്ല; കാലിംന്മലേക്കു വെടിവേയ്ക്കാൻ കല്പനകൊടുക്കുന്നു. എന്നാൽ ആരം മരിക്കകയില്ലല്ലോ. മുറിപ്പെട്ടം എന്നതു ശരിതന്നെ രജോ ഇണവും തമോഗുണവും പോയിക്കഴിഞ്ഞാൽ ശുദ്ധമായ സത്തച ഇണം ബാക്കിയാവന്നു. നമ്മുടെ ശരീരം ഉള്ളേടത്തോളംകാലം നമുക്ക° എരെങ്കിലുംതരത്തിൽ ജീവിക്കുകതന്നെ ചെയ്യണം. ആ സ്ഥിതിക്ക്, രജസ്തമോഗുണങ്ങറം പോയശേഷം ബാക്കയാവന്ന സത്തപഗുണത്തിയനിന്നും വേർപ്പെടുക എന്നതിനെറ അർത്ഥം എന്താണം?

വല്പ കാരണത്താലം സത്തചഇണത്തോടുകടി അഭിമാനവും ഉണ്ടാകുന്നതായാൽ അഇ' ആത്മാവിനെ അതിനെറ ശുദ്ധമായ

digitized by www.sreyas.in

232

രൂപത്തിൽനിന്നു താഴോട്ടു വലിച്ചുകൊണ്ടുവരും. വിളക്കിൻെറ പ്രകാശാമുഴവന്ദാ സ്ഥപ്പമായ രൂപത്തിൽ പുറത്തേയ്ക്ക വ്യാപിക്കണ മെങ്കിൽ കുപ്പി ( പിമ്മിനി) യെന്നിമ്മലമാക്കണം. കപ്പിയുടെ ഉള്ളി ലുള്ള കരിയും പുറമെ പറ്റിയിട്ടുള്ള പൊടിയും (തമേരജസ്സുകളെ) തുടച്ചനിക്കണം. അതുപോലെതന്നെ, ആത്മാവൃ ശരിയാ ചാിധ ത്തിൽ പ്രകാശിക്കണമെങ്കിൽ, അതിന്തലുറരം പററിപ്പിടിച്ച് ട്ടുള്ള < തമസ്സിന്നെ മുഴവന്തം പ്രതികരിക്കണം; പിന്നെ < രജസ്സിന്നേയം തുടച്ചുകളയണം. ഇങ്ങനെ രജോഗുണത്തേയും തമോഗുണത്തേയും നീക്കിക്കഴിഞ്ഞാൽ സഞ്ചുമണത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള കുപ്പി ബാക്ക'യാവന്നു. സത്തചഗുണത്തേയും ദൃരീകരിക്കുക എന്നതിന്റെ അത്ഥം ആ കപ്പിയേയും പൊട്ടിച്ചുകളയും എന്നാകന്നു കപ്പിയും പൊട്ടിച്ചുകളഞ്ഞാൽ വിളക്കിനെറ്റ് ഡിതിയെന്താവം? ഭീച്നാള ത്തിംസ്റ്റ് പ്രകാശം വ്വാപിപ്പിക്കുവാൻ ആ കല്പി അവശ്വം ആവ ശൃമാണം". അതിനാൽ ആ സചച്ഛമായ കപ്പയെ ഒരിക്കലം കള യേണ്ടതില്ല. എന്നാൽ, കണ്ണിലേക്കു ചൂട്ടത്ട്ടാതിരിക്കാൻ അതി ൻെറ അട്ടത്തും ഒരു ചെറിയ കടലാസ്സകഷ്ണം വെക്കാം. അതു കണ്ണിന്നും ഒരു രക്ഷനൽക്കം. സത്തപ്ഗുണത്തെജ്ജയിക്കുക എന്ന തിൻെറ അത്ഥം അതിൽ നമുക്കുള്ള അഭിമാനം അഥവാ ആ സക്ത ഇല്ലാതാക്കുക എന്നതാകുന്നു. സത്തപഗുണത്തെ ഉപയോ ഗപ്പെട്ടത്താം. പക്ഷേ, അതു സൂപ്പവസ്ഥിരമായ രീതിയൽ ആ യിരിക്കണം എന്നമാത്രം. അതായതും സത്തപഗുണത്തിന്റെ അഹ ങ്കാരത്തെ നശിപ്പിക്കണം.

എണ്ടനയാണ ഈ അഫങ്കാത്തെ ദ്രീകരിക്ക്ക് അതി ന്ന് ഒരു ഉപായംമാത്രമേയുള്ള. സത്തപ്യണത്തെ നമ്മുടെ അകത്ത സന്ധിരമാക്കിത്തിക്ക്ക്. സാതത്വംകൊണ്ട് അഭിമാന ത്തെ നശിപ്പിക്കം എപ്പോഴം സത്തപ്യണപ്രധാനമായ കമ്മ ങ്കാമാത്രം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കക. അതു സ്ഥഭാവികമായിത്തി രണം. സത്തപ്യണം, വീട്ടിലേക്ക്, ഒരു മണിക്കുർനോത്തേക്ക്, വന്ന ഒരു വിരുന്നകാരനെപ്പോലെ ആവരുത്ത്. അതു വീട്ടിലെ ഒരാളായത്തിനെം. നാം ഇടയ്ക്കിടെ ചെയ്യന്ന കായ്യങ്ങളിൽ നമു ക്ക് അഭിമാനംതോന്നുന്നു. നാം ഭിവസേന ഉറങ്ങന്തെണ്ട്, അതി നെപ്പററി ആരോട്ടം ഒന്നം പറയുന്നില്ല. എന്നാൽ, പതിനഞ്ഞു ഭിവസമായി ഉറങ്കാത്ത ഒരു രോഗി, ഒരുഭിവസം കറച്ച് ഉറങ്ങ മോംഗേക്ക് എല്ലാവരോട്ടം പറയുന്നു: "ഇന്നലെ കറച്ചുറങ്ങാൻ സാധിച്ചു!" ആയാരംക്തു ഒരു വലിയ കായ്പമായിത്തോന്നുന്നു. നമ്മുടെ ശപാസോഹ്തപാസത്തിൻെറ്റ് ഉഭാഹാണം ഇതിലുമധികം യോജിച്ചതാണം. നാം 24 മണിക്കുറം ശപാസം കഴിക്കുന്നണ്ട്.

എന്നിട്ടം, ആരോടെങ്കിലം അതിനെപ്പററി വല്പതം പറയാരുണ്ടാ? ആരെങ്കിലം, എപ്പോഴെങ്കിലം, താൻ ശ്വാസംകഴിക്കുന്ന ഒരു പ്രാ ണിയാണെന്നു വല്പവരോട്ടം അഭിമാനപൂവ്വം പറയാരുണ്ടോ? ഹരി ഭപാരത്തിൽനിന്ന് ആരോ വലിച്ചെറിഞ്ഞ ഒരു പൽക്കൊടി ഗംഗ യിലൂടെ ലെപ്പൊലിച്ചു" 1400 നാഴിക ദ്ദാര കൽക്കത്തയിൽ എത്തിച്ചേരുന്ന ഇതിൽ ആ പൽക്കൊടിക്ക് അഭിമാനിക്കാൻ വല്പതമുണ്ടോ? അതു" ഒഴക്കിലൂടെ സ്വാഭാവികമായി ഒലിച്ചു പോന്നു എന്നമാത്രം. എന്നാൽ, വല്ലവരും, വെള്ളപ്പൊക്കത്തിൽ ഒഴക്കിന്നെതിരായി അഞ്ചുപത്തു വാര ഭൂംം നീന്തിയാരു ആയാറം എത്രമാത്രം ആത്മപ്രശംസ ചെയ്യുകയില്ല! ഇപ്പറഞ്ഞതിൻെറ യെല്ലാം സാരം, സ്വാഭാവികമായിത്തീന്ന കായ്പാങ്കലില് നമുണ്ട് അഭിമാനംതോന്നുകയില്ല എന്നതേ

നാം ഇടയ്കെപ്പോഴോ ഒരു നല്ല കാര്വം ചെയ്യമ്പോൾ നമുക്ക അതിൽ അഭിമാനംത്രാന്നുന്ന. കാരണം, അതു സ്വാഭാവികമല്ല. തന്റെ ഓമനമക്ഠം ഒരു നല്പ കാര്വംചെയ്യാൽ അമ്മ അവളുടെ പുറത്തു തലോടുന്നു. രാത്രി ഘോ മായ അന്ധകാരത്തിൽ ഒന്നോ രണ്ടോ മിന്നാമ്നങ്ങുകളാണ്ടങ്കിൽ അവയുടെ അഹംഭാവം നെ കാണേണ്ടതുതന്നെയാണും. അവ ഒരിക്കലാതന്നെ പ്രകാശം മുഴ വന്ദം പുറത്തു കാണിക്കേയില്ല. ഇടയ്ക്കിടെ ഒന്നു മിന്നുകമാത്രമേ ചെയ്യുകയുള്ളു. ഇങ്ങനെ, പ്രകാശത്തെ മൂടുകയും തുറക്കുകയും ചെയ്ത്കൊണ്ടിരിക്കും. എന്നാൽ, അതിന്ന് എപ്പോഴം പ്രകാശം ഉണ്ടെങ്കിൽ ഈ അഹംഭാവം ഉണ്ടാക്രമായിരുന്നില്ല. സാതത്യം കൊണ്ടു പത്രേകത വിസ്തരിക്കപ്പെട്ടം ഇപ്രകാരം നമ്മുടെ എല്ലാ പ്രവൃത്തികളിലും എപ്പോഴും സത്തപഗുണം പ്രകടിതമാവാൻ തുട ങ്ങിയാൽ അതു നമ്മുടെ സ്ഥഭാവാതന്നെ ആയിത്ത രം. സിംഫ ത്തിന്ന തൻറ ശൌൃത്തെപ്പററി അഭിമാനമില്ല. ശൌശൃമുണ്ട ന്നപോലം അതിന്നു തോന്നുനില്ല. ഇയ്യപോലെതന്നെ, നമ്മുടെ സാത്ത്വികറ്റ്വത്തികളെ—നമുക്കവയുടെ ഓമ്മപോലം ഇല്പാതാവ ത്നക്കവിധത്തിൽ അത്രമാത്രം—സ്വാഭാവികങ്ങളാക്കിത്തീക്കണം. പ്രകാശാനൽകന്നതു സൂട്ടൻറ നൈസഗ്ഗികമായ പ്രവൃത്തിയാണു". സൂര്യന്നാം അതിൽ യാത്താരഭിമാനവും ഇപ്പ അതന്നായി വപ്പവ രും ഒരു മംഗളപത്രം സമപ്പിക്കാൻതുടങ്ങിയാൽ സൂര്വൻ പറയും: "ഞാനെന്തെങ്കിലും വിശേഷിച്ചു ചെയ്യയുണ്ടായോ?് പ്രകാശം നൽകന്നതു മഹത്തായ ഒരു കാര്യമാണോ? അതു എന്റൊ ജീവൻത ന്നെയാണും. അതാണും എൻറെ ജീവിതം. പ്രകാശംനൽകാതിരു ന്നാൽ ഞാൻ മരിച്ചുപോകം. എനിക്കു മറെറാന്നം അറിയുകയി ല്ല. >> സത്തചഗുണപ്പധാനനായ മനുഷ്ഠനർറ സ്ഥിതിയും ഇരാണം".

ആയാളുടെ ഓരോ രോമത്തിലും സത്തപഗുണം നിറഞ്ഞിരിക്കണം. സ്വഭാവംതന്നെ അങ്ങനെയായിത്തിരുമ്പോഠം അതിരു അഭിമാനം തോന്നുകയില്ല. സത്തപഗുണത്തെ നിസ്തേജസ്തമാക്കവാൻ—ജയി ക്കവാൻ—ഉള്ള ഒരു ഉപായമാണു് ഇ©്.

ഇനി മറെറാരുപായമുണ്ടം<sup>ം</sup>: സത്തചഗുണത്തിലുള്ള ആസ ക്തിയെ ഉപേക്ഷി ച്ചുകളയുക. അഹങ്കാരവും ആസക്തിയും രണ്ടും വൃത്വസ്താസ്തകളാണ്. എന്നാൽ, ഇവയുടെ വൃത്വാസം വളരെ സൂക്ഷമാണം. ഒരു ഉദാഹാണംകൊണ്ട് അത് മനസ്സിലാക്കി ത്തരാം. സത്തപഗുണത്തിലുള്ള അഹങ്കാരം പോയാലം അതി ലുള്ള ആസക്തി വിടാതെ നില്ലൂന്നു. നാസോപ്പ്പാസത്തിൻെറ ഉഭാഹരണം തന്നെ എടുക്കാം. ശ്വാസം കഴിക്കുന്നതിലുള്ള അഭി മാനംപോ യാലം അതിലുള്ള ആസക്തി വിടാതെനില്ലൂന്നു. അഞ്ചു മിനിട്ടുന്നേരം ശചാസം ഇെക്കിനിത്താൻ പറഞ്ഞാൽ അതു സാധ്യ മൂക്കിന്നു ശ്വാസോച്ഛ്വാസത്തിൽ അഭിമാനമില്ല്. മാവുന്നില്ല. എന്നാലം, അയ്യ വായുവിനെ ഉഠംക്കൊള്ളുകയും പുറംതള്ളുകയും ചെയ്തകൊണ്ടേയിരിക്കന്നുണ്ട് സോക്രട്ടീസിനെപ്പററി ര്സകര മായ് ഒരു കഥയുണ്ടും: അദ്ദേഹത്തിന്റെ മൂക്ക് അല്പം പരന്നതം യിരുന്നു. അതിനാൽ, ജനങ്ങും അദ്ദ്രഹത്തെ കാണുമ്പോരം ചിരിക്കക പതിവാണം്. പക്ഷേ, ഫാസ്വപ്രയനായ സോക്രട്ടീസ് അവരോട്ട പറയും: "എന്റെ മൂക്കു വളരെ വിശേഷപ്പെട്ടതാണം". നാസാഭചാരം വലതായതുകൊണ്ടു വളരെയധികം ശചാസം കഴി ക്കാൻ സാധിക്കും. അതിനാൽ, ഇഇ് ഏററവും സന്ദാമായം അതായതും, മൂക്കിന്നു ശചാസോ പ്പപാസത്തിൽ അഭിമാ താണം". " നമില്ല. പക്ഷേ, ആസക്തിയുണ്ട്. സത്തിഇണത്തിൻറനേരേ ഇപ്രകാരം ആസക്തിയുണ്ടാവുന്നു. ഉദാഹരണമായി ഭൂതടയയെ എടുക്കാം. ഈ ഗുണം വളരെ ഉപയോഗപ്രദമായ നൊണ്ട്.. പക്ഷേ, അതിലം ആസക്തിയില്ലാതെ ജീവിക്കാൻ സാധിക്കണം. ഭ്രതഭയ ആവശൃമാണാ' പക്ഷേ, അതിൽ ആസക്തിയുണ്ടാവരുത്രଂ.

സാധുക്കളം സംന്യാസിമാരും, ഈ സത്താഗ്രണം നിമിത്ത മാണ് ഇതന്മാക്ക് മാർഗ്ഗദശികളായിത്തീരുന്നതു്. അവരുടെ ശരീരം ഭൂതദയനിമിത്താ ഒരു പൊതുസ്വത്തായിത്തീരുന്നു. ഈ പ്പ ശക്രയെ വന്നമ്മേണത്രപോലെ ലോകർ ഈ സാധുസംന്യാസി കളെ തങ്ങളുടെ പ്രേമംകൊണ്ടു മുടിക്കളയുന്നു. അവരിലുള്ള പ്രേ മത്തിനെറ പ്രകർഷംനിമിത്തം ലോകം മുഴവന്ദം അവരോട്ട പ്രേമംകാണിക്കാൻ തുടങ്ങുന്നു. അവർ ദേഹത്തിലുള്ള ആസക്തി യെ ഉപേക്ഷിപ്പിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ, ലോകം മുഴവനും അവം

രിൽ ആസക്തി കാണിക്ഷന്ദ; അവരേടെ ശരീരത്തെപ്പററിച്ചിന്തി ക്ഷന്നം. പക്ഷേ, സജ്ജനങ്ങൾം ഈ ആസക്തിയേയം ഉപേക്ഷിച്ചു കളയണം. ലോകത്തിന്റെ മുഴ്വന്തം പ്രേമത്തെ, ആ മഹാഫ ലത്തെ തങ്ങളുടെ ആത്മാവയന്നിന്നു വേർതിരിക്കണം. താനൊരു വിശിഷ്പവൃക്തിയാണെന്ന വിചാരംതന്നെ ഉണ്ടാവരുത്ര്. ഇങ്ങനെ സത്തപഗുണത്തേയും മഹിപ്പിച്ച് ശരീരത്തിൽ ചേക്കണം.

ആട്ട്യം അഹങ്കാരത്തെജ്ജയിക്കം; പിന്നെ ആസക്തിയേയും. സാനത്വംകൊണ്ട് അാറങ്കാരത്തെജ്ജയിക്കാം ഫലത്തിലുള്ള ആ സക്തിയെ ഉപേക്ഷിച്ച്, സത്തപഗുണത്തിൽനിന്ന കിട്ടിയ ഫല ത്തേയും ഈശ്വരങ്കൽ സമപ്പിച്ചാൽ, ആസക്തിയേയും ജയിക്കാം. ജീവിതത്തിൽ സംത്രപഗുണം സുസ്ഥിരമായിത്ത രുമ്പോരം, ചില പ്പോഗം കീത്തിയുടെ രൂപത്തിലാ ചിലപ്പോഗം സിദ്ധിയുടെരൂപ ത്തിലം ഫലം മുമ്പിൽ വന്നവിഴന്നു. ആ ഫലത്തേയം തുപ്പമാ യിക്കരുത്തം. മരം ഒരൊറാ കായപോലം തിന്നുന്നില്ല. ആ പഴം എത്ര വ'ശേഷപ്പെട്ടതാ രാലംശരി, അതിന്നു' എത്തന്നെ മാധുയ്യമുണ്ടെങ്കിലുംശരി, രസമുണ്ടെങ്കിലുംശരി, മരത്തിന്നം' അതു തിന്നുന്നതിനെ അപേക്ഷിച്ച് തിന്നാതിരിക്കുന്നതാണും അധികം ഭോഗത്തെ അപേക്ഷിച്ച് താഗമാണ് അധികം മധുര ഇഷ്ട്രം. മായിട്ടുള്ളത്. ധർമ്മപുതർ. ജീവിതംമുഴവനും ചെയ്ത പുണ്യത്തിന്നു തനിക്ക് കിട്ടിയ \_ ലാഗ്ഗ്സഖരുപമായ \_ ഫലത്തേയം അവസാ നംതട്ടിനീക്ക്. ജീവിര്ത്തിലേ എല്ലാ ത്വാഗങ്ങളുടേയും തലയിൽ അദ്രേഹം ഒരു 'കലശം' കഴിച്ചും ആ മധുംഫലം ആസ്ഥടിക്കാൻ അദ്രഹത്തിന്നധികാരമുണ്ടായിരുന്നു. പക്ഷേ, ആസ്ഥദിച്ചാൽ അതോടുക്രടി അതവസാനിക്കം - "ക്ഷീണേ പൂണ്യേ മത്ത്വലോകം -വിശന്തി!" ഈ ചക്രം അദ്ദേഹത്തിന്റെ പിന്നാലേ പിന്നെയും വിടാതെ ക്രട്ടം. ധർമ്മചത്രൻറ ഈ ത്വാഗം എത്ര വിശിഷ്ടമാ യതാണും! ഇതു എപ്പോഴം എന്റെ കണ്ണുകാക്ക മുമ്പിൽ വന്ന കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ സത്തപഗുണത്തെ സ്ഥാഭാവികമാക്കി അതിലുള്ള അഹങ്കാരത്തേയും ജയിക്കണം. നിഷ്പക്ഷമായിനിന്ന് എല്ലാ ഫലത്തേയും ഈശാരങ്കൽ സമപ്പിക്കണം; അതുപോരം, അതിലുള്ള എസക്തിയേയും ഉപേക്ഷിക്കണം. അപ്പോറം സത്തച . ഇണത്തേയും ജയിച്ചു എന്നു പറയാം.

ഇനി അവസാനം പറയാനുള്ളം കേഠംക്കക. നിങ്ങറം, സത്തചഗുണികളായിത്തിന്നു; അഹങ്കാരത്തെ ജയിച്ചു; ഫലാസ ക്തിയെ ഉപേക്ഷിച്ചു; എല്ലാംചെയ്ത്ര! എന്നാലും, ഈ ശരീരം ഉള്ളേ

ടത്തോളംകാലം ഇടയ്ക്കിടെ രജസ്തമോഗുണങ്ങളുടെ ആക്രമണം ഉണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിക്കും. നാം ഈ ഗുണങ്ങളെയെല്ലാം ജയിച്ചാലും അവ ഇടയ്ക്കിടെ തലപൊക്കന്തരംന്ദന്നു നമുക്ക തോന്നിയേക്കാം. അതിനാൽ, എപ്പോഴം ജാഗ്രത്തയോടുകൂടിയിരിക്കണം. സമദ്ര ത്തിലേ വെള്ളം (തിര) അടിച്ചടിച്ചു' വലിയ ഉഠംക്കടലുകഠം ഉണ്ടാ യിത്തീരുന്നതുപോലെതന്നെ രജസ്തമോഗുണങ്ങളുടെ ശക്തിമത്തായ പ്രവാഹം നമ്മുടെ മനോഭൂമിയിൽ പ്രവേശിച്ചും വലിയ ഉരക്കടലും കഠം ഉണ്ടാക്കിത്തിക്ന്നേ. അതിനാൽ, ഒരു ചെറിയ ഛിര്രപോലും ഉണ്ടായിരിക്കാൻ അനാവദിക്കരുത്ര". എല്പാഭാഗത്തും കാവൽ നിങ്ങൾം എത്രതന്നെ ശ്രദ്ധ വെച്ചിരുന്നാലും, ഭക്ഷത നിത്തണം. കാണിച്ചാലും ആത്മജ്ഞാനം ൂഇല്ലാതിരിക്കുന്നേടത്തോളംകാലം, ആത്മടൾനം സാധിക്കാതിരിക്കുന്നേടത്തോളംകാലം, സ്ഥിതി അപ് കടത്തിലാണെന്നു മനസ്സിലാക്കണം. ആകയാൽ, എട്ടാപ്രകാര ത്തിലും പരിശ്രമിച്ചും ആത്മജ്ഞാനം സമ്പാദിക്കണം.

ജാഗ്രത്തയോടുകൂടി ഇരിക്കാൻ അഭ്വസിച്ചതുകൊണ്ടുമാത്രം ആത്മജ്ഞാനം കൈവരികയില്ല. പിന്നെ എങ്ങനെ കൈവരം? അതിന്നം" ഒരു ഉപായംമാത്രമേ അഭ്വാസംകൊണ്ടോ? അപ്പ. ପ୍ୟାମ୍ଚ୍ରଣ୍ଟୁ എടയപൂവ്പം, എടയംഗമമായ വൃഗ്രതയോടുകൂടി, ഭഗവാ നിൽ ഭക്തി കാണിക്കക, നിങ്ങഠാക്ക് ഈ ഗുണങ്ങളേയും ജയി സത്തചഗുണത്തെ സന്ഥിരമാക്കിത്തീത്ത് അന്ദിന്റെ ഫല ക്കാം. ത്തിലുള്ള ആസക്തിയേയും ഉപേക്ഷിക്കാം. എന്നാൽ, ഇതുകൊണ്ടും അതിന്നം അമ്മങ്കാനംതന്നെ സഫലത കൈവരികയില്ല. അവസാനം ഭഗവത്കപ്പ കൂടാതെ കഴികയില്ല. യഥാ വേണം. ത്ഥമായ, എടയംഗമമായ, ഭക്തികൊണ്ട് ഭഗവത് കപയ്യം പാത്ര മായിത്തീരണം. എനിക്ക് മറെറാരുവഴിയം തോന്നുന്നില്ല. ഇമ അദ്ധ്വായത്തിൻെറ അവസാനത്തിൽ അള്ളുനൻ ഇതുതന്നെയാണം ചോടിച്ചിരിക്കുന്നതു്. അതിന്ന ഭഗവാൻ കൊടുത്ത മരപടി ഇ താണം": \_ "അത്വന്തം ഏകാഗ്രമായ മനസ്സോടുക്രടി, നിഷ്ണംമഭാവ ത്തോടുകൂടി, എന്നിൽ ഭക്തിയുള്ളവനായി പ്രീരുക, എന്നിക്കു വേണ്ട സേവനംചെയ്യക! ഇങ്ങനെ എന്നെസ്സേവിക്കുന്നവക്ക്, മായയുടെ മറുകരയ്കെത്താൻ കഴിയും. അപ്പാതെ, ഈ അഗാധമായ മായ യെ കടക്കക സാധൃമല്ല." ഇതാണം ഭക്തിയുടെ സരളമായം ഉപായം. അതിന്നുള്ള എകമാഗ്ഗം ഇതാണു്.

237

# പതിനഞ്ചാമദ്ധ്യായം.

29 - 5 - '32.

1

നാം ഇന്നു ഒരത്ഥത്തിൽ ഗീതയുടെ അററത്തെത്തിക്കഴിഞ്ഞു. പതിനഞ്ചാമല്യായത്തിൽ എല്ലാ വിചാരങ്ങളും പരിപൂണ്ണത പ്രാ പിച്ചിട്ടുണ്ട്. 16, 17 അല്യായങ്ങൾം പരിശിഷ്പത്തിൻെറ രൂപ ഞ്ഞിലുള്ളവയും പതിനെട്ടാമത്തേഇ" ഉപസംഹാരവുമാണും. ഈ കാരണത്താൽ, ഭഗവാൻ ഈ അല്യായത്തിന്റെ അവസംനത്തിൽ ഇതിന്നു ശാസ്ത്രം എന്ന പേർ കൊടുത്തിരിക്കുന്നു.

"ഇതി ഗുഹൃതമം ശാസ്ത്രമിടമുക്തം മയാനഘ!" എന്നാണം ഭഗവാൻ അവസാനം പറഞ്ഞിട്ടുള്ളത്. ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞത്, ഇത് അവസാനത്തേ അദ്ധ്വായമായതുകൊണ്ടല്ല; പതൃത ഇതോട്ട കൂടി ഇതുവരെ പ്രതിപാഭിച്ച ജീവിതശാസ്ത്രം, അതായത് ജീവിത സിദ്ധാന്തങ്ങറം, പരിപ്പണ്ണമായിട്ടുള്ളതുകൊണ്ടാണം". ഈ അദ്ധ്വം യത്തിൽ പാരമാർത്ഥികജീവിതത്തിന്റെ സിദ്ധാന്തങ്ങളെപ്പററിയ വിവരണം പൂത്തിയായിരിക്കുന്ന. പാംമോർത്ഥികജീ വിതത്തിൽ താല്പയ്യം ഉളവാക്കിത്തീക്ക എന്നതാണം" വേടങ്ങളുടെ കായ്യം. അത്ര് ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ സാധിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ, ഇതിന്ന വേടസാരം എന്ന ഗൌരവപൂണ്ണമായ പദവി ലഭിച്ചിട്ടുണ്ടു"

പതിമൂന്നാമല്യായത്തിൽ നാം, ദേഹത്തിൽനിന്ന ആത്മാവി നെ വേർതിരിക്കുന്നതിന്റെ ആവശൃകത കണ്ടുകഴഞ്ഞു. 14-ാമ ല്യായത്തിൽ അതിന്നുള്ള പരിത്രമങ്ങളെപ്പററിയും പ്രതിപാഭിച്ചു. രജോഗുണത്തേയും തമോഗ്രണത്തേയും നിഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ടു് ത്തെ അവലംബിക്കണം; സത്തപഗ്രണങ്ങ വികസിപ്പിച്ചുകൊണ്ടു പോയി അതിലുള്ള ആസക്തിയെ ജയിക്കണം: ഇങ്ങനെ ഈ പ്രയ തനം തുടന്തകൊണ്ടേപോകണം. അവസാനം, ഈ പ്രയത്നങ്ങാറം പൂണ്ണമായ സഫലത സിദ്ധിക്കണമെങ്കിൽ ആത്മജ്ഞാനം ആവ ഗ്രേമാണെന്നും അതു കേതികൂടാതെ സാധ്യമല്പെന്നും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും.

എന്നാൽ, ഭക്തിമാഗ്ഗം പ്രത്തമാഗ്ഗത്തിൽനിന്നു വിഭിന്നമല്ല. ഇതു സ്പപ്പമാക്കിത്തരുന്നതിന്നുവേണ്ടിയാണ് ഈ പതിനഞ്ചാമല്യാ യത്തിൻറെ ആരംഭത്തിൽത്തനെ ഈ സംസാരത്തെ ഒരു വലിയ വൃക്ഷത്തോടുപമിച്ചിരിക്കുന്നതും. ഈ വൃക്ഷത്തിൻെറ ശാഖകഠം വളരെ വലിയവയാണം. അവ ത്രിഗുണങ്ങളാൽ പോഷിപ്പിക്ക

പ്പെട്ടവയാണ്. അതിനാൽ, ആരംഭത്തിൽത്തന്നെ അനാസക്തി യുടേയും വൈരാഗ്യത്തിൻേറയും രൂപത്തിലുള്ള ആയുധങ്ങളെക്കൊ ണും ഈ വൃക്ഷത്തെ മറിച്ചുകളയണം എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്വായത്തിൽ സോധനായ്കായി പറഞ്ഞിട്ടുള്ള മാഗ്ഗങ്ങ ഇവിടെ ആവത്ത ച്ചിട്ടുണ്ട<sup>ം</sup>. രജസ്തമോഗുണങ്ങളെ നിക്കി ളെ സത്തചഗുണത്തെ പുഷ്പിപ്പെടുത്തിക്കൊണ്ട് ആത്മവികാസം വരു ഇതിൽ ഒരു പ്രവൃത്തി വിനാശകവും മറേറതു വിധായ ത്തണം. കവുമാണം". രണ്ട്രുചേന്ത പ്രയത്നം പൂത്തിയായിത്തീരുന്നു. പല്ലം ചെടികളും കളയുകയും വിത്തു വിതയ്ക്കുകയും ചെയ്യുന്നതും ഒരേപ്രാ ത്തിയുടെതന്നെ രണ്ടു ഭാഗങ്ങളാണ് . ആതുപോലെതന്നെയാണ് രാമായണത്തൽ രാവണൻ, കാഭകണ്ണൻ, വിഭീഷണൻ ഇതും. എന്ന മൂന്നു സഫോടരന്മാരുണ്ടും. കംഭകണ്ണൻ തമോഗുണവും രാവണൻ രജോഗുണവും വിഭിഷണൻ സത്തചഗുണവുമാണം. നമ്മുടെ ദേഹത്തിൽ ഇവ മൂന്നിൻേറയം രാമായണം വിരചിക്കപ്പെ ട്ടുകൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ടും. ഈ രാമായണത്തിൽ രാവണന്റേയും കംഭ കണ്ണൻറയും നാശംതന്നെയാണു° കാമ്യമായിരിക്കുന്നതു°. ഒരേ ഒര് വിഭീഷണതത്താം, അഇ് ഗേവത്പാദങ്ങളെ ശരണംപ്രാപി ക്കുന്നതായാൽ ഉന്നതിയെസ്സാധിപ്പിക്കുന്നതും പോഷിപ്പിക്കുന്നതും ആയിത്തീരാം. അതിനാൽ, അതു സ്ഥായത്തമാക്കേണ്ടതാണം". നാം 14-ാമദ്ധ്യായത്തിൽ ഇതു മനസ്സിലാക്കിക്കഴിഞ്ഞു. 15-ാമദ്ധ്വാ യത്തിൽ ഇതേസംഗതി വീണ്ടും ആവത്തിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു്. സത്ത്വ രജസ്തമോഗുണങ്ങളാൽ അഭിവ്വാപ്തമായ ഈ സംസാരത്തെ അസം ഗരൂപത്തിലുള്ള ശസ്ത്രംകൊണ്ടു മുറിച്ചുകളയണം. രജസ്തമോഗുണ ണളെ അമക്കേയം സത്തുഗുണത്തെ വികസിപ്പിക്കുകയും ചെയ്ത കൊണ്ട് പരിശുദ്ധനായിത്തീര്ണം. അത്രമാത്രം പോരാ; അവസ്റ് നം അതിപ്പുള്ള ആസക്തിയേയും ജയിച്ചു° അലിപ്തനായിത്തരണം. ഭഗവാൻ ഗീതയിൽ താമരയെയാണു' ആടൾമായിട്ടു' എടുത്തുകാ ഭാരരീയസംസ്താരത്തിൽ ജീവിതത്തിനെറ ണിച്ചിരിക്കുന്നതു°. ആഭർശവസ്തുക്കളെ— എന്നല്ല; ഉത്തമമായ ഏതൊരു വസ്തവേ യും—താമരയോടാണ് ഉപമിച്ചിരിക്കുന്നതു്. താമര ഭരതിയസം സ്കാരത്തിനെറ അടയംളമാണം. സവോത്തമമായ വിചാരങ്ങളെ പ്രകടിപ്പിക്കുന്നതിൻെറ അടയാളമാണ് താമര. അതു സചപ്പവും പവിത്രപുമാണെങ്കിലും എപ്പോഴം അലിപ്തമായിരിക്കുന്നുണ്ടു°. താമ രയ്ക്ക° ഈ രണ്ടുഗുണങ്ങളം —പവിത്രതയും അലിപ്പുതയും — ഉണ്ടും. ഭഗവാന്റെ എല്ലാ അവയവങ്ങളേയും താമരയോടുപമിക്കാറുണ്ടു്. നേത്രകമലം, പാടകമലം, കരകമലം, മുഖകമലം, നാഭികമലം, എടയകമലം, ശിരഃകമലം മററും മററും! ഇവമുഖേന, നമ്മുടെ

എടയത്തിൽ സവ്വത്ര സൌന്ദവ്വവും പവിത്രതയും അതോടൊപ്പം അലിപ്തതയും ഉണ്ടാവണം എന്നബോധം ഉളവാക്കപ്പെട്ടകൊണ്ടിരി ക്കുന്നു.

കഴിഞ്ഞ അല്വായത്തിൽ പറഞ്ഞ സാധനകഠം പൂണ്ണത പ്രാപിക്കുന്നതിനുവേണ്ടിയാണ് ഈ അദ്ധ്വായം ചേത്തിരിക്കുന്നതു. പ്രയത്നത്തോടൊപ്പം ആത്മജ്ഞാനവം കേരിയം ഉണ്ടാവുന്നതാ യാൽ പൂണ്ണത തനിയേ സിദ്ധിക്കും. ഭക്തി പ്രയത്നമാഗ്ഗത്തിനെറ തന്നെ ഒരു ഭാഗമാകുന്നു. ആത്മജ്ഞാനവം ഭക്തിയും ഒരേ സാധ നയുടെ അംഗങ്ങളാണ്. വേടങ്ങളിൽ ഋഷിമാർ പറയുന്നു:

> "യോ ജാഗരത ഋചഃ കാമയന്തേ യോ ജാഗരത മുസംമാനിയന്തി"

"ജാഗ്രത്തയോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവനോടു വേദം പ്രേമംകാണിക്കുന്നു. വേദം അവരെ മുഖംകാണിക്കാൻ വരുന്നു." അതായത്ര്, ജാഗ്രത്ത യോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവൻെറ അടുക്കലേയ്യും വേദനാരായണൻ സ്വയം വരുന്നു. ആയാളടെ അടുക്കലേയ്യും, ജ്ഞാനവും ഭക്തിയും എല്ലാം വരുന്നു. പ്രയത്നമാർഗ്ഗത്തിൽനിന്നു വിഭിന്നമല്ല ജ്ഞാന വും ഭക്തിയും. ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ ഈ രണ്ടു തത്തപങ്ങളം പ്രയ തന്തൽ മാധ്യയ്യമുളവാക്കുന്നവയാണെന്നു കാണിച്ചിട്ടുണ്ടും. അതി നാൽ, ഏകാഗ്രമനസ്സോടുകൂടി ഭക്തിയുക്തമായ ജ്ഞാനത്തിന്റെ ഈ സ്വത്രപം ശരിയായിക്കേട്ടുകൊറാക.

2

ഞാൻ ജീവിതത്തെ കഷണംകഷണമാക്കി മുറിക്കാൻ ഇഷ്പ പ്ലെടുന്നില്ല. കമ്മം, ജ്ഞാനം, ഭക്തി ഇവയെ എനിക്കുവേ തിരിക്കാൻവയ്യ. ഇവ വിഭിന്നവസ്ത്ര ഒളല്ല. ഉദാഹരണമായി, ജയി ലിൽ ഭക്ഷണം പാകംചെയ്യുന്ന പണിതന്നെ നോക്കാം. എതാനം ചിലരാണം', 600-700 ആളകരംക്കു ഭക്ഷണം പാകംചെയ്യുന്നത്ര്. അവരിൽ ആക്കങ്കിലം ഭക്ഷണം പാകംചെയ്യാനറിയില്ലെങ്കിൽ ഭക്ഷണം ചീത്തയാവും. നെരകിൽ വേവില്ല അല്ലെങ്കിൽ കരിഞ്ഞു പോകം. ഇനി, ഭക്ഷണം പാകംചെയ്യവാൻ നല്പവണ്ണം അറി യുന്നവരാണെന്തന്നെ കയുളക. എന്നാലം, അവയുടെ എടയ ത്തിൽ ആ കർമ്മത്തിൻെറനേരേ പ്രേമമില്ലെങ്കിൽ, ഭക്തിഭാവമി ല്ലെങ്കിൽ, "ഈ റൊട്ടി എൻെറ സഹോഭരന്മാക്ക് അതായത്ര നാരാ യണന്തരന്ന കിട്ടേണ്ടവയാണം'; അതിനാൽ, ഓരോന്നം ഭംഗിയാ യിളണ്ടാക്കി നല്ലപോലെ ചുടണം; ഇത്ര ഗേവത്സേവയാണം''

എന്ന 'ഭാവം' ഇല്ലെങ്കിൽപിന്നെ, എത്രതന്നെ ജ്ഞാനമണ്ടാ ആയാരംക്ക" യോഗ്യതയില്ല എന്നു പറയേണ്ടിവരും. യാലം ഈ അടുക്കളപ്പണിക്ക് ജ്ഞാനത്തെപ്പോലെതന്നെ പ്രേമവും ആവ ശ്വമാണം. കതിതത്തചത്തിന്റൊരസം എടയത്തിൽ ഇല്ലാതിരി കന്നേടത്തോളംകാലം ആ ഭക്ഷണചിടാത്ഥങ്ങഠം രുചികരമാവുക യില്ല. അതിനാര, അമ്മയില്ലാത്ത അടുക്കള പ്രകാശത്രുനൃമായി ത്തീരുന്നു. അമ്മയല്പാതെ മററാരാണു് ഈ പ്രവൃത്തി ഇത്ര ആസ്ഥ യോടും പ്രേമത്തോട്ടുംകൂടി ചെയ്യുക? കൂടാതെ, ഇതിന്നു തപസ്വ യം ആവശൃമാണം<sup>ം</sup>. താപംസ്ഥിക്കാതെ, കഷ്പപ്പെടാതെ, ഇതെ ങ്ങനെ സാധ്വമാവും. ഇത്രയും പറത്തതിൽനിന്നു, ഏതൊരു പ്രവൃത്തിയും സഫചമായിത്തിരുന്നതിന്നു പ്രേമം, കമ്മം, ജ്ഞാനം —ഇവ മൂന്നും ആവശ്യമാണെന്നു തെളിയുന്നു. ജീവിതത്തിലെ സകലവിധകർമ്പങ്ങളും് ഈ മൂന്നു ഗുന്നങ്ങളിന്മേലാണം' നിൽക്ക ന്നത്ര°. മുക്കാലിയുടെ (പീഠത്തിൻറ) ഒരു കാൽ പൊട്ടിപ്പോയാൽ പിന്നെ അതിന്നു ശരിയായിനില്ല്പാൻ കഴിയുകയില്ല. മൂന്നു കാലം ശരിക്കുള്ളതായിരിക്കണം. അത്വന്റെ പേരിൽത്തന്നെ അതിന്റെ സചത്രപം അടങ്ങിയ ട്ടുണ്ട്. ജീവിതത്തിനെറ സ്ഥിതിയം ഇതു തന്നെ. ജ്ഞാനം, ഭക്തി, കമ്മം അഥവാ നിരന്തപെരിശ്രമം---ഇവ ജീവിത്ത്തിൻെറ മൂന്ന് ആധാരങ്ങളാണ്. ഈ മൂന്ന് കാലൂ കളിന്മേൽ ജീവിതത്തിന്റെരു പത്തിലുള്ള ദ്വോരക പണിചെയ്യണം. ഈ മൂന്നു് ആധാരങ്ങളുംചേന്നു് ഒരു വസ്തവുണ്ടായിത്തിരുന്നു. ഇവിടെ മുക്കാലിയുടെ ഉഭാഹരണം ഏററവും യോജിച്ചതാണം". ക്തി-ജ്ഞാന\_കർമ്മങ്ങഠം വിഭിന്നവസ്തുക്കളാണെന്നും നിങ്ങഠംക്കും തക്കാണ്ടു സ്ഥാപിക്കാൻസാധിച്ചേയ്ക്കാം. പക്ഷേ, പ്രത്യക്ഷ ത്തിൽ ഇവയെ വേർത്തിൽക്ക സാധ്യമല്ല. മൂന്നുചേന്ത് ഒതെ ററവസ്ത ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്നു.

ഇംജനെയാണെങ്കിലാം, ഭക്തിക്കു വിശേഷമില്ലെന്നില്ല. ഏ തൊരുകമ്മത്തിലാം ഭക്തിതത്താംചേരുമ്പോൾമാത്രമേ അതു സല മോയിത്തോന്നുകയുള്ള. "സൂലമോയിഞോന്തക" എന്നതിന്റെ അത്ഥം ക്ലേശാതനെയില്ല എന്നല്ല, ക്ലേശമുണ്ടെങ്കിലാം അതു ക്ലേശ മായിത്തോന്നുകയില്ല, നേരേമറിച്ചു", അതൊരാനന്ദമായിട്ടാണം തോന്നുകഎന്നാണം" ശുലവും പുഷ്പാലെ തോന്നും. ശരി; ഭക്തിമാഗ്ഗം സരളമാണെ നുപറഞ്ഞുവല്ലോ. അതിന്റെ താല്പാം എന്താണം ഭ ഭക്തിഭാവംനിമിത്തം കർമ്മത്തിന്റെ ഭാരാതനെ തോന്നുകയില്ല എന്നമാത്രം. കർമ്മത്തിന്റെ ഭാരാതനെ താന്നുകയില്ല എന്നമാത്രം. കർമ്മത്തിന്റെ കാറിന്വം നശിക്കുന്നം. എത്ര കർമ്മാചെയ്താലും ഒന്നുംചെയ്തില്ല എന്നാണം" തോന്നുക. യേശുഭഗവാൻ ഒരിടത്തു" ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്: "നിങ്ങൾ

digitized by www.sreyas.in<sup>16</sup>

ഉപവാസം അനുഷ്ഠിക്കുന്നതായാൽ മുഖത്തു ക്ഷീണം കാണരുത്ര്; നേരേമറിച്ച്, നിങ്ങളുടെമുഖത്ത് ആനന്ദവം പ്രസന്നതയും കളി യാടണം. ഉപവാസം ക്ലേശഫേതുമാണു് എന്നു് മുഖഭാവംകൊ ണ്ടു തോന്നരുതും. അതായതും, നമ്മുടെ പ്രവൃത്തി അത്രമാത്രം ഭക്തിമയമായിരിക്കണം; നാം അതിൽ തന്മയരായിരിക്കണം. അപ്പോഠം അതിലെ ക്ലേശം മറന്നപോകം." നാം പറയുന്നു: ആ പരാക്രമശാലി, ആ ധ്രപുരുഷൻ, ആ കേതൻ ചിരച്ചുകൊണ്ടു തുക്കമരത്തിന്മേൽ കയറി! സധനചാവും തിളയ്ക്കുന്ന എണ്ണയിൽ കിടന്ന ചിരിക്കുയായിരുന്നുവത്രെ. വായിൽനിന്നം, ്ഫേരേ, കൃഷ്ണ, ഗോവിന്ദ, രാമ!" എന്നീശബ്ദങ്ങഠം ചുറപ്പേട്ടുകൊണ്ടിരുന്നു. അപാരമായ ക്ലേശം വരുമ്പോഴം ഭക്തിയുടെ പ്രഭാവംനിമിത്തം അതു നിസ്സാരമായിത്തോന്നുന്ന എന്തമാത്രമേ ഇതിന്നത്ഥമുള്ള. വെള്ള ഞിൽകിടക്കുന്ന തോണി മറിച്ചിടാൻ യാതൊരുപ്രയാസവു മില്ല. എന്നാൽ, അതിനെത്തന്നെ മണ്ണിൽനിന്ന്, പാറപ്പറത്തു നിന്നും, വലിച്ചുകൊണ്ടുവരണമെങ്കിൽ എത്രമാത്രം അദ്ധപാനിക്കേ ണ്ടിവരും? തോണിയുടെ അടിയിൽ (താഴെ) വെള്ളമുണ്ടെങ്കിൽ നമുക്കു എളുപ്പത്തിൽ അക്കാഎത്താം; അതിന്നുള്ള ക്ലേശം വളരെ കറഞ്ഞുപോകം. അതുപോലെതന്നെ, നമ്മാെ ജീവത്രമാകന്ന തോണിയുടെ താഴെ ഭക്തിരുപമായ വെള്ളമുണ്ടെങ്കിൽ അതിനെ എളുപ്പത്തിൽ തുഴഞ്ഞുകൊണ്ടുപോകാം. പക്ഷേ, ജീവിതം ശുഷ്ക മായിത്ത് ർന്നാൽ, വഴിയിൽ മണൽത്തിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ, കല്ലം ചരലം ക്രടിക്കിടക്കന്നുണ്ടെങ്കിൽ, ഈ തോണിയെ വലിച്ചുകൊണ്ടുപോക ന്നതു വളരെ വിഷമമായിത്തീരും. അതിനാൽ ഈ ഭക്തിതത്ത്വം നമ്മുടെ ജീവിതമാകന്ന് രോണിക്ക് വെള്ളം എന്നപോലെ സൂല തേ ഉളവാക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു.

ഭക്തിമാഗ്ഗാകൊണ്ടു സാധനയിൽ സുലഭത സിദ്ധിക്കുന്ന. പ ക്ഷേ, ആത്മജ്ഞാനമില്പാതെ ത്രിഗ്രണങ്ങളെ തരണംചെയ്യാമെന്നാ ശിക്കുന്നതു വൃത്ഥമാണം. അപ്പോഠം പിന്നെ, ആത്മജ്ഞാനത്തി നള്ള 'സാധനം' എന്താണം'? നിരന്തരപരിത്രമത്താൽ സത്തപഗ്ഗ ണത്തെ ആത്മസാത് കരിച്ചു' അതിന്റെ അഹങ്കാരത്തേയും, ഭക്തി കൊണ്ടു ഫലാസക്തിയേയും ജയിക്കാൻ പ്രയത്നിക്കക. ഇങ്ങനെ നിരന്തരം (അമ്പണ്ഡമായി)പ്രയത്നിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നാൽ ഒരുദിവസം ആത്മടർശനം ലഭിക്കം. അതുവരെ നമ്മുടെ പ്രയത്നം തുടൻ കൊണ്ടിരിക്കണം. അതിന്നം അവസാനം ഉണ്ടാവുകയില്ല. ഇതു പരമമായ പുരുഷാത്ഥാകൊണ്ടുമാത്രമേ സാധിക്കുള്ളൂ. ആത്മട ശനം, ചിരിയും കളിയും മററുമല്ല, വഴിയിലൂടെ നടന്നപോക മോറാം ആത്മടർശനം കിട്ടുമെന്നു വിചാരിക്കേണ്ടം. അതിന്നായി

എപ്പോഴം പ്രയതിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കണം. നിരാശതയ്ക്കു സ്വല്പം പോലം ഇടംകൊട്ടക്കരുത്ത്. അതാണം പാരമാത്ഥികജി വിരത്തി നേള്ള എകമാഗ്ഗം. സാധകൻ ഇടയ്ക്കിടെ ക്ഷിണിച്ചു പറമുന്നു: "ഭഗവാനേ, അടിയൻ അങ്ങയ്കുവേണ്ടി ഇങ്ങനെ എത്രകാലം ത പസ്സനാസ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കണം?" പക്ഷേ, ഈ സ്ഥിതി ഗൗണമാ ണം, അത്ര പ്രധാനമല്ല. തപസ്സം സംയമവും നമ്പുടെ സ്വഭാവ മായിത്തീരുന്നതുവരെ നാം അഭ്വസിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കണം. "എത്രവരെ സാധന ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കണം?" എന്ന ഭാഷ ഭക്തി മാർഗ്ഗത്തിൽ ശോഭാവഹമല്ല. ക്ഷമകേട്ടകൊണ്ടോ നിരാശതകൊ ണ്ടോ ഭക്തി ഉളവാക്കും സാധ്വമല്ല. ഒരിക്കലം മനസ്സമട്ടക്കുത്ത്. ഭക്തിയിൽ ഉത്സാഹവും ഉപ്പാസവും മേല്ലൂമേൽ തോന്ന് ക്കാണ്ടിരി ക്കണം. ഈ അഭ്വായത്തിൽ അതിന്നനുകൂലമായ പല കാര്വം ങ്ങളം വളരെ ഭംഗിയായി പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്".

## 3

ഈ ലോകത്തിൽ നാം പലവസ്തുക്കളും കാണുന്നുണ്ടും. ഇവ യെ മൂന്നായി തരംതിരിക്കാം. ഒരു ഭക്തൻ പ്രഭാതത്തിൽ ഉണന്നെ ഴുന്നേല്ലൂമ്പോൾ മൂന്നു വസ്തുക്കൾ മാത്രമേ ആയാളുടെ ദൃഷ്ടിയില്പെടു ന്നുള്ള ആദ്യം ആയാളടെ ശ്രദ്ധ ഭഗവാങ്കലേയ്ക്കു പോകന്നു. ഉടന ആയാറം ഭഗവത°പൂജയ്കുവേണ്ട സാമഗ്രികറം ഒരുക്കാൻതുടങ്ങന്നു. സേവകനായ ക്തേന്ദം (ഞാനും) സേവ്യനായ ഭഗവാനം — സ്ഥാമി യും — (അട്രേഹവും) രണ്ട്രം, സജ്ജമായിരിക്കെ, സേവന സാമഗ്രിക ളെപ്പറ്റ് യേ, ചിന്തിക്കാനുള്ള: ശിഷ്ടമായ ബ്രാമസ്പഷ്ടി മഴവനം സേവനസാമഗ്രിതന്നെ! അങ്ങനെ ആകെ മൂന്ന് വസ്തകളായി: സേവകനായ ഭക്തൻ, സേവൃനായ ്ഗേവാൻ, സേവന്ത്തിനുള്ള സാമഗ്രികളുടെ രൂപത്തിലുള്ള് സ്റ്റഷ്പി. ഈ ഒരു കാര്യത്തെപ്പററി യാണം ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ നമുക്ക മനസ്സിലാക്കിത്തരുന്നതും. പക്ഷേ, ഒരു മൂത്തിയെമാത്രം പൂജിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സേവകന്ന് ഈ സുഷ്ടിയിലെ സകല പടാത്ഥങ്ങള്ം പൂജാദ്രവ്വങ്ങളാണും എന്ത തോന്നന്നില്ല. ആയാഠം തോട്ടത്തിൽനിന്ത് പത്ത് പഷ്പം അര്ത്ത കൊണ്ടുവരുന്നു; എവിടെനിന്നെങ്കിലും കുറച്ചു ചന്ദനത്തിരി വാ ങ്ങിക്കൊണ്ടുവരുന്നു; എന്തെങ്കിലും കുറച്ചു നിവേള്യവും തയാറാ .ണങ്കുറ്റെയാണുകളത്തുക്കാനാനാസ് എന്തേ ക്കുന്നു. പക്ഷേ, പതിനഞ്ചാമദ്ധ്വായത്തിൽ പറഞ്ഞ സംഗതികളെ വെച്ചു നോക്കിയാൽ, ഇങ്ങനെ തിരഞ്ഞെട്ടക്കേണ്ടുന്ന ആവശ്വംതന്നെ ഇല്ല് എന്നു മനസ്സിലാവും. തപസ്വയ്ക്കോ കമ്മത്തിന്നോ ഉള്ള എല്ലം äigitized by ₩ww.sreyas.in

സാധനങ്ങളേയും പരമേശചരസോനത്തിന്നായി ഉപയോഗപ്പെട്ട ത്തണം. നമക്ഷ് അവയിൽ ചിലതിനെ പൂഷ്പമെന്നും ചിലതിനെ ഗന്ധമെന്നും ചിലതിനെ നിവേദ്ദ്യമെന്നും പറയാം. ഇങ്ങനെ ഈ സ്റ്റപ്പ്പിയിലുള്ളതിനെയെല്ലാം പൂജാദ്രവൃങ്ങളാക്കിത്തിക്കണം. നാം ഈ 'ദ്രഷ്പിയാണ സമ്പാദിക്കേണ്ടതു്. കഴിഞ്ഞു; ഈ ലോക ത്തിൽ ഈ മന്നെ പദാത്ഥങ്ങരംമാത്രമേ ഉള്ളം. ഗീത നമ്മുടെ മന സ്സിൽ രേഖപ്പെട്ടത്താനാഗ്രഹിക്കുന്ന വൈരാഗൃമയമായ സാധന യുടെ ഭക്തിമയമായ സചത്രപമാണം" ഇവിടെ വിവരിക്കപ്പെട്ടിരിം കുന്നതു്.

ആത്രമത്തിൽ വല്ലവക്കം വളരെയധികം പ്രവൃത്തിചെയ്യേ ണ്ടിവരുമ്പോഠം ആയാഠം, 'ഞാനൊററയ്ക്കം' എന്തിനാണു ഇത്രയ ധികം പ്രവൃത്തിചെയ്യുന്നതും?? എന്നു വിചാരിക്കാറില്പ. ഇതിൽ ഒരു വലിയ സാരം അടങ്ങിയിരിക്കുന്നണ്ടും. ഒരു ആരാധകന്നം രണ്ടു മണിക്രുറിനുപകരം നാലു മണിക്രുനേരം ആരാധന ചെ യ്യേണ്ടിവനാൽ ആയാഗം മനസ്സമ⊊ത്ത്രଂ, "അഹോ, രാമാ! ഇന്ത നാലുമണിക്രവുപ്പുജ ചെയ്യേണ്ട് വന്നുവല്ലോ!" എന്നു പറയു കയില്ല. നേരമറിച്ച്, ആയംഗം അതിൽ ആനന്ദിക്കകയാണം ചെയ്യുക. ആശ്രമത്തിലെ സ്ഥിതിയും ഇതുന്നെയാണു്. നമുക്ക ജീവിതത്തിൽ എല്ലായിടത്തും ഇതേ അനുഭവം ഉണ്ടാവണം. ജീവൻ സേവാപരായണനായിത്തീരണം. സേവ്യനായ പുരുഷോം ത്തമൻറെ സേവനത്തിന്നു' സഭാ സന്നദ്ധനായിരിക്കുന്ന ഞാൻ അക്ഷരപുരുഷനാണും. അക്ഷരപുരുഷൻ എന്നതിന്റെ അത്ഥം **ഒരിക്കലം സ്ഥാനംവിടാത്തവൻ, സ്റ്റ**ഷ്പിയുടെ ആരംഭംമതൽ സേവ നമനുഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സനാതനസേവകൻ എന്നാകുന്നു. ഉഭാഹരണം: ഫന്ദമാൻ രാമൻറമുമ്പിൽ എപ്പോഴം കൈ ക്രപ്പിം ക്കൊണ്ടുനില്ലൂന്നു. അദ്ദേഹത്തെ ആലസ്വം തിണ്ടിയിട്ടില്ല. ഹന്ത മാനെപ്പോലെതന്നെ ചിരഞ്ജീവിയായ ഈ സേവകൻ എല്ലാ സ്റ്റോഴം സേവാതല്പരനായി നിച്ഛന്നു.

അങ്ങനെയുള്ള ആജന്മസ്വകൻതന്നെയാണ് അക്ഷാപുര ഷൻ. 'പരമാത്മാവു'' അനശപരമാണ്'; അതിൻെറ സേവക നായ ഞാനും എല്ലാസ്പോഴം സന്നല്ഠനായിരിക്കുന്നുണ്ടു്. പ്രഭ് ഉറ ച്ചുനില്ലൂന്നുണ്ടെങ്കിൽ ഞാനം അങ്ങനെതന്നെ നില്ലൂന്നുണ്ടു്. സേ വനം സ്ഥികരിച്ചുകൊണ്ടു' അദ്രേഹമോ, സേവനംചെയ്തകൊണ്ടും ഞാനോ, ആരാണം' തളരുക എന്ന നോക്കാമല്ലോ. അദ്രേഹം പത്തുപ്രാവശ്വം അവതരിച്ചിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ ഞാനും പത്തുപ്രാവശ്വം അവതരിച്ചിട്ടുണ്ടു്. അദ്രേഹം രാമനായിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ ഞാൻ മന്തു മാനായിട്ടുണ്ടു്. അദ്രേഹം ക്ലോസായിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ ഞാൻ ഉദ്ധവം

നായിട്ടണ്ട്. അദ്രേഹത്തിന്ന് എത്ര അവതാരമുണ്ടോ അത്രതന്ന എനിക്കാ! ഞങ്ങാം തമ്മിൽ ശരിക്കുള്ള ഒരു പന്തയമാണം നട ന്തരകാണ്ടിരിക്കുന്നത്. ഇങ്ങനെ യുഗംതോറും പരമേശപരസേവ ചെയ്തപ്പെങ്ങന്നത്. അദ്രേഹം പുരുഷോത്തമനായ സ്വാമി; ഈ അടിമ സേവകൻ. ഈ ഭാവന എപ്പോഴം ഫ്ലായത്തിലുണ്ടായിരി ക്കണം. പിന്നെ, പ്രതിക്ഷണം മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന, അനന്തരൂ പങ്ങളാൽ അലങ്കരിക്കപ്പെട്ട ഈ സ്ലഷ്ടിയെ പ്പങ്ങൾവുങ്ങാം, ഞ ഥവാ സേവനസാമഗ്രികാം, ആക്കിത്തിക്കണം. അപ്പോാം, ഓരോ ക്രിയയും പുരുഷോത്തമപ്പുജയോയിത്തിരുന്നം.

സേവ്യനായ പരമാത്മാവ്വ പുരേഷാത്തമൻ; സേവകനായ ജീവൻ അക്ഷാപരുഷൻ: നാധനരൂപത്തിലുള്ള ഈ സ്റ്റഷ്ട്രിയാ കട്ടേ ക്ഷരം! അതു ക്ഷരമായിരിക്കുന്നതിൽ വലിയ അത്ഥമുണ്ടും. ഇത സ്റ്റാപ്പിയുടെ ഭോഷമല്ല; പ്രത്യുത ഗുണമാണം", ഭ്രഷണമാണം". ഇതനിമിത്തം സൃഷ്ടിയിൽ നിത്വവും നവീനത (പുതുമ) ഉളവായി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇന്നലെത്തേ പഴംകൊണ്ടും ഇന്നം ഉപയോഗ അതും നിമ്മാലൃമായിക്കഴിഞ്ഞു. സ്റ്റഷ്ട്രി നശിക്കുന്നതാണും; **മി**ല്ല. അ്തൊരു വലിയ ഭാഗ്യമാണം". അതു സേവനത്തിനെറ വൈവേ **ദിവസേന**്പൂജയും, പതിയ പൂഷ്പം കിട്ടുന്നം. അതു മാകുന്നു. പോലെതന്നെ ഞാൻ പുതിയ ശരിരം ധരിച്ചു പരമേശ്വരനെസ്സേ എന്റെ സാധനങ്ങാം ക്ക്, ഞാൻ് നിത്വവും പതിയ വിക്കം. അവയെക്കൊണ്ടും അദ്ദേഹത്തെ പൂജിക്കുകയും രൂപം നൽകും. ചെയ്യും. സുഷ്പിയുടെ സൌന്ദയ്യത്തിന്നു കാരണം ഈ നശ്ചരസച . ഇന്നു നാം കാണുന്ന ചന്ദ്രക്കല നാളെ കാണുന്നില്പ. ഭാവമാണം". ചന്ദ്രൻറ ലാവണ്യം ഓരോ ദിവസവം പുതതായിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. പിതീയാടിവസം കാണുന്ന ആ ചന്ദ്രക്കല ഓരോ ടിവസം ചെല്ലം തോറും വലുതായിക്കൊണ്ടിരി കുന്നതു കാണാൻ എന്തൊരാനന്ദമാ ണം! ശ്രീശങ്കരൻറെ നെററിത്തടത്തിൽ ആ ചന്ദ്രക്കല എത്ര ഭംഗ**!** യായി പ്രകാശിച്ചുംകാണ്ടിരിക്കുന്നു! അഷ്പമിടിവസത്തേ ചന്ദ്രൻറ സൌന്ദര്യം അനുപമമാണം°. അന്നു് ആകാശത്തിൽ എവിടേയും മുത്തുകരം കാണപ്പെടുന്നു. ചൌണ്ണമിഭിവസം ചന്ദ്രൻറ തേജസ്സ കൊണ്ടു നക്ഷത്രങ്ങൾ ഒളി ച്ചകളയുന്നു. അന്നു പരമേശ്ചരന്റെ മുഖചന്ദ്രനെത്തന്നെയാണും ദശിക്കുന്നതും. അമാവാസ്വയുടെ ആ നന്ദം വളരെ അഗാധമായതാണം". അന്നരാത്രി എന്തൊരു താന്ത ശാന്തരയാണു സവത വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതം! ചന്താൻറ തേജ സ്സിൻെറ മർദ്ദനം ഇപ്പാതാവുമ്പോഠം ചെറുതും വലുതുമായ അസം

ഖ്യം നക്ഷത്രങ്ങാം വളരെ സ്ഥാതന്ത്ര്യത്തോടുക്കി മിന്നിത്തിളങ്ങി കൊണ്ടിരിക്ഷന്മ. അമാവാസ്വനാരം ആ പരിപ്പണ്ണസ്ഥാതന്ത്ര്യ മാണ് കംണപ്പെടുന്നതു്. തന്റെ തേജസ്സകൊണ്ടു ഭേടിപ്പുമാന നായ ചന്ദ്രൻ അന്ന് അവിടെയില്ല. അന്ന ചന്ദ്രൻ, തൻെറ പ്രകാശഭാതാവായ സൂര്യനോട് ഐക്യം ലാപിച്ചിരിക്കയാണ്; പരമേശ്വരനോടുതന്നെ ചേന്നിരിക്കയാണ്. ജീവൻ സ്ഥാതമാ പ്പണംകൊണ്ട്, താൻനിമിത്തം ലോകത്തിന്ന് അല്പവം ക്രേശം ഉണ്ടാവരുതെന്ന കാണിക്കാൻ ആഗ്രഹിക്കയാണ്; പരിവത്തനസ്ഥ പ്രോഷന്ത. ചന്ദ്രൻറെ സ്ഥത്രപം, 'ക്ഷാമാണ്ം'; പരിവത്തനസ്ഥ ഭവമുള്ളതാണ്. അതു പല പല രൂപങ്ങളിലായി ആനന്ദം നല്ലിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു.

സ്പപ്പിയുടെ നാശസ്ഥഭാവം അതായതു നശ്വരതതന്നെയാ ണം എതിൻെ അമരത. സ്പപ്പിയുടെ രൂപം ഇളക`യിളകി മന്ദം മന്ദം ഒഴകിക്കൊണ്ടിരിക്കന്നു. 🛛 ഈ ഗംഗയുടെ ഒഴക്കനിന്നപോ യാൽ അതു മലിനമായിത്തിരും. നടീജലം അഖണ്ഡമായി ഒഴകി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഒരു തുള്ളിപോയി മറെറാന്തവന്നു. ഇങ്ങനെ മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ, ആ വെള്ളം സജീവമായിരി വാസ്തവത്തിൽ നമുക്കു ആനന്ദാ തോന്നുന്നതും പടാത്ഥങ്ങ ക്കുന്നും. ളടെ പുതുമനിമിത്തമാണം". വേനൽക്കാലത്തു ഭഗവാന്ത പല തരത്തിലുള്ള പൂക്കാം അച്ചിക്കുന്നു. വർഷകാലത്ത്ര പച്ചയില കഠം-ഇളസി വിലപം മുതലായവ--അച്ചിക്കുന്നു. ശരൽക്കാലത്തു ഭംഗിയേറിയ താമരപ്പു അതുമകാലത്തു കിട്ടുന്ന പത്രപുഷ്പഫല ങ്ങളേക്കൊണ്ടു ഭഗവാംനെ പൂജിക്കുന്നു. അതിനാൽ, ആ പൂജ നി തൃന്തതനമായിത്തോന്നന്ന്, അതിൽ മട്ടപ്പ്രോന്നന്നില്ല. 'ക് എന്നെഴ്ചെ, ഒരു ചെറിയ കുട്ടിയോട്ട് അതില്പുടെ വിരൽനടത്താൻ പറയുമ്പോാം അവനം അത വളരെ നീരസമായിത്തോന്നനം. എഴതിഴെഴതി ആ അക്ഷരത്തെ കറെ തടിപ്പിക്കുന്നതെന്തിനാണെ ന്നവന്നറിയുകയില്ല – ക്രമേണ അവൻ പുതിയ അക്ഷരങ്ങൾം പഠിം ക്കുകയും അതിന്റെ സമുഭായത്തെ മനസ്സിലാക്കുകയും ചെയ്യുന്നു; അതോടുകൂടി പല പുസ്തകങ്ങളം വായിക്കാൻതുടങ്ങുന്ന: സാഹി തുരസം ങനുഭവപ്പെടുന്നു. ഇതാണു സേവനത്തിന്റേയും കായ്പാം. സംധനങ്ങളുടെ പുയമനിമിത്തം സേവനത്തിലുള്ള താല്പയ്യം വദ്ധി ക്കന്ന സേവാവൃത്തി വികസിരമായിത്തീരുന്നു.

സ്പപ്പിയുടെ ഈ നാശസ്ഥഭാവമാണു' ദിവസേന പതിയ പ ഷ്പങ്ങളെ വിടത്തന്നത്ര'. ഗ്രാമത്തിന്റെ സമീപത്ത ശ്ശാനം ഉള്ള തുകൊണ്ടാണു' ഗ്രാമം രമണീയമായിരിക്കുന്നതു'. പഴയ ആളകഠം

പോകസം; പതിയവർ വരനം. ഇങ്ങറെ, നിത്വവം പയതായി ക്കൊണ്ടു സ്റ്റെ പ്രി മന്നോട്ടുപോകുന്നു. പുറമെയുള്ള ആ ശ്ലാംസം നീക്കംചെയ്താൽ അതു വട്ടിന്നുള്ളിൽ സ്ഥലംപിടിക്കും. എന്നം ഒരേ ആളകളെത്തന്നെ കണ്ടുകണ്ടും നിങ്ങാക്കു മനസ്സമടുക്കും. വേ നൽക്കാഷത്ത്ര നല്ല പൂടുണ്ടാ യിരിക്കം; നിലം പൂട്ടുപൊള്ളും. പക്ഷേ, അതുകൊണ്ടു നിങ്ങാം പരിഭ്രമിക്കേണ്ട. ആ രൂപം മാറും. വർഷ ത്തിലേ സുഖം അനഭവ കുന്നതിന്നു് വേനലിലേ ഈ ചൂട്ട് ആവ ശ്വമാണം". ഭൂമി നല്ലപോലെ ചുടാതിരുന്നാൽ മഴപെയ്യുമ്പോഴേ ക്ക് എല്ലാടിക്കിലും ചളിനിറയും. പിന്നെ അതിൽ പൂല്ലോ ധാന്വ ങ്ങളോ വളരുകയിും. ഞാൻ വേനൽക്കാലത്തം ഒരുടിവസം കാൽ നടയായി എങ്ങോട്ടോ പോകയായിരുന്നു. നല്പ വെയില്പ് എനി ക്കം അതിയായ ആനന്ദംതോന്നി. ഒരു സ്റ്റേഹിതൻ എന്നോടു പോദിച്ചു: "തലയ്ക്കു വല്ലാതെ ചൂടുതട്ടി വല്പരോഗവും ഉണ്ടായാ ലോ?" ഞാൻ പറഞ്ഞു: "താഴേനിലവും ചുട്ടപൊള്ള അണ്ട്ര". ഈ മൺകലത്തേയും കുറച്ചൊന്നു ചുടാൻവിട്ടേക്ത്ര " ഫാ, ഫാ! ഇവിടെ അടിയും മുടിയും ഒരുപോലെ ചൂടുന്നു. അപ്പോഴേയ്ക്കം മഴുപെ യ്യാൻ തുടങ്ങി. എന്തൊരാനന്ദം! പക്ഷേ, വേനൽക്കാലത്ത് വെ യിൽകൊള്ളാതിരിക്കുന്നവക്ക് മഴക്കാലത്തു തങ്ങളുടെ പുസ്തകത്തിൽ ത്തന്നെ തലയുംവെച്ചിരിക്കേംഭിവരും. അവർ തങ്ങളുടെ മുറിയിൽ ത്തന്നെ — ആ കൂട്ടിൽത്തന്നെ — ബന്ധനസ്ഥരായിരിക്കും. അവ ക്ക് പറത്ത്, ഈ അഭിഷേകപാത്രത്തിനെറ താഴേനിന്ന നൃത്തം വെക്കാൻ സാധിക്കയില്ല. നമ്മുടെ മഹർഷി, മനു, വലിച്ച രസി കന്നം സൃഷ്ടപ്രേമിയുമായിരുന്നു. അദ്ദേഹം തന്റെ സ്താിയിൽ എഴനിയി റിക്കന്നു: "മഴചെയ്യാൻ ഉടങ്ങിയാൽ ഒഴിവുകൊട്ടക്കുക." മഴതുടങ്ങിയാൽ പിന്നേയും ആശ്രമത്തിന്നുള്ളിൽതന്നെ ഉരുവിട്ടാകാ ണ്ടിരി കയോ? വർഷക്കാലത്തും ആടുകയും പാടുകയും ചെയ്യണം. സ്പപ്പിയോട്ട് ഐക്യംഘാപിക്കണം. വർഷക്കലത്ത് ആകാശ വം ഭൂമിയും അന്വോന്യം കൂട്ടിമുട്ടുന്നു. ഈ ഭവ്യമായ ഭശനം എത ആനന്ദമയമാണു ! ഇങ്കനെ ഈ സ്റ്റപ്പി നമുക്കു പലത്തം പഠ പ്പി ച്ചതരുന്നുണ്ടു'.

സാരാംശം:—സ്റ്റഷ്പിയുടെ ക്ഷാത, നാശസ്ഥിഭാവം, എന്നതി ൻറ അത്ഥംതന്നെ പഭാത്ഥങ്ങളുടെ നവീനത എന്നാണം. ഇപ്പ കാരം, (1) പതിയ പതിയ പഭാത്ഥങ്ങളെ (സാധനങ്ങളെ) നൽകി ക്കൊണ്ടതിക്കന്ന സ്റ്റഷ്പി (2) അായും തലയും മുറുക്കി സേവനത്തി ന്ത് ഒരുങ്ങിനില്ലൂന്ന സനംതനസേവകൻ അക്ഷരപുരുഷൻ. (3) ആ സേവ്യപരമാത്മാവു പുരുഷോത്തമന്തം! ഈ കളിയാണം നടന്ത

കൊണ്ടിരിക്കുന്നതു്. ആ പരമപ്പരുഷനായ പരുഷോത്തമൻ സേ വനത്തിന്നുള്ള പുതിയ പതിയ പഭാത്ഥങ്ങറാതന്നു എന്നെക്കൊണ്ടു പ്രേമപൂവ്വം സേവനംചെയ്യിക്കുന്നു. പലവിധ പഭാർത്ഥങ്ങളും തന്നു അദ്രേഹം എന്നെ തീററിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. എന്നെക്കാണ്ടു പല പരീക്ഷണങ്ങളും ചെയ്യിക്കുന്നു. നമുക്കു ജീവിതത്തിൽ ഇത്ത രം (ട്രഷ്പി) ഉളവാകന്നതായാൽ എത്രതന്നെ ആനന്ദം ലഭിക്കുക യില്ല!

#### 4

ഗീത നമ്മുടെ ഓരോ കൃതിയം (പ്രവൃത്തിയും) ക്നേിമയമായി നാം ടിവസേന ഒന്നോ രണ്ടോ മണി രിക്കണമെന്നാഗ്രഹിക്കന്നും ക്രൂറുനേരം ഈശ്വരപൂജ് ചെയ്യുന്നുണ്ടായിരിക്കാം. രാവിലേയും വൈകന്നേരവും മനോഹരമായ സൂയ്യന്റേ വ്യാപിച്ചുകെണ്ടിരിക്കെ, ചിത്തത്തെ ഏകാഗ്രമാക്കി കറച്ചുനോം സംസാരത്തെ മറക്കുകയും 'അനന്താഞ്ഞപ്പററി ചിന്തിക്കുയാചെയ്യന്നതു വളരെ നല്ലത തന്നെ. ഈ സഭാചാരത്തെ ഒരിക്കലും ഉപേക്ഷിക്കരുത്ത്. പക്ഷേ, ഗീത ഇത്രയുംകൊണ്ടു തുപ്തിപ്പെടുന്നില്ല. നാം രാപ്പകൽ ഇടവിടാ തേചെയ്യുന്ന എല്ലാ ക്രിയകളം ഭഗവത°പുജയായിരിക്കണം. കളി ക്കുമ്പോഴ്ം, ഉണ്ണമ്പോഴം, നടക്കുമ്പോഴം, ഇരിക്കുമ്പോഴം, മുററം അടിക്കുമ്പോഴ് – എല്ലാം – ഭഗവത് നുരണയുണ്ടായിരിക്കണം. മ ററമടിക്കുമ്പോരം ഞാൻ എൻെറ പ്രഭ്വിൻെറ, എൻെറ പ്രാണേ ശചരൻെറ, മുററം വൃത്തിയാക്കകയാണും എന്ന ഭാവനയുണ്ടായിരി കണം. നമ്മുടെ എല്ലാ കമ്മങ്ങളും ഇങ്ങനെ പൂജാകർമ്മങ്ങളായി ത്തീരണം. ഈ 'ട്റഷ്പി' ഉളവായാൽപിന്നെ നിങ്ങളുടെ 'വ്യവഹാരാ ത്തിൽ എത്ര വൃത്വാംസമാണ വരിക എന്നു കണ്ടുതന്നെ അറിയണം! പിന്നെ നാം പൂജയ്കുള്ള പഷ്ക്ഷാരം വളരെ ത്രദ്ധവെച്ചു തിര ഞ്ഞെടുക്കം; അവയെ കേട്ടവരാതെ സൂക്ഷിച്ചവെക്കം; അമത്തുക യില്ല; വാടാതെകഴിക്കാൻ പ്രത്യേകം ശ്രദ്ധവ്ക്കം; ഒരിക്കലം മലി നമാകരുതെന്നുകരുതി മൂക്കിന്ന്ട്ടത്തുപോലം കൊണ്ടുപോകയില്ല: ഈ ദൃഷ്ടി, ഈ ഭാവന, നമ്മുടെ ടെരോടിവസത്തെ കർമ്മങ്ങളിലും കാണപ്പെടണം. എന്റെ ഗ്രാമത്തിൽ എന്റെ അയൽപക്ക രൺറ ആപത്തിൽ എൺറ നാരായണൻ—എൺറ പ്രഭ\_\_ തന്നെയാണും വസിക്കുന്നതു'. അതിനാൽ, ഞാൻ ഗ്രാമം വൃത്തിയാ ക്കി, വെടുപ്പാക്കി വെക്കം ഗീത അഗ്രഹ കുന്നത്, നമ്മടെ ദ്രഷ്പി യെ ഇത്തരത്തിലാക്കവാനാണാം; നമ്മുടെ ഏതൊരു കർമ്മവും സചാമിപൂജയായിത്തീരണമെന്നാണം. ഗീരയെപ്പോലുള്ള ഗ്രന്ഥ രാജൻ, ഒരുമണിക്രറോ അരമണിക്രറോ പൂജച്ചെയ്യന്നതുകൊണ്ടു

ത്രപ്തിപ്പെട്ടകയില്ല. ജീവിതം മുഴവന്ദം ഫരിമയമായിഞ്ഞീരണം; പൂജാത്രപമായിഞ്ഞീരണം. അതാണം ഗീതയുടെ ആഗ്രഫം!

അതിനാൽ, ഗീത പുരുഷോത്തമയോഗം ഉപഭേശിച്ചുകൊ ണ്ടു കർമ്മമയമായ ജീവിതത്തെ പൂണ്ണതയിലെത്തിക്കുന്നു. സേ വ്യനായി പുരുഷോത്തമൻ; സേവകനായി ഞാൻ; പൂജാദ്രവ്യമാ യി ഈ സ്പഷ്പിമുഴ്ചന്നം! നമുക്ക് ഒരിക്കൽ ഈ 'ഭൾനാ' കിട്ടിക്ക ഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ എന്തുവേണം! തുക്കാറാം പറയുന്നു:

"പ്രഭോ! അങ്ങയുടെ ഭർശനം സിദ്ധിച്ചാൽ പിന്നെ അടി യന്നു മറെറാന്നും ആവശ്വമില്ല. അടിയൻ എപ്പോഴം അങ്ങയു ടെ പരിചയ്പകഠം ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കം!"

പിന്നെ നാം അഖണ്ഡമായി സേവനംചെയ്തകൊണ്ടേയിരി ക്കും. അപ്പോൾം, 'ഞാൻ' എന്നഭാവന തീരേ ഇല്പാതാവും. 'എൻറ,' 'ഞാൻ' എന്ന ഭാവനകൾം തിരേ മാഞ്ഞുപോകം. ഇപ്പോൾം ഉള്ളതും ഇനി ഉണ്ടാവന്നയും എല്ലാം പരമാത്മാവിന്നു ള്ളതാണു'. പരഹിതഅിന്നായി ജീവിക്കണം എന്നല്പാതെ മറെറാ രു വിചാരവും ഉണ്ടാവരുതും. 'ഞാൻ' എന്ന ഭാവനയെ ഭ്രാീകരി ച്ച് ഹരിപരായണനായിജ്ജീവിക്കപ്പ; ജീവിതം ഭക്തിമയമാക്കി ത്തീക്ക്ക!---എന്നാണു' ഗീത ഉപ്പത്തിൽ വിളിച്ചുപറഞ്ഞുകൊ ഞീരിക്കേന്നതു്. സേവ്യ-സേവനങ്ങളുടെ സമൃഗ്ദ ഷ്പിയുണ്ടായാൽ പിന്നെ 'പരിഗ്രഹം' എന്ന പേരുതന്നെ എവി ടെ? പിന്നെ ജീവിതത്തിൽ മറെറന്തിനെപ്പററിയ ചിന്തയാണ ണ്ടാവുക?

## 5

ഇങ്ങനെ, ഇതേവരെയായി, നാം, കർമ്മത്തിൽ ഭക്തിയെ ചേക്കണം എന്ന കണ്ടുകഴിഞ്ഞു എന്നാൽ, അതുമാത്രപോരാ; 'മേമ്പൊടി?യായി ജ്ഞാനവും ചേക്കണം ഇല്ലെങ്കിൽ ഗീത സ ന്തോഷിക്കകയില്ല. ഇവ മൂന്നും വിഭിന്നവസ്തുകളാണെന്നല്ല ഇതി നെറ അത്ഥം. ശരിയായി മനസ്സിലാക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി വേറെവേ റെ വാക്ക ഉപ യോഗിച്ചു എന്നുമാത്രം. കർമ്മത്തിനെറെ സാരംതന്നെ കേതിയാണം". ഭക്തി മറെവിടേനിന്നെങ്കിലും കൊണ്ടുവന്നു കമ്മ ത്തിൽ ചേക്കേണ്ടതായി വരുന്നില്ല. ജ്ഞാനത്തിനെറെ കായ്യവും ഇത്തന്നെ. ഈ ജ്ഞാനം എങ്ങനെ കിട്ടം? ഗീത പറയുന്നു: "സവത്ര പേരുഷ്യാനെ ഭർശിക്കുന്നത്തനെസവകൻ, അതായത്ര് സേ നംചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സനാതനസേവകൻ, അതായത്ര് സേ

വാപ്പര്ഷൻ; അതു് പര്ഷോത്തമനായ സേവൃപര്ഷൻ. നാം നാത്രചംധരിച്ച ഈ സ്റ്റഷ്പി, പല സാധനങ്ങളേയം നൽകിക്കൊ ണ്ടിരിക്കുന്ന ഇതും, പുരുഷൻ തന്നെ.

ഇത്തരം ദൃഷ്ടിവെക്കുന്നതിന്റെ താല്പയ്യം എന്താണു? സവ്പ ത്ര, അവൃയവും നിമ്മലവുമായ സേവാഭാവംവെക്കും. നിങ്ങളുടെ ചെരിപ്പ്പുപ്പുതെ ശബ്ബമണ്ടാക്കാൻതുടങ്ങന്നു; ഉടനേ അല്പം എണ്ണ് കൊടുക്കക. അതിലം പരമാത്മാവിന്റെ അംശമുണ്ട്. അരിനാൽ, അതിനെ സൂക്ഷിച്ചു നല്ലനിലയിൽ വെക്കണം. ഈ ചക് സേവനത്തിന്നുള്ള ഒരു സാധ്നമാണം°. അതിൽ എണ്ണ ഒഴിക്കണം. നോക്രം, അതു ശബ്ബിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു! "നേതി, നേതി;" അലണ്ടാവുകയില്ല, തലണ്ടാവുകയില്ല—എന്ന പറ യുന്നു. ഈ ചക്ക്, സേവനത്തിന്നുള്ള ഈ സാധനം, തീച്ചയായും പുരുഷാനാണ് ഇതിനെറ ചാട്ട് അതായത്ര് ബ്രാമസൂത്രാ നന്നാക്ക വെക്കണം, ഈ സ്പപ്പിയെ മുഴവന്ദം ചൈതന്വമയമാ യിക്കരുതുക. ഇതു ജഡമാണെന്നു കരുതരു ഈ്. 'ഒാം'കാരം, ആ സന്ദരമായ നാദം—ഉളവാക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഈ ചക്ക് ഒരു ജഡ വസ്തവാണോ? ഇതു പരമാത്മാവിൻെറ മൂത്തിതന്നെയാണ്. ത്രാ വണ്മാസത്തിലേ അമാവാസിദിവസം നാം എല്പാ അഹങ്കാരവും ഉപേക്ഷിച്ച° 'നന്ദി'യെ കാളയെ—പൂജിക്കന്നു. ഇതൊരു വലി യകായ്യമാണ്. ഈ ഉത്സവത്തെ ടിവസോ സ്റ്ററിക്കേയും കാളക ളടെ നില നന്നാക്കി, അവയെക്കൊണ്ടും" ഉചിത്മായ വിധത്തിൽ പ്രവൃത്തിചെയ്യിക്കേയും വേണം. ഉത്സവദിവസത്തേ ഭക്തി ആ ഒരു ദിവസംകൊണ്ട് അവസാനിച്ചുപോകരുത്ര്. കാളയം പര മാത്മാവിൻറതന്നെ മൂത്തിയാണം". ആ കലപ്പ എന്നവേണ്ട, കൃഷിക്കുള്ള എല്ലാ ആയുധങ്ങളും ഞാൻ നല്ല നിലയിൽവെക്കും. കാരണം, സേവനത്തിന്നുള്ള എല്ലാ സാമഗ്രികളം പവിത്രമായവ യാണം". ഈ ദ്രഷ്ട്രി അത്ര വിശാചമാണു്. പൂജചെയ്യുക എന്ന തിനെറ അത്ഥം കങ്കമം, ഗന്ധം, അക്ഷതം, പുഷ്പം മുതലംയവ അച്ചിക്കുക എന്നല്ല നാം ഉപയോഗിക്കുന്ന പാത്രങ്ങൾ തേച്ചു മിനുക്കിവെക്കുന്നത്. തിരിശരിയാ യി മഷി തട്ട മുറിച്ചവെക്കുന്നതു വിള്ക്കിനെപ്പജിയ്കയാണം". അരി വാരം മൂച്ചവരുത്തി പല്ലരിയാൻ തയാറാക്കിവെക്കുന്നത്ര് അതിന്റെ പൂജയാണാ്. വാതിലിൻെറ തഴഇ് ഇരുമ്പു പിടിച്ചിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ അ്തിന്നു എണ്ണകൊടുത്ത് അതിനെ സന്തോഷിപ്പിക്ക്ന്ത് അതി നെറ പൂജയംണം. ജവിതത്തിൽ എല്ലായിടത്തും ഈ ദ്ലഷ്ടിയോടു ക്രടി പ്രവത്തിക്കണാ. സേവാദ്രവ്വങ്ങളെല്ലാംഉൽകൃഷ്ടമായിരിക്കണം.

അവയെ എപ്പോഴം നിർമ്മലമാക്കിവെക്കണം. ഇതിൻെറ യെല്ലാം സാരം ഇതാണം: ഞാൻ അക്ഷാപുരുഷൻ, എൻെറ പ്രഭുപുരുഷോത്തമൻ, സാധനത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള ഈ സ്റ്റഷ്ട്രി യും പുരുഷോത്തമൻതന്നെ: സവത്ര ഒരേ ചൈതന്വം വിരാജിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഈ ദ്രഷ്പിവന്നാൽ നമ്മുടെ കർമ്മത്തിൽ ജ്ഞാ നവും ഉളവായി എന്നുകരുതാം.

ആട്ടും കമ്മത്തിൽ ഭക്തിയാകന്ന 'മേമ്പൊടി' ചേക്കും പിന്നെ ജ്ഞാനവും. അപ്പോരം, അപൂവമായ ജീവനരസായനം പിന്നെ ക് നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടന്നു. ഇക്കനെ അവസാനം ഗീത നമ്മെ, അ ടൈപതമായ് സേവാമാർഗ്ഗത്തിൽ കൊണ്ടുവന്നിട്ടപോക്ൺ! ഈ സ്പാപ്പി മുഴവനം എവിടെന്നാക്കിയാലും, അതേ മൂന്ന പരുഷനാണം കാണപ്പെടുന്നത്ര്. ഒരേ പുരുഷോത്തമൻ ഈ മൂന്ന രൂപങ്ങാം ധരിച്ചിരിക്കുന്നു. വാസ്തവത്തിൽ മൂന്നും ചേന്ന് ഒരേ പുരുഷ്ടോ ത്തമനായിത്തീരുന്നു. ശ്രിയായ അടൈപതംതന്നെ! ഇവിടെ ഗീത നമ്മെ ഏററവും മുകളിലെനിലയിൽ കൊണ്ടുചെന്നും ഇരുത്തിക്ക ഴിഞ്ഞു. കർമ്മവും ജ്ഞാനവും ഭക്തിയും എല്ലാം ഒരേരൂപമായി ത്തിന്ന്. ജീവനം ശിവനം സൃഷ്ടിയം, ഐക്യം് പ്രാപിച്ചു; ഒരേ ജീവനായിത്ത് ന്നു. കർമ്മം, ഞ്ഞാനം, ക്തി-ഇവ തമ്മിൽ യാതൊരു സംഘട്ടനവുമില്ലാതായിത്തീന്നു. അമൃതാനഭവത്തിൽ ജ്ഞാനദേവൻ തനിക്ക് വളരെ പ്രിയമായ ഒരു ദ്രഷ്ടാന്താ നൽകി യിട്ടുണ്ടും.

ഒരു കല്ലുവെട്ടി അമ്പലം പണിചെയ്തു. ആ അമ്പലത്തിൽ കല്ലകൊണ്ടുതന്നെയുള്ള ഒരു ഭഗവന്മത്തി. അതിന് മുമ്പിൽ കല്ല അടുത്തും കല്ലാകാ**ങ്**ളാഭധാ കൊണ്ടുതന്നെയുള്ള ഒരു ക്രേസൻ. ഉണ്ടാക്കിയ ഒരു പഴം: ഇവയെല്ലാം ഒരേ പാറപൊളിച്ച കല്ല കൊണ്ടുണ്ടാക്കിയവയാണം. ഒരേകല്ലാനെ പലശ്രപത്തിൽ സല് ങ്കരിച്ചതാണം. അതുപോലെതന്നെ, ക്തേിയുടെ വിഷയത്തിലം, എന്തുകൊണ്ടായിക്രട്രാ? സ്വാമിസേവകസംബന്ധം ഉണ്ടെങ്കിലും എന്തുകൊണ്ടും ഇത്തരം ഐക്വം സാധിച്ചുക്രടാ? ഈ ബാഹ്വ സ്രാപ്പി, ഈ പൂജാദ്രവ്വം — ഇവ വൃത്വസ്തമായിര്ക്കുന്നണ്ടെങ്ക് ല്ലം എത്തുകൊണ്ടും ഇതെല്ലാം ആത്മത്രപമായികൂട്രാ? മൂന്ന പുരുഷ ന്മാരും ഒന്നതന്നെയാണും. ജ്ഞാനം, കർമ്മം, ക്തേി—ഇവമൂന്നി നേഷംചേത്തു ശാന്തവും അഗാധവുമായ ഒരു ജീവിതപ്രവാഹം ഉള വാക്കിത്ത് കണം. ഞാഞ് പരിപ്പണമായ പുരഷോത്ത മയോഗം. സചാമി, സേവകൻ, സേവംപ്രവ്വം എല്ലാം ഒരേ രൂപമാവണം. digitized by www.sreyas.in

ഇങ്ങനെയുള്ള ഈ പുരുഷോത്തമയോഗം ആരുടെ ഹുടയ ത്തിൽ അങ്കിതമായിത്തീരുന്നപോ ആയാ%തന്നെയാണം ശരിയായ ഭക്തൻ.

"ന്ന സർവ്വവിട് ഭജരി മാം സർവ്വഭാവേന ഭാരത!" അത്തരം പ്യഅഷൻ ജ്ഞാനിയം പരിപൂണ്ണക്തേനമായി രിക്കും. ഇഞ്ഞാനം ഉള്ളവനിൽ പ്രേമവും ഉണ്ടായിരിക്കും. പരമേ ശചരൻെറ ജ്ഞാനവും പരമേശചരൻെറ പ്രേമവും രണ്ടു വിഭിന്ന വസ്തകളല്ല. കയ്പക്ക കയ്യൂന്നതാണെന്നറിഞ്ഞാലും അതിൽ പ്രേമം തോന്നുന്നില്ലേ? ഒന്നോ രണ്ടോ (അപവാദാങ്ങഠം ഉണ്ടായിരിക്കാം; എന്നാലും, കയ്പ്പം അനുഭവപ്പെടുന്ന കിക്കിൽ മനസ്സമടുക്കുന്നു. നേ രെമറിച്ച°, പഞ്ച സാരയെപ്പററിയ ന്യരണ വരുന്നോഴേയ്ക്ക് വാ യിൽനിന്നു് വെള്ളം ഉറക്കുന്നു. പ്രേമം പ്രവഹിക്കാൻ തുടങ്ങുന്നു. പരമേശചാനെപ്പററിയ ജ്ഞാനം ഉണ്ടാവുക, പ്രേമം ഉണ്ടാവുക— ഇവരണ്ടും നെരുതന്നെയാണും. പരമേശചരരൂപത്തിന്റെ മാധു യ്യത്തെ ആ പൊട്ടപ്പഞ്ചസാരയോട്ട് ഉപമിക്കവാൻ കഴിയുമോ? ആ പരമേശപരംൻറ് ജ്ഞാനം ഉണ്ടാവുന്നതോടൊപ്പംതന്നെ പ്രേമ ഭാവവും ഉളവാക്പം. പ്രേമം ഉണ്ടാവുന്നതും ജ്ഞാനം ഉണ്ടാവുന്നതും രണ്ടു വിഭിന്നക്രിയകളല്പെന്നു മനസ്സിലാക്കുക. അദ്വൈതത്തിൽ ഭക്തിക്കു സ്ഥാനമുണ്ടോ ഇല്ലയോ എന്ന വാടത്തിന്നു യാതൊരു പ്രസക്തിയും ഇപ്പു. ജ്ഞാനദേവൻ പറയുന്നു: Ý

"ഒരേജെ വിഷ്ണഭഗവാൻ ജ്ഞാനവും ഭക്തിയും ആണെന്ത മനസ്സിലാക്കക."

ഭക്തിയും ജ്ഞാനവും ഒരേവസ്തവിൻെറ രണ്ടു പേരാണും. ജീവിതത്ത്യൽ പരമമായ ഭക്തി ഉ്ളവാകുന്നതോടുകൂടി നമ്മുടെ ഏതൊരുകർമ്മവും ജ്ഞാനത്തിൽനിന്നോ ഭക്തിയിൽനിന്നോ വൃ ത്വസ്തമായിരിക്കയില്ല; കർമ്മാ, ഭക്തി, ജ്ഞാനം—ഇവ മൂന്നം ചേന്ന് ഒരേഒരു രമണീയരൂപം ആയിത്തീരുന്നു. അതോടുക്രടി അനോടുകൂടി ്പ്രേമമയവും ജ്ഞാനമയവുമായ സേവനം സഹജമായിത്തീരുന്നു. അമ്മയോട്ട് പ്രേമമുണ്ടും. അതിനെ കർമ്മാമുഖേന പ്രകടിപ്പിക്കു മ്പോർംമാത്രമേ അതു സാത്ഥകമാവുകയുള്ളും. പ്രേമം സേവാത്രപ ത്തിലാണം" പ്രകടിതമായിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതു്. പ്രമത്തിന്റെറ ബാഹൃരൂപം സേവനമാണു്. ല്രേമം അസംഖൃം സേവാകർമ്മ ങ്ങളാൽ അലംകൃതമായി നൃത്തംവെക്കുന്നു. പ്രേമമുള്ള മിക്കിൽ ജ്ഞാനവും വന്നുചേരുന്നു. ഞാൻ സേവിക്കാനാഗ്രഹിക്കുന്ന ആശക്ക് ഏതതരം സേവനമാണ് പ്രിയമായിട്ടുള്ളത്, അഥവാ പ്രിയമാവുക, എന്നതിൻെറ ജ്ഞാനം എനിക്കണ്ടായിരിക്കണം.

അല്ലെങ്കിൽ, ആ സേവനം അസേവനമായോ തീരും. സേവ്യവസ്തുവിൻെറ ജ്ഞാനം പ്രേമത്തിന്തണ്ടായിരി ക്കണം. പ്രേമത്തിൻെറ പ്രഭാവം കർമ്മംമുഖേന പ്രപരിപ്പി ക്കാൻ ജ്ഞാനം ആവശ്വമാണ്. എന്നാലം, അതിൻെറ മുട്ടിൽ പ്രേമം വേണം. അതില്ലെങ്കിൽ, ജ്ഞാനം ഉപയോഗശ്രൂന്വവും വൃത്ഥവുമാവും. പ്രേമപൂർവ്വം ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മം സാധാരണ കർമ്മത്തിരേനിന്ന വൃത്വസ്തമാണ്. കളിച്ചു ക്ഷീണിപ്പുവരുന്ന കളിയെ അമ്മ പ്രേമപൂർവ്വം കടാക്ഷിച്ചുകൊണ്ട് "മകനേ, ക്ഷീ ണിച്ചപോയോ??? എന്നു പോടിക്കുന്നു. ഈ ഒരു ലംഘക്രിയയ്ക്ക് എത്രമാത്രം പ്രഭാവം ഉണ്ടെന്നുനോക്കേ! അതിനാൽ, അവന വൻെറ ജീവിതത്തിലെ ഏതുകർമ്മത്തിലും ജ്ഞാനവും ഭക്തിയും ഹതപ്പോതാമാക്കിത്തീക്കണം. ഇതാണം പരുപ്പോത്തമയോഗം ഉപദേശിക്കുന്നത്ല്.

6

ഇതെല്ലാം വേദങ്ങളുടെ സാരമാണ്. വേദം അവസാനമി ല്ലാത്തതാണ്. പക്ഷേ, ആ അനന്തമായ വേദങ്ങളുടെ സാരസം ഗ്രഹമാണ് ഈ പുരുഷോത്തമയോഗം. എന്നാൽ, ഈ വേദങ്ങ ഒളല്ലാം എവിടെയാണ്? വേദങ്ങളുടെ കായ്യം വിചിത്രമാണ്. "മരന്മാംസി യസ്വ പണ്ണാനി;'? 'സേഹോഭരാ, വേദം ഇതി നെറ—സംസാത്രേപമായ ഈ വ്വക്ഷത്തിനെറ – ഓരോ ഇലയിലം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നുണ്ട്'.?? വേദം സംഹിതകളിൽ, നിങ്ങളുടെ ഗ്രന്ഥ ങ്ങളിലം പസ്തകങ്ങളിലം, ഒളിച്ചുകിടക്കുന്നില്ല. അതു ലോകത്തിൽ എല്ലായിടത്തും വ്വാപിച്ചുകിടക്കുന്നാണ്ട്. ഷേകസ്പീയർ എന്താണ് പറയുന്നത്ല്:--

"ഒഴകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന പുഴയിൽ സദ്ഗേസ്ഥം കാണപ്പെ ട്ടന്നു; പാറയിൽനിന്നും കല്ലിൽനിന്നും പ്രവചനം കേരംക്കപ്പെ ട്ടന്നു!" അതായതു വേദം സംസ്തതത്തിലല്ല; സംഹിതകളിലും അല്ല. അതു് അനന്തമായ സ്റ്റഷ്പിയിലംണ്ം. സേവനം ചെയ്യാൽ അതു പ്രതൃക്ഷപ്പെട്ടും. "പ്രഭാതേ കരദൾനം;" പ്രഭാതത്തിൽ എഴ്ച നേററ ഉടനേ തൻെറ കൈ നോക്കണം. സകല വേദങ്ങളും ആ കൈപ്പടത്തിൽ ഒതുങ്ങിയിട്ടുണ്ടും. ആ വേദം പറയുന്നു: "സേവനം ചെയ്യം" ഇന്നലേ കൈ പ്രവൃത്തിചെയ്തിരുന്നുവോ ഇല്ലയോ; ഇന്ന പ്രവൃത്തിചെയ്താൻ യോഗ്വമാണോ അല്ലയോ, അതിൽ പ്രവൃത്തി ചെയ്യതിൻെറ അടയാളം കാണപ്പെടുന്നുണ്ടാ ഇല്ലയോ; ഇതാണം" നോക്കേണ്ടതും. സേവനംചെയ്ത് കൈ കഴയുമ്പോരം ബ്രമലി

ഖിതം തുറക്കപ്പെടുന്നു. അപ്പോഠം അതു വായിക്കാം. ഈതാണം, ഘേഭാതേ കാഭശനം? എന്നതിൻെറ സാരം.

വേദം എവിടെയാണെന്ന ചോടിക്കന്നു. സഹോദരാ, അതു നിങ്ങളുടെ ഉള്ളംകയ്യിൽതന്നെയുണ്ട്. ശങ്കരാചായ്പ്പക്കം എട്ടാ മത്തൊയസ്സിൽ എല്ലാ വേടങ്ങളം അറിയാറായി എന്നു പറഞ്ഞു കേട്ടിട്ടുണ്ടും. പാവം! ശങ്കരാചായ്പർ മന്ദബൂദ്ധിയായിരുന്നു! അദ്ദേ ഹത്തിന്ന് എട്ടുകൊല്പം വേണ്ടിവന്നില്ലേ? നമുക്ക ജനിക്കുമ്പോഗം തന്നെ അതു കിട്ടിക്കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. "എന്തിനാണം" എട്ടകൊല്ലം? ഞാൻതന്നെ സജീവമായ വേദമാണം". නසා ഇന്നേവരെയുള്ള പരമ്പരകളം എന്നിൽ ആത്മസാത്കരിച്ചീട്ടുണ്ട്. ഞാൻ (B)) പരമ്പരയുടെ ഫലമാണം; ആ വേടബീജത്തിനെറ ഫലമാണം. ഈ ഫലത്തിൽ ഞാൻ അസംഖ്യം വേടങ്ങളുടെ ബീജം ശേഖരിച്ചു വെച്ചിട്ടണ്ടും. എൻെറ ഉദരത്തിൽ വെച്ച വേദം പത്തമ്പതിരട്ടി വലതായിട്ട**ണ്ട**്. ഇതിന്റെറയെല്ലാം സന്താംശം ഇതാണം<sup>v</sup>: വേദ ങ്ങളുടെ സാരം നമ്മുടെ കൈകളിപ്പണ്ടു°. സേവനം, പ്രേമം, ജ്ഞാനം ഇവയാകുന്ന അടിത്തറയിൽ നമുഷം ജീവിതത്തെ കെട്ടി പ്പൊന്തിക്കണം. അപ്പോ്രമാത്രമേ നമുക്കു വേടം കരഗതമായെന്ത പ്റവാൻ സാധിക്കയുള്ളും. ഞാൻ വ്യാഖ്യാനിക്കുന്ന പ്രകാരത്തിലാ യിരിക്കം വേടം; അതു പറത്തെവിട്ടയും് ഇല്ല. ഭഗവാൻ പറ യുന്നം: "എല്പാ വേദവും എന്നെത്തന്നെയാണം" അറിയുന്നത്രଂ. എല്ലാ വേടങ്ങളടേയം അർത്ഥം പുരുഷോത്തമൻ-ഞാൻ-ആക്രന്നു. ഈ വേടസാരത്തെ, പുരുഷോത്തമയോഗത്തെ, നമുക്ക ജീവിതത്തിൽ കൊണ്ടുവരാൻ കഴിയുമെങ്കിൽ എത്ര വിശേഷമായി രിക്കും! പിന്നെ ആ പുരുഷൻ ചെയ്യുന്നതിലെല്ലാം വേദം പ്രകടിത മായിരിക്കം എന്ന ഗീത പറയുന്നു. ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ ഗീത യുടെ അർത്ഥം മുഴവന്തം വന്നിട്ടണ്ടും. ഗീതയുടെ ഉപദേശം ഇ തിൽ പൂണ്ണരൂപത്തിൽ അടങ്കിയിരിക്കുന്നണ്ടും. അതിനെ က മുടെ ജീവിതത്തിലേക്ക് കൊണ്ടുവരാൻ നാം രാവും പകലും പ്രയ ത്നിക്കണം.

254

5 - 6 - 32

നാം ഗീതയുടെ ആദ്യത്തേ അഞ്ചാല്യായങ്ങളിൽ ജീവിതത്തി ന്റെ പ്രകാരഭേദങ്ങളേവരെന്നും നമ്മുടെ ജിവിതത്തെ സഫലമാ ക്കാൻ എങ്ങനെയാണും സാധിക്കുകയെന്നും കണ്ടും. പിന്നെ, ആ റാമല്യായംമതൽ പതിനൊന്നാമല്യായംവരെ, ഭക്തിയെപ്പററി പലപ്രകാരത്തിലം ചിന്തിച്ചു. പതിനൊന്നാമദ്ധ്യായത്തിൽ ഭക്തി യെ ഒശിച്ചു. അതിൽ സഗുണഭക്തിയേയും നൻഗ്ഗണഭക്തിയേയും താരതമുപ്പെടുത്തി ഭക്തിയുടെ മഹന യലക്ഷബംങളെ മനസ്സി ലാക്കി. പന്ത്രണ്ടാമല്യായത്തിൻറെ അവസാനം വരെ കർമ്മം, രണ്ടു തഥൃങ്ങളെ ക്രലങ്കഷമായി പരിശോധിച്ചു. ക്തേി ഈ ഞ്ഞാനരൂപമായ മൂന്നാംഭാഗം ബാക്കിയായിട്ടുണ്ടായിരുന്നു. അ തിനെ നാം 13-14-15 അദ്ധ്വായങ്ങളിൽ പരീക്ഷിച്ചു. അതിൽ നമക്ക്, ജിവിതത്തിൻെറ സമ്പൂണ്ണശാസ്ത്രം ലഭിച്ച്:-- ആത്മാ വിനെ ദേഹത്തിൽനിന്നു വേർപെട്ടത്തുക;് അതിന്നായി ത്രിഗുണ ങ്ങളെജ്ജയിച്ചും അവസാനം പ്രഭവിനെ സർവ്വത്ര ടശിക്കുക. പേര ഷോത്തമയോഗാത്തിൽ ജീവിതം പൂണ്ണത പ്രാപിച്ചിട്ടുണ്ട്. പിന്നെ ഒന്നും ബാക്കിയാവുന്നില്ല.

കമ്മം, ജ്ഞാനം, ഭക്തി—ഇവയുടെ വിഭിന്നതയെപ്പററി എനിക്ക് വിചാരിക്കാൻപോലം സാധിക്കുന്നില്ല. ചില സാധക ന്മാർ തങ്ങളുടെ നിഷ്യനമിത്തം കമ്മത്തിന്നുമാത്രമേ പ്രാധാന്വം നല്പുന്നുള്ള. മററു ചിലർ ഭക്തിയുടെ സ്ഥതന്ത്രമാഗ്ഗം ആരായുക യം അതിന്നു വളരെയധികം പ്രാധാന്വം നല്ലകയുംചെയ്യുന്നു ചില രുടെ പ്രവണത (ചാസ്റ്റ്) ജ്ഞാനത്തിലേക്കാണ്?. ജീവിതംഎന്നാൽ വെറും ജ്ഞാനമാണം, വെറും ഭക്തിയാണം, വെറും കമ്മമാണം ----ഇത്തരം 'വെറം' വാഭത്തെ സചീകരിക്കവാൻ ഞാൻ ഇഷ്ടപ്പെട്ട ന്നില്ല. നേരെമറിച്ച°, കമ്മം, ക്തേി, ജ്ഞാനം \_ ഈ വയുടെ സം യോഗരൂപത്തിലുള്ള് സമഷ്പിവാടവും ഞാൻ സ്ഥികരിക്കുന്നില്ല. പിന്നെ കുറച്ചു ഭക്തി, കുറച്ചു ജ്ഞാനം, കുറച്ചു കമ്മം എന്നു പറയു ആട്വം ന്നവരുടെ പ്രായോഗികവാടവും എനിക്കു അചിക്കുന്നില്ല. കർമമം പിന്നെ ക്രേറി പിന്നെ ജ്ഞാനം എന്നിങ്ങനെയുള്ള ക്രമ വാഭത്തോടും ഞാൻ യോജിക്കുന്നില്ല. മൂന്നും കൂട്ടിച്ചേക്കുന്ന സമന്വ യവാടവും സ്ഥകായ്പമപ്പ. കമ്മം എന്തോ അതുതന്നെയാണു ഭക്തി

അതുതന്നെയാണും ജ്ഞാനം—എന്നാണും എനിക്കും അനുഭവ ത്തിൽനിന്ന മനസ്സിലാക്കാൻ സാധിച്ചിട്ടുള്ളത്. ഒരു കഷണം 'ബർഫി' \* എട്ട്ക്ക. അതിനെറ് മാധ്യയ്യം, രൂപം, ഘനം .... ഇവയെ വേർതിരിക്കേ സാധ്യമാണോ? നാം ബേർഫി വായിലി ട്ടതോടുകൂടി അതിൻെറ ആക്രത്തെ നാം തിന്നുകളഞ്ഞു, അതി ൻറെ ഘനം നമ്മളിൽ ലയിച്ചു, അതിൻറ മാധുയ്യം നാം ആസച **ഭിച്ചു. മൂന്നും ഒരേസ്ഥലത്തു<sup>ം</sup> ഒന്നിച്ചുള്ള**താണം<sup>°</sup>. 'ബർഫി'യുടെ ഓരോ കഷണത്തിലും ആകാരം, മാധുയ്യം, ഘനം ഇവ അടങ്ങിയി രിക്കുന്നുണ്ടു`. അതിനെറ ഒരു കഷണത്തിൽ വെറം ആകാരം, മറെറാന്നിൽ വെറും മാധുയ്യാ, മൂന്നാമതൊന്നിൽ വെറും ഘനം ഇങ്ങനെയല്പ. ഇതുപോലെതന്നെ, ജീവിതത്തിലേ ഓരോ ക്രിയ യിലം പരമാത്ഥം പരിപൂണ്ണമായിക്കാണപ്പെടണം. ഓരോ പ്രവ ത്തിയം സേവാമയവും, പ്രേമമയവും, ജ്ഞാനമയവുമാവണം. ജിവി തത്തിനെറ ഓരോ അംഗത്തിലും പ്രത്യംഗത്തിലും, കർമ്മവും ഭക്തി യും ജ്ഞാനവും നിറഞ്ഞിരിക്കണം. ഇതിനെ പുരുഷോത്തമയോ ഗം? എന്നു പറയുന്നു. ജീവിതത്തെ മുഴ്രവനും പരമാത്ഥമാക്കിത്തിക്ക ണം—ഇതു പറയാൻ എളുപ്പമാണു". പക്ഷേ, അതിൻെറ അടിയി ലുള്ള 'ഭാവാത്തെപ്പററി ചിന്തിക്കുമ്പോഠം ശരിയായ സേവനം ചെ യ്യന്നതിന്നും അന്ത്ഷരണത്തിൽ ശുദ്ധമായ ജ്ഞാനവും ഭക്തിയും ആത്മാത്ഥതയും ഉണ്ടായിരിക്കേണ്ടതാണെന്നു് അന്ദേവപ്പെട്ടും. ഇ വ ഐകൃംപ്രാപിക്കുന്ന ആ പരമാവസ്ഥയ്ക്കാണര് 'പുരുഷോത്തമ യോഗം? എന്നു പറയുന്നതു". ഇവിടെ നാം ജീവിതത്തിൻെറ അതി ത്തിയിൽ എത്തിക്കഴിഞ്ഞു.

ഇനി, പതിനാറാമദ്ധ്യായത്തിൽ എന്താണം പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതും? സൂയ്യാഭയത്തിന്ന മുമ്പായി സൂയ്യപ്രകാശം പരക്കാൻതുടങ്ങുന്നം. അതുപോലെതന്നെ, ജീവിതത്തിൽ കർമ്മ-ക്രേതി-ജ്ഞാനങ്ങളാൽ പുരേഷാത്തമയോഗം ഉദിക്കുന്നതിന്നമുമ്പായി സഭ്ഗുണങ്ങളുടെ പ്രകാശം പറത്തു കാണാൻതുടങ്ങുന്നം. പരിപ്പണ്ണജീവിതത്തിന്നു ണ്ടാകുന്ന പ്രകാശത്തെയാണ് ഈ പതിനാറാമദ്ധ്യായത്തിൽ വണ്ണി ച്ചിരിക്കുന്നതു്. ഈ പ്രകാശത്തെ വ്യാപിപ്പിക്ക് അന്ധകാര ത്തെ നശിപ്പിക്കണം; അതിനെപ്പററിയും ഇവിടെ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. എതൊരു കായ്യത്തേയും സ്ഥാപിക്കുന്നതിന്നായി നാം ആഭ്വം പ്രത്വ ക്ഷലക്കുങ്ങളെ ആരായുന്നു. സേവ, ഭക്തി, ജ്ഞാനം ഇവ നമ്മു ടെ ജീവിതത്തിൽ വന്നിട്ടുണ്ടെന്നു എങ്ങനെ മനസ്സിലാക്കാം? നാം പാടത്തു പണിയെടുത്താൽ അതിനെറെ ഫലമായ ധാന്വം അളനോ

\* ഒരു മധുരപലഹാരം.

തുകിയോ വീട്ടിലേക്ക് കൊണ്ടവരുന്നു. അതുപോലെ, നാം ചെയ്യു ന്ന സാധനകരംനിമിത്തം നമുക്ക് എംന്തല്ലാം അന്ദവങ്ങളുണ്ടാ യം, എന്തെല്ലാം സഭപ്പത്തികരം ഉളവായി, നമുക്ക് എന്തെല്പാം സഭ്ഗൂണങ്ങളുണ്ടായിട്ടുണ്ട്, എന്നെല്ലാം പരിശോധിച്ചനോക്കാൻ ഈ അദ്ധ്വായം നമ്മെ പ്രേപ്പിക്ക്നം. ജീവിതത്തിന്റെ കല എത്രകണ്ടെ വദ്ധിച്ചിട്ടുണ്ട്, ഉയർന്ന ട്ടണ്ട് എന്നതിന്റെ കല എത്രകണ്ട വദ്ധിച്ചിട്ടുണ്ട്, ഉയർന്ന ട്ടണ്ട് എന്നതിന്റെ അളവാ ഞ് ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഇം. ജീവിതത്തിന്റെ കല വദ്ധമാനമായ ഈ കലയെ ഗീത 'ടൈവിസമ്പാത്ര്' എന്നാണ പറയുന്നത്. ഈ നെ തിരായിട്ടുള്ള തിനെയെല്ലാം ' എസ്ലീസമ്പ ത്ത്ര് എന്നും പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. പതിനാറാമദ്ധ്വായത്തിൽ ടെവി സമ്പത്തും ആസും സമ്പത്തം തമ്മലുള്ള സംഘർഷണമാണ് പ്ര തിപാഭിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്ര്.

2

ഒന്നാമദ്ധ്വായത്തിൽ, ഒരുഭാഗത്തു കൌരവസേനയും മറ്റഭാഗ ത്തു പാണ്ഡാസനയും അഭിമുഖമായി അണിനിരന്നിട്ടുള്ളതുപോ ലെതന്നെ, ഇവിടെ സഭ°ഗുണങ്ങളടെ രൂപത്തിലുള്ള 'ടൈവിസേനാ ടുർഗ്ഗണങ്ങളുടെ <u>രൂപത്തിലുള്ള</u> ' ആസൂരീസേനായം അട്ട യും ത്തടത്തായി നത്തപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. മനുഷ്യൻെറ മനസ്സിലേ സമപ്പത്തികളം ഒർവ്വത്തികളം തമ്മിൽ നടന്നകൊണ്ടരിക്കുന്ന മത്സ്ത്തെ വളരെ പ്രാച്നകാലംമുതല്ലുതന്നെ, രൂപകാലങ്കാരരീ ത്വാ, പണ്ണിക്കുന്ന ഒരു പതിവുണ്ടായ ത്തീർന്നിട്ടുണ്ട്. വേദങ്ങളിൽ ഇന്ദ്രനും പുരാണങ്ങളിൽ ദേവന്മ അം അസുന്നമാരും. കാ വൃത്തിൽ രാമന്നം രാവണന്നം, പാർസികളുടെ ധർമ്മഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ അള്ളാരാമസ്ജ്ഛം അഹരിമാനം, ക്രിസ്തമര്ത്തിൽ ടൈവവം ചെക ത്താന്നം, ഇസ്റ്റാംമതത്തിൽ അല്ലാഹുവും ഇബില്സം—ഇങ്ങനെ പരസ്പരവിരുദ്ധ മായ ശക്തികളം അവതമ്മ ലുള്ള മത്സരവും എല്ലാ ധർമ്മഗ്രന്ഥങ്ങള ലം വിവരിക്കപ്പെട്ട ട്രണ്ടും. കാവ്യങ്ങളിൽ സ്ഥല വിഷയങ്ങളെ സൂക്ഷ്മാസ്തക്കളുടെ രൂപംമുഖനയാണ് വണ്ണ ച്ചിരി എന്നാൽ, ധ്മ്മഗന്ഥങ്ങളിൽ ഇതിന്നു വിപരീതമായി, ക്നോതും. സൂക്ഷ്മമായ മനോഭാവങ്ങളെ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നതും സ്ഥൂലമായ രൂഹം നല്ലിക്കൊണ്ടാണ്ം. കാവൃത്തിൽ സ്ഥൂലത്തെ സൂക്ഷ്യംമുഖേനയാ ണം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നതെങ്കിൽ ഇവിടെ സൂക്ഷ്മത്തെ സ്ഥൂലംവഴിയാ അം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നത്ര്. എന്നാൽ, ഇള്കെംണ്ട് ഗീതയുടെ ആരം ടുത്തിൽ ചണ്ണിച്ചിട്ടുള്ള യദ്ധം സംങ്കല്പികമാണെന്നു സൂചിപ്പിക്കപ്പെ ഭന്നില്ല. അതൊരു ഐതിഹാസികഘടനയായിരിക്കാം. പക്ഷേ,

digitized by www.sreyas.in<sup>17</sup>

257

കവി അതിനെ തൻറെ ഇഷ്ടഹേയവിനെ സിദ്ധമാക്കുന്നതിന്നായി ഉപയോഗപ്പെടുത്തുകയാണ് ചെയ്തിരിക്കുന്നതു്. കൽവുത്തെക്കു റിച്ച് മനസ്സിൽ 'മോഹ'മുണ്ടാവുമ്പോഠം മനമ്പ്യൻ ചെയ്യേണ്ടതെ ന്താണെന്ന്, ഇങ്ങനെ ഒരു യുദ്ധത്തിൻെറ 'രൂപകം' വഴിയായി മനസ്സിലാക്കിഞ്ഞന്നിരിക്കുന്നു. ഈ പതിനാറാമദ്ധ്വായത്തിൽ നന്മ യും തിന്മയും തമ്മിലുള്ള പോരാട്ടമാണ് പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു്. ഗീതയിൽ യുദ്ധത്തിൻെറ 'രൂപക'വം നല്പപ്പെട്ട് ട്ലണ്ട്.

കരുക്കേത്രം പറഞ്ഞെന്നപോലെ നമ്പട് അകത്തം ഉണ്ട്. സൂക്ഷമായി നോക്കിയാൽ, നമ്പടെ മനസ്സിൽ ഉണ്ടായിക്കൊണ്ടിരി ക്കുന്ന അഥവാ എപ്പോഴം ഉള്ള യുദ്ധംതന്നെയാണ് നമുക്ക ബാഹ്വ ലോകത്തൽ മൂത്തിമത്തായിക്കാണപ്പെടുന്നത്ര് എന്നു മനസ്സിലാവും. പറത്ത നില്ലൂന്ന ശത്ര് എൻെറ മനസ്സിൻെറ സാകാസ്വേത്രപമാ ൺ. കണ്ണാടിയിൽ എൻെറ മനസ്സിൻെറ സാകാസ്പേത്രപമാ ൺ. കണ്ണാടിയിൽ എൻെറ മനസ്സിൻറ സാകാസ്പേത്രപമാ ൺ എൻറ മനസ്സിന്റെ പാത്രപ്പോവും പതി ബിംബിക്കുന്നു. അതുപോലെതന്നെ, എൻെറ മനസ്സിലെ നല്ലതും ചീത്തയുമായ വിചാരങ്ങളും വികാരങ്ങളുമാണ് എനിക്ക് ശത്രമി ത്രങ്ങളുടെ രൂപത്തിൽ പുറമെ കാണപ്പെടുന്നത്രം. ഇങ്ങനെ, നാം ഉണ്ടന്നിരിക്കുമ്പോൾം സ്വപ്പംകാണുന്നതുപോലെതന്നെ, നമ്പുടെ മനസ്സിലുള്ള തെന്തോ അതുതന്നെ നാം പറത്തും കാണുന്നു. അക ത്ത്വം പുറത്തമുള്ള യുദ്ധങ്ങൾംക്കു തമ്പിൽ യാതൊയു വൃത്വാസവുമി ല്ല. വാസ്തവം ആലോചിച്ചാൽ, ശരിയായ യുദ്ധം അകത്താണ നട ക്നേത്ര്.

നമ്മുടെ അന്തഃകരണത്തിൽ – ഒരുഭാഗത്ത്ര് – സഭ്ഗുണങ്ങളും മറ്റരോഗത്ത്ര് ഒർഗ്ഗണങ്ങളം നില്ലൂന്നണും. അവ താന്താങ്ങളുടെ വ്യൂഹം ഉറപ്പിച്ചിട്ടുണ്ടും. സൈന്യത്തിൽ ഒരു നായകൻ ആവശ്യ മാണം". സ്ട്യേണങ്ങളുടെ നായകന്റെ പേരു "അഭമം" എന്നാ ണം. ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ അഭയത്തിന്ന പ്രഥമസ്ഥാനം നൽക പ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഇതൊരു യാറ്റപ്പികസംഭവമല്ല; വേണ്ടത്ര ആലോ ചിച്ചിട്ടുതന്നെയാണം അഭയത്തിന്നു പ്രഥമസ്ഥാനംനല്ലിയിരിക്കു ന്നത്രം. അയേമില്ലാതെ ഒരു സദ്ഗുണവും പുഷ്ടിപ്പെടുകയില്ല. സത്യമില്ലെങ്കിൽപിന്നെ സഭ്ഗുണങ്ങ്യക്ക് യാതൊരുവിലയുമില്ല. പക്ഷേ, സത്വത്തിന്ന നിർഭയത അത്വാവശ്വമാണം". ഭയചകിത മായ അന്തരീക്ഷത്തിൽ സട് ഗുണങ്ങ ് വികസിക്കുകയില്ല. നേരേ മറിച്ചു', ക്രമേണ അവ ഒഗ്ഗണങ്ങളായിത്ത് രം. സത്പ്രവൃത്തി കളം കറെക്കഴിയുമ്പോഠം ംളന്തപോകന്നു. അതിനാൽ, അഭയം? എല്ലാ സഭ്ഗുന്നങ്ങളുടേയും പ്രധാനനായകനാണു്. പക്ഷേ, അയകൊണ്ടായില്ല. സൈന്യത്തെ മുമ്പിലം പിമ്പിലം, ഇരുപ റത്തും, ഒരുപോലെ കാത്തുനില്ലംണം. ശരിയായ യുദ്ധം മുൻഭാഗ

ത്തുനിന്നാണ് ഉണ്ടാവുക. പക്ഷേ, അതേസമയത്തുതന്നെ, യാ തൊരൊച്ചപ്പാടംഉണ്ടാക്കാതെ ശത്ര പിന്നിലൂടെ ഉച്ചളിരുകടന്ന ക്കാന്തം ഇടയുണ്ടും. അതിനാൽ, മുമ്പിൽ അഭയം? നില്ലുന്നതു പോലെതന്നെ പിന്നിൽ നേശ്രതായും രെങ്ങിനില്ലൂന്തണ്ടും. ഇങ്ങ നെ, ഇതൊരു വിശിഷ്ഠമായ രചനയാണ് — വ്വവസ്ഥയാണ്. ആകെ ഇപേത്താറുഗുണങ്ങളാണു പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതും. ഇതിൽ ഇരുപത്തഞ്ഞും കിട്ടിക്കഴിഞ്ഞു; എതോവഴിക്ക് അഹങ്കാരവും അകത്തുകടന്നു എന്നിരിക്കുട്ടെ. ആ ശത്ര അകത്തുകടന്നതോടുകൂടി, അഇവരെ സമ്പാടിച്ചുറെല്ലാം നഷ്ടമായിഎന്നു കരുതാം. അതി നാൽ, പിന്നിൽ കാവലിന്നായി 'ന്ത്രതായില്ലെങ്കിൽ നമ്മുടെ ജയം എപ്പേ:ഴാഞ് പരാജയമായിപ്പരിണമിക്കുക എന്ത പറവാൻവയ്യ. ഇങ്ങനെ, മുന്നിൽ 'അയോത്തേയും പിന്നിൽ 'നമ്രാ'യേയുംനിത്തി അവയുടെ രക്ഷയിൽ എല്ലാ സഭ്ഗുണങ്ങളേയും വികസിപ്പിക്കാം. മഹത്തുക്കളായ ഈ രണ്ടു ഗുണങ്ങളുടേയും ഇടയിൽ വെയ്ക്കപ്പെട്ടി ട്ടുള്ള ഇരുപത്തിനാലുഗുണങ്ങഠം ഏറെക്കുറെ അഹിംസയുടെ പര്വാ രംഗബ്ബങ്ങളാണെന്നുപറഞ്ഞാൽ അതും ഒട്ടും അന്മചിതമായിരിക്ക യില്ല. ഭ്രതടയ, മാർദ്രവം, ക്ഷമ, ശാന്തി, അക്രാധം, അഹിംസ, ളാണം". അന്വിംസ, സത്വം എന്നീ ണ്ട്രോണങ്ങളിൽ എല്പാസമം ഇണങ്ങളം അടങ്ങിയിരിക്കുന്നങ്ങും. ഈ സമ°ഇണങ്ങളെയെപ്പാം സംക്ഷേപ്ക്കുന്നതായാൽ അവസാനം അഹിംസയം സതൃവംമാ ത്രമേ അവശേഷിക്കകേയുള്ള. മററുഗുണങ്ങളെല്ലാം ഇവയുടെ ഉദര ത്തിൽ മെങ്ങിക്കള യം. പക്ഷേ, നിർഭയതയുടേയും നമ്രതയുടേയും കാര്വം ഇതിൽനിന്നു വിഭിന്നമാണു". നിർയേതകൊണ്ടു മുന്നോട്ട പോകാന്ദം നമ്രതമൊണ്ടു പിന്നിത്തട്ടക്കാനം സാധിക്കുന്നു. നില് യത സത്യത്തൻറേയും നമ്രതഅഹിംസയുടേയും ഫ്രതീകാങ്ങ ളാണം°. ഇങ്ങനെ സത്വം, അഹ്വിംസ എന്ന രണ്ടു ഗുണങ്ങളാകന്ന മൂലധനവം എടുത്തുകൊണ്ട് നാം യാതൊരു തടസ്സവംക്രടാതെ മുന്നോട്ടു പോയിക്കൊണ്ടിരിക്കണം. ജീവിതം വിശാലമാത്തം. അ തിൽ ആരുടേയും എതിർപ്പകടാതെ നാം മുന്നോട്ടപോകണം. നമ്രത ഒപ്പംതന്നെയുള്ള മകൊണ്ടു് കാലിടുമെന്ന ഭയത്തിന്നവകാ ശമിപ്പ. അതിനാൽ, ഉത്സാഹത്തോടുകൂടി സത്വാഹിംസകളെ പ്ര യോഗിച്ചുകൊണ്ടും യാതൊരു ഭച്ചവുംകൂടാതെ മുന്നോട്ടുപോവുക! ഞതായതും, അഭയവും നത്രതയുംമുഖേനയാണും സതൃത്തിൻേറയും അഫിംസയുടേയും വികാസം ഉണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിക്ന്നേതും എന്ത ഇങ്ങനെ ഒരുവശത്ത് സട് ഗുണങ്ങളുടെ സൈന്വം താല്പയ്യം. ഒരുങ്കിനില്ലൂന്നുണ്ടെങ്കിൽ മറവശത്തും ഒർഗ്ഗണങ്ങളുടേതും തയാറാ

യിനിച്ഛന്നണ്ട്. ഡംഭ്, അജ്ഞ്ഞാനംമുതലായ ഭഗ്ഗണങ്ങളെപ്പററി അധിക്മൊന്നം പറയേണ്ടതില്ല. \_ ഇവ നമുക്ക നിത്യപരിചയമ ള്ളവയാണം. ഡംഭ്, നമ്പടെജീവിതത്തിൽ അനിവായമായ ഒര ഭാഗമായിത്ത് ർന്നിട്ടുണ്ടും. മുഴവൻജീവിതവും ഡംഭിൻെറ അടി ത്തറമേൽ നിമ്മിക്കപ്പെട്ടതുപോലെയാണും ഇരിക്കുന്നതും! അജ്ഞാ നത്തെപ്പററിപ്പറകയാണെങ്കിൽ അതും മനോഹരമായ ഒരു കാര ണമായിത്തീർന്നിട്ടു**ണ്ടു°.** അതിനെ നാം ഓരോഅടിയിലും, മുന്നി ലേയും കൊണ്ടുവന്നകാണിക്കുന്നു. അജ്ഞാനം ഒരപരാധമല്ലെന്നു കരുതപ്പെട്ടിരിക്കന്ന ഇപോലെത്രേന്നന്ന. പക്ഷേ, ഭഗവാസ്പറ "അജ്ഞാനം പാപമാണം"!" സോക്രട്ടീസ് പറഞ്ഞതും യുന്ന: ഇതിന്നുവിപരീതമാണം". അദ്ദേഹം പറയുന്നതുനോക്കുക: "നിങ്ങരം പാചമാണെന്നു പരിഗണിക്കുന്നതും അജ്ഞാനമാണും. അജ്ഞാനം ക്ഷന്തവൃമാണ്. അജ്ഞാനമ പ്പാതെ പാപം സംഭവിക്കുന്നതെ ങ്ങനെ?് അജ്ഞാനത്തിന്നു നിങ്കുറം എങ്ങനെ ശിക്ഷനൽകം?" ഭഗവാനാകട്ടെ, അജ്ഞാനവും ഒരു പാപമാണെന്നു പറ്റയുന്നു. ന്ദയമം അറിയുകയില്ല എന്നപറയുന്നതിനെ ഒരു വാദമായി സ്ഥീ കരിക്കുന്നതല്ലെന്നു നിയമത്തിൽതന്നെ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ഇതുപോ ലെതന്നെ, ടൈവികനിയമങ്ങളുടെ അജ്ഞാനവും ഒരു വലിയ അപരാധമാണു". ഭഗവാൻേറയും സോക്രട്ട സിൻറയും വാക്ക ളടെ ഭാവാത്ഥം ഒന്നതന്നെയാണ്. ഓരോമനുഷ്യനം തൻെറ അജ്ഞാനത്തെ എങ്ങനെ വീക്ഷിക്കണമെന്നു ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു; **െ**രോമനഷ്യനാം അന്യരുടെ പാപത്തെ എങ്ങനെയാണം° വ് ക്ഷി ക്കേണ്ടത്ര° എന്നം സോക്രട്ടീസും പറഞ്ഞൂ. അന്വരുടെ പാപ ത്തിന്നു' അവരെ ക്ഷമിക്കണം. എന്നാൽ, അവനവന്റെ അജ്ഞാ നത്തെ സ്വയംക്ഷമിക്കുന്നതു പാപമാകുന്നു. നാം, അജ്ഞാനം പ അല്പംപോലം അവശേഷിക്കാൻ അനുവടിക്കുമത്ര്.

3

ഇങ്ങനെ ഒരുവശത്ത്ത് ടൈവീസമ്പത്തിൻറയും മറവശത്ത്ത് ആസുരീസമ്പത്തിൻറയുംരൂപത്തിലുള്ള രണ്ട് സൈനൃക്ഷാം ഒരു ങ്ങിനില്ലൂസങ്ങ്. ഇതിൽ ആസുരീസമ്പത്താനെ ഉപേക്ഷിച്ചു ടൈവീസമ്പത്തിനെ കൈക്കൊള്ളണം. മനുഷ്യൻ, സത്വം അഹിം സ മതലായ ടൈവികഗ്ഗണ അളെ വികസിപ്പിക്കാൻതുടങ്ങിയിട്ട് എത്രകാലമായിഎന്ന പറവാൻ സാധക്കയില്ല. ഇതുവരെയായി ഇവയെ വളരെയെല്ലാം വികസിപ്പിക്കാൻ കഴിഞ്ഞിട്ടുണ്ടെങ്കിലും ഇപ്പോഴം അത്രയ്ക്കത്ര ബാക്കിയാണ്. വികാസത്തിന്റെ തെരിരു

കണ്ടുഎന്ന വരികയില്ല. ഈ സാമുദായികശരീരം ഉള്ളേടത്തോളം കാലം വികാസത്തിന്ന് ഇടമുണ്ടായിരിക്കും. വൃക്തിപരമായ പി കാസം സിദ്ധിച്ചുകഴിഞ്ഞാൽപിന്നെ സാമുദായികവും രാഷ്പ്രീയവും സാവലൌകികവുമായ വികാസങ്ങ**ം** വഴിക്കവഴിയേ വരുന്നു. വൃ ക്തി സ്വന്തംവികാസമാകന്ന വളംനല്ലി സമുദായത്തിലെ, അതാ യതു രാഷ്പത്തിലെ ലക്ഷക്കണക്കായ വൃക്തികളുടെ വികാസംവരു ത്താൻ പ്രയത്നിക്കണം. മന്മഷ്യൻ അനാദികാലംമുതൽക്കതന്നെ അഹിംസയെ വികസിപ്പിച്ചുവരുന്നുണ്ടെങ്കിലും ഇന്നും ആ ക്രിയ തുടന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ട്.

അഹിംസ എങ്ങനെയാണും വികസിച്ചുകൊന്നും അന്തരന്ന പരിശോധിച്ചനോക്നേതു നന്നായിരിക്കും. അപ്പോരം പാരമാത്ഥി കജീചിതം എങ്ങനെയാണും മേൽകുമേൽ വികസിച്ചുവന്നതും എന്നും ഇനിയും അതിൽ വികാസത്തിന്നും എതമാത്രം ഇടമുണ്ടും എന്നും മനസ്സിലാവും. അഹിംസകരായ മനുഷ്യർ ആദ്യം, ഹിംസ കരിൽനിന്ന് രക്ഷപ്പെട്ടേണ്ടതെങ്ങനെ എന്നാലോചിച്ചു ആദ്യം സാമുഭായികരക്ഷയ്കാായി ക്കത്രിയവ്യും ഉണ്ടാക്കപ്പെട്ടു. പ്ക്ഷേ, കാ ലാന്തരത്തിൽ അവർ, സമുദായത്തിൻെറ രക്ഷകരായിരിക്കുന്നതി ന്നുപകരം ഭക്ഷകരായി പരിണമിച്ചു. സമുഭായത്തിന്നു് അവരിൽ നിന്നു നന്മയേക്കാളധികം തിന്മയാണ് സംഭവിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നത്. അപ്പോരം, ഉന്മത്തരായ ക്ഷത്രിയരിരുനിന്ദ് സമുഭായത്തെ എങ്ങ നെയാണം രക്ഷിക്കേണ്ടതും എന്നം", അഹിംസകരായ ബ്രാഹമണർ ആലോചിക്കാൻതുടങ്ങി. സ്വയം അഹിംസകനായിരുന്ന പര്ത്ര രാമൻ ഹിംസയെ ആത്രയിച്ചു ക്ഷത്രിയരെ നശിപ്പിക്കാൻ ഒരുങ്ങി. ക്ഷത്രിയന്മാരുടെ ഫിംസയെ ഇല്ലാതാക്കവാനായി അ ദ്രഹം സ്വയം ഫിംസചെയ്യൻ ഉടങ്ങി. അതു് അഹിംസയുടെ ഒരു പരീക്ഷണ മായിരുന്നു; പക്ഷേ, അതു സഫലമായില്ല. അദ്ദേഹം ക്ഷതിയ ന്മാഌ 21 – പ്രാവശ്വം കൊന്നൊട്ടക്കി; ്പിന്നേയം ക്ഷതിയന്മാർ ബാക്കിയായി. കാരണം, അതൊരു തെററായ പരീക്ഷണമായി രുന്നു. ക്ഷത്രിയരെ നശിപ്പിക്കാനായി സ്ഥയം ക്ഷത്രിയത്വം സ്ഥീ കരിച്ചും, നശിപ്പിക്കുന്നതിന്തപകരം അവരുടെ ബലം വജിപ്പി ച്ചാൽ, പിന്നെ എങ്ങനെയാണം' അതു സഫലമാവുക? ഞാൻ ഹിംസകനായ ക്ഷത്രിയനായിത്തിന്നു; ആ ബീജം സ്ഥിരമായിത്ത ന്നെ നിന്നു. ബീജത്തെ സ്ഥിരമായിനിത്തി കൊമ്പും ചിപ്പയും വെ ട്ടിക്കളയുന്നതായാൽ മരം വീണ്ടും വീണ്ടും തളിത്തുവരുന്നതുകാണാം. പാത്രൊമൻ നല്ല മനുഷ്യനായിരുന്നു. പക്ഷേ, അദ്ദേഹത്തിന്റെ പര ക്ഷണം വളരെ (വിചത്രാമായിരുന്നു. സ്വയം ക്ഷത്രിയനായി അദ്ദേഹം ലോകത്തിലെ ക്ഷത്രിയരെ മുഴവനും നശിപ്പിക്കുവാൻ

ആഗ്രഹിച്ചു! വാസ്തവത്തിൽ അദ്ദേഹം, ആ പരീക്ഷണം തന്നിൽ നിന്തുന്നെ അരംഭിക്കേണ്ടതായിരുന്നു; ആദ്യം സ്ഥന്തം തല വെ ട്ടിക്കളയേണ്ടതായിരുന്നു. ഞാൻ പര്തുരാമനേക്കാറം ബുദ്ധിമാ നാണെന്നു കരുതിയിട്ടല്ല ഇവിടെ അദ്രേഹത്തിൻെറ ഭോഷം എടു ത്തുകാണിക്കാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നതും. ഞാൻ കുട്ടിയാണും. പക്ഷേ, അദ്രഹത്തിൻെറ ചുമലിൽ കയറിയാണു' ഞാൻ നില്ലൂന്നതു'. ഞാിനൽ, എനിക്ക് അധികം ദുരത്തേക്ക് കാണാൻ കഴിയന്ത ണ്ട്. പാശുരാമൻെറ പരീക്ഷണത്തിൻെറ അടിത്തറതന്നെ തെ ററായിരുന്നു. ഫിംസാപരായണനായി ഫിംസയെ ദൃരീകരിക്കാൻ ഒരുകാലത്തും സാധിക്കയില്ല. അതുകൊണ്ടു ഹിംസകരുടെ സംഖ്യ വദ്ധികകയാണ ചെയ്യുക. പക്ഷേ, അന്ന് ഇക്കാര്യം ആലോച നയിൽ പെട്ടില്ല. അക്ാലത്ത്ര, ആ പണ്യാത്മാക്കാം, തങ്ങാംക്ക ശരിയാണെന്നു തോന്നിയപ്രകര ഞിൽ പരീഷണം നടത്തി. പര തുരാമൻ അന്നത്തേ മഹാനായ അഹിംസാവാദിയായിരുന്നു. അദ്ദേ ഫം ഫിംസയുടെ ഉദ്ദേശ്വത്തോടുകൂടിയ ഫിംസ ചെയ്തിട്ടില്ല. അദ്ദേ ഫം അഹിംസയെ സ്ഥാപിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിയാണ് ്ഹിംസയെ ആശ്രയിച്ചുതു". ആകയാൽ, ആ പരിക്ഷണം സഫലമായില്ല. പിന്നെ ശ്രീരാമൻറെ കാലംവന്നു. അക്കാലത്തു ബ്രാഹമണർ വീ ണ്ടും തുംലാചിച്ചു. അവർ ഹിംസയെ ഉപേക്ഷിച്ചവരാണം". സചയം ഫിംസചെയ്യന്നതല്ലെന്നു് അവർ നിശ്ചായിച്ചിട്ടുണ്ടു്. എ ന്നാൽ പിന്നെ, രാക്ഷസന്മാരിൽനിന്നു രക്ഷനേടാൻ ക്ഴിയുന്നതെ ങ്ങനെ? അവർ ആലോചിച്ചു: "ഈ ക്ഷതിയന്മാർ ഹിംസചെയ്യു നശിപ്പിക്കണം. ന്നവരാണു്; അവരെക്കാണ്ട്ട് രാക്ഷസന്മാരെ മുള്ളുകൊണ്ടുതന്നെ മുള്ളും' എടുത്തുകളയണം. നമുക്ക് അതിലൊ ന്നം പങ്കെടുക്കാതെ വിട്ടുനില്ലംണം" അതനുസരിച്ചു വിശ്വാമിത്രൻ രാമലക്ഷ്യ ണന്മാരെ ക്രട്ടിക്കൊണ്ടുപോയി, അവരെക്കാണ്ടു രാക്ഷസ ന്മാരെ കൊപ്പിച്ചു. സ്വയം സംരക്ഷിക്കാൻ സമത്ഥമല്പാത്ത, സ്വ ന്തംകാലത്തിക്കാൻ സാധിക്കാത്ത മുടന്തനായ, അഹിംസയ്ക്കു നി വന്നന്ല്ലാൻ സാധിഷന്നതെങ്ങനെ എന്നു് ഇന്ത്രനാം ആശ്ചാപ്പ പ്പെട്ടേയ്ക്കാം. പഞ്ഷേ, അന്ത വസിഷ്യവിശചാമിത്രന്മാരെപ്പോലു ള്ളവക്ക് ക്ഷത്രിയന്മാരുടെ ശക്തികൊണ്ട് ആത്മരക്ഷ ചെയ്യന്ന തിൽ ഒരുതത്തിലുള്ള ഭോഷവം – സ്റ്റുന്തയം – തോന്നിയില്ല. പക്ഷേ, രാമനെപ്പോലുള്ള ക്ഷത്രിയന്മാരെ കിട്ടാതിരുന്നാലോ? വി ശ്ചാമത്രൻ പറഞ്ഞു: "ഞാൻ ചത്താലം ശരി, ഹിംസചെയ്യുക യില്ലാ. കാരണം, ഫിംസചെയ്യാൻ തുടങ്ങുന്നതോടുക്കടി അഹിംസ യിലുള്ള പരീക്ഷണം അവസാനിച്ചുകളയുന്നു. അതിനാൽ അവർ സചയം ഫിംസചെയ്യന്നതല്ലെന്നു രീര്മാനിച്ചു. ക്ഷത്രിയരെ കി

ട്ടാഞ്ഞാൽ അഹിംസകർ മരിക്കാനും ഒരുക്കമായിരുന്ന — അതായി രുന്നു അന്നത്തെ സ്ഥിതി. വിശ്വാമിത്രൻറക്കട പോകമ്പോറം രാമൻ പോഭിച്ചു: "ഈ ക്രവാരമായിക്കിടക്കുന്നത്" എന്താണം"?" വിശ്വാമിത്രൻ പറഞ്ഞു: "ഇതെല്ലം ബ്രാഹ്മണരുടെ എല്ലാണം", അഹിംസാവ്രതക്കാരായ ബ്രാഹ്മണർ അക്രമികളായ രാക്ഷ സരോട്ട് ഒരുവിധത്തിലും പ്രതികാരം ചെയ്തില്ല. അവർ വളരെപ്പേർ ചത്തു പോ മി. അവരുടെ എല്ലാണം" ഈ ക്രവാരമായിക്കിടക്കുന്നത്ത് ചാ അഹിംസയിൽ ബ്രാഹ്മണരുടെ ത്വാഗം കാണപ്പെടുന്നുണ്ട്. പക്ഷേ, അതോടൊപ്പംതന്നെ അന്വരെക്കൊണ്ടു ആത്ഥാക്കാബ യ്യിക്കാനുള്ള ആഗ്രഹവം കാണ്നണ്ട് ഇത്തരം ഒരുർബല്യം ഉദ്മേം ടത്തോളംകാലം അഹിംസയ്ക്ക് പൂണ്ണതലാപിക്കാൻ സാധിക്കയില്ല.

പിന്നെ, സജ്ജനങ്ങ മൂന്നാമതൊരു പരീക്ഷണം നടത്തി. അവർ നിശ്ചയിച്ചു: "ഞ്ഞാം ഞത്തരക്ഷയ്കായി അന്വരുടെ സ ഹായം ആവശ്വംപ്പെടുകയില്ല. ഞങ്ങളുടെ അഹിംസതന്നെ ഞങ്ങ ളെ രക്ഷിക്കം. അതുമാത്രമേ ശരിയായ രക്ഷയായിരിക്കയുള്ളു??. അവരുടെ ഈ പരിക്ഷണം വൃക്തിന ഷ്ഠമായിരുന്നു. വൃക്തഗത മായ ഈ പരീഷണത്തെ അ്വർ പരിപൂണ്ണതവരെ എത്തിച്ചു. എന്നാലും, നുതു വ്യക്തിഗതമല്ലേ? സമുടായത്തെ ഹിംസകന്മാർ ഉപട്രവിക്കേയം സമുദായം സജ്ജനങ്ങളോട്ട്, "ഇനി എന്ത്രചെ യ്യണം?? എന്നു ചോടിക്കുകയും ചെയ്യുമ്പോറം അവക്ക് ശരിയായ മാർഗ്ഗാടർശനം നൽകാൻ കഴിഞ്ഞിരുന്നില്ല. വ്യക്തിഗതമായ ജ വിത്ത്തിൽ പരിപൂണ്ണമായ അഹിംസയെ കൊണ്ടുവന്നിരുന്ന ആ മഹാത്മാക്കാം സമ്ദായത്തിന്ന നൽകിയിരുന്ന മറുപടി ഈതാണം": 'സഹോഭംന്മാരേ, ഞാങൾ വിവശരാണം'!?? ഇങ്ങനെ ആ മഹാ ത്മാക്കളുടെ കുറവിനെ എടുത്തുകാണിക്കുന്നതു് എന്റെ ബാലസാ ഫസമംണം<sup>°</sup>. പക്ഷേ, അവരുടെ കഴുത്തിൽകയറി ഇരി <del>ശ</del>മ്പോഗം എനിക്ക കണാസ്കഴിഞ്ഞതു ഞാൻ പറഞ്ഞു എന്നമാത്രം. അ തിനെ അവർ ക്ഷമിക്കകയും ചെയ്യും. കാരണം അവർ ക്ഷമാശീ ലരാണം"; മഹാത്മാക്കളാണം". അഹിംസാത്മകങ്ങളായ സാധന കഠംവഴിയായി സാമദായികങ്ങളായ പരീക്ഷണങ്ങറം നടത്തുന്ന കാര്യത്തെപ്പററി അവർ ആലോചിച്ചിട്ടാന്നെയില്ല ഒരുപക്ഷേ, അക്കാലത്ത് അതത്ര ആവശ്യമായി തോന്നിയിട്ടില്ലായ രിക്കാം. അ തിനാൽ, പവർ, വൃക്തിപരമായ പരിക്ഷണം നടത്തിനോക്ക യാണു ചെയ്തയ്. പക്ഷേ, ഇങ്ങനെ ഒററയ്ക്കൊററയും നടത്തിയ പരീക്ഷണങ്ങളാൽതന്നെയാണും ശാസ്ത്രം വിരചിക്കപ്പെടുന്നഇം; പല അനുഭവങ്ങളും കൂടിച്ചേന്നാണു് ശാസ്ത്രം ഉണ്ടാവുന്നുളൂ്.

•സാധുാകളുടെ വൃക്തിപരമായ അനഭവത്തിന്നശേഷം ഇപ്പോഠം നാം നാലാമത്തെ പര്ക്ഷണം നടത്തിവരികയാണം. അതിരാണം": സമുദായം ഒത്തുചേന്ത് അഫിംസാത്മകമായ സാ ധനങ്ങളെക്കൊണ്ടു ഫിംസയ്ക്കു പ്രതികാരംചെയ്യുക. ഇങ്ങനെ, ഇതേവരെയായി നാപതരം പരിക്ഷണങ്ങഠം നടത്തപ്പെട്ടു. ഇ വ ഓരോന്നിലം അപ്പണ്ണതയുണ്ടായിരുന്നു; ഇഴപ്പാറം നടത്തുന്നതിലും അപൂണ്ണതയുണ്ട്;് അതു അപരിഹായ്യമാണ്. പക്ഷേ, അക്കാ ലത്ത് അ പരിക്ഷണങ്ങരം പൂണ്ണമായിരുന്നു; അഥവാ, പൂണ്ണ മാണെന്നു കണക്കാക്കപ്പെട്ടിരുന്നു — എന്നതന്നെ പറയേണ്ടിവരും. ഇനി ഒരു പതിനായിരം കൊല്ലം കഴിഞ്ഞുനോക്കുമ്പോരം, നമ്മുടെ ഇന്നത്തേ ഈ അഹിംസാത്മകമായ സമാത്തിലും ഹിംസയുടെ ഭാഗങ്ങഠം ധാരാളം കാണപ്പെട്ടേക്കാം. ഗൂദ്ധമായ അഹിംസ യ്ക്കായി വേറെയും പരിക്ഷണങ്ങ0ം നടത്തപ്പെട്ടം. ഇങ്ങനെ ഞ്ഞാനം, കമ്മം, ക്തി....ഇവ മാത്രമപ്പ, മറ്റു സട്ട് ഗുണങ്ങളും വികസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നണ്ട്. പൂണ്ണ്വസ്ത ഒന്നമാത്ര 2 ഉള്ള. അതു പരമാത്മാവാണം". ഭഗവത്ഗിതയിലെ പുരേഷാത്തമയോ ഗം പൂണ്ണമാണം". പക്ഷേ, വൃക്തിയടേയം സമുദായത്തിൻറയും ജീവിതത്തിൽ അതിൻെറ വികാസം ഇനിയം പൂണ്ണത പ്രാചിച്ചി ട്ടില്ല. മഹദ്വാകൃങ്ങളം വികസിക്കുന്നങ്ങ്. ഋഷിമാറെ, മന്ത്രങ ളുടെ പ്രേഷ്പാക്കാളായിട്ടാണു" കണക്കംക്കാറുള്ളതുട്ട് കത്താക്കളായിട്ടില്പ. കാരണം, തങ്ങാം കണ്ടതുമാത്രമാണം' അതിൻെറ അത്ഥം എന്ന അവർ അവകാശപ്പെടുന്നില്ല ബവർ അതിനെ ഒരുവിധത്തിൽ ഭശച്ച എന്ന മാത്രം. പിന്നിട്, നമക്ഷ്, അതിനെറ അത്രം ക്രട്ടതൽ വികസിച്ചവിധന്ത ൽ ദശിക്കാൻ സാധിച്ചേക്കാം. അതി ന്ത കാരണം, നമ്മുടെ മഹത്തപഴല്ല; നേരെമറിച്ച്, നാം അവരെ ആധാമാക്കി മുന്നോട്ടുപോകന്ന എന്നതാണു്. നാം ഏതു സ**ദ**്ഗു ണത്തിൻെറ സാരവും സാധ രണരൂപത്തിൽ എടുക്കുന്നതാ മാൽ അതു അഹിംസയുടെ രൂപത്തിലാണ പ്രത്യക്ഷപ്പെടുക. അതി നാലാണം' ഞാൻ, അഹംസയുടെ വികാസത്തെപ്പററി ഇവിടെ ഇത്രയും വിവരിക്കുന്നതും. കൂടാതെ, നാം ഇന്ത് അഹിംസാത്മക മായ ഒരു യൂദ്ധത്തിൽ ഏർം പ്രട്ടിരിക്കയാണ് ഈ തത്താം എ ങ്ങനെയാണം' വികസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതെന്ന ഞാൻ പറഞ്ഞു കഴിഞ്ഞു.

അഹിംസയുടെ ഒരു വശത്തെപ്പററി നാം ചിന്തിച്ചു: അതാ യ©്, ഹിംസകരുടെ ആക്രമത്തിരുനിന്നു അഹിംസകർ ആത്മ

രക്ഷ നേടിയതെങ്ങനെ; വൃക്തികളുടെ പരസ്പാമത്സാത്തിൽ നിന്നു അഹിംസ വികാസംപ്രാ പിച്ചതെങ്ങനെ—എന്ന നാം കണ്ടു.

എന്നാൽ, മനുഷ്യനും മ ഗവുംതമ്മിലും മത്സരം ഉണ്ടായിക്കൊ ണ്ടിരിക്കുന്നണ്ട്. മനുഷ്യക്ക് ഇതോരെയും തങ്ങളുടെ ഇടയിലെ കലഹത്തെ (പരസ്പരകലഹത്തെ) ഇല്ലാതാക്കാൻ കഴിഞ്ഞ ട്രില്ല. അവർ മഗങ്ങളെ വയററിലാക്കിക്കൊംന്ദാണം ജീവിക്കുന്നതും അ വൻ കൂട്ടുകാരോട്ട മത്സരിക്കുന്നുണ്ടും; അവന് തന്നിൽതാഴെയുള്ള ജീവികളെ തിന്നാതെ ജീവിക്കാൻവയ്യ. എന്നാൽ ഇതേവരെയാ യും മനുഷ്യൻ, അനേകായിരം കൊല്ലം ജീവിച്ചിരിക്കാൻ സാധിക്ക ന്നതെങ്ങനെയെന്ന കാര്യത്തെപ്പററി ചിന്തിച്ചിട്ടില്ല. മനുഷ്യന്ത മനുഷ്യനായിജീവിക്കുക സാധ്യമട്ടി. എന്നാൽ, ഈ കാര്യവം വി കാന് പ്രാപിച്ചുവരുന്നുണ്ട്.് മനഷ്യൻ ഉപജിവനത്തിന്ന മഗ ങ്ങളെമാത്രം ആശ്രയിച്ചിരുന്ന ഒരുകാലം ഉണ്ട യിരുന്നു. പക്ഷേ, ഉത്തമന്മാരും ബുദ്ധിമാന്മാരും ആയിരുന്നവക്ക് ഇതു ശരിയാ ണെന്നു തോന്നിയില്ല. അതിനാൽ, മാംസം തിന്നുകയാണെങ്കിൽ അതു യജ്ഞത്തിൽ ബലികഴിച്ച മൃഗത്തിൻേറ രായിരിക്കണമെന്ന ഒരു നിബന്ധനവച്ചു. ഹിംസയ്ക്ക് ഒരു തടസ്സം വേണമെന്നായ'രു ന്തത്ൻറ ഉദ്ദേശ്വം. പലരം മാംസം തീരെ ഉപേക്ഷിച്ചു. അങ്ങനെ ഉപേക്ഷിക്കാൻ കഴിയാത്തവക്കു യജ്ഞത്തിൽ ഭഗവാന്ത ബലികഴിച്ച്, കറച്ച തപസ്വചെയ്ത ഭഷ്പിക്കാം എന്ന അനുമതി നൽകപ്പെട്ട് ''യജ്ഞത്തിൽമാത്രമ്മ മാംസം തിന്നാവൂ'' എന്നൊ രു നിബന്ധനവച്ചാൽ ഫിംസ തടയപ്പെട്ടം എന്നാണും അന്ത കരു തപ്പെട്ടിരുന്നത്. പക്ഷേ, യജ്ഞം ഒരു നിത്വസംഭവമായിത്ത ന്റ. തോന്നിയവരെല്ലാം യജ്ഞംചെയ്യാനും മാംസം തിന്നാനുംതുടങ്ങി. അപ്പോശ് ഭഗവാൻ കുറേക്രിടി മുന്നോട്ടുവന്നു പറഞ്ഞു: ഗനിങ്ങൾ വേണമെങ്കിൽ മാം സം തിന്നുകൊറ്റുക. പക്ഷേ, ആ സാധു ഭഗ വാൻറപേരംപറഞ്ഞു തിന്നരുത്ര`". ഈ രണ്ടു വാക്കകളുടേ യം ഫേതു നെന്തന്നേയാണു; ഫിംസ തടയപ്പെടണം; യാഗാദി കരം ചെയ്താലം ശരി, ഇപ്പെങ്കിലം ശരി, മാം സഹാാം സവഥാ ഉപേക്ഷിക്കണം എന്നാണു് നമ്മേ പഠിപ്പിച്ചിരിക്ക നതും. ഇങ്ങ നെന്നാം, പയ്ക്കെപ്പയുക്കെ മാാസഭക്ഷണത്തിരുനിന്നു വിരമി ക്കാൻതുടങ്ങി.

ലോകചരിത്രത്തിൽ, ഭാരതവർഷത്തിൽമാത്രമേ, ഈ മഹ ത്തായ പരീക്ഷണം നടത്തപ്പെട്ടിട്ടുള്ള. കോടിക്കണക്കിൽ ജന ങ്ങഠം മാംസഭക്ഷണം ഉപേക്ഷിച്ചു. ഇന്ന നാം മാംസം ഭക്ഷിക്കാ തിരിക്കന്നുണ്ടെങ്കിൽ **ന**ഇ നമ്മുടെ യോഗൃതകൊണ്ടല്ല; അതിനെറ

പ്രശംസ നമ്മുടെ പൂവികന്മാക്കാണ്. അതു നമ്മുടെ സംസ്താര ത്തിൽവന്നുചേന്നു് പുരാതനകാലത്തേ മഹർഷിമാർ മാംസാ എന്ത് ഇന്നു പസ്തകങ്ങളിൽ വായിക്കുമ്പോ**ാ** നാം തിന്നിരുന്നു അത്ഭു പ്ലൈട്ടപോകന്നം "എന്ത്ര്! മഹർഷിമാർ മാംസം തിന്നി അന്നവെന്നോ?!" അവർ മാംസം ഭക്ഷിച്ചുകൊണ്ടേ സംയമനം ചെയ്തപെയ്ത് അതുപേക്ഷിച്ചു; ഇതാണം വാസ്തവം. അതിൻെറ പ്രശംസ മുഴവനും അവക്കാണം. ആ ക്നേശങ്ങാം ഇന്ത്ര നമുക്കനു ഭവപ്പെടുന്നി പ്ര. നമുക്കവരെ പിന്തുടരുകമാത്രമേ ചെയ്യേന്നുതുള്ളു. ഭവഭ്ര്തിയുടെ ഉത്താരാമപരിതത്തിലെ ഒരു രംഗാ ഇതാണം: വാ ല്പീകിയുടെ ആശ്രമത്തിലേക്കു വസിഷ്ഠൻ വന്നു. അദ്രേഹത്തെ സ്ത°കരിക്കുന്നതിന്നായി ഒരു പശുരുകട്ടിയെക്കൊന്ന! അന്ന° ഒരു ചെറിയ മുനികമാരൻ കറച്ചു മതിന്ന യെ മുനികമാരനോട്ട പറ ഞ്ഞു: ''ഇന്നു നമ്മുടെ ആത്രമത്തിലേക്കുവന്ന ആ താടിയുള്ള വ്യാഘ്രം നമ്മുടെ പത്രക്കുട്ടിയെ തിന്നുകളഞ്ഞു, അല്ലേ?" മുതിന്ന കട്ടി മറപടിപറഞ്ഞു: "വിക്കത്! അതു വസിഷ്യമഹഷിയാണം"! ഇംജനെ തോന്നിയതു പറയരുതു°!" തക്കാലത്തു<sup>®</sup> അവർ മാംസം ഇന്ത നാം ഭക്ഷിക്കുന്നില്ല. ഇതിംൻറ അത്ഥം, ഭക്ഷിച്ചിരുന്നു. അവരെക്കാളധിക്ക് വലുതായിട്ടുണ്ടും എന്നപ്പു. അവരേക്കാളധിക്ക് വലുതായിട്ടുണ്ടും എന്നപ്പു. അവരേടെ അ ကာ္ നഭവങ്ങളുടെ ലാഭം നമുക്ക് അനായാസേന ലഭിച്ചു എന്തമാത്രം. നാം അവരുടെ ഈ അനഭവത്തെ വികസ്പ്പിക്കണം. നാം പാലം ക്രടിതിരെ ഉപേക്ഷിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഒരു പ. ഇക്ഷണമാണം" നടത്തേ ണ്ടതും. മനാഷ്യൻ, ഇതരജീവികളുടെ പാൽ കഴിക്കുന്നതും ശരി പതിനായിരാകൊപ്പത്തിന്നുശേഷം ജിവിക്കുന്നവർ പറ യല്പ. "എന്തു! നമ്മുടെ പൂവന്മാക്ക് 'പാലപയോഗിക്ക ത്തേക്കാം: യില്ലു എന്ന പ്രതം അനുഷ്ഠിക്കേണ്ടിവന്ത എന്നോ? രാമ, രാമ! അവക്ട് എങ്ങനെയാണം പാൽകുടിക്കാൻ തോന്നിയതും? അവർ അത്ര കാടന്മാരായിരുന്ന എന്നോ?" അതായതും, നാം യാതൊരു തടസ്സവംക്രടാതെ, നിർഭയരായി എന്നാൽ നത്രതയോട്ടക്കടി പരീ ക്ഷണങ്ങുറം ചെയ്തുചെയ്ത് . മന്നോട്ട് പോയിക്കൊണ്ടേയിര് ക്രണം; സതൃത്തിനെറ പ്രിധി്വദ്ധ പ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കണം. വികാസ ത്തിന്നും ഇനിയും ധാരാളം ഇടമുണ്ടും. ഇതേവരെയായും ഒരു ഗുണ വം പൂണ്ണവികാസം പ്രാചിച്ചിട്ടില്ല.

## 5

അതിനാൽ, നാം, ടൈവീസമ്പത്തിനെ വികസിപ്പിക്കയും ആസ്യീസമ്പത്തിനെ ദ്രൂരീകരിക്കുകയും ചെയ്തുകൊഞ്ഞിരിക്കണം. നമുക്ക" 'ഞസുരീ'സമ്പത്തിൽനിന്നുവിട്ടു ദ്ലൂരം നില്ലപ്പാൻകഴിയണം

എന്നുകഅരിയാണ് ഭഗവാൻ അതിനെപ്പററി ഇത്ര വ സ്തിച്ചുപറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നത്ര്. ഇതിൽ ആകെ മൂന്ന കാര്യങ്ങളാണ് ഉള്ള ഉ്. ആസുരസ്വഭാവത്തിൻെ സാരാമുഴവന്റം, 'അധികാരം, സംസ്താം രം, സമ്പത്ത്ര്' ഇവയിൽ അടങ്ങിയിരിക്കുന്നങ്ങ്ം. അവർ പറ യുന്ന: "ഞങ്ങളുടെ സംസ്താരം ഒന്നമാത്രമാണ്" തേഷ്യമായത്ര്." അവർ അതിനെ ലോകംമുഴ്ചൻ വ്യാപിപ്പിക്കവാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നം. എന്തിന്? അവർ പറയും: "ഞതാണ്" സേപ്പാത്തമമാം ന്നം. എന്തിന്? അവർ പറയും: "ഞതാണ്" സഹ്പോത്തമമാ യത്ര് " എന്തുകൊണ്ടാണ് അതു സഹ്പോത്തമമാണെന്നു പറയും ന്നത്ര? "കാരണം, അതു ഞങ്ങളുടേതാണ്." ആസാര്ശക്തി, വ്യക്തിഗാമായാലുംഗരി, വ്യക്തിനിമ്മിതസാമ്രാജ്യഗതമായാലും ഗരം, അതിന്ന് ഈ മൂന്നുകാട്ടങ്ങളും ഒഴിച്ചുകൂടാത്തതാണ്.

ബ്രാഹ്മണരും, തങ്ങളുടെസംസ്താരം സവോത്തമമാണെന്തു ക രുതുന്നു. എല്ലാ ജ്ഞാനവും അവരുടെ വേദങ്ങളിൽ നിറഞ്ഞിരിക്ക ന്നുണ്ടു°. വൈദികസംസ്താരം ലോകത്തിലെങ്ങം വ്യാപ് ക്രണം. "അഗ്രതശ്ചതുരോ വേദാ നഃ പൃഷ്യതഃ സശരം ധനു"ഇങ്ങനെ കച്ചു കെട്ടിയൊരങ്ങി തങ്ങളുടെ സംസ്കാരത്തിന്റെ പതാക ലോകംമുഴ വന്തം പറപ്പ'ക്കുക പക്ഷേ, പിന്നിൽ "സശരം ധന്ദു" ഉള്ളദി ക്കിൽ, മൻഭാഗത്തു കയ്യിൽവെച്ചിട്ടുള്ള വേദം നിസ്സേജസ്സമായി എന്നു കരുത്തം. പ്രസൽമാന്മർ, ചുറാൻ ശരീഫിൽ എഴതിയതു മാത്രമാണം' സത്യംഎന്നു കരുതുന്നു. നിന്ത്യാനികളുടെ വിചാ രവം അതുപോലെതന്നെയാണം': "മററുമതക്കാക്ക് -- അവർ എത്രതന്നെ ഉന്നതമായ പദവി പ്രാപിച്ചവരായാലുംശരി – യേത്ര ക്രിസ്തവിനെ വിശ്വസിക്കാത്വരിക്കുന്നേടത്തോളംകാലം, സ്ഥർഗ്ഗത്തിം ലേഷ്കടക്കാൻ കഴികയില്ല! ?? അവർ (ക്രസ്ത്വാനിക്ക),് ഭഗ വാംൻറ മന്ദിരത്തിന്നു ഒരൊറാവാതിൽമാത്രമ്ചെച്ചിട്ടുള്ള – യേ ത്രുവാതിൽ! ജനങ്ങൾം അവനവന്റെ വീട്ടിന്നു വളരെ വാതിലും ജനലം വെക്കുന്നണ്ടും. പക്ഷേ, സാധുഭഗവാൻെറമന്ദിംത്തിന്ത് ഒരൊററവാതിൽമാത്രമേ ഉള്ളുവത്രേ!

"ആഢ്വോഭിജനവാനസ്തി കോന്വോസ്തി സദ്രശോ മയാ"

എല്ലാവരുടേയും ധാരണ ഇതാണം'. ഞാർ ആരാണം'! ഭേ ലാജന്റെ കലത്തിൽ ജനിച്ചവൻ. എന്റെ ഈ രസ്ഥായം തൊരു തടസ്സവുംക്രടാതെ തുടൻവരുന്നു. ഇതുതെന്നയാണം' പാശ്ചാ തൃരുടെ സ്ഥിതിയും. തങ്ങളുടെ സിരകളിൽ 'നോർമ്മൻകാരു?ടെ ചോരയാണം' പ്രവഹിക്കുന്നതു' എന്നാണം' അവർ അവകാശപ്പെട്ട നേതു'. നമ്മുടെ നാട്ടിലാകട്ടെ,ഗുരുക്കന്മാരുടെ പരമ്പരപോലുമില്ലേ?

ആഭ്യത്തേ മൂലഗുര ത്രീശങ്കരനാണം', പിന്നെ ബ്രഹദേവൻ, പി നെ പലരം, പ നെ നാര്ദൻ, വ്വാസൻ, പിന്നെ മറേറതോമഹ ർഷി, പിന്നെ ഇടയിൽ അഞ്ചുപത്തുപേർ വരുന്നു; പിന്നെഎൻെറ ഗുര്വിൻെറ പേര്! അവസാനം ഞ ൻ!!—ഇങ്ങനെ ഒരേ പര മ്പര പറയുന്ന! ഈ വംശാവലി പറഞ്ഞുകൊണ്ട്, നാം വലിയാ രാണം', നമ്മുടെ സംസ്താരം ത്രേഷ്യമാണം്—എന്ന സ്ഥാപിക്കയ ല്ലാതേ മറെറന്താണം ചെയ്യുന്നത്ര്!! സഹോദരം, നിങ്ങളുടെ സം സ്താരം സവത്രേഷ്യമാണെങ്കിൽ അതു നിങ്ങളുടെ ആചാരത്തിൽ കാണിച്ചുക്കടേ? എന്നാൽ, അതല്ലാ ചെയ്യുന്നത്ര്; നമ്മുടെ ജീവിത ത്തിലോ നമ്മുടെ കുട്ടംബത്തിലോ ഇല്ലാത്ത ഒരു സംസ്താരത്തെ ലോകം മുഴവനം വ്വാപിപ്പ ക്കാൻ ആഗ്രഹിക്ക!—ഇര വിപാരസ രണിയെ ത്രേസുരീം എന്ന പറയാം.

എൻെറ സംസ്താരം സന്ദാമാണു, വിശിഷ്പമാണു എന്നെ പ്പാം വിചാറിക്കുന്നതുപോലെതന്നെയാണം", ലോകത്തിലേ സകല സമ്പത്തും സചായത്തമാക്കാൻ യോഗ്യനായിട്ടുള്ളവൻ ഞാൻമാത്ര മാഞ്എന്ന വിചാരവും! ലോകത്തിലേ എല്ലാ സമ്പത്തം എഗി ക്കുട്ടണം. ഞാനയ പ്രാപ്തമാക്കം. എന്തിനാണം അതുമൃഴ വന്ദം കരസ്ഥമാക്കന്നത്?് അതോ, എല്ലാവക്കം തുല്യമായി വിതര ണംചെയ്തകൊടുക്കവാൻ. അതിന്നായി ഞാൻ എന്നെ ധനധാന്വ ങ്കാംക്ക് പിന്ന് കഴിച്ചുമൂടുകയാണം'. അക്ബർ ഇതന്നെയാണം' പറഞ്ഞിരുന്നതും: "ഈ ജേപതർ എന്തുകൊണ്ട് എൻറെ സാമ്രാ ജൃത്തിൽ ചേരുന്നില്ല്. ഇതും ഒരു വലിയ സംമ്രാജ്യമായിത്ത ന്നാൽ, ലോകത്തിൽ ശാശചരമായ സമാധാനം സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ടം!" അ ദ്രേഹം അങ്ങനെ ആഗ്രഹിച്ചതു° ആത്മാർത്ഥമായിട്ടായിരുന്നു. ആധുനികകാലത്തേ അസരന്മാരുടെ ധാരണയും ഇതുതന്നെയാണം": ലോകത്തിലേ സമ്പത്തു മുഴവനും ശേഖരിക്കുന്നതും എന്ത് നുവേ ണ്ടി?—പിന്നെ അരേപ്പാം അമ്മതയുള്ളവക്ക് വിതരണംചെയ്യന്ന തിന്നുവേണ്ടി!

അതിന്ന് എനിക്ക് അധികാരംവേണം എല്ലാ അധികാര വും ഒരേകയ്യിൽ കേന്ദ്രികരിച്ചാലല്ലാതെ ഇതു സാധൃമാവുകയില്ല. ലോകം മുഴവനം, എൻെറ തന്ത്രത്തിൽ വന്നു വേണം; എനിക്ക ധനമാവണം; എൻെ തന്ത്രത്തിന്നനുസരിച്ചു നടക്കണം. എൻെറ ആധ നൃത്തിൽ, എംൻറ തന്ത്രത്തിന്നനുസരിച്ചു", നടക്കുന്നതെ നോ അതമാത്രമാണം സ്വതന്ത്രമായത്ര്. ഇംങനെ സംസ്കാരം, അധികാരം, സമ്പത്ത്ര് എന്നി മൂന്നു മുഖ്യകായ്യങ്ങാംക്കം ആസുരീ സമ്പത്തിൽ ശക്തി നല്ലപ്പെടുന്നുണ്ട്ര.

സമുദായത്തിൽ ബ്രാഹമണക്കു പ്രാധാന്വം, അഥവാ പ്രഭത്വം, ഉണ്ടായിരുന്ന ഒരു കാലമുണ്ടായിരുന്നു. അ്വർ ശാസ്ത്രങ്ങരം, നി യമങ്ങാം വിരചിച്ചിരുന്നു. അവരെ രാജാക്കന്മാർ ത്രേഷ്ഠരായി പരിഗണിച്ചിരുന്നു. ആ കാലം മാറി, ക്ഷത്രിയരുടെ കാലം വന്നു. കുതിരയെ അഴിച്ചുവിട്ടു് ഭിഗ്രിജയം ആരംഭിച്ചു. ഈ ക്ഷതിയസം സ്കാരവും, വരികയം്പോകയംചെയ്തു. ബ്ര്മമണൻ പറയന്ന: "ഞാൻ വിഭ്യകൊടുക്കുന്നവൻ, മററുള്ള്വർ അരുവാങ്ങുന്നവർ. ഞാ നല്ലാതെ മറ്റാരാണും ഗുരുവായിട്ടുള്ളത്??? ബ്രാഹമണക്ക് രങ്ങള ടെ സംസ്കാരത്തിൽ അഭിമാനമുണ്ടായിരുന്നു. ക്ഷത്രിയർ പ്രാധാ ന്യം നൽകയിരുന്നതും അധികാരശക്തിക്കാണും. ഇന്താണ് വാനം കൊന്നു; നാളെ അവനെ കൊല്ലം ?? അ ക്ട് ഇതുമാത്രമാണം" പ്രധാനമായി തോന്നിയിരുന്നതു 🥈 പിന്നെ വൈശ്വരുടെ കാലംവ അവരുടെ സിലാന്തം, "മുതുകിൽ അടിച്ചാലം ശരി, വരററ ന്നു. ത്തടിക്കരുയ " എന്നായിരുന്നു. അവരുടെ സവസചം വരറാണ്. "ഈ ധനം എൻേറതാണം"; അതും എൻേറതാവം!" ഇതാണം" അവരുടെ ജപവും സങ്കല്പവും എല്പാം. ഇംഗ്ല ഷുകാർ നമ്മോട്ട പറയുന്നില്ലേ: "സ്പരാജ്യംവേണമെങ്കിൽ എട<u>ുത്തു</u>കൊശക! ഞങ്ങാംക്ക്, ഞങ്ങളുണ്ടാക്ക്ന്ന സാമാനങ്ങാം വില്ലാനുള്ള സൌക ര്വത്തനാൽ മരി, പിന്നെ നിങ്ങറം വേണമെങ്കിൽ നിങ്ങളുടെ സംസ്കാരത്തെ ഉരുവിട്ടുകൊണ്ടിരുന്നുകൊഠംക! ലങ്കോട്ടിധരിച്ചു° നിങ്ങളുടെ സംസ്കാരത്തേയം മുറകെപ്പടിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കാം." ഇന്ന് ഈ യുദ്ധം നടക്കുന്നതും വ്വാപാരത്തിന്നുവേണ്ടിയാണം. അതിന്നായിത്തന്നെ ഈ യുഗം അവസാനിക്കം; അവസാനിക്കാനു ള്ള ആരംഭം കണ്ടുതുടങ്ങി. ഇപ്രകാരം ഇവ ആസുരീസമ്പത്തിന്റെ പ്രകാരഭേദങ്ങളാകുന്നു.

അതിനാൽ, നാം ആസുരീ സമ്പത്തിനെ ദൃരീകരിക്കണം. ചുങ്കുകിപ്പറഞ്ഞാൽ ആസുരീസമ്പത്ത് എന്നതിൻറ അത്ഥം, "കാമം -ക്രോധം -ലോഭം" എന്നാകുന്നു. ഇവ മൂന്നമാണം" ഈ ലോകത്തെ ആകെ ആട്ടിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നത്ര്. ഇനി, ഈ ആട്ടം അവസാനിപ്പിക്കണം! നമക്ക് ഇതിൽനിന്നു പിൻതിരിയേണ്ട കാലമായി. ക്രോധവം ലോഭവം കാമത്തിൽനിന്നുളവാകുന്നവ യാണ്. പാരിത്യസ്ഥിതികഠം അനുക്രലമാവുമ്പോഠം, കാമത്തിൽ നിന്നു ലോഭം ഉളവാകുന്നു; പ്രതിക്രലമാവുമ്പോഠം ക്രോധവം. ഗീതയിൽ, ഓരോ അടിവെക്ക്പോഴം, ഇവ മൂന്നിൽനിന്നും രക്ഷ പ്രെട്ടിനെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. പതിനാറാമല്യം യത്തിൻെറ അവസാനത്തിൽ ഇതന്നെയാണും പറഞ്ഞിട്ടുള്ളത്. കാമം, ക്രോധം, ലോഭം .... ഇവ നരകത്തിൻെറ മൂന്ന വലിയ വാതി

ലുകളാണ്. ഇവയിൽ വളരെ ചുങ്കങ്ങള് **ഌും്. അനേകം** ആള കഠം വന്നപോയിക്കൊണ്ടിരിക്കന്നു. നരകത്തിലേക്കുള്ള വഴി വളരെ വിസ്താമെള്ളതാണ്ം. അതിലൂടേ മോട്രോർകാറുകഠം ഓടു ന്നണ്ട്. ധാരാളം കൂട്ടുകാരേയും വഴ യിൽ കീട്ടും. എന്നാൽ, സത്വത്തിൻെ വഴി വളരെ ഇട്ടങ്ങിയതാണ്.

**ഞ**ംപ്പാരം, ഈ 'കാമക്രോധലോഭാങ്ങളിൽനിന്ന രക്ഷപ്പെട്ട ന്നതെങ്ങനെ? അതിന്നു സംയമം ആവശ്വകമാണു. ശാസ്ത്രീയ മായ സംയമത്തിന്റെ സഹായം സചീകരിക്കണം. 'സാധു'ക്കുടെ അനുഭവംതന്നെയാണു ശാസ്ത്രം. പര്ഷണങ്ങാവഴി സജ്ജന ങ്ങുറംക്കു കിട്ടിയ അനഭവങ്ങളെക്കൊണ്ടാണു ശാസ്ത്രം ഉണ്ടായത്തി രുന്നത്ര്. അതിനാര്, ഈ സംയമസിദ്ധാന്തത്തിൻറ കൈ പിടി വ്വർത്ഥമായ സംശയങ്ങഠംക്കൊന്നം സ്ഥാനംകൊടുക്കരുത്ത്. ත්තිණ, കാമക്രോധംഭികഠം ഇല്ലാതായിക്കഴിഞ്ഞാൽ ലോകത്തിൻെറ സ്ഥിതി എന്ത യിത്തീരു ?്ലോകം എങ്ങനെ നടക്കം? കാമക്രോ ധങ്ങാം ഒട്ടുംതന്നെ ബാക്കിയാവേണ്ടതില്ലേ?---ദയചെയ്ത, ഇത്തരം സംശയങ്ങളൊന്നും കൊണ്ടുവരരുത്ര"! പ്രിയസ്ഥോദരന്മാരേ, ലോക ത്തിൽ ആദ്യംമുതൽക്കരനെ കാമക്രോധാഭികഠം നിറഞ്ഞിരിക്കു ന്നണ്ട് എന്നെ പായ്യുമുള്ള നിനേക്കാറം എത്രയോ അധികം ഉണ്ട്. പിന്നെ നിങ്ങറ്റ് എന്തിനാണ് വ്യർത്ഥമായി, 'ബൂദ്ധി <u>ഭേടം? ഉളവാക്കിത്തിക്നേതും</u>? കാമക്രോധലോഭങ്ങ**റം** നിങ്ങറാക്ക കാമം നശിച്ചുപോയാൽ വേണ്ടതിലധികം ലോകത്തിലണ്ടു°. പിന്നെ എങ്ങനെ സന്തതിയുണ്ടാവും എന്നു ഭയപ്പെട്ടേണ്ടതില്ല. നിങ്ങൾം എത്രതന്നെ സന്താനങ്ങളെജ്ജനിപ്പിച്ചകൊണ്ടിരുന്നാലും ശരി, ഈ ഭ്രമിയിൽനിന്നു മനുഷ്യന്റെ പേരുപോലും നശിച്ചു പേകുന്ന ഒരുകാലം വരും. ശാസ്ത്രജ്ഞന്മാരും വൈജ്ഞാനിക ന്മാരും അതിനെ ശരിവെക്കുന്നണ്ട്. ഭൂമി ക്രമേണ തണുത്തുകൊ ണ്ടുവരികയാണം". ഒരുകാലത്തു ഭൂമി വളരെ ചൂടുള്ളതായിരുന്നു. അന്നു ഭൂമിയിൽ ജീവികളൊന്നും വസിച്ചിരുന്നില്ലു. ജീവൻതന്നെ ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. ഇനി, ഭൂമി തണാത്രൗ്, സകല്ജീവികളം അതിൽ ലയിച്ചപോകന്ന ഒരു കാലവുംവരും. അതിന്നു് ഇനി ഒരുലക്ഷം കൊല്പം വേണ്ടിവന്നേയ്ക്കാം. അതിനാൽ, നിങ്ങഠം എത്രതന്ന സന്തതികളെ വർദ്ധിപ്പിച്ചാലും അവസാനം പ്രളയംവരും എന്നതു തിച്ചുയാണു്. ഭഗവാൻ അവതാരം എടുക്കുന്നതു ധമ്മസംരക്ഷണ ത്തിന്നു വേണ്ടിയാണം; സംഖ്യാസംരക്ഷണത്തിന്നുവേണ്ടിയപ്പ. ω മ്മപരായണനായ, പാപഭ് രുവായ, സത്വനിഷ്ഠനായ, ഒരൊററമനു ഷ്യൻ ഉള്ളേടത്തോളംകാലം യാതൊരു ചിന്തയ്ക്കം അവകാശമില്ല.

ഈശ്രചരൻ ആയാളുടെമേൽ ദ്ര പ്രിപതിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും. ധർമ്മ ക്ഷയം സംഭവിച്ച അനേകായിരം ആളുകరം ജിവിച്ചിരുന്നാലെ ന്താണം", ഇപ്പെങ്കിലെന്താണം"? രണ്ടും ഒരേമാതിരിയാണം".

ഈ കായ്യത്തിൽ ശ്രദ്ധപതിപ്പിച്ചുകൊണ്ട്', സ്റ്റഷ്പിയിൽ ഉത്ത മമായ രീതി ചിൽ ജീവിക്കക; ആത്മസംയമത്തോട്ടക്ടി മന്നോട്ട പോവുക. 'ലോകസംഗ്രഹം' എന്നതിൻെറ അത്ഥം, ജനങ്ങൾം പറയുന്നതുപോലെ ചെയ്യുക അഥവാ നടക്കു എന്നല്ല. മനുഷ്യ വഗ്ഗത്തെ വദ്ധിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും; സമ്പത്ത് വദ്ധിപ്പിക്കുക ഇതും പരിഷ്കാരമോ പുരോഗതിയോ അല്ല. വികാസം സംഖ്യ യെ അവലംബ ച്ഛിരിക്കുന്നില്ല സമുഭായം യാതൊരാലോചനയും കൂടാതെ വഭ്ധിച്ചുകൊണ്ടേപോകുന്നതായാൽ, ജനങ്ങഠം അന്വോ ന്യം കൊല്ലാൻതുടങ്ങം. മനുഷ്യസമുഭായം ആദ്യം പക്ഷ മൃഗാ ല്കളെക്കൊന്നതിന്ന ജീവിക്കം. ് പിന്നെ, തങ്ങള്ടെതന്നെ സന്താ നങ്ങളെ തിന്നു ജീവിക്കേണ്ടിവരും. കാമക്രോധാഭികളിൽ വല്ല സാരമോ, അത്ഥമോ, ഉപയോഗമോ ഉണ്ടെന്ന വിചാരിക്കുന്നതാ യാൽ അവസാനം മനുഷ്യൻ മനുഷ്യനെ കൊന്നതിന്നുന്ന ഒരു കാലംവരം. ഇതിൽ അല്പംപോലം സംശയമില്ല. അതിനാൽ, ലോകസംഗ്രഹം എന്നതിൻറെ അത്ഥം, സന്ദാവും വിശുദ്ധവുമാ യ നൈതികമാര് ഗ്നം സാധാരണന്മാക്ക് കാണിച്ചുകൊടുക്കുക എന്നാ കുന്നു. കാമക്രോധങ്ങളിൽനിന്ന മുക്തിനേടിയാൽ ഈ ലോകത്തിൽ മനുഷ്യവംശം ഇല്ലാതായിത്തിരുമെങ്കിൽ, നിങ്ങാം അതിനെപ്പററി ചിന്തിക്കേണ്ടാ. അവർ കുജനിൽപോയി ജനിക്കം. അവൃക്ത നായ പരമാത്മാവ് എല്ലാഭിക്കിലം വ്വാപിച്ചിരിക്കുന്നുണ്ട്. എവി ടെയാണം" പരമാത്മാവിന്റെ സാന്നില്യും ഇല്ലാത്തത്രം? ആ പര മാത്മാവ നമ്മെപ്പററി ചിന്തിച്ചുകൊള്ളം. അതിനാൽ, നമുക്ക ആദ്യം നമ്മടെ മുക്തി സമ്പാല്ക്കാം; അതിലധികം മുന്നോട്ടനോ ക്കിയിട്ടു കായ്പമ'ല്ല. സകല സ്റ്റഷ്പികളുടേയും, മനഷ്യസമുഭായത്തി ൻെറട്ടാംക, കായ്യത്തെപ്പററി ചിന്തിക്കാൻ നാം ആരാണം ? നി ങ്ങഠം സപന്തം നൈതികശക്തിയെ വദ്ധിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും; കാമക്രോധാടികളെ വേരോടെ പറിച്ചകളയുക. ആദ്യം സചന്തം കഴുത്ത് ഉരരിയെടുക്കും. നിങ്ങളുടെകഴുത്ത് കടുക്കിൽപൊട്ടിരിക്ക ആദ്യം അതു ഉൗരിയെടുക്കുക. എന്നാൽതന്നെ കുറെ യാണാ്. യൊക്കെ സാധിച്ചു.

സംസാരസാഗത്തിൽനിന്നു ട്ലരേ, അതിന്റെ വക്കത്ത്രൗ, നിന്ന കൊണ്ട് ഉള്ളിലെ തമാഗകാണാൻ നല്പരസമാണം'. സമദ്രത്തിൽ മുങ്ങിപ്പൊന്തുന്നആഠംക്ക്, കണ്ണിലം മൂക്കിലം വെള്ളംകടന്നിട്ടുള്ള

ആറംക്ക്, സമുദ്രത്തിലെ തമാശകാണാൻ വല്ല സേവും ഉണ്ടായിരി ക്കമോ? സജ്ജനങ്ങറം സമുദ്രതിരത്തുനിന്നുകൊണ്ടു് ആനന്ദിക്കു ന്നു. 'സാധു'ക്കളപ്പോലെ സംസാരത്തിൽനിന്നു അലിപ്ലായാ ലല്ലാതെ നമുക്ക് ശരിയായ ആനന്ദം കിട്ടുകയില്ല. അതിനാൽ, താമരയിലപോലെ അലിപ്ലനായിരിക്കണം. ബൂദ്ധഭഗവാൻ പറ ഞ്ഞിട്ടണ്ടും: "ന്നാജനങ്ങറം കൊട്ടമുട് യിൽകയറി താഴെയുള്ള സം സാരത്തിൻറന്നേഷ് റോക്കിക്കൊണ്ടി ഉകയാണ്. അപ്പോറം അവക്ക്, സംസാരം ക്ഷദ്രമാണം, നിസ്സാരമാണം എന്നു തോന്നി പ്പോകന്ന " അതുപോലെ നിങ്ങളം മുകളിൽകയറിനിന്നു നേം ക്കേ. അപ്പോറം, വിശാലവും നിസ്സീമവുമായ ഈ സംസാരം ക്ഷദ്രമായി കാണപ്പെട്ടം. പിന്നെ മനസ്സ് സംസാരത്തിൽ ഒട്ടി പ്പിടിക്കകയില്ല.

സാരാംശം:—ഭഗവാൻ ഈ അദ്ധ്യായത്തിൽ, ആസരീസമ്പ ത്തിനെ ദ്ലൂരീകരിച്ച് ടൈവീസമ്പത്തിനെ സമ്പാഭിക്കക എന്നം, വണ്ട്രംവീണ്ടം, ഉൽക്കണ്ഠാപപ്പവം, എടയത്തിൻെറ അഗാധതയിൽ നിന്നം, വിളിച്ചപറഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. വര്ര്യ, നമുക്ക് അതി ന്നായി പ്രയത്നിക്കാം.

# പതിനേഴാമദ്ധ്വായം

12-6-'32

### 1

പ്രിയസ്ഥോദരന്മാരേ, നാം പതുക്കെപ്പതുക്കെ മുക്കഭാഗ പതിനഞ്ചാമല്യായ കയറിവന്നുകൊണ്ടിര ക്രയാണം". ത്തേക്ക ത്തിൽ, ജവിതത്തിൻെറ്റ് സമ്പൂണ്ണശാസ്ത്രം കണ്ടു. പതിനാറാമ ദ്ധ്വായത്തിൽ, അതിനെറ ഒരു പാറിശിഷ്ടവും കണ്ടു. മനമ്പ്പുന്റെ മനസ്സിലം, അവൻറ മനസ്സിൻറ പ്രതിബിംബര്യപമായ സമുദാ യത്തിലം രണ്ടു വൃത്തികരം, സംസ്കാരങ്ങരം അഥവാ സമ്പത്തികരം, തമ്മിപ്പള്ള മത്സരം നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കയാണം". നാം ഇതിൽ മൈവീസമ്പത്തിനെ വികസിപ്പിക്കണം. പതിനാറാമദ്ധ്വായത്തി ൻറരുപത്തിലുള്ള പരിശിഷ്ടത്തിൽനിന്നു നമുക്ക് ഇതാണും മന സ്സിലാക്കാൻകഴിയുന്നതും. ഇന്തം, പതിനേഴാമദ്ധ്വായത്തിൽ നമുക്കു മറൈറാരു പരിശിഷ്പമാണു നോക്കാനുള്ളതു്. ക്രപ്പേകാരംനോക്കി ഇതിൽ 'കാരൃക്രമയോഗ'മാണം' പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതും യാൽ,

എന്നു പറയാം. ഗീത ഈ അദ്ധ്യായത്തിൽ ടൈനംഭിനകാദ്വക്രമ മാണ് പറഞ്ഞുതന്നിരിക്കുന്നതു്. ഇന്നത്തെ അദ്ധ്യായത്തിൽ ന മുക്കു നിത്യവൃത്ത കളെപ്പററി ചിന്തിക്കാം.

നാം, നമ്മുടെ വൃത്തി, മുക്തവും പ്രസന്നവുമായിരിക്കണമെ ന്നാഗ്രഹിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിൽ നമ്മുടെ എല്ലാവ്വവഹാരങ്ങളേയും ഒരുപ്ര കാരത്തിൽ ക്രമപ്പെടത്തണം. നമ്മുടെ മൊറാഭിനകാര്യക്രമം ചില നിശ്ചിതനിയമങ്ങ& കന്ദസരിച്ചു നടത്തണം. നമ്മുടെ ജീ വിതം ആ പരിമിതികളൽ, ആ നയമങ്ങാക്കനസരിച്ചു്, നട ത്ത്വയാൽമാത്രമേ മനസ്സ് മുക്തമായിത്തിരുകയുള്ള. നടി സ്വഫ്ല ന്മം ഒഴകന്നു. പക്ഷേ, അതിന്നും ഒരു നിയമമുണ്ടും. അതു തെ ററിച്ചാൽ അതിൻെറ സചാതന്ത്ര്യം നഷ്പമാവും. ജ്ഞാനികളെ ഉദാഹരണമായിഎട്ടക്കാം. അവരേട്ട ആചാര്യൻ സൂപ്പനാണ്. ഭഗവാൻ ആദ്യം കമ്മഃയാഗംപഠിപ്പിച്ചള സൂയ്യനെയാണു്. സൂയ്യ നിൽനിന്നു് അതു മന്ദ്വിന്നും, അതായതും മനനാചെയ്യുന്ന മന ഷ്യന്തര്, കിട്ടി. സൂയ്യൻ സചതന്ത്രസാഞര്, മക്തനാണര്; പക്ഷേ, ഞ്തേസായംതന്നെ നിയമംപംലിക്കുന്നവനും ആണം". സൂയ്യന്റെറ സചാതന്ത്ര്യത്തിൻറ സാശതന്നെ നിയമപാലനത്തിലാണ്. സ്ഥി തിചെയ്യന്ത്. നാം പതിവായി ഒരേവഴിക്കതന്നെ നടക്കാൻ ചോകന്നതായാൽ, വഴിയെപ്പററി ഒന്നം ആലോചിക്കാതെതന്നെ ഇത് നമുക്കു നിത്വാനുഭവമുള്ള ഒരു കായ്പ്പ നടക്കാൻസാധി കും. മാണം". നേരേമറിച്ചു", ദിവസേന പുതിയ വഴിയിലൂടെ പോകാൻ തുടങ്ങിയാൽ നമ്മുടെ ശ്രദ്ധമുഴവനും വഴിയുടെനേക്കതന്നെ തിരി ക്കേണ്ടിവരും. അപ്പേരം മനസ്സിന്നു മുക്തി ലഭിക്കുകയില്ല. അതാ നമ്മുടെ വ്യാപാരങ്ങ്ക് നിയമമാക്കിത്താൽമാത്രമേ യത്, നമ്മുടെ ജീവിതം ഒരു ഭാരമായിത്തോന്നാതിരിക്കയുള്ള. ജീവിത ത്തിൽ ആനന്ദംതോന്നുകയുള്ളൂ.

അതിനാൽ, ഭഗവാൻ ഈ അല്യായത്തിൽ കായ്യക്രമം പറ ഞ്ഞുതന്നിരിക്കയാണു. നാം ജനിക്കമ്പോരംതന്നെ മൂന്ത സ്ഥാപ നങ്ങരംകൂടെ കൊണ്ടു പന്നിട്ടുണ്ടു്. മനുഷ്യൻ അവയുടെ കായ്യങ്ങരം യഥാക്രമംനടത്തി തൻെറജീവിതം സൂഖമയമാക്കിത്തിക്കണം എന്ന ഉദ്ദേശ്യത്തോട്ടകൂടിയാണു് ഗീത ഈ കാര്വക്രമം പറഞ്ഞുതന്നിരി ക്കുന്നതു്.

ആ മൂന്നസ്ഥാപനങ്ങ**ം** ഏവ? ആട്യത്തേഇ്, നമ്മെ പററി പ്പിടിച്ചിരിക്കുന്ന ഈ ശരീരം രണ്ടാമത്തേഇ് നമ്മുടെ ചുററും വ്യാപിച്ചുകിടക്കുന്ന വിശാലമായ ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡം – അനന്തമായ ഈ സ്റ്റപ്പി. നാമും അതിന്റെ ഒരംഗമാണം്. നാം ജനിച്ചുവ 18

ളർന്ന സമുദായം, നമ്പുടെ ജനനത്തെ പ്രതിക്ഷിച്ചിരുന്ന മാതാപി താക്കന്മാർ, സഫോദരജനം, അയൽവാസിക്ഠം — ഇതാണം മൂന്നാ മത്തേത്ത്. നാം ദിവസേന, ഇവ മൂന്നിനേയം ഉപയോഗപ്പെട്ട ത്തുന്നണ്ട് — ഇവയ്ക്കുന്നത് നാംമറിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നണ്ട്. അതിനെ പൂത്തിയാക്കുന്നത്നായി നാം എപ്പോഴം പ്രതനിക്കുക യം നമ്പൂടെ ജീവിതത്തെ സഫലമാക്കുകയുംചെയ്യണം എന്നാണ് ഗീത ആഗ്രഫിക്കുന്നത്ര്. ഈ സ്ഥാപനങ്ങളുടെനേരേ ജന്മസിദ്ധ മായ കത്തവ്വത്തെ, അല്പാപോലം അഫാഭാവമില്പാതെ അനുഷ്യി ക്കണം.

ഈ കത്തവൃങ്ങളെ പൂത്തിയാക്കണം; എന്നാൽ അതിന്നുള്ള പരിപാടിയെന്താണം? യജ്ഞം, ഭാനം, തപസ്സ°— ഇവ മൂന്നുംക്ര ടിച്ചേർന്നാണം' ആ പരിപാടി ഉണ്ടാക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു്. ഈ ശബ്ദജാം നമുക്ക സൂപരിചിതങ്ങളാണം'; എന്നാലും, അവയുടെ ശഖയായ അത്ഥം അറിയുകയില്ല. നാം അവയുടെ അർത്ഥം മന സ്സിലാക്കയും അവയെ നമ്മുടെ ജീവിതത്തിന്റെ 'ധമ്മാമാക്കാൻ പരിശ്രമിക്കകയും ചെയ്യന്നതായാൽ ആ മൂന്നസ്ഥാപനങ്ങളും സഫ ലമാവും; നമ്മുടെ ജീവിതം മുക്തമായും പ്രസന്നമായും തിരുകയും ചെയ്യം.

## 2

ഈ അത്ഥം മനസ്സിലാക്കുന്നതിന്നായി, നമുക്ക് ആഭ്യം, യ ജ്ഞം എന്നതിൻെറ അർത്ഥം എന്താണെന്നാലോചിക്കാം. ഈ സ്റ്റഷ്പിയാകന്ന സ്ഥാപനത്തെ നാം പ്രതിഭിനം ഉപയോഗപ്പെടുത്തി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നങ്ങ്. ന്യറാളുകരം ഒന്നായി ഒരിടത്തു താമസിക്കു നനതായാൽ പിറേറ്റിവസത്തേയ്ക്കൂ്, അവിടുത്തെ സ്റ്റെഷ്പി മുഴവന്ദം ദ്വേഷിച്ചതായി കാണപ്പെടുന്നു. നാം, അവിടുത്തെ വായുവിനെ ദ്വേഷി പ്പിക്കുന്നം, സ്ഥലം മലിനമാക്കിത്ത ക്നോ; ആഹാരപഭാത്ഥങ്ങരം തിന്നതീക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ സ്നഷ്പിക്ക് ക്ഷേയം, അഥവാ തേയ്മാനം, വരുത്തുന്നു. ആ ക്ഷയത്തെ നികത്തന്നതിന്നുവേണ്ടിയാണ് യജ്ഞം എന്ന സ്ഥാപനം ഉണ്ടാക്കപ്പെട്ടിംക്കുന്നതും.

യജ്ഞത്തിൻെ ഉദ്ദേശ്വം എന്താണം"? സ്റ്റഷ്പിക്കു സംഭവി കുന്ന ഹാനിയെ നികത്തുന്നത്തന്നെയാണം" യജ്ഞം. നാം അനേ കായിരം കൊല്പങ്ങളായി നിലം ഉഴ്യമ്പരുന്നു. ഇതുനിമിത്തം ഭൂമി യുടെ പശമ കറയുന്നുണ്ടും". യജ്ഞം പറയുന്നു: "ഭൂമിക്ക്" അതി നൻറ പശമയെ മടക്കിക്കൊടുക്കക: നിലം ഉഴക, ധാരാളം വെ യിൽ കൊള്ളാനിടുക, അതിൽ വളമിടുക.?? നിലത്തിന്ന സംഭവി

ച്ച ഫാനിയെ നികത്തുക എന്നതാണും യജ്ഞത്തിൻെറ ഒരുഹേതു. രണ്ടാമത്തേത്, ഉപയോഗപ്പെട്ടത്തിയ വസ്തകളെ ശുദ്ധീകരിക്കുക യാണം°. നാം കിണർ ഉപയോഗിക്ഷനം ് അഇനിമിത്തം ചുററു പാടും മലിനമായിത്തീരുന്നു; വെള്ളം കെട്ടിനില്ലൂന്ന. ഇങ്ങനെ മലിനമായിത്തീർന്ന സ്റ്റഷ്ട്രിയെ നാം തുദ്ധമാക്കണം. അവിടുത്തെ മലിനജലത്തെ ന ക്കാചെയ്യണം. ചളിയെടുത്തുകളയണം. ddff) യത്തെ നികത്തുക, വൃത്തികേടിനെ നിക്കംചെയ്യുക. അതോടുകൂടി, മൂന്നാമതായി, പ്രത്യക്ഷത്തിൽ നിമ്മാണപരമായ ചിലതുകടി ചെയ്യേണ്ടതുണ്ടും. ഇതം തുജ്ഞത്തിൽ അടങ്ങിയിട്ടുണ്ടും. നാം **ദി**വസേന വസ്ത്രം ധരിക്കന്നുണ്ടെങ്കിൽ, ദിവസേന<sup>്</sup>ന്തലുണ്ടാക്കി, അതു (വസ്ത്രധാരണം) നിമിത്തമുണ്ടാകന്ന ക്ഷയത്തെ നികത്തണം: ഇങ്ങനെ, പരുത്തി ക്ലഷിചെയ്യുക, ധാന്വം ഉണ്ടാക്കക, ആലുണ്ടാ ക്കുകകളായും യജ്ഞകമ്മങ്ങളാണം". യജ്ഞത്തിൽ നിമ്മിക്ക പ്പെടുന്നതൊന്നുംതന്നെ സ്വാർത്ഥത്തിന്നുള്ള തല്ല. നാം നിമിത്തം സംഭവിച്ച തേയ്മാനത്തെ \_ക്ഷയത്തെ \_നികത്തുക എന്ന ഭാവ നയാണം" ഇതിൽ ഉണ്ടായിരിക്കേണ്ടഇം" ഇതു പരോപകാരമൊന്നു മല്ല. നാം ആദ്യം ഉണ്ടെ കടക്കാരാണ്. ജനിക്ഷമ്പോശതന്നെ തലയിൽ കടവുംപേറിംക്കാണ്ടാണു നാം വന്നിരിക്കുന്നതു". (ଗାପ୍ର കടം തീൿന്നതിന്നായി നാം എന്തെല്ലാം നിമ്മിക്കുന്നവോ അതെ ല്ലാം യജ്ഞമാകുന്ന, സേവനമാകുന്നു. 🖉 അല്ലാതെ, അതു പരോച കാരമാണാം എന്ന വിചാര്ക്കേണ്ടു. നാം സേവനംകൊണ്ടു നമ്മുടെകടം തീക്കന്നു; അത്രയേ ഉള്ളു. ഓരോ അടി വെക്കു മ്പേഴം നാം സ്പഷ്പിയാകന്ന സ്ഥാപനത്തെ ഉപയോഗപ്പെടുത്തി ക്ഷയിപ്പിക്കന്നുണ്ടും. അതിനാൽ ആ ക്ഷയത്തെ (ആ ഫാനിയെ) നികത്തുന്നതിനായി, ആ മാലിന്യത്തെ നീക്കംചെയ്യുന്നതിനായി, പതിയ സാധനങ്ങൾം ഉണ്ടാക്കുന്നതിന്നായി, നാം കമ്മാചെയ്യണം; അതാണം യജ്ഞം.

രണ്ടാമത്തെ സ്ഥാപനം നമ്മുടെ മാനവസമുദായമാണ്ം. അമ്മ, അപ്പൻ, ഗുരു, ബന്ധുക്കറം എന്നിവരെല്ലാം നമുക്കവണ്ടി പലയ്യം ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. സാമുദായികമായ ഈ കടം വീട്ടുന്നതിന്നാ യി ഭാനവ്വവസ്ഥ ഏപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നു. ഭാനം എന്നതിനെറ അർത്ഥം സാമുദായികമായ കടം വീട്ടുന്നതിന്നായി ചെയ്യപ്പെടുന്ന പരീക്ഷണം എന്നാകുന്നു. അല്ലാതേ, പരോപകാരമെന്നല്ല. സമുദായത്തിൽനിന്ന ഞാൻ പല സേവനങ്ങളം സ്വീകരിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഞാൻ ഈ ലോകത്തിൽ ജനിച്ചപ്പോരം ഒർബ്ബലനം നിസ്സഹാശനം ആയിരുന്നു. ഈ സമുദായമാണം എന്നെ വളത്തിയഇ്. അതി നാൽ ഞാൻ സമുദായത്തിന്ന വേണ്ട സേവനങ്ങറം ചെയ്യാൻ കട digitized by www.sreyas.in പ്പെട്ടവനാണ്. അന്വരിൽന്നിന്ന് ഇങ്ങാട്ട് ഒന്നും സ്പീകരിക്കാ തിരിക്കേ അങ്ങോട്ട് ചെയ്യുന്ന സേവനം പരോപകാരമാണ്. ഇവി ടെയാകട്ടെ, നാം സമഭായത്തിൽനിന്നു വേണ്ടത്ര എടുത്തുകഴിഞ്ഞു. ആ കടത്തിൽനിന്നു മുക്തി ലഭി കുന്നതിന്നായിച്ചെയ്യുന്ന സേവനം ഭാനമാണ്. യജ്ഞം എന്നഉ് സ്ലഷ്ടിയിലെ ഫാനിയെ നികത്തു ന്നത ന്നായിച്ചെയ്യുന്ന അദ്ധവാനമംണ്ട്; ഭാനം എന്നഇ് സമുഭായ ത്തോടുള്ള കടം വീട്ടുന്നതിന്നായി ശരീരം, മനസ്സ്, ധനം മതലായ വകൊണ്ടു ചെയ്യുന്ന സഹായമാണ്.

ഇനി മൂന്നാമതൊരു സ്ഥാപനമുണ്ട്; അതു നമ്മുടെ ശരീരംതന്നെയാണ്ം. ശരീരവും ഭിവസേന ക്ഷയിച്ചവരുന്നുണ്ട്. നാം നമ്മുടെ മനസ്സ്, ബൂധി, ഇന്ദ്രയങ്ങൾം ഇവയെല്ലാം എപ്പോ ഴം ഉപയോഗപ്പെത്തിനുള്ള ഈ സ്ഥാപനത്തിൽ ഉണ്ടാവുന്ന വികാര അളെ മാററങ്ങളെ നിക്കി അരിനെ (ശരീരത്തെ) പരിശുദ്ധമാ ക്കണം. അതിന്ന തപശ്ചയ്യ് ആവശ്യമാണം.

ഇങ്ങനെ സ്പപ്പി പ്രകൃതി), സമദായം, ശരീരം -- ഈ മൂന്ത സ്ഥാപനങ്ങളുടേയും കായ്പം ശരിയാംവണ്ണം നടക്കത്തക്കവിധത്തിൽ നമ്മുടെ പ്രവൃത്തികളെ നിയന്ത്രിക്കുക്കുമാണും നമ്മുടെ കത്ത വും. നാം യോഗ്യവും അയോഗ്യവുമായ പല സ്ഥാ പനങ്ങളേയും നിമ്മിക്കുന്നുണ്ടും". എന്നാൽ ഈ മൂന്നു സ്ഥാപനങ്ങളും – ഉണ്ടാക്കി യവയല്ല. ഇവ സ്വാഭാവികമായിത്തന്നെ നമുക്കുകിട്ടിയവയാണം"; കൃത്രിമമായവയല്പ, അതിനാൽ, ഈ മൂന്നു സ്ഥാപനങ്ങഠംക്കം നേരിടുന്ന ക്ഷയത്തെ യജ്ഞ-ദംന-തപസ്സകളാൽ നികത്തണം. അതു നമക്ഷ് സഹജമായ സ്സിദ്ധിച്ച ധമ്മ് ഞൗ്നാം ഈ ഭാവ നയോട്ടക്രട് പ്രവത്തിക്ക്ന് രായാൽ, അതിന്നായി നമ്മുടെ ശക്തി മുഴവന്തം വിനിയോഗിക്കേണ്ടിവരും. കബീരിനെപ്പോലെ നമുക്കും, "ഫേ പ്രഭോ! അങ്ങന്ന് അടിയന്നതന്ന പുതപ്പിനെ അതേമാതിരി തന്നെ മടക്കിത്തന്നു് അടിയൻ ഇതാ പോകന്നു. അങ്ങന്നു ഇതും ശരിയായി സൂക്ഷിച്ചുകൊഠംക," എന്നു പറവാൻ സാധിക്കണം. എന്നാലതൊരു വലിയ വിജയമായിരിക്കം. പക്ഷേ, അതിന്ത "യജ്ഞം, ദാനം, തപം" — ഇവ മൂന്നിനേയും ജീവിതത്തിലെ ഓരോ 'വൃവഹാരാത്തിലും പ്രത്യക്ഷപ്പെടുത്തേണ്ടിയിരിക്കുന്നു.

യജ്ഞദാനതപസ്സകളെ നാം ഇവിടെ വൃതൃസ്തവസ്തകളായി കരുതിയിട്ടണ്ട്. വംസ്തവത്തിൽ ഇവയ്ക്കുതമ്മിൽ യാതൊരു വൃ തൃംസവുമില്ല. കാരണം, സ്പപ്പി-സമുദായ-ശരീരങ്ങറം വിഭി നങ്ങളല്ല. ഈ സമുദായം സ്പപ്പിയിൽ ഉറംപ്പെടാത്തതല്ല; അതു

പോലെതന്നെ, ശരീരവും സമുദായത്തിൽ ഉറംപ്പെടാതിരിക്കുന്നില്ല. ഇവ മൂന്നും പേന്ത്, ഭവൃമായ സ്റ്റഷ്പി എന്ന ഒരൊററ സ്ഥാപനം ഉണ്ടായിത്തിരുന്നു. അതിനാൽ, നാം നിർമ്മാണപരമായി ചെയ്യു ന്ന ദേഹാഭാപംനവും ഭാനവും തപസ്സം, എല്ലാം, വ്യാപകമായ അർത്ഥത്തിൽ യജ്ഞംതന്നെയാണ് എന്നു പറയാം. ഗിത നാലാമദ്യ്യായത്തിൽ പ്രവ്യയജ്ഞം, തപോയജ്ഞം മതലായി പല യജ്ഞങ്ങളപ്പേററിയും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ഗീത അവമുഖേന യജ്ഞ ത്തിൻെറ അർത്ഥം വ്യാപകമാക്കിത്തിന്തിട്ടുണ്ട്.

ഈ മൂന്ന സ്ഥാപനങ്ങാംക്വോണ്ടിയും നാം ചെയ്യുന്ന സോാ കാര്യങ്ങളെല്ലാം യജ്ഞാരൂപമായിത്തീരും. പക്ഷേ, അതിലൊന്നം സ്വാത്ഥം ഉണ്ടായിരിക്കുള്ള് എന്നമാത്രം. ഫലത്തെപ്പാറിയ ആഗ്ര ഫാതന്നെ ഉണ്ടായരുള്. കാരണം, നാം ആദ്യംതന്നെ ഫലത്തെ സ്വീകരിച്ചുകഴിഞ്ഞു. നാം ലോകത്തിലേക്ക് വന്നിട്ടുള്ളതാനെ തലയിൽ കുടവും പേറിക്കൊണ്ടാണം. മേടിച്ഛതു മടക്കിക്കൊടു കണം. യജ്ഞാകൊണ്ടു സ്പപ്പിയാകന്ന സ്ഥാപനത്തിലും, ഭാനം കൊണ്ടു സമുഭായത്തിലും, തപസ്സകൊണ്ടും ശരീരത്തിലും സാമൃാവ സ്ഥ ഉളവായിത്തിരുന്നു. ഇങ്ങനെ ഈ മൂന്ത സ്ഥാപനങ്ങളിലും സാമൃാവസ്ഥ ഉളവാക്കുന്നതിന്നുള്ളതാണെ ഈ കാര്യപരിപാടി. ഇതു നിമിത്തം ഇദ്ധിയുണ്ടാവും; മാലിനും നശിച്ചുപോക്കം; പുതു തായി ചിലതുണ്ടാവുകയും ചെയ്യാം.

ഈ സേവനം ചെയ്യുന്നതിന്നു ഭോഗവും സ്ഥീകരിക്കേണ്ടി വരും. ഭോഗം യജ്ഞത്തിൻെറതന്നെ ഒരു ഭാഗമാണം"; ഈ ഭോ ഗത്തിനെ ഗീത ആഫാരം എന്നു പറയുന്നു. ശരീരരൂപമായ ഈ യന്ത്രത്തിന്നു" അന്നരൂപമായ കരി കൊടുക്കുന്നതാവശ്വമാണു്. ഈ ആഫാരം സ്വന്തം നിലയ്യൂം ഒരു യജ്ഞമായിത്തിരുന്നില്പെ ങ്കിലും, ഇതു തീച്ച്യായും ഒരു മജ്ഞാംശമാണ്. "ഉദരപോഷ ണം യജ്ഞകമ്മമാണെന്നു കരുതരുത്ര് എന്നു നാം പറയാറുണ്ടും. തോട്ടത്തിൽനിന്നു പു പറിച്ചുകൊണ്ടുവന്നു ഭേവന്നു ചാത്തുന്നതു പൂജയാണല്ലോ. എന്നാൽ, ആ പ്ല ഉണ്ടാക്കുന്നതിന്നായി ചെയ്യുന്ന അദ്ധ്വാനവും പൂജയാണം". ഗീത് ഈ കമ്മങ്ങളെ "തദത്ഥീയ കമ്മം", "യജ്ഞാത്ഥകമ്മം" എന്നെല്പാം പറയുന്നു. ഞാൻ ഈ ശരീരത്തെ സേവനത്തിന്നു സമത്ഥമാക്കിചെക്കുന്നതിന്നായി ഇതിൽ എന്തെല്പാം ഇടുന്നുവോ അതെല്ലാം യജ്ഞത്രപംതന്നെയാണ്. സേവനത്തിന്നായി സചീകരിക്കന്ന് ആഹാരം പരിശുദ്ധമായ താ**ൺ'.** 

ഈ കാര്വങ്ങാംക്കേല്പാം അടിസ്ഥാനമായി ത്രദ്ധയ്ക് ആവശ്വ മാണം. എല്ലാ സേവനവും ഈശ്വരാപ്പണം ചെയ്യന്ത എന്ന digitized by www.sreyas.in ഭാവം മനസ്സിലുണ്ടാവണം. ഇതു മഹത്ഥമേറിയ ഒരു കാര്യമാണ്ം. സേവാനിരതനാവാതെ ഈശ്വരാപ്പ്നണ്ടിയിയുണ്ടാവുകയില്ല. ഈ പ്രധാനവസ്തുവിനെ — ഈശ്വരാപ്പ്നണ്ടിയെ — മറന്നാൽ കാര്യം നടക്കകയിപ്പം.

3

എന്നാൽ, എപ്പോഴാണ നമുക്ക് എല്ലാ കമ്മങ്ങളും ഈശച രന്ന സമപ്പിക്കവാൻ കഴിയുക? അവ എപ്പോരം സാത്തപികമായി ത്തീരുന്നാവാ അപ്പോരംമാത്രം! നമ്മുടെ കമ്മങ്കരം സാത്തപികമാ യിത്തീരുമ്പോരം അവയെ ഈശപാംപ്പണം ചെയ്യാൻ സാധിക്കുന്നം. യജ്ഞം, ഭാനം, തപം...എല്ലാം..., സാത്തപികമായിത്തീരണം. നമ്മുടെ ക്രിയകളെ സാത്തപികമാക്കിത്തിക്കുന്നത്തെന്നേത നാം പതിനാലാമദ്ധ്വായത്തിൽ കണ്ടുകഴിഞ്ഞു. ഈ അഭ്യോയ ത്തിൽ ഗീത ആ തത്തപത്തെ പ്രവൃത്തിയിൽ കൊണ്ടുവരേണ്ടതെ ങ്ങനെയെന്നാണ പറഞ്ഞു തന്നേഇ്.

ഇതിൽ ഗീതയ്ക്കു രണ്ടുളേശ്വമാണുള്ളത്. ഒന്നാമത്ര് ബാഹ്വ മായി യജ്ഞഭാനതപോരൂപങ്ങളിൽ എന്തെല്ലാം സേവനം ചെയ്യു ന്നങ്ങോ അവയ്ക്കല്ലാം ആന്തരമായി 'ആദ്ധ്വാത്തികസാധനാ' എന്ന പേരുകൊടുക്കാൻ കഴിയണം. ലോകസേവനത്തിന്നും ആ ദ്ധ്വാത്തികസാധനയ്ക്കം വെവ്വേറെ കാര്യപരിപാടി ഉണ്ടായിരിക്കുറ്റ മ്യാത്തികസാധനയ്ക്കം വെവ്വേറെ കാര്യപരിപാടി ഉണ്ടായിരിക്കുറ്റ ത്ര്. സേവനം, സാധന—ഇവ വിഭിന്നവസ്കുക്കളല്ല. രണ്ടിന്നും ഒരേ പയനേമാണം"—കമ്മമാണം"—വേണ്ടത്. ഇങ്ങനെ ചെയ്യു ന്ന കമ്മങ്ങളേയും അവസാനം ഈശപംന്തരന്നെ സമപ്പിക്കണം. സമുഭായസേവനം, കൂടുതൽ സാധന, ക്രടുതൽ ഈശപരാപ്പണത— ഇവ മൂന്നം ഒരേ ക്രിയകൊണ്ടു സിദ്ധമാവണം.

യജ്ഞത്തെ സാത്ത്വികമാക്കുന്നതിന്നു രണ്ടു കാര്യങ്ങാം ആവ ശ്വമായിട്ടുണ്ടു്. ഫലം ഉണ്ടാവണം; പക്ഷേ, ഫലത്തിൽ ആശ വെക്കയ്യ്. ഈ രണ്ടു കാര്യവും ഒരുപോലെ ആവശ്യമാണം". ഫലത്തിൽ ആശയുണ്ടായാൽ യജ്ഞം രാജസമായി; ഫലം ഉണ്ടാം വാതിരുന്നാൽ അതു താമസവുമായി.

ന്തലുണ്ടാക്കുന്നതു യജ്ഞമാണം". പക്ഷേ, ന്തല്ല മോഗം നാം ആത്മാവിനെ അതിൽ പ്രവേശിപ്പിക്കാതിരുന്നാൽ—നമുടെ മനസ്സ് ഏകാഗ്രമാവാതിരുന്നാൽ—ആ സൂത്രയജ്ഞം നിജ്ജീവ മാവും. പുറമേ, കൈ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കെ, അകത്തു മനസ്സ ചേരാതിരുന്നാൽ—മനോയോഗം ഇല്ലെങ്കിൽ—ആ പ്രവൃത്തി മുഴ വന്നം വിധിഹീനമായിത്തിരും, നിജ്ജീവമായിത്തീരും. അത്തരം digitized by www.sreyas.in കമ്മങ്ങളിൽ തമോഗുണം വന്നുവേരുന്നു. ആ കമ്മാകൊണ്ടു ഉൽക്രഷ്പവസ്ത്ര നെമാഗുണം വന്നുവേരുന്നു. ആതിൽനിന്നു ഫ ലനിഷ്പത്തിയുണ്ടാവകയില്ല. യജ്ഞത്തിൽ ഫലാശ വെക്കുന്നില്ലെ ങ്കിലും അതിർനിന്നു് ഉൽക്രഷ്പമായ ഫലം ലഭിക്കണം. കമ്മ ത്തിൽ മനസ്സ ചേരാതിരുന്നാൽ ഫുട്ടയപ്പവ് കമ്മം ചെയ്യാതിരു ന്നാൽ അംഗ്രാര് ഭോരമായിത്തോന്നും. പിന്നെ ഉൽക്രഷ്ണം എവ്വടെ? പുറമേ പ്രവൃത്തി മോശമായാൽ അകത്തു മനോയോഗം ഇല്ലെന്നു മനസ്സിലാക്കാം. അതിനാൽ, കമ്മത്തിൽ ആത്മാവിനെ പ്രവേശിപ്പിക്കും. ആന്തരമായ സഹയോഗം ഉളവാക്കുക. സ്പപ്പിനെ യാകന്ന സ്ഥാപനത്തോട്ടുള്ള കടം വിട്ടുന്നതിന്നായി നമുക്ക് ഉൽക്ക ഷ്കമായ ഫലം ഉണ്ടാക്കണം. കമ്മം ഫലശ്മന്യമാവരുത്ത്. അതി നാൽ, മനോയോഗം അതൃന്താപേക്ഷിതമാണ്.

ഇങ്ങനെ, നമുക്കു ഫലത്തിൽ ആഗ്രഹം ഉണ്ടാവാതിരിക്കണം, കമ്മം വിധിപ്രകാരം ചെയ്യണം, അതിന്നു ശരിയായ ഫലം ഉണ്ടം വുകയും വേണം. അപ്പോഠംമാത്രമേ നമുക്കു ചിത്തശുജിയുണ്ടാ ചിത്തത്രുദ്ധിയുടെ മാററനോക്കേണ്ട വാൻത്ര-ങ്ങ കയുള്ളു. ഇര തെങ്ങനെ? അതിന്നായി ബാഹൃമായ പ്രവൃത്തികളെ പരിശോധി ച്ചനോക്കണം. അതു സന്ദാവം നിമ്മലവുമല്ലെങ്കിൽ മനസ്സ മലി നമാണെന്ന് കരുതുന്നതിൽ യാതൊരു തെററുമില്ല. കമ്മത്തിൽ സൗന്ദ്യം ഉണ്ടാവുന്നതെങ്ങനെ? പരിശുദ്ധമനസ്സോടുകൂടി അദ്ധ്വാ നപൂറ്പം ചെയ്യന്ന കമ്മത്തിൽ ഈശചരൻ തന്ന്റ് ഇപ്പയുടെ, പ്ര സന്നതയുടെ, മദ്ദ പതിക്കം. സന്തുഷ്പനായ പംമേശ്വരൻ കമ്മ ത്തിൻെറ പുറത്തു തൺറ പ്രേമഹസ്ത ഷാഗകൊണ്ടു തലോട്ടമ്പോഗം അതു സന്ദാമായി ത്നീരുന്നു. ഈ സെയന്ദാ്യം എന്നതു എന്താണം? പറിശൂദ്ധമായ പരിശ്രമത്തിന്നു. പരമേശ്ചരൻ നൽകന്ന പ്രസാദം തന്നെ. 🗋 ഒരു മൂത്തിയെ നിമ്മിക്കുന്നതിൽ തന്മയനായിരിക്കുന്ന ഒരു ശില്പിക്ക° ആ മനോഹരവസ്സ തൻറെ കൈകൊണ്ടാന്താക്കിയതല്ലെ ന്ന്ത്രാന്നുന്നു. മൂത്തിയുടെ്ആകൃതി മാറിമാറി അവസാനം എവി ടെനിന്നോ അതിൽ അതിയായ സൗന്ദര്വ്വം വന്നപേരുന്നു. ചിത്ത ശുദ്ധിയിപ്പാതെ ഈശചരിയകല പ്രകടമാവുമോ? മൂത്തിയിലുള്ള സചാര ന്വം അഥവാ മാധുദ്വം, അന്തഃകരണത്തിലുള്ള് സൌന്ദുവം മുഴവനും മൂത്തി ചിഷക്ക് പകത്ത യയുനിമിത്തം ഉന്മായതാണ്. ആ മൂത്തി എന്താണം? അതു നമ്മാട മനസ്സിൻെറ പ്രതിമയാണം". നമ്മുടെ കമ്മങ്ങളെല്പാം നമ്മുടെ മനസ്സിൻെറ പ്രതിബ്രങ്ങളാ ണം'! മനസ്സ് സന്ദാമാണെങ്കിൽ കർമ്മമയമായ ആ മൂത്തിയം സ ന്ദരമാവും. ് ബാഹൃകർമ്മങ്ങളുടെ ശുദ്ധിയെ മനഃശുദ്ധികൊണ്ടും,

മനഃശുദ്ധിയെ ബാഹ്വകർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ടും — ഇങ്ങനെ അന്വോ ന്യം — പരിശോധിച്ഛനോക്കണം.

ഒരുകായ്പ്പംകൂടി പറയാൻ ബാക്കിയുണ്ട്. അതിതാണം°: ഈവക എല്ലാ കമ്മങ്ങളിലും മന്ത്രം ആവശ്യമാണ്യ. മന്ത്രഹാന മായ കമ്മം വ്വർത്ഥമാണ്യ. ആലുണ്ടാക്കമ്പോഠം "ഞാൻ ഈ ന്തലകൊണ്ടും എന്നെ പാവങ്ങളോടു കൂട്ടിച്ചേത്തുകൊണ്ടിരിക്കയാ ണം'!" എന്ന മന്ത്രം എടയത്തിൽ വെക്കം എട്ടയത്തിൽ ഈ മന്ത്രമില്പാതെ എത്ര മണിക്കുർനേരം നൂലുണ്ടാക്കിയാലം അതു വൃർത്ഥമാണം. ആ ക്രിയകൊണ്ടു ചിത്തശുദ്ധി വരികയില്ല. ആ പഞ്ഞിത്തിരിയിൽനിന്ന് അവൃക്തനായ പരമാത്മാവു നാലിന്റെ രൂപത്തിൽ പ്രകടിതമായിക്കൊണ്ടിരിക്നനു—തന്റെ ക്രിയയി ലേക്കു് ഇത്തരം മന്ത്രം പകന്നശേഷം അതിന്റെ നേരെ ഒന്ത അപ്പോഗം ആ ക്രിയ വളരെ സന്ദാവം സാത്വികവും നോക്കം ആയിത്ത്ന്നിട്ടുള്ളതായിക്കാണാം. ആ ക്രിസ പൂജയായിത്ത് രുന്നു; യജ്ഞമായിത്ത് രുന്നു. ആ ചെറിയ ആലിഴവഴിക്ക് നാം നമ്മെ സമുദായത്തോട്ട", പൊതുജനങ്ങളോട്ട്, ജഗദീശചരനോട്ടതന്നെ, കൂട്ടിക്കെട്ടുന്നു. ബാലക്കഷ്ണൻ തൻെറ ആ ചെറിയ വായയിൽ യശോഭാമാതാവിന്നു ലോകംമുഴവന്ദം കാണിച്ചുകൊട്ടത്തു. തൻറെ മന്ത്രമയമായ ആ നൂലിഴയിൽ നിങ്ങുറംക്ക് ഈ വിശാലമായ ലോകം മുഴവനും പ്രത്യക്ഷമാവാൻതുടങ്ങും.

### 4

ഇത്തരം സേവനത്തിന്നും ആഹാരന്ത്രദ്ധി ഒഴിച്ചുകൂടാത്ത താണ്മ്. ആഹാരം എങ്ങനെയോ നങ്ങനെയാണ് മനസ്സം. ആഹാരം പരിമിതമായിരിക്കണം. ആഹാരം എങ്ങനെയുള്ളതാ യിരിക്കണം എന്നതിനെ അപേക്ഷിച്ചു" അതു എത്രവേണം എന്ന കായ്യത്തിന്നാണും അധികം മഹത്ത്വം. ആഹാരം തിരഞ്ഞെടുക്ക ന്നതിന്നു ലംധാനൃംതന്നെയ'ല്ല എന്നല്ല പറയന്നത്യ്; നംം കഴി ക്കുന്ന ആഹാരം ഉചിതമായ മാതയിൽത്തന്നെയാണോ അല്ലയോ എന്നതിന്നും അതിലമധികം പ്രാധാന്യമുണ്ടും എന്നേ വിറക്ഷിച്ചി ട്ടുള്ള നാം കഴിക്കുന്ന ആഫാരത്തിന്റെ പരിണാമം കാണപ്പെ ഭാതിര്ക്കയില്ല. നാം ഭക്ഷണംകഴിക്കുന്നതു് എന്തിനാണു ? ഉൽ കൃഷ്ടമായ സേവനം സാധ്വമാവുന്ന രിന്നു! ആഹാരം ഒരു യജ്ഞാം സേവാരുപത്തിലുള്ള യജ്ഞത്തെ ഫലപ്രദമാക്കിത്തീ ശമാഌ്. ഷ്ണതിന് ആഹാരം ഇവശ്യമാണം'. ആഹാരം കഴിക്കുമ്പോറം നമ്പുടെ ഭാവന ഇതായിരിക്കണം. ആഹാരം ത്രദ്ധവും സചപ്പവു

മായിരിക്കണം. ഒരു വൃക്തി 4° എത്രകണ്ടു ആഹാരശുദ്ധിവരു ത്താൻ സാധിക്കം എന്ന 1ന്ന° ഒരു അതിത്തിനിണ്ണയിക്കുക സാധ്യമല്ല. എന്നാലം, നമ്മുടെ സമദായം ആഹാരശ്ര്ദ്ധിക്കായി ധാരാളം ഗവേഷണങ്ങറം നടത്തിയിട്ടുണ്ടും. ആഹാരശുദ്ധിക്ക വേണ്ടി ഹിന്ദസ്ഥാനത്തിൽ വളരെയധികം പ്രയത്നം ഉണ്ടായി ട്ടണ്ട്. ആ പരിക്ഷണങ്ങളിൽ വളരെ കൊപ്പങ്ങ0ം ചെലവഴിക്ക പ്പെട്ടിട്ട<u>ം ഉ</u>ണ്ടും. അതിന്നായി എത്ര തപശ്ചയ്യ വേണ്ടിവന്ത എന്ത പറയാൻ വയ്യ. ഈ ഭ്രമിയിൽ മാംസഭക്ഷേണം ഉടപക്ഷി ച്ച അനേകം ജാതിക്കാരുള്ള ഒരേ ഒരുടേശം ഹിന്ദുസ്ഥാനമാണം°. ഇവിടെ മാംസംകഴിക്കുന്നവരുടെ ഭക്ഷണത്തിലും അതൊരു പ്രധാ ന വസ്തവപ്പ; അതു ഭിവസേന തിന്നുന്നമില്ല. കൂടാതെ, മാംസം തിന്നുന്നവക്കാണെ, അതൊരു ഇച്ഛമായ വസ്തുവാണെന്ന് അനു ഭവപ്പെടുന്നങ്ങും. മാനസികമായി അവരം മാംസഭക്ഷണം ഉപേ ക്ഷിച്ചിട്ടുണ്ട്. മാംസഭക്ഷണത്തെ നിയന്ത്രിക്കുന്നതിന്നായി യജ്ഞം പ്രചരിപ്പ ക്കപ്പെട്ടു. അതിന്നായ തന്നെ അതിനെ നിത്തുകയും ചെയ്തു. ത്രക്ഷ്ണദഗവാൻ യജ്ഞം എന്നതിൻെറ അത്ഥംതന്നെ ഒന്നു മാററിക്കളത്തു. അദ്ദേഹം പാലിൻെറ മഹത്തചം വദ്ധി പ്പിച്ചു. ശ്രീക്ഷ്ണൻ അസാധാരണമായ പല കമ്മങ്ങളം ചെയ്തി ട്ടുണ്ട്. പക്ഷേ, ഹിന്ദക്കരം എതു ക്ഷ്ണാൻറ പിന്നാലെയാണ് ഭ്രാന്തുപിടിച്ചു പാഞ്ഞിരുന്നതും? ഹിന്ദുക്കുകൾ ഏററവും പ്രിയ പ്പെട്ടതു ഗോപാലകൃഷ്ണനാണത്; ആബാലവുദ്ധം ജനങ്ങാംക്കു പരി ചിതനായ് ട്ടുള്ളത്, ഓടക്കഴലംവിളിച്ചു° പതുക്കളെ മേച്ചനടക്കുന്ന ആ ബാലഗോപാലനാണ്'. മാംസഭക്ഷണം തടയുന്നതിന് ഗോ രക്കാ വളംര സഹായകമായിട്ടുണ്ട്. പത്രവിന്റെ പാലിനെറ മഹത്തപം വദ്ധിച്ചു; മാംസഭക്ഷണം നിലച്ചു

എന്നിട്ടം, പൂണ്ണമായ ആഹാരതുല്ഠി സാധിച്ച എന്നു പറ യാറായിട്ടില്ല. ഇനി.നാം ആ കായ്യക്രമത്തെ മുന്നോട്ട് കൊണ്ടു പോകണം. ബങ്കാളിക്ക മത്സ്വംതിന്നുന്നതുകണ്ട്, പലരും ആ ശ്വയ്യപ്പെടന്നു. പക്ഷേ, അതിന്നു് അവരെ ദ്ലേഷ്യംപറയുന്നതു ശരിയായിരിക്കയില്ല. ബങ്കാളിൽ അരിമാത്രമേ ഉണ്ടാവുന്നള്ളൂ. അരിൽനിന്നു ശരീരത്തിന്നു വേണ്ട എല്ലാ പോഷകപദാത്ഥങ്ങളും കിട്ടുകയില്ല. മത്സ്വത്തിൽനിന്നു കിട്ടുന്ന പോഷകപദാത്ഥങ്ങളും കിട്ടുകയില്ല. മത്സ്വത്തിൽനിന്നു കിട്ടുന്ന പോഷകപദാത്ഥങ്ങളും കിട്ടുകയില്ല. മത്സ്വത്തിൽനിന്നു കിട്ടുന്ന പോഷകപദാത്ഥങ്ങളും കിട്ടുകയില്ല. മത്സ്വത്തിൽനിന്നും കിട്ടുന്ന പോഷകപദാത്ഥങ്ങളും പരീക്ഷിച്ചറിയണം. ആമാതിരി പരീക്ഷണങ്ങായ ആളുകാം എന്ത്രതരം ത്വാഗങ്ങാം ചെയ്യുന്നതിന്നും സന്നദ്ധരായ ആളുകാം ഉണ്ടാവണം. അത്തരം വൃക്തികാക്കമാത്രമേ സമുഭായത്തെ digitized by www.sreyas.in മുന്നോട്ട കൊണ്ടപോകവാൻ സാധിക്കയുള്ള. സൂയ്യൻ പ്രകാശിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നതിനാലാണം ജീവിക്കാനാവശ്യമംയ 98 ഡിഗ്രി ചൂട്ട് നമ്മുടെ ശരീരത്തിന്നുണ്ടാവുന്നത്ള്. സമദായത്തിൽ, വെരാ ഗൃത്തിൻെറ സൂയ്യന്മാർ ഉളവാകണം. അവർ, വലുതായ ത്രദ്ധ യോട്ടക്രടി, പരര സ്ഥിതികളുടെ സകലവിധ ബന്ധനങ്ങളേയും പൊട്ടിച്ചൂ", ചിറകില്ലാതെ, തങ്ങളുടെ ധൃയമാകന്ന ആകാശ ത്തിൽ പറക്കാൻ തുടങ്ങണം. അപ്പോൾ മാത്രമേ സംയമത്തിന്നാ വശ്യമായ വൈരാഗ്വം, അല്പമെങ്കിലം സാധാരണജനങ്ങളിൽ ഉള വാക്കയുള്ളൂ. മാംസഭക്ഷണം നിത്തുന്നതിന്നായി ഋഷ്കർംക്കം എത്ര തപശ്ചര്യമാണ് ആവശ്യമായി വന്നിരിക്കുക! എന്തെല്ലാം ത്വാഗങ്ങളാണ് ചെയ്യേണ്ടിവന്നിരിക്കം!!

സാത്രാഗ്രാ: ഇന്ത നമുടെ സമുദായത്തിൽ ഇത്രയം ആഹാത്തേദ്ധി ഉളവായിട്ടുണ്ട്. നിരവധി ത്വാഗങ്ങറംചെയ്ത് നമ്മു ടെ പ്പാന്മാർ സമ്പാദിച്ചതിനെ നിങ്ങറം വലിച്ചെറിയരുത്ത്. ഹൈന്ദവ സംസ്താരത്തിന്റെ ഈ വ്വാവത്തകതയെ വെള്ളത്തിൽ മുക്കിക്കളയരേത്ര്. നമ്പക്ക്, ഏതെങ്കിലുംപ്രകാരത്തിൽ ജീവിതം കഴിച്ചുകൂട്ടിയാൽപോരാ. അതുമതി എന്ത വിചാരിക്കുന്നവക്ക് കാര്യം വളരെ എളുപ്പമാണ്. മഗങ്ങളം, ഏതോപ്രകാരത്തിൽ ജീവികുന്നുണ്ട്. നമ്മളം മഗങ്ങളം, ഏതോപ്രകാരത്തിൽ ജീവികുന്നുണ്ട്. നമ്മളം മഗങ്ങളം, ഏതോപ്രകാരത്തിൽ ജീവികുന്നുണ്ട്. നമ്മളം മഗങ്ങളം, ഏതോപ്രകാരത്തിൽ ജീവികുന്നുണ്ട്. നമ്മളം മഗങ്ങളം, എതോപ്രകയോ? മൃഗ ഞാറങ്ങളം നമക്കം തമ്മിൽ പല വൃത്വം സങ്ങളമുണ്ടപ്പോ. ആ വൃത്വാസങ്ങളെ വിപ്പലങ്ങളം ശാശ്വതങ്ങളമാക്കണം; അതാണം സംസ്താരം. നമ്മുടെ നാട്ട്, മാംസഭക്ഷണം ഉച്ചേക്കിക്കുന്നതി നായി പല വലിയ പരീക്ഷണങ്ങളം നടത്തിയിട്ടുണ്ട്. ഇനിയും മുന്നോട്ട് കൊണ്ടുംപോവുക! അതു സാധ്യമല്പെങ്കിൽ നാം എത്തി ച്ചേർന്ന സ്ഥലത്രംനിന്നം വഴ് മിവിഴാതിരിക്കാനെങ്കിലും ശ്രമിക്കം.

ഇന്ത പല്പക്കം മാംസം ഭക്ഷിക്കുന്നതിൽ താല്പയ്യം വഭ്ഠിച്ചിട്ട ണ്ട്, പലക്കം, അത് ആവശ്വമാണെന്നു തോന്തന്നും, അതി നാലാണ് ഇവിടെ ഇത്രയം എടുത്തുപറഞ്ഞത്. ഇന്ത പൗസ്സ്റ്റ പരിഷ്കാരത്തിന്നും പാശ്ചാതൃപരിഷ്കാരത്തിന്നും അന്യോന്യം പ്രഭാ വം ഉളവായിക്കൊണ്ടിരിക്കയാണ്. ഇതിന്റെ പരിണാമം ശുഭ മായിരിക്കമെന്നാണം ഞാൻ വിശ്വസിക്കുന്നത്. പാശ്ചാതൃ സംസ്താരംനിമിത്തം നമ്മുടെ ജഡമായ ശ്രദ്ധയ്യം ഇളക്കം തട്ടിയി രിക്കുന്ന അന്ധമായ ശ്രദ്ധ നശിച്ചപോയാൽ, അതുകൊണ്ടു യാ തൊരു ഫാനിയും ഉണ്ടാവാനില്ല. നല്ലയ നിലനില്ലം, ചത്ത ന ശിക്കും. അന്ധമായ ശ്രദ്ധ പോയാൽ ആ സ്ഥാനത്ത് അന്ധമായ അത്രദ്ധ ഉളവാകാതിരിക്കണം. ശ്രദ്ധ മാത്രമാണം അന്ധമായിട്ട

ള്ളതെന്നു വിചാരിക്കേണ്ടാ; 'അന്ധമായ' എന്ന വിശേഷണം ത്ര ഭഗയ്ക്കമാത്രം പററിയതാണെന്നു വിചാരിക്കരുത്ര; അത്രദ്ധയം അ ന്ധമാവാം.

മാംസഭക്ഷണത്തെപ്പററി ഇന്നു വീണ്ടും ചിന്തിക്കാൻ തുടങ്ങി യിട്ടുണ്ടു°. അതൊരു ശുദ്ചക്ഷണമായിട്ടാണു ഞാൻ കരുതുന തും അതുകൊണ്ട്, ജനങ്ങഠം ഉണന്നിട്ടുണ്ടെന്നും അവര് കാര്യംകാ ണാൻ തപ്പിനോക്കന്തരത്തന്തര അന്തഭവപ്പെടുന്നു. ഉണച്ചിയുടെ ലക്ഷണങ്ങാം നല്ലത്തന്നെ. പക്ഷേ, ഉണന്ന ഉടനേ കണ്ണം തിരം മ്മി നടക്കാൻ ഇട ങിയാൽ വീഴമോ എന്നം ഭയപ്പെടണം "തെ തി നാൽ, ഉറക്കം തെളിയുന്നതുവരെ, നല്പപോലെ കണ്ണതുറന്നു കാ ണാൻ യുടങ്ങുന്നതുവരെ, കൈകാലുകളെ അതതിന്റെ കർമ്മപരി ധിയിൽതന്നെ വെക്നനതാണും ഉത്തമം. നല്ലപോലെ ആലോചി ക്കും; ഇടത്തും വലത്തും, തിരിച്ചും മറിച്ചും, എല്ലാഭാഗത്തനിന്നും, നല്പപോലെ ആലോച ക്കും. ധർമ്മത്തിന്റെമേലം ചിന്ത യാകന്നം കത്തിരി നടത്തുക. നല്പപോലെ ആലോചിച്ചശേഷം ധർമ്മമാ ണെന്നു തോന്നുന്നതെന്തോ അതിന്നുമാത്രമേ മൂന്നു ചിപ്പിയെങ്കിലും വിലയുള്ള. കത്തിരി നടത്തുമ്പോകന്നതെല്ലാം പോകട്ടെ. നിങ്ങളുടെ കത്തിരിക്കൊണ്ടു മുറിക്കൾ കഴിയ ത്തതും, അഥവാ നിങ്ങളുടെ കത്തിരിയെ ഞന്നെ മുറച്ചുകളയുന്നത്ര്, എ ന്തോ അതുമാത്രമാണ് ശരിയായ ധർമ്മം. ധർമ്മത്തിന്ത ചിന്ത യെ ഭയമില്ല. അതിനാൽ ചിന്തിക്കുക. പക്ഷേ, ചെട്ടെന്ന്, അ വിവേകമായി ഒന്നും ചെയ്യരുത്ത്". ' ഉറക്കം' തെളിയുന്നതിന്നുമുമ്പേ വപ്പുതും ചെയ്താൽ 'പ'ടേ? എന്നു വീണകളയും. അഗാധമായിം ചിന്തിക്കുക, അതോടൊപ്പം ആചാരത്തേയം നിയന്ത്രിക്കുക! നിങ്ങ ളടെ ഏതു 'കൃതി'യിലും സംയമം ഉണ്ടായിരിക്കണം. പൂവാജ്ജിതം മായ പണ്യത്തെ കളത്തുകളിക്കരുത്ത്.

5

ആഹാരശ്നളിയികൊണ്ടു മനസ്സ് ശുദ്ധമാവും, ശര്രത്തിന്നും ബലംകിട്ടും, നല്പപോലെ സമുദായസേവചെയ്താൻ സാധിക്കം, മനസ്സിന്ത സന്തോഷമുണ്ടാവും, സമുദായത്തിലും സന്തോഷം വ്വാം പിക്കും. യജ്ഞം, ഭാനം, തപം - ഇവ മന്ത്രത്തോട്ടക്രടി, വിധി പൂവാം, അനുഷ്ഠിക്കുന്ന ഭിക്കിൽ യാതൊരു വൈര്ധ്യേവും ഉണ്ടാവു കയില്ല. രണ്ടു കണ്ണ ടിക്കിൽ യാതൊരു വൈര്ധ്യേവും ഉണ്ടാവു തായാൽ അവയിലെ ഛായ അന്വോന്വം പ്രതിബിംബി ച്ചകാണ്ഡന്ന ഇപ്പോലെതരുന്ന, വ്വക്തിയിലും സമുഭായത്തിലും, പരസ്പാം സം

ന്തോഷം പ്രകടിതമാവും. എനിക്ക സന്തോഷമായത്ത സമുഭായ ത്തിന്നും സമുഭായത്തിന്ന സന്തോഷമായത്ത് എനിക്കം സന്തോഷ മാണ്. നമുക്ക് ഈ രണ്ടു സന്തോഷത്തേയും പരിശോധിച്ചുനോ ക്കാം. അനുപ്പാരം, രണ്ടും ഐകരൂപ്പുമുള്ളതാണെന്നു മനസ്സിലാ വുകയും ചെയ്യും. നാലഭോഗത്തും അംഭൈചതം അന്ദേവപ്പെട്ടം. ടൈചതവും ക്രോഹവും അവസാനിക്കും. ഇങ്ങനെ വിരോധവിര മറിതമായ ഒരു വ്യവസ്ഥ ഉളവാക്കുന്നതിന്നു പററിയ ഒരു പരിപാ ടിയാണാ് ഗീത പ്രതിപാദിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്ര്. നമ്മുടെ ഓരോ ഭിവ സത്തേയും കാരൃക്രമം അതനുസരിച്ചു തയാറാക്കുന്നതായാൽ എത്ര വിശേഷമായിരിക്കം!

പക്ഷേ, ഇന്നു വൃക്തിയുടേയും സമുദായത്തിൻേറയും ജീവി തത്തിൽ വിരോധം ഉള്വായിക്കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അതിനെ ഇല്ലാ താക്കുന്നതെങ്ങനെ? ഇതാണും ഇന്ത് എല്പാവരുടേയും ചിന്താവി ഷയം. വൃക്തിയുടേയും സമുഭായത്തിൻേറയും അതത്തി എവിടെ യാണം'? വൃക്തിയോ സമുടായമേ, ഏതാണം' നിസ്സാരമായതു'; ഏതാണം' സസാരമായതു'? വൃക്തിവാദത്തെ സമത്ഥിക്കുന്നവർ സ സേനാനായകൻെറ മുമ്പിൽ മുഭായം ജഡമാണെന്നു കരുതുന്നു. ഒരു സാധാരണഭടൻ ചെന്നാൽ അദ്ദേഹം ആ ടേനോട്ട സൗമൃമായ ഭഷേയിൽ സംസാരിക്കം. പക്ഷേ, സൈന്യത്തോട്ട് അട്രേഹം ക ക്ശമായി കല്പിക്കകയാണ ചെയ്യുക. അതു കാണമ്പോൾ, സൈ ന്യം ചൈതന്യരഹിതമാണം; ഒരു വിറകകെട്ടാണം, എന്ത്തോ ന്ന്പ്പോകന്ന. അതിനെ തോന്നിയപോലെ ഉരുട്ടന്നു. വൃക്തി പൈതന്യമയവും സമഭായം ജഡവുമാണം". ഇവ;ടേയും അതുത ന്നെയാണ്' അനഭവപ്പെട്ടകൊണ്ടിരിക്കുന്നതു്. എൻെറ മുമ്പിൽ ഇരുന്തുറു മുന്തുറാളുകളുണ്ടും അവക്കു രുചിച്ചാലം ശരി, ഇല്ലെ ങ്കിലും ശരി, ഞാൻ പറഞ്ഞുകൊണ്ടേ പോകുന്നു. എൻെറ മന സ്സിൽ തോന്നിയതെല്പാം പറഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അതുകണ്ടാൽ നിംങളെല്ലാവരു ജഡവസ്തകളാണെന്ന തോന്നിപ്പോകം! നേരേ മറിച്ച°, ഒരു വൃക്തിയാണ് എൻെറ മമ്പിലെങ്കിൽ ഞാൻ ആയാ ളുടെ വാക്ക് കേഠ്ംക്കെയും അതിന്നും ഉപിതമായ മറുപടി ആലോ ചിച്ചു പറയകയും ചെയ്യും. ഇവിടെയാകട്ടെ, ഞാൻ നിങ്ങളെ കന്നാ പറയാൻ അന്ദവദ<sup>ം</sup>ക്കാതെ, വളരെനേരം ഒരേ ഇ**ര**ുപിൽ ഇരുത്തുന്നു. "സമുദായം ജഡമാണ്", വൃക്തി ചൈതനൃമയമാ ണം" എന്തപറഞ്ഞു ചിലർ വൃക്തിചൈതന്യവാദത്തേ സ്ഥാപി ക്കാൻ പരിശ്രമിക്കുന്നു. മററുപിലർ സമുഭായത്തിന്നാണു് മഹ തചം കല്പിക്കുന്നതു്. എൻെറ തലയിലെ രോമംമുഴവനും കൊഴി ഞ്ഞുപോയി, കണ്ണപൊട്ടി, കൈയൊടിഞ്ഞു, പല്ലപോയി; പോരെ

ങ്കിൽ, ഒരു ശ്വാസകോശവും ഉപയോഗശ്മന്വമായി! എന്നിട്ടും ഞാൻ ജീവിച്ചിരിക്കുന്നു. കാരണം, എൻെറ് ചില അവയവങ്ങരം മാത്രമേ ജഡമായിത്തിന്ന്ട്ടുള്ളം. ചിലത്രമാത്രം നശിച്ചതുംകാണ്ട് കേശരീരം മന്നോട്ട് പോയിക്കൊണ്ടേയിരിക്കുന്നു; ഇങ്ങനെ പരസ്സം വിരുദ്ധമായ രണ്ടു വിചാരസരണികളുണ്ടും. നിങ്ങരം എതുപ്രകാരം നോകുന്നവോ അതിന്നനുസരിച്ച തീരുമാനത്തിലാണം നിങ്ങരം എത്തിച്ചേരുക. നിങ്ങളുടെ കണ്ണടയുടെ ചില്ലിൻെറ നിറമാണം നിങ്ങരം പുറത്തുകാണംക; അതായിരിക്കം നിങ്ങരം കാണന്ന സ്റ്റം ഷ്യിയുടെ നിറം.

ചിലർ വൃക്തിക്ക മഹത്ത്വംനൽകന്നു; ചിലർ സമഭായത്തി ന്നും. ഇതിന്ന്കാരണം, സമുഭായത്തിൽ ജ്വിതമത്സരത്തെപ്പററി യ വിചാരം വ്യാപ്പതമായിത്തീന്നിട്ടുണ്ട് എന്നതാണ്. എന്നാൽ, ജീവിതം കലഹത്തിന്നുള്ളതാണോ? ആണെങ്കിൽ, നാം എന്തുംകാ ണ്ടു നശിച്ചപോകന്നില്ല? കലഹാ രീർച്ചായം നാശത്തിന്നുള്ളതാ ൺ്. ഇതിൻെറ ഫലമായി നാം, സ്ഥാത്ഥത്തിന്നം പരാത്ഥത്തി ന്നും തമ്മിൽ വൃത്വാസം ഉണ്ടാക്കിത്തിക്കുന്നു. അവതമ്മിൽ വൃ തൃണ മുണ്ടെന്നും ആഭ്യം സങ്കല്പിച്ച മനുഷ്യൻ കേമനാണ്ട്. വാ സ്തവത്തിൽ ഇല്ലാത്ത് ഒന്നു ഉണ്ടെന്നു സങ്കല്പിക്കാൻമാത്രം ബുദ്ധിശ ക്തിയുള്ളവരെ ബഹുമാനിക്കുതന്നെവേണം. ഇല്പാത്ത ഒന്നം ഉണ്ടെന്നു ജനങ്ങളെ ധരിപ്പ ക്കാൻ കഴിഞ്ഞതും ഒരാശ്ചായംതന്നെ യാഞ്'! ചൈനയിലെ ച്ച്രുപോലുള്ള ഒരാശ്ചര്യമാണ്ം. ഇതും വിശചസിക്കുന്നത്, ചക്രവംളത്തെ അതിരാക്കി അതിന്നപ്പറം ഒന്ന മില്ലെന്നു കരുതുന്നതുപോലെയാണു'. ഇതിന്നെല്ലാം കാരണം, യജ്ഞമയമായ ജീവിതത്തിൻറ അഭാവമാണം. ്അതുകൊണ്ടത ന്നെയാണും ഇന്നു വൃക്തിക്കും സമുഭായത്തിന്നും തമ്മിൽ വൃത്വാസം ഉളവായിട്ടുള്ളത്.

വാസ്തവത്തിൽ, വ്വക്തിക്കും സമുദായത്തിന്നും തമ്മിൽ വൃത്യം സം കല്പിക്കം സാധ്യമല്ല. ഒരു മറിയെ രണ്ടാക്കിത്തിരിക്കാനാ യി ഒരു തിരശ്ശീല തുക്കി എന്നു വിചാരിക്കം. ആ തിരശ്ശീല കാ റപ്പതിന്റെ മാറി മാറി, വലുതും ചെറുതുമായി കാണപ്പെട്ടം. ആ ഭാഗങ്ങ ളുടെ വലപ്പാച്ചപ്പേം ചെറുതുമായി കാണപ്പെട്ടം. ആ ഭാഗങ്ങ ളുടെ വലപ്പാച്ചറുപ്പം കാററിനെറ ഗതിയെ ആത്രയിച്ചിരിക്കുന്നു. അതു സ്ഥരമല്ല. ഗീത ഇത്തരം വാഭ ജംഗംക്കെല്ലാം അപ്പറമാണ്. കാരണം, ഇവയെല്ലാം സാങ്കല്പികമാണ്. ഗീത ഉപഭേശിക്കുന്നു: "ആത്മശുല്ലിക്കുള്ള നിയമങ്ങളെ അനു.സരിക്കും. പിനെ, വ്യൂ

ക്തിയുടേയും സമുദായത്തിൻേറയും താല്പരുങ്ങാക്കു തമ്മിൽ വി രോധം ഉണ്ടാവുകയില്ല. ഒന്നു മറെറാന്നിൻറെ താല്പച്ചാങ്ങൾക്ക ബാധകമാവകയില്ല." ഈ വിരോധത്തെ – തടസ്സത്തെ – നിക്കം ചെയ്യന്നു എന്നതാണു" ഗീതയുടെ വിശിഷ്യത. ഗീതയുടെ ഈ നി യമം അക്ഷരംപ്രതി അനുഷ്യിക്കുന്ന ഒരു വൃക്തിയെയെങ്കിലും കിട്ടി യാൽ മതി, ആയാളെക്കൊണ്ടു രഷ്ട്രാ മുഴവനും ശോഭനമായത്തീ രംഷ്പം എന്നാൽ രാഷ്പത്തിലെ വൃക്തികളാണം". ഇത്തരം (080. **ജ്ഞാനവും ആ പാര**സമ്പന്നതയുമുള്ള വ്യൂക്തികളില്ലാത്ത ഒരു രാഷ്ട്ര ത്തെ രാഷ്ഠമായിക്കുരുത്തതങ്ങനെ? എന്താണം ഇഴ ഫിന്ദുസ്ഥാ നം? ഹന്ദസ്ഥാനം രവിന്ദനാഥനാണം", ഗാന്ധിയാണം"; അല്ലെ ങ്കിൽ അങ്ങനെയുള്ള അഞ്ചുപത്തു വൃക്തികളാണം". മറനാട്ടുകാർ ഈ അഞ്ചുപത്തുപേരുകളിലൂടേയാണ് ഹിന്ദുസ്ഥാനത്തെ മനസ്സി ലാക്കുന്നത്. പുരാതനകാലത്തേ രണ്ടുനാലപേർ, ഇടക്കാലത്ത നാലഞ്ചുപേർ, ഇന്നത്തേ എട്ടുപത്തുപേർ; അതോടുകൂടി, ഹിമാ ലയം ഗംഗ മുതലായവയും കൂട്ടിച്ചേക്കും മതി; ഫിന്ദസ്ഥാനമാ യി. ഇതാണം ഹന്ദസ്ഥാനത്തിനെറ വ്വാഖ്യാനം. ബാക്കിയെല്ലാം ഇതിനെറ ഭാഷ്യമാണം. ഭാഷ്യം, അതായയ്യ് സൂത്രങ്ങളുടെ വിശ . ഭീകരണം! പാലിൽനിന്നു തൈരും, തൈരിൽനിന്നു വെണ്ണയും മോരും ഉണ്ടാക്കുന്നു. പാലം തൈരും വെണയം മോരും ര്മ്മിൽ വഴക്കില്ല. പാലിലേ സത്തെടുത്താൽ പാണയെത്രയുണ്ടെന്ന കണക്കാക്കാം. ഇതുപോലെതന്നെ, സമുദായത്തിൻെറ സത്തു" അതിലേ വൃക്തിക്യമുഖേനയാണും വെളിപ്പെടുന്നതും. വൃക്തി ക്കം സമുദായത്തിന്നും തമ്മിൽ വിരോധമില്ല്. എങ്ങനെയാണും വിരോധമുണ്ടാവുക? വൃക്തികഠം തമ്മിൽത്തന്നെ വിരോധം ഉണ്ടാ വരുത്രം. ഒരാഠംക്കു മറെറാരാളേക്കാരം കുറച്ചുധികം സമ്പത്തുണ്ടാ വുന്നതുകൊണ്ടും എന്തു ദോഷമാണുള്ളതും? ആക്കം കന്റപ്പാടുണ്ടാ വരുത്ത ? സമ്പത്തുള്ളവർ, അതു മുഴവനം സ്ഥന്തമാണെന്നു കരു തരുതും. അതു സമുഭായത്തിന്നും ഉപയോഗപ്രടമാവണം, എന്ന മാത്രം. എൻെറ പണം ഇടത്തെ കീശയിലായാലെന്താണ്; വലത്തെ കിശയിലായാലെന്താണ്? ഒരാഗക്കു സമ്പത്തുണ്ടായാൽ ആ വഴിക്ക ഞാൻ സമ്പന്നനാവും, രാഷ്ട്രവും സമ്പന്നമായിത്തീരും: നമ്പുടെ ഭാവന ഇതായിരിക്കണം, ഇതിന്നനുസരിച്ചു പ്രവത്തിക്ക കയും ചെയ്യണം.

എന്നാൽ, നാം വ്വത്വാസങ്ങളെ മുന്നോട്ടുകൊണ്ടുവരുന്നു. ഉട .ലം തലയം വേറിടുന്നതായാൽ രണ്ടും ചാവുകതന്നെ ചെയ്യും. അ തിനാൽ, വ്വക്തിക്കും സമുഭായത്തിന്നും തമ്മിൽ വ്വത്വാസമുണ്ടെ ന്നു വിചാരിക്കുന്നുമായ്. ഒരേ പ്രവൃത്തി സ്പാത്ഥത്തിന്നും പരാത്ഥ

ത്തിന്നും അന്വോന്യം വിരുദ്ധമാവാതിരിക്കുന്നതെങ്ങനെയാണെന്നാ ണം ഗീത നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുന്നതും. എൻെറ ഈ മുറിയിലേ വാ യുവിന്നും പുറത്തെ അളവററ വായുവിന്നും തമ്മിൽ ഒരു വിദരാധ വുമില്ല ഇവ അന്വോന്യം വിരദ്ധമായവയാണെന്നു സങ്കല്പിച്ച് എൻെറ മറി അട്ച്വിട്കയാണെങ്കിൽ താൻ മരിച്ചപോകം. എൻെറ നിലം, എൻെറ വീട്ട് എന്നുകരുതി ഞാസ് അവയെ വേർതിരിക്കുന്നതായാൽ, ആ നിമിഷംതന്നെ ഞാൻ വിശ്വസമ്പ ത്തിൽനിന്നു വഞ്ചിതനായിത്തിരുന്നു. ആ ചെറിയ വീട്ട കുത്തുക യോ ഇടിഞ്ഞുവീഴകയോ ചെയ്യമ്പോഠം ഞാൻ, എൻെറ സവ് സ്വ വം നശിച്ചപോയി എന്നു കരുതി, നെഞ്ഞത്തടിച്ചു നിലവിളിക്ക എന്തിനാണ് അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നതു്? എന്തിനാണ് നെ ന്നു. ഞ്ഞത്തടിച്ചു നിലവ്ളിക്കുന്നതും? ആട്ട്യം സങ്കപ്പതെ സങ്കപിത മാക്കക; പിന്നെ സങ്കടപ്പെട്ടക്? ഈ അഞ്ഞൂരരപ്പിക എൻേറ താണ' എന്നു പറയുന്നതായാൽ, ലോകത്തിലേ അളവററ ഐശച ര്വത്തിൽനിന്നു ഞാൻ ഭ്രംശിച്ചകഴിഞ്ഞു. ഇവരിരുവരും എൻെറ സഫോളന്മാരാണെന്നു കരുതുമ്പോറ്റം, ലോകത്തിലേ മററു. അസം ഖ്വം സഹോഭരന്മാർ എന്നിൽനിന്നും അകന്നപോയി. നാം അതി നെപ്പററിയൊന്നം ആലോചിക്കന്നില്ല. കഷ്ടം! മനുഷ്ട്വൻ തന്നെ എത്രയധികം സങ്കുചിതനാക്കിത്തിക്കുന്നു. വാസ്തവത്തിൽ മനുഷ്ഠ നെറ സ്ഥത്ഥംതന്നെ പരാത്ഥമായിത്തിരണം. ഗത വൃക്തി ക്കും സമുദായത്തിന്നും തമ്മിൽ ഉത്തമമായ സഹകരണം ഉളവാക്കു ന്നതിന്നു പററയ, സന്ദരവം സഗമവുമായ, മാർഗ്ഗമാണ് കഃട്ടിത്ത ന്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നതും. നാവിന്നും വയറിന്നും തമ്മിൽ എന്തുവി രോധമാണ് ഉള്ളത്ര്? വയറിന്നുവേണ്ട ഭക്ഷണംമാത്രമേ നാവിന്ത കൊടുക്കേണ്ടതുള്ളു. നാവു മതി എന്നു പറഞ്ഞാൽ ഉടനേ നിത്ത വയര ഒരു സ്ഥാപനമാണം; നാവു മറെറാന്നം. ഞാൻം ണം. ഈ സ്ഥാപനങ്ങളുടെ ചക്രവത്തിയാകുന്നു. ഈ സ്ഥാപനങ്ങളി ലെല്ലാം അദ്വൈതമാണുള്ളത്. ഈ അനാവശൃമായ വിരോധ വാടത്തെ എവിടെനിന്നു കൊണ്ടു വന്നു? ഒരേ ട്രേഹത്തിച്ചുള്ള ഈ സ്ഥാപനങ്ങാക്കു തമ്മിൽ വിരോധമല്ല, സഹകരണമാണ് ഉള്ള അതുപോലെതന്നെയാണ് സമുഭായത്തിലും. നുമുഭായ \_\_\_\_\_`. ത്തിൽ ഈ സഹകരണം വഭ്ധിപ്പിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിയാണ് ഗീത എല്ലാക്രിയകളിലും യജ്ഞം, ഭാനം, തപം മുതലായവയിലെ ല്ലാം – മനഃതുദ്ധിയുണ്ടായിരിക്കണം എന്ന വിധിച്ചിരിക്കുന്നത്. അപ്പോരം, വ്യക്തിക്കും സമുഭായത്തിന്നും നന്മയായി!!

യജ്ഞമയമായ ജീവിതത്തോടുകൂടിയവൻ സമഭായത്തിൻറ തായിത്തിരുന്നു. ആയാഠം എല്ലാവരുടേയും ഭക്തിക്കം പ്രേമ digitized by www.sreyas.in ത്തിന്നും പാത്രമായിത്തീരുന്നു. മക്കളിൽ ഓരോരുത്തന്നും 'തന്നെ യാണ്' അമ്മ അധികം സ്നേഫിക്കുന്നതു്' എന്ത ശോന്നുന്നു. അതു പോലെതന്നെ എല്ലാവക്കം, ആ വ്വക്തി തൻ റ സ്ഥന്തമാണെന്നു തോന്നന്നു. ലോകത്തിന്നു മുഴവനും ആയാറ്റം, പ്രാണനെപ്പോലെ പ്രിയപ്പെട്ടവനാണ്, ചങ്ങാതിയാണ്, സഖാവാണ്' എന്നുതോ നുന്നു. അതിനാൽതന്നെയാണ് സമത്ഥരാമം(ഭാസ്മാൻ,

"ലോകമനന്വനെന്നാരെക്കുരുതുന്നു,

ധന്വപുരുഷനവൻതന്നെ നിണ്ണയം!" എന്നു പറഞ്ഞിട്ട ള്ളതു്. ജീവിരത്തെ ഈദ്രശമാക്കിത്തീക്കുന്നതിന്നുള്ള ഉപായ മാണു ഗീത ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നതും.

## 6

യജ്ഞമയമാക്കിത്തീത്തശേഷം ജീവിതത്തെ ഈശചരാപ്പണം ചെയ്യണം എന്നും ഗീത പറയുന്നുണ്ടും. ജീവിതം സേവാമയമായി ത്തന്നാൽ പിന്നെ എന്തിനാണു് അതിനെ ഈശചരാപ്പണംചെയ്യു ന്നഇ'? ജീവിതത്തെ സേവാമയമാക്കിത്തക്കണം എന്നു പറയാൻ എളുപ്പമാണം'; അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നഇ അത്ര എളുപ്പമല്ല. വളരെ ജന്മങ്ങൾം കഴിയുമ്പോൾംമാത്രമേ ഇതു കുറച്ചെങ്കിലും സാധ്യമാവുക യുള്ളൂ. കർമ്മങ്ങൾം സേവാമയമായിത്തീർന്നാലും അവ പ്യജാമയ മായി എന്നു പറയാൻ മയ്യ. അതിനാൽ, ഹാം തത് സത് എന്ന മന്ത്രത്തോടുകളി എല്ലാകർമ്മങ്ങളും ഈശചരന്ത്ര സമപ്പിക്കണം.

സേവാകർമ്മം, തികച്ചം സേവാമയമായിത്തീരാൻ വളരെ പ്രയാസമുണ്ട്. കാരണം, പരാർത്ഥത്തിലും സ്ഥാത്ഥം വന്തപേ രുന്നു. കേവലം പരാത്ഥം എന്നതു അസംഭാവ്യമാണം; സ്ഥാത്ഥം കുറച്ചെങ്കിലും ഇല്ലാത്ത ഒരു പ്രവൃത്തിയും ഉണ്ടാവുകയില്ല. അതി നാൽ, സേവനത്തെ അധികമധികം നിഷ്കാമവും നിസ്ഥാത്ഥവുമാ ക്കാൻ പരിത്രമിക്കക. അങ്ങനെ സേവനത്തെ പരിതുദ്ധമാ ക്കാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിൽ, അതിന്ത എല്ലാ കർമ്മങ്ങളേയും ഈഗ്രപരാർപ്പണംചെയ്യണം. ജ്ഞാനദേവൻ പറയുന്ന:

"യോഗി, ജീവിതമാകന്ന കലയെ കരസ്ഥമാക്കന്നു; വൈഷ്ണ വന്നു നാമാമൃതത്തിൽ പ്രിയംതോന്നുന്നു."

ഈ നാമാമതത്തിൻെറ മാധുയ്യവും ജീവിതമാകന്ന കലയും വൃതൃസ്തങ്ങളല്ല. ആന്തരമായി നാമോച്ചാരണവും ബാഹ്യമായി

288

ജീവിതകലയും, രണ്ടും, ആവശ്യമാണം. യോഗിയും വൈഷ്ണവനം ഒന്നതന്നെ. എല്പാകർമ്മങ്ങളും പരമേശ്വാങ്കൽ സമപ്പിങ്ങ മ്പോറം സ്ഥാത്ഥവും പരാത്ഥവും പരമാർത്ഥവും എല്ലാം ഐക്യം പ്രാപിക്കുന്നം. ആട്വം വൃത്വസ്തമായിത്തോന്നുന്ന നീാ 'ഞാൻാ ഇവരണ്ടിനേയും ഒന്നാക്കണം. 'നീായും 'ഞാാനും ചേന്ത് 'നാം' ആയിത്ത രുന്നം. പന്നെ 'നമ്മറം', 'ഞവസം'-ഇവയേയും കൂട്ടി ച്ലേക്കണം. ആട്വം ഞാൻ ഈ സ്റ്റഷ്ടിയോടും പിന്നെ പരമാത്മാ വിനോടുംകൂടിച്ചോണം. 'ഓം തത് സതം' എന്ന മന്ത്രത്തിൽ ഈ ഭാവമാണം' സൂചിപ്പിക്കപ്പെട്ടിം ക്കുന്നത്ം.

പരമാത്മാവിന്നു അവസാനമില്പാത്ത പേരുകളണ്ട്. വ്യാ സൻ അവയെക്കാണ്ടു വിഷ്ണസഹസ്രനാമം നിർമ്മിച്ചിട്ടുണ്ടും. നാം സങ്കല്പിക്കന്ന എല്പാ ചേരും പരമാത്മാ വിൻേറതാണും. ന മുടെ മനസ്സിൽ സ°ഫൂരിക്കുന്ന പേരിന്നനുരൂപമായ വിധത്തിൽ പരമാത്മാവ് സ്റ്റപ്പിയിൽ പ്രകടത്രമാവന്നു. നാം അതിന്നനസ രിച്ച നമ്മുംട ജീവിതത്തെ രൂപവത്കരിക്കണം. പാമേശച രണ് റ എതേതുനാമങ്ങാം മനസ്സിൽ വരുന്നുവോ അവയെല്ലാം സ്പപ്പിയിൽ ഒർ മക്ണം; തന്നേയം അത്തരത്തിലാക്കിത്തീക്കണം. ഇതിനെ ഞാൻ 'ത്രിപടം ഗാ മത്രി? എന്നു പറയുന്നു. ഉദാഹാണ മായി ഈശപരം ഭറ ഭയാമയൻ എന്നപേർ എടിക്കാം. അദ്ദേഹം ഭയാലുവാണെന്നുകരുതി ജിവിക്കുക ഭയാസാഗരമാ മ ആ പരമേ ശചരനെ സ്ലഷ്ട്രിയിൽ എങ്ങം ടർശിക്കുക. തൻെറ ജീവിതത്തെ ഭയാമയമാക്കിത്തിക്കെ. ഗീതയുടെ കാലത്ത്ര പ്രചാരത്തിലുണ്ടാ യിരുന്ന ഭഗവന്നാമങ്ങളെമാത്രമാണം ഗീത ഉപയോഗപ്പെടുത്തിയി ട്ടുള്ള അത്രാം തത്സത് എന്നാകന്നു. ഒാം എന്ന തിൻെറ അർത്ഥം പരമാത്മാവും എന്നാകുന്നു; ഈ ഇരുപതാംന്ത ററാണ്ടിലും പരമാത്മാവും എന്നാണം :

### "സ എവ അട്ട്വ സ ഉ ശചഃ"

ഇസ് അയ്യതന്നെയാണ്, ഇന്നലെ അതാധിരുന്നു, നാളെ അതായി ിക്കം. അത്ര സ്ഥിരമാണെങ്കിൽ സ്റ്റപ്പിയും സ്ഥിരമാണം. ഞാൻ അായം തലയും മുപ്പങ്കി സാധനചെയ്ത്രൻ സന്നദ്ധനായി നില്ലൂന്നം. ഞാൻ സാധകൻ, അദ്രേഹം സ്ഥാമി, ഈ സ്രപ്പി പൂജാ പ്രവ്വം ഫപ്പുജയ്ക്കുള്ള സാമഗ്രിക്കം. നമ്മുടെ ഫ്ലായത്തിൽ ഈ ഭാവനയുണ്ടാവുമ്പോഗമാത്രമേ, 'ഓം' നമ്മുടെ കണ്യ അൽനിന്ന് ഇറങ്ങിഎന്നപേറയാൻ സാധിക്കയുള്ളം. അതുണ്ട്, ഞാൻ ഉണ്ട്, എൻെറ സാധനകളംഉണ്ട്. 19

"തസ്മാദോമിത്യഭാഹ്വത്വ യജ്ഞഭാനതപഃക്രിയാഃ പ്രവത്തന്തേ വിധാനോക്താഃ സതതം ബ്രഹ്മവാഭിനാം."

ഇങ്ങനെ 'ഓം?കാരഭാവം മനസ്സിൽ ഉളവാക്കയും സാധന യിൽ പ്രകടമാവുകയുംചെയ്യണം. നാം സൂയ്യനെ കാണന്നതു കിര ണങ്ങളോടുകൂടിയാണ്. സൂയ്യന്നു കിരണങ്ങളെ അകററിനിത്താൻ കഴിയകയില്ല. സൂയ്യൻ കിരണങ്ങളെ വിസ്മരിക്കുന്നില്ല. അതു പോലെതന്നെ, എപ്പോഴം നാം സാധനകളിൽ നിമഗ്നരായിരി ക്കണം. അങ്ങനെയായാൽ മാത്രമേ 'ഓം? എന്നതിനെ ആത്മ സാത്കരിച്ചു എന്ന പറവാൻസാധികയുള്ള.

ഇതിന്നശേഷം സേത്' പരമേശപരൻ 'സത്' ആഷന്നു; അതായതു ശുഭമായതാകന്നു; മംഗലമയമായതാകന്നു ഈ ഭാവന യോടുകൂടി ഭഗവാൻെറ ഭവൃതയെ സ്പപ്പിയിൽ അനുഭവപ്പെടുത്തുക. നോക്കിയാൽ അതു വെള്ളംപോലെ നേത്തതാണ്. വെള്ളത്തിൽ നിന്ന് ഒരു കടം മുക്കിയെടുക്കുക. അപ്പോഴ്റണ്ടാവുന്ന കഴി നിറ യുവാൻ ഒരുനിമിഷംപോലം വേണ്ടാ. ഇത് എത്ര ഭവൃമാണ്. എത്രയധികം പ്രിതികരമാണ്! നടിക്കു കുഴികളെ സഹിക്കാൻ വയ്യ. അതു കഴികളെ നിറയ്ക്കാൻ ഓടുന്നു.

"നടീ വേഗേന ശുദ്ധ്യതി"

സ്റ്റഷ്ട്രിയുടെത്രപത്തിലുള്ള നടി വേഗതഫേതുവായി ശുദ്ധമാ യിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. സകലസ്റ്റഷ്പിയും ശുഭവും മംഗലമയവുമാണും.

തൻെറ കർമ്മത്തെയും അങ്ങനെ ആക്രിത്തീക്ക. പരമേ ശചരൻെറ ഈ 'സത്' എന്നപേരിനെ ആത്മസാത്കരിക്കുന്ന തിന്നു സകല ക്രിയകളം നിർമ്മലവും ഭക്തിമയവുമാവണം. സോ മസേത്തെ പവിത്രകൊണ്ട് അരിച്ചെടുക്കുന്നതുപോലെതന്നെ, തൻെറ സകലകർമ്മങ്ങളേയും സാധനകളേയും നിത്വപരീക്ഷണം കൊണ്ടു നിർട്രോഷമാക്കിത്തീക്കണം.

ഇനി ബാക്കിയുള്ളതു 'തത്' ആണ്'. 'തത്' എന്നതി നെറ അത്ഥം അതു' എന്നാകന്നു കറച്ചെങ്കിലും വിഭിന്നമായതു', ഈ സ്പപ്പിയിൽനിന്നു അലിപ്പമായതു' എന്നാകന്നു. പരമാ തമാവു' ഈ സ്പപ്പിയിൽനിന്നു വഭിന്നനാണു', അതായതു' അലി പ്ലനാണു'. സൂയ്യോഭയത്തോടുകൂടി താമര വിടരുന്നു; പക്ഷികഠം പറക്കാൻതുടങ്ങുന്നു; ഇരുട്ടു് ഇല്ലാതാവുന്നു. പക്ഷേ, സൃയ്യൻ ദ്ലാര തതന്നെ നില്ലൂന്നു. ഈ പരിണാമങ്ങളിൽനിന്നെല്ലാം വിഭിന്നനായി, അലിപ്പനായി, നില്ലൂന്നു. നമ്മുടെ കർമ്മങ്ങളിൽ അനാസക്തിയു

ണ്ടാവമ്പോ**റം, അലിപ്പ**ത വരുമ്പോ**റം, നമുടെ ജിവ തത്തിൽ** «തത<sup>ം</sup>? വന്നുചേന്ത എന്നു വിചാരിക്കാം

ഇങ്ങനെ ഗീത ഈ 'ഓം തത്' സത്' എന്ന വൈദികനാമം എട്ടത്ത്' തൻെറ എല്ലാകർമ്മങ്ങളേയും ഈശ്വാന്നു സമപ്പിക്കാ നള്ള വഴി ഉപദേശിച്ചുതന്നിട്ടണ്ടും. ഇതിന്തമന്വു' വെതാമദ്ധ്വാ യത്തിൽ സർവ്വകർമ്മങ്ങളും ഈശവാപ്പണംചെയ്യന്ന തിനെ വണ്ണി ച്ചിട്ടണ്ടും. ''യത്' കരോഷി യദശ"നാസി......"എന്നന്റോകത്തിൽ അതാണം' പറഞ്ഞിരിക്കുന്നത്ര'. പതിനേഴാമദ്ധ്വായത്തിൽ അതു തന്നെ വീണ്ടും എട്ടത്തു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഈശവരംപ്പണംചെ യ്യന്ന ക്രിയ സാത്തപികമായിത്തീരണം. എന്നാൽമാത്രമേ അതി നെ ഈശപരന്ത് അപ്പിക്കാൻ സാധിക്കയുള്ളും. ഈ കായ്പാം ഇ വിടെ പ്രത്യേകം എടുത്തുപറഞ്ഞിട്ടണ്ടും.

ഇതെല്ലാം ശരിതനെ; പക്ഷേ, ഇവിടെ ഒരു പ്രശ്നംവ രുന്നു: ഈ 'ഓം തത്' സത്' എന്ന നാമങ്ങൾ പര്ശ്രദ്ധാത്താ ക്കാക്കമാത്രമേ ആത്താവിൽ ലയിപ്പിക്കാൻ സാധിക്കയുള്ള, പാ പികൾ ഇതിനെ എങ്ങനെ ഉപയോഗപ്പെടുത്താം? പാപിക്കാക്കം ഉച്ചരിക്കാൻ പററിയ വല്ല നാമവുമുണ്ടോ? ഈ 'ഓം തത്' സത്'ാ എന്നതിൽ ആ ശക്തിയം ഉണ്ട്. ഈശപാംൻറ ഏ ഉനാമ ത്തിലും, അസത്വത്തിൽനിന്നു സത്വത്ത ലേക്ഷം എത്തിക്കാനുള്ള ശക്തിനിക്ഷിപ്പമായിരിക്കുന്നുണ്ട്. അതിന്നം", നമ്മെ പാപത്തിൽ നിന്നം പണ്യത്തിലേക്ക് എത്തിക്കാൻ സാധിക്കം ജീവിതം പത്ത ക്കെപ്പയ്ക്കെ ശുദ്ധമാക്കിക്കൊണ്ടുവരണം. പരമാത്മാവു തീച്ച് യായും സഹായിക്കം. നിങ്ങൾക്കെ ക്ഷീണംതട്ടുമ്പോൾം പംമാത്മാവു നിങ്ങളെ സഹായിക്കാൻ എത്തിച്ചേരും.

ഒരുവശത്ത്ര് പുണ്ണമയവും എന്നാൽ അഹങ്കാരപുണ്ണവുമായ ജീവിതവും, മരവശത്ത്ര് പാപമയവും എന്നാൽ വിനയപൂണ്ണവു മായ ജീവിതവുംവെ ല്ല് അവയിൽ ഒന്നിനെ തിരഞ്ഞെട്ടക്കാൻ പറ ഞ്ഞാൽ, എനിക്കു മിണ്ടാൻവയ്യെങ്കിൽ ക്രടി മനസ്സിൽ പരമേശപ സ്തൂരണയുണ്ടാവന്ന പാപമയമായ ജീവിതമാണ് വേണ്ടത്ര് എന്നു പറയും. പൂണ്ണമയമായ ജീവിതംകൊണ്ടു പരമാത്മാവിനെ വി സ്തൂരിക്കമേങ്കിൽ, ആ പരമാത്മാവിനെ ഒംർമ്മയുണ്ടാക്കുന്ന പാപ മയമായ ജീവിതത്തെയാണ് ഞാൻ ഇഷ്പപ്പെട്ടക എന്ന്ര് എൻെറ മനസ്സ പറയും. ഞാൻ പാപമയമായ ജീവിതത്തെ സമത്ഥി ക്കുന്ന് എന്നല്ല ഇതിന്നത്ഥം; പണ്ണത്തിൻെറ അഹങ്കാരേയ്യ പമായ പാപംപോലെ അത്ര വലിയതല്ല വാസ്തവത്തിലുള്ള പാപം

തുക്കാറാം പറയുന്നു:

"ദേവാ, പാണ്ഡിത്വത്തെ ഞാൻ ഭയപ്പെടുന്നു. അത്ര് ഇത ശചരദശനത്തിന്ന മറവായിവരാതെ കാത്തുകൊള്ളണം." ആ വലിപ്പം ആവശ്വമില്ല. അതിനെ അപേക്ഷിച്ചു് ട്രഃഖിതനായ പാപിയായിരിക്കുന്നതാണ് അധികം നല്<u>ലത്</u>.

കട്ടിക്ക് അറിവ വദ്ധിക്കുന്നതോടുകൂടി അമ്മ അവനെ അടത്തുനിന്നുകറരന്നു! നേരെമറിച്ചു°, അജ്ഞാനിയായ കുട്ടിയെ അമ്മ മടിയിൽത്തന്നെ വെച്ഛകൊണ്ടിരിക്കുന്നു! ഞാൻ സചാവലം ബിയായ പൂണ്യവാനാവാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നില്ല. പരമേശപരാവലം ബിയായ പാപിയാവുന്നതാണ് എനിക്കിഷ്ട്രം. എർൻറ പാപ ത്തെ കൈക്കൊണ്ടാലും രക്ഷപ്പെടാനുള്ള ശക്തി പരമേശചരനെറ പവിത്രതയ്ക്കുണ്ട്. നമുക്ക് പാപത്തെ തടയാൻ പരിശ്രമിക്കാം. അവയെ തടുക്കാൻ കഴിയാതാവുമ്പോഠം എടയം കരയാൻഉടങ്ങം. മനസ്സ കിടന്നു പിടയാൻതുടങ്ങും. അപ്പോഠം ഈശ്വാസ്മരണയു ണ്ടാവും. ഭഗവാൻ ളെ ച്ചനിന്തകൊണ്ട് തമാശ് കാണുകയാണ്. "അടിയൻ പാചിയാണ്;് അതിനാൽ, അങ്ങയുടെ പടിക്കൽ വന്നമുട്ടുകയാണം" എന്നപറഞ്ഞു" നിലവളിക്കുക. പുണ്യവാ ന്മാക്ക് ഈശ്വരസ്മാണയ്കുള്ള അധികാരംഉണ്ട്; കാരണം, അവർ പണ്യവാന്മാരാണ്. പാപികഠംക്കം ഈശചരസ്താണയ്ക്കധികാര മണ്ട്; കാരണം, അവർ പാപികളാണം".

# പതിനെട്ടാമദ്ധ്വായം.

19-6-'32

1

പ്രിയസ്ഥോദരന്മാരേ, ഈശപരകാരുണ്യത്താൽ ഇന്നനാം പതിനെട്ടാമല്യായത്തിൽ എത്തിച്ചേന്ന. പതിനിമിഷം മാറി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഈ ലോകത്തിൽ എതൊരുസങ്കല്പവും സഫലമാ വുന്നതിന്ന് ഈശപരകാരുണ്യംവേണം. അതിലംവിശേഷിച്ചു°, ഇവിടെ, ജയിലിൽ, ഏതൊരുകായ്യവും അനിശ്ചിതമാണ്. ഇവിടെ ആരംഭിച്ച പ്രവൃത്തി ഇവിടെവെച്ചതന്നെ പൂത്തിയാക്കാമെന്നാശി ക്കാൻ പ്രയാസമാണ്. ആരംഭിച്ചസമയത്ത്ര് ഈ ഗിത ഇവിടെ വെച്ച പൃത്തിയാക്കാൻ സാധിക്കമന്നതിരേ ആശിച്ചിരുന്നില്ലം.

എന്നാലം, നാം ഈശചരകാരുണ്യംകൊണ്ട് അവസാനംവരെ എത്തി.

പതിന്നാലാമദ്ധ്വായത്തിൽ നാം ജിവിതത്തെ, അഥവാ കർമ്മ ത്തെ, സാത്തപികം, രാജസം, താമസം—എന്ന മൂന്നായി വേർതി രിച്ചു. . ഈ മൂന്നിൽ രാജസത്തേയും താമസത്തേയും ഉപേക്ഷ'ച്ച° സാത്തപികത്തെ സ്ഥീകരിക്കണമെന്നും നാം കണ്ടും പിന്നീട്ട്, പതിനേഴാമദ്ധ്യായത്തിൽ, ഇതേസംഗതി മറേറാരപ്രേകാരത്തിൽ പറയുകയുംചെയ്തു. 'യജ്ഞം, ഭാനം, തപം അഥവാ, ഒരേ വാ ക്കിൽ പറയുന്ന തായാൽ യജ്ഞാതന്നെ — ഇവയത്രേ ജീവിതത്തി ൻറെ സാരം. പതിനേഴാമദ്ധ്വായത്തിൽനിന്ന്, യജ്ഞത്തിന്നുപ യോഗപ്പടമായ ആഹാരാദി കർമ്മങ്ങളം, സാത്ത ചികവും യജ്ഞത്ര പവുമാക്കി സച്കരിക്കേണ്ടതാണെന്നും നാം മനസ്സിലാക്കിക്ക യജ്ഞരൂപവും സാത്തപികവുമായ കർമ്മങ്ങ്ഠം മാത്രം ഴിഞ്ഞും ചെയ്യുക; ബാക്കി കർമ്മങ്ങളെപ്പാം തൃജിക്കക!-ഇതാണ് ഉചി തം. ് 'ഓം തത' സത°' എന്ന മന്ത്രത്തെ എന്തിനാണ് എപ്പോ ഴം ഓർമ്മവെച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup> എന്നും നാം മനസ്സിലാക്കി. 'ഓം' എന്നതിന്റെ അത്ഥം സാതത്വം എന്നാകുന്നു. 'തത'' എന്നതിനു അലിപ്പതു എന്നും സേത്രം എന്നതിനു സാത്ത്വി കതാ എന്നമാണ° അത്ഥം. നമ്മുടെ സാധനകളിൽ സാത തൃവും, അലിപ്തായും, സാത്തപികതയും ഉണ്ടായിരിക്കണം. അ പ്പോസമാത്രമെ, അഇ പരമേശ്വാന്ത സമർപ്പിക്കാൻ പററിയതാ വുകയുള്ളു. ഇതിൽനിന്നെല്ലാം, ചില കർമ്മങ്ങാം നാം ചെയ്യേ ണ്ടതാണെന്നും ചിലതു നാം തൃജിക്കേണ്ടതാണെന്നും മനസ്സിലാവു അതിനാൽ അവസാനം, പതിനെട്ടാമല്യായത്തിൻെറ ആ ന്നു. രംഭത്തിൽ അജ്ജനൻ ചോടിച്ചു: "ഒരുവശത്ത് ഫഃലപ്പുക്രടാതെ കർമ്മംചെയ്യന്നമെന്നു, മറവ്ശത്ത്ര് ചില കർമ്മങ്ങാം തീരെ ത്വാജ്യങ്ങളം ചില കർമ്മങ്ങറം രീച്ച്ചയായും അനുഷ്യേങ്ങളുമാ ന്നെന്നും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഈ രണ്ടിനേയും കൂട്ടിച്ചേക്കേണ്ടതെ ങ്ങനെ?" ജീവിതത്തിൻെറ നിലപാട്ട° സ്പഷ്ടമായി മനസ്സിലാക്ക ന്നതിനുവേണ്ടിയാണ് ഈ പ്രശ്നം; ഫലത്വാഗത്തിന്റെ മർമ്മം മനസ്സിലാക്കുന്നതിന്നുള്ളതാണം ഈ പ്രശ്നാം. ശാസ്സ്രോക്തമായ സംന്യാസത്തിൽ കർമ്മങ്ങളെ അപ്പടിയേ ഉപേക്ഷിക്കേണ്ട യിരി ക്ഷന്ത്. അതായതും, കർമ്മത്തിനെറ്റ സ്വരുപത്തെത്തന്നെ ഉപേ ക്ഷിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. അപ്പോഗം പ്രശ്നം ഇതാണ്:--ഗീതയിലെ ഫലത്വാഗത്തിന്നു പ്രതൃക്ഷമായ കർമ്മത്വാഗത്തിന്റെ ആവശ്യക തയുണ്ടോ? ഫലത്വാഗത്തിന്മേൽ മാറപുര്ച്ഛനോക്കുമ്പോഠം സംസ്റ്റാ സംകൊണ്ടു വപ്പ ഉപയോഗവുമുണ്ടെന്ന് സിദ്ധമാകന്നങ്ങോ്?

സംന്വാസത്തിൻെറ അതിൽറി എവിടെയാണ്? സംന്വാസം, ഫല ത്യാഗം—ഇവ രണ്ടിൻേറയും അതിരെവിടെയാണ്, എത്രയാണ്? ഇതാണു് അജ്ജനൻെറ ചോള്യം.

മറ്റപടിയായി ഭഗവാൻ, ഫലത്വാഗമാകന്ന ഉംകല്ല് ഭൗമമാ യ ഏതിലും ഉപയോഗിക്കേണ്ടുന്ന ഒരു വസ്ത്രവാണെന്ന സ്പഷ്യമായി പറഞ്ഞുകൊടുത്തു. ഫലത്വാഗത്തിൻെറ തത്തപം ഏത്ര സ്ഥലത്തും ഉപയോഗപ്പെടുത്താം. സവ്വകർമ്മങ്ങളുടേയും ഫലത്തെ തൃജി ക്കുക എന്നും രാജസതാമസകർമ്മങ്ങൾ ഉപേക്ഷിക്കുക എന്നും പറയന്നതിൽ യാതൊരു വൈരുദ്ധ്യവുമില്ല. ഫലത്വാഗത്തിൻേറ യുക്തി ഉപയോഗിക്കുമ്പോഴേക്ക് സ്വയം നഷ്പമായിപ്പോകുന്ന താണ്, അഥവാ തന്നത്താൻ ലയിച്ചപോകുന്നതാണ്, ചില കമ്മ ങ്ങളുടെ സ്വയ്രപം. ഫലത്വാഗത്തോടുക്രടി കർമ്മാചെയ്യണം എന്നതിൻെറ അത്ഥം, ചില കർമ്മങ്ങൾം ഉപേക്ഷിക്കുതന്നെ ചെയ്യണമെന്നാണ്; അതിൽ ചില കർമ്മങ്ങളുടെ പ്രത്വക്ഷമായ ത്വോഗവും ഉശപ്പെടുന്നുണ്ട്.

ഇതിനെപ്പററി കുറച്ചുകൂടി ഗാഢമായി ആലോചിക്കാം. കാമ്യം കർമ്മങ്ങൾ, എതെങ്കിലം കാര്യലാഭത്തെ അല്പമെങ്കിലുംഉദ്ദേശിച്ച് കൊണ്ടുള്ള കർമ്മങ്ങൾ, ഫല്ത്വാഗത്തോടുകൂടിച്ചെയ്യുക - എന്നു പറയുമ്പോഴേയ്ക്കുതന്നെ അതിനെറ അടിപ്പടവും ഇളകിപ്പോക്നം. ഫലത്യാഗത്തിൻെറമുമ്പിൽ, കാമൃമോ നിഷിദ്ധമോആയ കർമ്മ ങ്ങാംക്ക് നില്ലം നിതന്നെ കഴികയില്ല. ഫലത്വാഗപൂവം കർമ്മം ചെയ്യകഎന്നതും ഖാദം കൃതിമമായ, യാന്ത്രികമോ താന്ത്രികമോ ആയ്, ഒരു ക്രിയയല്ല. അതിൽ മാറരുരച്ഛനോക്കുമ്പോറം, ഏതു കർമ്മമാണം ചെയ്യേണ്ടത് എതാണം' ചെയ്യാതിര്ക്കേണ്ടത് ഫലത്വാഗപൂവ്ം കർമ്മം എന്നം തന്നെത്താൻ മനസ്സിലാവും. ചെയ്യുകഎന്നാണം°, അല്ലാതെ, ഇന്നകമ്മം ചെയ്യണം ഇന്നകമ്മം ചെയ്യ്രുത്ത് പറയുന്നത് എന്നാണും ചിലരുടെ അഭിപ്രായം. ഇങ്ങനെ തോന്നിയേക്കാമെങ്കിലും വാസ്തവം ഇതല്ലം കാരണം, ഫലത്വാഗപൂവം കമ്മാചെയ്യം എന്നു പ്റയുമ്പോരം തന്നെ, എതെല്ലാംകമ്മങ്ങാം ചെയ്യണം എതെല്പാംകമ്മങ്ങാം ചെ യ്യാതിരിക്കണം എന്നു മനസ്സിലാവുന്നു. ഹിംസാത്മകമായ കമ്മ ങ്ങരം, അസതൃമായ കമ്മങ്ങരം --- കളവു മുതലായവ -- ഇവയൊന്നം ഫലത്വാഗപൂവാം ചെയ്യകതന്നെ സാധ്യമല്ല. ഫലത്വാഗത്തിന്മേൽ മാറരര്യ്യുമ്പോഴേക്കതന്നെ ഈ കമ്മങ്ങ്യ് കാററിൽ പാറിപ്പോ സൂര്വപ്രകാശം വ്വാപങ്ഷന്നതോടുകൂടി സവവസ്തുക്കുളം വെ കുന്നു. digitized by www.sreyas.in

ളിവായി കാണാൻതുടങ്ങം; എന്നാൽ, അന്ധകാരവം അങ്ങനെ കാണപ്പെടുന്നുണ്ട്േ അതു നഷ്ഠമാവുകതന്നെ ചയ്യന്നും. ഇതു തന്നെയാണ് നഷ്രിദ്ധകർമ്മങ്ങള്ടേയും കാമൃകർമ്മങ്ങളടേയും സ്ഥിതി നമുക്ക് എല്ലാകർമ്മങ്ങളേയും ഫലത്വാഗത്തിൽ മാററ രച്ഛനോക്കണം. ചെയ്യാനാഗ്രഹിഷന്ന ഒരു ക്ർമ്മം അനാസ ക്തിയോടക്രടി—ഫലത്തെപ്പററി സ്വല്പമെങ്കിലും ആഗ്രഹിക്കാതെ —ചെയ്യാൻ സാധിക്കമോഎന്നു് തേല്പമായി നോക്കണം. കർമ്മ ത്തിൻെറ്റ ഉരകല്ല് ഫലത്വാഗമാണു്. അതിന്മേൽ ഉരച്ഛനോക്ക മ്പോരം, കാമ്യകമ്മങ്ങരം തൃാജ്യങ്ങളാണെന്നു് സ്വയം സിദ്ധമാകം. അവയെ സംന്യസിക്കുന്നതുതന്നയാണു" ഉചിതം. പിന്നെ ബാ കിയായിട്ടുള്ള ശുദ്ധമായ സാത്തപികകർമ്മമാണം". സവയെ അനാസക്തിയോട്ടക്രടി, അഹങ്കാരം ഉപേക്ഷിച്ചും, ചെയ്യന്നം. കാമ്യകർമ്മങ്ങളെ ഉപേക്ഷിക്കുക എന്നതും ഒരുതരം കർമ്മംതന്നെ യാണാം. ഫലത്വാഗത്തിൻെറ കത്തിരിയെ അതിന്മേലും നടത്തുക. അതംയതു കാമ്യകർമ്മങ്ങളേയും സഹജരൂപത്തിൽ തൃജിക്കാൻസാ ധിക്കണം.

ഇങ്ങന് നമുക്ക മൂന്നുകാര്യങ്ങാം കാണാൻകഴിഞ്ഞു. ഒന്ന്, ഏതൊരുകർമ്മവും ഫലേപ്പുക്രടാതെ അനുഷ്ഠിക്കണം. രണ്ട്, രാജ സവും താമസവും, നിഷിദ്ധവും കാമ്യവും, ആയ കർമ്മങ്ങാം ഫല ത്വാഗത്തിന്മേൽ മാററുരച്ഛനോക്കുമ്പോാം സ്വയം നശിച്ചുപോ കന്നു. മൂന്ന്, ഇങ്ങനെ ചെയ്യപ്പെടുന്ന ത്വാഗത്തിന്മേലും ഫല ത്വാഗത്തിൻെറ കത്തിരിയെ നടത്തന്നം; എന്നുവെച്ചാൽ ഞാൻ, ഇത്രയും ത്വാഗംചെയ്ത്വുന്ന ഭാവം ഉണ്ടാവാനനു ചടിക്കുരുത്ത്.

രാജ്സകർമ്മങ്ങളം താമസകർമ്മങ്ങളം എന്തുകൊണ്ടു ത്യാജ്യ ങ്ങളാണം? കാരണം, അവ പരിതുദ്ധങ്ങളല്ല; അതിനാൽ, കത്താ വിൻറ മനസ്സിൽ അവയുടെ സംസ്താരം ഉളവായിത്തിരുന്നു. എ നാൽ, കുറക്രടി ഗംഡമായി ചിന്തിക്കമ്പോഠം, സാത്തപികകർമ്മ ങ്ങളം ന ദേഷമാണെന്നു മനസ്സിലാവും. എതുരാരംകമ്മത്തിലും സ്വപ്പമെങ്കിലും ഭോഷം ഉണ്ടായിരിക്കും. ക്ലഷി എന്ന സ്വധർമ്മ ത്തെ അന്നെ എട്ടക്കാം അതു ശ്രദ്ധമായ ഒരു സാത്തപികകർമ്മ മാണം. എന്നാൽ, യജ്ഞമയമായ — സ്വധർമ്മത്തിൻറ രൂപ ത്തിലുള്ള ഈ ക്ലബിപ്പിത്തിയിലും ഹിംസയുണ്ടായിരിക്കാം. കന്നു പ്യൂട്ടമ്പോറം എത്രംയാജന്ത്രത്തിലും ഹിംസയുണ്ടായിരിക്കാം. കന്നു പ്യൂട്ടമ്പോറം എത്രംയാജന്ത്രക്കാം ചാതുവോകുന്നു. കിണററിന്നടു ത്തി പളികെട്ടിനില്ലാ താക്കുന്നതിന്നായി അവിടുത്തെ നിലം ഉറ പ്പിക്കുമ്പോറം പല ജന്തുക്കളം ചാവുന്നു. കാലത്തു വാതിൽതുറക്ക മോണം, അസംഖ്യംജന്ത്രക്കാം നശിച്ചുപോകുന്നു. നാം തുള്യി

എന്നു പറയുന്നതും ഒരുതത്തിലുള്ള മാരണക്രിയയായിട്ടാണു' പരി ണമിക്കുന്നതു്. അതായതു്; സാത്തപികവും സ്വധർമ്മത്തിന്റെ രൂപത്തിലുള്ളതുമായ കർമ്മം ട്ലേഷിതമാവുമ്പോഠം എന്താണു' ചെയ്യുക?

എല്പാഗുണങ്ങളും ഇനിയും വികസിക്കേണ്ടതായിട്ടുണ്ടെന്ത ഞാനാട്ടുംതന്നെ പറഞ്ഞു. ജ്ഞാനം, ഭക്തി, സേവനം, അഹിംസ ഇവയുടെ ഓരോ ബിന്ദുമാത്രമേ നമുക്ക് ഇപ്പോരം അനുഭവപ്പെട്ടി എല്ലാററിൻേറയും അനുഭവം ഉണ്ടായി എന്നതന്നെ പറ දිණු. വാൻ വയ്യാ. ലോകം ഇപ്പോരം, അനുഭവം സമ്പാദിച്ചുകൊണ്ടിരി മന്നോട്ടപോയിക്കൊണ്ടിരിക്കയാണം". ക്കയാണ്, മഖ്യയുഗ ചിലർ, എഷിയിൽ ഫിംസയുണ്ടാവുന്നു; ത്തിൽ അതി നാൽ, അഹിംസാപരായണന്മാർ അതു ചെയ്യരുത്ര്, അവർ കച്ചവടം ചെയ്യട്ടെ? എന്നു പറവാൻതുടങ്ങി. അന്നം ഉണ്ടാ ക്കുന്നതു പാപമാണം"; എന്നാൽ, അതു വല്ലൂന്നതു പാപമല്ല ത്രെ! നാം ഇങ്ങനെ ക്രിയതന്നെ ഓരോന്നായി ഉപേക്ഷിച്ചു കളയു ന്നതായാൽ അതുകൊണ്ടു നമ്മുടെ ഉദ്ദേശ്വം സഫലമാവുകയില്ല. മനുഷ്ഠൻ ഇങ്കനെ കർമ്മസങ്കോചത്തോട്ട്കുടി ജീവിക്കുന്നതായാൽ അവസാനം ആത്മനാശംതന്നെ സംഭവിക്കം. കൂടാതെ, മന്ഷ്യൻ വിമുക്തനാവാൻ വിചാരിക്കുമ്പോഴെല്ലാം കർമ്മത്തിൽനിന്ന അതിന്നു വിപരീതമംയി കർമ്മത്തിനെറ വസ്താരം വദ്ധിച്ചുകൊ നിങ്ങരംക്ക് ധാന്വക്കുച്ചവടം ്ചെയ്യണമെങ്കിൽ ണ്ടേയിരിക്കം. വേറേ ചിലർ ധാന്വക്കുഷി ചെയ്യേണ്ടിവരില്ലേ? അപ്പോഗം, ആ ക്ഷിനിമിത്തമുണ്ടാവന്ന് ഹിംസയിൽ നിങ്ങളും പംകുക്താവില്ലേ? പരുത്തി ഉണ്ടാക്കുന്നതു പാപമാണെങ്കിൽ ആ ഉണ്ടാക്കിയ പരുത്തി യെ വില്ലൂന്നതും പാപമാണം°. പരുത്തിയുണ്ട് കുന്നതിൽ ടോഷ അതിനാൽ, ആ കർമ്മത്തെതന്നെ ഉപേക്ഷിക്കക മുണ്ടും". ഇതിൽ ബുദ്ധിഭോഷമുണ്ടാവും. എല്പാ കർമ്മങ്ങളേയും ബഹിഷ്ണ രിക്കുക, ഈ കർമ്മവും വയ്യ, ആ കർമ്മവും വയ്യ; നെം ചെയ്യ-രുത്നം ഇങ്ങനെ വിചാരിക്കുന്നതിൽ ഭയാഭാവം തിരേഇല്ല, മുഴ വന്തം നശിച്ചകഴിഞ്ഞു. ഇല നള്ളുന്നതുകൊണ്ട് മരം ഉണങ്ങന്നി ല്ല, നേരേ മറിച്ചു" അതു" അധികം ര്ളിക്കുന്ന. അതിനാൽ ക്രിയ കളെച്ചുരുക്കിക്കൊണ്ടുവരുന്നതു് പ്രകാരാന്തരേണ ആത്മസങ്കോചം തന്നെയം ഞ°.

എല്ലാ ക്രിയകളിലും ഭോഷമുണ്ടെങ്കിൽ പിന്നെ എന്തുകൊണ്ടും എല്ലാം ഉപേക്ഷിച്ചുക്രടാ? ഇതിന്നുള്ള ഉത്തരം ഒരിക്കൽ പറഞ്ഞു digitized by www.sreyas.in കഴിഞ്ഞു. 'സവകർമ്മത്വാഗം' എന്ന സങ്കല്പം വളരെ സന്ദാമാ ഞ്ഞ്, വളരെ മനോഹരമാണ്ം. പക്ഷേ, ഈ അസംഖൃം കർമ്മ ങളേയും അവസാനം ഉപേക്ഷിക്കുന്നതെങ്ങനെ? രാജ നകർമ്മങ്ങ ളേയും താമസകർമ്മങ്ങളേയം ഉപേക്ഷിക്കാനുള്ള ഉപായംതന്നെ യാണോ സാത്തപികകമ്മങ്ങളേയും ഉപേക്ഷിക്കാൻ ഉപയുക്തമായി രിക്കക് ടോഷമയമായ സാത്തപികകമ്മങ്ങളിൽനിന്നു് എങ്ങനെ രക്ഷനേടാം? ഇതിൽ തമാശ ഇതാണമം: മനുഷ്യൻ, "ഇന്ദ്രായ ത ക്ഷകായ സ്ഥാഹാ" എന്ന പോലെ ചെയ്യാൻതുടങ്ങിയാൽ, അമ രത്വമുള്ള തിനാൽ ഇന്ദ്രൻ മരിക്കകയില്ല, ഇന്ദ്ര നാട്ടുള്ള സഹവാസം നിമിത്തം ബലവാനായിത്തീരന്ന തക്ഷകനും മരിക്കില്ല, പ്രതൃത അധികം ശക്തിയുള്ളവനായിത്തീരും. സാത്ത**ിക**കമ്മങ്ങളൽ പണ്യം ഉണ്ടു്; പക്ഷേ, അല്പം പാചവും ഉണ്ടും. സ്വല്പ ദോഷ മുണ്ട് എന്ന് കാരണത്താൽ തെ ഓേഷത്തോടുക്രടി പണ്യത്ത യം അഹ്ലാതിചെയ്യാനാഗ്രഹിക്കുന്നതായാൽ പവിത്രനെ മീത്തം പണ്യം നാിക്കില്ല്, ഭോഷം വദ്ധിക്കേയും ചെയ്യാ. ഇങ്ങനെ സമ്മിത്രമായ, വിവേകവിനമായ, ത്വാഗംനിമിത്തം റണ്ണത്രപ ത്തിലുള്ള ഇന്ദ്രൻ നശിക്കുന്നില്ല; അതോടൊപ്പം മണം മിലനായ, **ഭോഷത്രപനംയ തക്ഷകനം മരിക്കാതിരിക്കുന്നു.** അപ്പോ**റം അവ** യെ തൃജിക്കേണ്ട സമ്പ്രദായം എന്നു ? പൂച്ച ഫിംസ്ചെ മുന്നതി നാൽ അതിനെ ഉച്ചേക്ഷിക്കുന്നതായാൽ എലി ഹിംസചെയ്താൻ തുടങ്ങം സപ്പാം ഫിംസചെയ്യുന്നു, അതിനാൽ അതിനെ ഉപേ ക്ഷിക്കുന്നതായാൽ അനേകായിരം ജന്തുക്കാം കൃഷി നശിപ്പ'ക്കം. വയലിലേ വിള നശിച്ചാൽ അനേകായിരം മനുഷ്യർ മരച്ചുപോ അതിനാൽ, ത്യാഗവം വിവേകപുവമായിരിക്കണം. de 0.

ഗോരഖനാഥനോട്ട മപ്പിന്ദ്രനഃഥൻ പറഞ്ഞു: "ഈ കട്ടി യെ അഴുക്കകളഞ്ഞു കൊണ്ടുവര്രു.?? ഗോരഖനാഥൻ കട്ടിയുടെ കാലുപിടിച്ചു" കല്ലിന്മേൽ അടിച്ചു" വെള്ളത്തിൽ ലെമ്പി ഉണ ങ്കാൻ കെറിന്മേൽ ഇട്ടു. മപ്പീന്ദ്രനാഥൻ ചോദിച്ചു: "കട്ടിയെ അഴുക്കകളഞ്ഞു കൊണ്ടുവന്തവേം?" ഗോരഖനാഥൻ പറഞ്ഞു: "കട്ടിയെ അലക്കി ഉണങ്ങാന്ട്ടിട്ടുണ്ടും"

കട്ടിയുടെ ദേഹത്തിലെ അഴുക്കക്ഷയാനായി ആരെങ്കിലും ഇങ്ങനെ അലക്കാറുണ്ടോ? മനുഷ്യശരീരത്തിലെ അഴുക്കം വസ്സ് ത്തിലെ അഴുക്കം ഒരേമാതിരിയാണോ ഹീക്കംചെയ്യുന്നത്ം! ഇതിന്നു രണ്ടിന്നും തമ്മിൽ വലതായ വൃത്വാസമുണ്ടും. അതിനാൽ, രാജ സതാമസകമ്മങ്ങളുടെ ത്വാഗത്തിന്നും സാത്തപകർമ്മങ്ങളുടെ

ത്വാഗത്തിന്നം തമ്മിൽ വലതായ വൃത്വാസമണ്ട്. സാത്ത്ഥിക കർമ്മം മറെറാരപ്രകാരത്തിലാണ ത്വജിക്കേണ്ടത്്.

വിവേകഹീനനായി കർമ്മംചെയ്യുന്നതുനിമിത്തം പല കഴ പ്പങ്ങളം ഉളവായിത്തീരുന്നു. തുക്കാറാം പറഞ്ഞപോലെ, ചെറ തായ ത്വാഗംചെയ്പാൻ തുടങ്ങമ്പോഴേക്ക് വലുതായ ഭോഗംവന്ത മാറത്തുകേറിയിരിക്കുന്നം. ഇപ്രകാരം, നമ്മുടെ ആ സചല്പമായ ത്വാഗവം മിഥ്യയായിത്തിരുന്നു. ഒരു ചെറിയ ത്വാഗത്തിനെറ പൂത്തിക്കായി വലിയ വലിയ ഇന്ദ്രവനങ്ങരം നിർമ്മിക്കുന്നു. ത തിനെ അപേക്ഷിച്ചു് ആ കുടിൽതന്നെയാണു് അധികം നന്നായി രുന്നതു . അതു മതിയായിരുന്നു. ലങ്കോട്ടിയുടുത്തു ചുറരം മററ വൈഭവണ്ട**ഠം** ശേഖരിക്കുന്നതിനെ അപേക്ഷാച്ചും കപ്പായവും കാലറയും ഉപയോഗിക്കുന്നതാണു് അധികം നല്പത്ര് അതിനാൽ ഭഗവാൻ, സാത്തപികകർമ്മങ്ങളുടെ ത്വാഗത്തിന്ന ഒരു പ്രത്യേക പേദ്ധതിതന്നെ പറത്തിരിക്കുന്നു. എല്ലാ സാത്തപികകർമ്മങ്ങളും അനുഷ്ഠിക്കണം; പഞ്ചേ, അവയുടെ ഫലത്തെ ഉപേക്ഷിക്കണം. കർമ്മങ്ങാം തന്നെ ത്യജിക്കേന്നുവയാണം; ചലതിനെറ ചില ഫലംമാത്രം തൃജിച്ചാൽമതി.് ശരീരത്തിൽ വല്ല് അഴക്കം ഹററി യാൽ അതു കഴ്ച്ചിക്കളയാം; എന്നാൽ, തോലിന്റെ നിറംതന്നെ കറപ്പാണെങ്കിൽ ചായംതേച്ച് നിറംമാററിച്ചെട്ട് വല്ല കാര്വറു മുണ്ടോ? ആ കറപ്പനിറം അങ്ങനെതന്നെ ഇരിക്കുട്ടെ. എന്തനാ ൺ' അങ്ങോട്ട നോക്കുന്നതും? അതു അമംഗലമാണെന്ത കരു തേണ്ടാ.

ഒരു മനഷ്യന്ദണ്ടായിരുന്നു. ആയാരം, തൻറ വീട്ട് അതു മോണെന്ന തേന്നാൻതുടങ്ങിയപ്പോരം അടുത്തുള്ള ഒരു ഗ്രാമത്തി ലേക്കു പോയി. അവിടെയും മാലിനൃങ്ങരം കണ്ടപ്പോരം ആയാരം കാട്ട്ലേക്കു പോയി. കാട്ടിൽ ഒരു മരച്ചുവട്ടിൽ ചെന്നരുന്നു. അ പ്രോഴേക്ക് ഒരു പക്ഷി ആയാളുടെ തലയിലേക്കു കാഷ്പിച്ചും ഈ കാട്ടം അമംഗലമാണെന്നു പറഞ്ഞും ആയാരം നലയിൽപോയി നിന്നു നടിയിൽ വലിയ മത്സ്വങ്ങരം ചെറിയവയെ തിന്നോതു തിന്നു നടിയിൽ വലിയ മത്സ്വങ്ങരം ചെറിയവയെ തിന്നോതു തെന്നു നടിയിൽ വലിയ മത്സ്വങ്ങരം ചെറിയവയെ തിന്നോതു തെന്നു നടിയിൽ വലിയ മത്സ്വങ്ങരം ചെറിയവയെ തിന്നോതു തെന്നു നടിയിൽ വലിയ മത്സ്വങ്ങരം ചെറിയവയെ തിന്നോതു കണ്ടപ്പോരം ആയാരം കോപംകൊണ്ടു വിറച്ചു. ഫ! കയ്യം! ഈ സ്പബ്ബി മുഴുവനും അമംഗലമാണം. ചാവാതെ ഇതിൽനിന്നു രക്ഷയില്ല. ഇങ്ങനെ വിചാരിച്ചു ആയാരം ചെള്ളത്തിന്നിന്നു പുറത്തുവന്നു ഒരു അഗ്നിക്കണ്ഡം ഉണ്ടാക്കി. ആ വഴിക്കവന്ന ഒരു സോധും ആയാളോട്ട് പോദിച്ചു: "സഹോദരാ, എന്തിനാണം" ഇങ്ങനെ മരിക്കാനൊരുങ്ങുന്നതും?" ആ മനുഷ്യൻ മറ്റപ്പടി പറ ഞ്ഞു: 'ഇയ സംസാരം മുഴവനും അമംഗലമാണം'; അതനാൽ!??

സാധു വീണ്ടും പറഞ്ഞു: "നിങ്ങളുടെ ഈ വൃത്തികെട്ട ശരീരം, മേടസ്സ്. കത്തിദ്ദഹിക്കാൻതുടങ്ങിയാൽ ഇവിടെ എന്തൊരു ദ്യേറ്റ് സ്ഥമാണം വ്യാപിക്കക് ഞങ്ങറം ഇവിടെ അടുത്തു നെന്നയാണം വസിക്കുന്നത്ര്. ഞങ്ങറം എങ്ങോട്ടാണം പോവുക് ഒരു രോമം കരിച്ചാൽ എത്ര ട്യേന്സമുണ്ടാവും? നിങ്ങളുടെ മേടസ്സ് മഴവനം ഒഫിക്കകയിച്ചു? ഇവിടെ എന്തൊരു ട്യേന്ധമാണം വ്യാപിക്കക്? ഇതിനെപ്പററിയും കുറഞ്ഞൊന്നാലോചിക്കക!?? ആ മനുഷ്യൻ പരവശനായിപ്പറഞ്ഞു: "ഈ ലോകത്തിൽ ജീവിക്കാനം മരിക്കാ നം ഇടമില്ല! പിന്നെ ഞാൻ എന്തുചെയ്യം!!?

ത്രാൽപര്വം ഇതാണ്:-- അശുഭമാണ്ം, അമംഗലമാണം, എന്നു പറഞ്ഞു് എപ്രാററിനേയും ബഹിഷ്കരിക്കാൻ തുടങ്ങിയാൽ കാര്വം നടക്കില്ല. ന ങ്ങാം കർമ്മങ്ങളിൽനിന്നു രക്ഷപ്പെടാനാഗ്ര ഫിക്കുന്നരായാൽ അരിലും വലതായ മററു കർമ്മങ്ങഠം തലയിൽ വന്നുകേറും: ബാഹൃമായി തൃജിക്കുന്നതുകൊണ്ടു കർമ്മങ്ങരം വിട്ടു പോകന്നില്ല. സഹജരുപത്തിൽ പ്രവഹച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന കർമ്മങ്ങളെ വിരോധിക്കുന്നതിന്നായി വല്ലവരും തങ്ങളുടെ ശക്തി യെ ചെലവഴിക്കുന്നതായാൽ—ഒഴുക്കിന്നെതിരായിപ്പോകാൻ ആഗ വിച്ചാൽ ..., അവസാനം ആയാരം ക്ഷീണിച്ച് പ്രവാഹമാർഗ്ഗ ത്ത ലൂടേതന്നെ ഒലിക്കാൻതുടങ്ങും. പ്രവാഹത്തിന്നനുകൂലമായ ക്രിയകഠം വഴിയായി ആയാഠം മറുകര പററാനുള്ള ഉപായങ്ങളെ പ്പററി ഞലോചിക്കണാ. ഇതുനിമത്താ മനസ്സിലേ മാലിന്വാം കറയുകയും ചിത്തത്രുദ്ധി ഉളവാകകയുംചെയ്യും. പിന്നെ പത്രക്ക പ്പതുക്കെ ക്രിയകഠം സ്വയം നശിച്ചുപോയിക്കൊണ്ടിരിക്കും. കമ്മ ങ്ങറം തൃജിക്കാതെതന്നെ ക്രിയക്രം ലുപ്പമായിക്കൊണ്ടിരിക്കം. കർമ്മം വ ട്ടപോകയില്ല, പങ്ഷേ, ക്രിയ ലോപിച്ചപോകം.

കർമമത്തിന്നും ക്രിയയ്ക്കം തമ്മിൽ അന്തരമുണ്ട്. ഒരിടത്ത് ആളുകരം വല്ലാതെ ലഹള കൂട്ടന്ന; അതിനെ നിത്തണം എന്നു വിചാരിക്കും. ഒരു ഭടൻ "ചഹളനിത്തുക" എന്ന് ഉച്ചത്തിൽ വിളിച്ചപറയുന്നു. അവടത്തെ ലഹള നിത്തുന്നതിന്നായി ആയാ രംക്ക് ഉച്ചത്തിൽ വിളിച്ചപറയുക എന്ന രീവ്രകമ്മം ചെയ്യേന്തി വരുന്നു. മറെറാരാഹം വന്നു മിണ്ടാതെനിന്നു തന്റെറ വിരലിനെ ന്നെ ചലിപ്പിക്കുമ്പോഴേയ്ക്ക് ജനങ്ങരം ശാന്തരായിത്തിരുന്നു. മൂന്നാ മതൊരു വൃക്തി അവിടെ വരികമാത്രം ചെയ്താൽമതി, അപ്പോ ഴേക്കുതനെ ശാന്തി ഉളവാകന്നു. ഒരാരംക്ക് തവ്രമായ ക്രിയ ചെയ്യേണ്ടിവന്നു; രണ്ടാമത്തെ ആളുടെ ക്രിയ കുറച്ചു സെനുമു മാണം"; മൂന്നാമത്തെ ആളുടേത്ര് വളരെ സൂക്ഷ്മമാണം! ക്രിയ digitized by www.sreyas.in കറഞ്ഞുകറഞ്ഞുപോന്നു. പക്ഷേ, മൂന്നിൻേറയും പരിണാമം ഒന്നു തന്നെ! ശാന്തി, സമാധാനം! മനശ°ഇ്ളയിയുടെ തോതന്നെ രിച്ച് ക്രയയുടെ തീരുത കറഞ്ഞുവരുന്നു. തീരുത്തിൽനിന്നു സൌമൃവും, സൌമൃത്തിൽനിന്നു സൂക്ഷ്യവും, സൂക്ഷ്യത്തിൽനിന്നു ഈൃവും ആയ ത്തീരുന്നു. ഇങ്ങനെ കർമ്മവും ക്രിയയും വൃതൃ സ്തവസ്തുകളാണും. കർമ്മം എന്നതിൻെറ വ്യാഖ്യംനം, കത്താവി ന്നാഷ്യമായ കർമ്മം എന്നാണും. കർമ്മംശിൽ പ്രഥമാവിഭക്തി യും ഭപിതീയാവിഭക്തിയും ഉണ്ടു; ക്രിയയും സ്ഥതന്ത്രമായ ക്രിയാ പഭംതന്നെ ഉപയോഗിക്കേണ്ടിവരും.

കർമ്മത്തിന്നും ക്രയയ്ക്കും തമ്മിലുള്ള വൃത്വാസം മനസ്സിലാ ക്കണം. ട്വേഷ്യം വരുമ്പോൾ ചിലർ വല്ലാതെ ഒച്ചയുണ്ടാക്കിയും ചിലർ തീരേ ഒ്ച്ചയുണ്ടാക്കാതേയും ഉങ്ങളുടെ വികാരത്തെ പ്രകടി പ്പിക്കുന്നു. 🦉 ജ്ഞാനിയായ പുരുഷൻ യാതൊരുക്രിയയും ചെയ്യാതെ തന്നെ അളവററ കർമ്മ ങാം ചെയ്യുന്ന. തൻറെ അസ്സിത്വംകൊ ണ്ടുമാത്രം ആയാഠംക്ക് അപാരമായ ലോകസംഗ്രഹം ചെയ്താൻ സ . ധിക്കം. അങ്ങനെയുള്ള വരുടെ സാന്നിദ്ധ്വംകൊണ്ടുതന്നെ വളരെ കർമ്മങ്ങൾ ചെയ്യപ്പെടുന്നു. അവരുടെ കൈകാപ്പുകൾ യാതൊരു ക്രിയയും (വ്യാപാരവും) ചെയ്യുന്നില്പെങ്കിലും അവർ കർമ്മാചെയ്യ ന്നുണ്ട്. ഒ്രവശത്ത് ക്രയന്നുക്ഷ്മായിത്തീരുന്നു; മറ്റവശത്ത് കർമ്മം വദ്ധ ച്ഛാകാണ്ടേ പോക്സം. ഈ വിചാരസരണിയെ ഇനിയം മുന്നോട്ട് കൊണ്ടപോകക. അപ്പോഠം മനസ്സ്പരിശു ലാമായിത്തിരും;് അവസാനം, ക്രിച്ച ശൂന്യത്പമായിത്തിന്ന് അള വററ കർമ്മം ഉണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിക്കം എന്ന പറയാൻകഴിയും. ആട്ട്വം തീവ്രം, പിന്നെ തീവ്രത്തിൽനിന്നു സൌമൃം, സൌമൃത്തിൽ നന്ത് സൂക്ഷ്യം, സൂക്ഷ്മത്തിൽനിന്ത ശൂന്വം ഇങ്ങനെ ക്രമേണ ക്രിയാശൂന്വതപം പ്രംപ്തമായിത്തിരും. എന്നാൽ, അപ്പോഴം അള വററ കരമ്മങ്ങൾം സ്വയം സംഭവിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നുണ്ടാകും.

ബാഹൃമായി കർമ്മങ്ങള അകററുന്നതുകൊണ്ടും അവ ദ്ലാ കരിക്കപ്പെടുന്നില്ല. നിഷ്യാമതയോടുകൂടി കർമ്മത്തെ അകററിയ കററി അനുഭവം വർദ്ധ പ്പിക്കണം. ബ്രൌണിങ്ങ് എന്ന കവി, 'കപടവേഷക്കാരനായ പോപ്പ്'' എന്ന ഒരു കവിത എഴ്ചിയി ട്ടണ്ടും. ഒരാരം പോപ്പിനോട്ട പറഞ്ഞു: "നിങ്ങരം എന്തിനാണു ഇത്രയധികം വേഷം കട്ടന്നതും? ഈ വലിയ കല്ലായം എന്തിനാണു നാണം? ബാഹൃമായ ഈ ആഭ്രാടമെന്തിനം? ഈ ഗംഭരമായ മുട്ര എന്തിനം??" അംഭ്രഹം മറുപടി പറഞ്ഞു: 'ഞാൻ ഇതെ ല്ലാം എന്തിനാണം ഉപയോഗിക്കുന്നതും എന്തോ? പറയാം, കേ

ട്ടോളൂ, ഇങ്ങനെ നടിച്ചു" നടിച്ചു" ഒരുടിവസം ഞാനറിയാതെ തന്നെ എന്നിൽ ത്രദ്ധയുളവായാലോ?" അതിനാൽ, നിഷ്യാമ മായക്രിയ ചെയ്തുകൊണ്ടേ ഇരിക്കുക. അതുകൊണ്ടു ക്രമണ നിഷ്യാമത്വം പ്രപ്തമാവും.

#### 4

അതായത്ര്, താമസകർമ്മങളേയം രാജസകർമ്മങളേയം തീരെ ഉപേക്ഷിക്കണം; സാത്തപികകർമ്മംമാത്രമേ ചെയ്യ വു. ഇതിലം ഒരു കായ്യം ഒർമ്മവെക്കണം; സഹജവം സ്വാഭ വിക വുമായ രൂപത്തിൽ മുന്നിൽവരുന്ന സാത്തപികകർമ്മം ഭോഷയു ക്തമാണെങ്കിലും ത്വാജ്യമല്ല. ഭോഷമുണ്ടെങ്കിൽ ഉണ്ടായിക്കൊ ഉളട്ടെ. ആ ഭോഷഞ്ഞ പിന്നിലേക്കു തള്ളാനാഗ്രഹിക്കുന്നതാ യാൽ മററ്റു പല ഭോഷങ്ങളം മുമ്പിൽ വന്ന നില്ലും. തന്റെ മൃക്ക നീണ്ടതാണെങ്കിൽ അതും ആ നിലയിൽത്തന്നെ ഇരിക്കട്ടെ; അ തിനെ മുറിച്ചും ഭംഗിയാക്കാൻ ത്രമി ക്നനതായാൽ കൂട്ടതൽ വിരും പമായിത്തിരേകയാണ ചെയ്യുക. അം അതെനയാ അങ്ങനെ തന്നെ ഇരിക്കുന്നതാണം നല്ലതും, സാത്തപിക്കർമ്മം സഭോഷമാ ണെങ്കിലും സ്വാഭാവിക്യുപത്തിൽ സിദ്ധിച്ചതാകയാൽ ഉപേക്ഷി. ക്കുത്തം.

ഇവിടെ മറെറാരുകാര്യംകൂടി മനസ്സിലാക്കേണ്ടതുണ്ട്. സര ളവും സ്വാഭാവികവുമായത്രപത്തിൽ കൈവരാത്ത കർമ്മങ്ങാം, നിങ്ങാംക്കുനല്ലപോലെ ചെയ്യാൻകഴിയുമെന്നുതാന്നിയാലം ചെ യ്യരുത്ര്. സഹജരൂപത്തിൽ ലഭിച്ച കമ്മുണ്ട് മാത്രം ചെയ്യുക. ഓടിച്ചാടി, കിടന്നു പിടഞ്ഞും, പതിയ പതിയ കർമ്മ ഒരം ആരാം ഞ്ഞുകണ്ടുപിടക്കാൻ പരിശ്രമിക്കരുത്ര". വളരെ വിഷമിച്ചുചെയ്യേ ണ്ടിവരുന്ന കമ്മങ്ങഠംഎത്രതന്നെ നല്ലവയായാലും, അവശിൽനിന്നു ട്ടനെ 'ല്യൂക അവയിലുള്ളതാല്പര്യത്തെ ഉപേക്ഷിക്കക. ഫലം ഉപേ പ്രാപ്പുക അവയിലുള്ളതാല്പര്യത്തെ ഉപേക്ഷിക്കക. ഫലം ഉപേ ക്ഷിക്കാൻസാധിക്കണമെങ്കിൽ കമ്മം സഹജമായിസ്സിദ്ധിച്ചതായിരി ക്കണം. മനുഷ്ഠൻ ലോഭംനിമിത്തം, ഈ കമ്മവും നന്നം, ആ കമ്മ വും നന്നു എന്നകരുതി നാലൂഭാഗത്തും ഓടാൻതുടങ്ങിയായ പിന്നെ ഫലത്യാഗം എങ്ങനെ സാധ്യമാകം? ഇതുനിമത്തം, ജീവിത മൃ വനം ഒരു വിശേഷമായ വണ്ണനയായിത്തിരം. ഫലത്തിലുള്ള ആശകൊണ്ടുമാത്രമാണ് ആയാഗം ധർമ്മത്തിന്റെ രൂപം നൽകി യിട്ടെങ്കിലും ഇത്തരംകർമ്മങ്ങൾ ചെയ്യാനാഗ്ര ഥിക്കുന്നത്ര്. അവ സാനം ഫലം കയ്യിൽനിന്നു പോകം; ജീവിതത്തിൽ ഒരിടത്തം സ്ഥിരത ഇല്ലാതായിത്തീരുകയും ചെയ്യും. ആ കർമ്മത്തിലുള്ള ആസക്തി മന്സ്സിൽ പററിപ്പിടിക്കും. ്എന്നാൽ, സാത്തചികകമ്മ digitized by www.sreyas.in

ങ്ങളുടേയും 'ലേപം' ഉണ്ടാവാൻതുടങ്ങിയാൽ അവയേയും ദ്ലാികരി കണം. പലതരം സാത്തപികകർമ്മങ്ങളും ചെയ്യാനാഗ്രഹ കുന്ന തായാൽ അവയിലും, രാജസവും താമസവും വന്നുചേരാൻതുടങ്ങും. അതിനാൽ, നിങ്ങ0ം, സ്പാഭാവികവും സഹജവുമായ സാത്തപിക കർമ്മങ്ങ0ംമാത്രം ചെയ്യക.

സ്പധർമ്മത്തിൽ സ്വദേശ്വധർമ്മം, സ്വജാതിയധർമ്മം, സചകാലീനധർമ്മം ഇവയെല്ലാം് ഉ∞പ്പെട്ടന്നണ്ട്. ഇവ മൂന്നം ചേർന്നാണ് സ്ഥധർമ്മമുണ്ടാവുന്നത്്. സ്ഥധർമ്മത്തെ നിണ്ണയി ക്കുമ്പോരം, ഇതും എന്റെ വൃത്തിക്കനുക്രലവും അനുരൂപവുമാണ്മം, എന്തെല്ലാംകർമ്മങ്ങളാണം" എന്റെമൽ വന്നു കയറിയിരി ക്കന്നതും, എന്നാലോചിക്കണം. നിങ്ങളിൽ ഒരു പ്രത്യേകവ്യക്തി ത്വം ഉള്ള തുകൊണ്ടാണു' നിങ്ങൾ 'നിങ്ങൾം' ആയിട്ടുള്ളത്ക്. ഓരോ വ്വക്തിയിലം ആയാഗക്ക് സ്ഥന്തമായ ചില് വിശേഷങ്ങ ള്ണ്ടും. കോലാടിൻെറ വികാസം കോലാടായിരിക്കുന്നതിൽത ന്നെയാണ്. കോലാടായിക്കൊണ്ടുമാത്രമേ അതിന്ന വികാസംസ മ്പാടിക്കാൻ സാധിക്കയുള്ള. കോലാട്ട് നായയാവാൻ ആഗ്രഹിക്ക ന്ന്തായാൽ അതു സംഭാവ്യമപ്പ. അതിന്നു സ്ഥയംപ്രാപ്പമായ വ്യ ക്തിത്വത്തെ—ആട്ട് എന്ന അവസ്ഥായ—ഉപേക്ഷിക്കാൻകഴിക് യില്ല. അതിന്നായി, അതിന്ന തന്റെ ശരരം ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടി വരും; പുരിയ ധർമ്മവും പുരിയ ജന്മവും കൈപംബെള്ളം അി ഈ ജന്മത്തിൽ അതിന്നു 'ഞജത്വം?തന്നെ പക്ഷേ, വിത്രം. യാണം" പവിത്രമായിട്ടുള്ളത്ര്. 'കാളയും രവളയും മന്ന് കഥ കേട്ടി തവളയ്ക്ക് തന്റെ വലപ്പം അധികമാക്കാൻസാധിക്കുന്ന ട്ടിപ്പേ? തിന്നും മെത്വത്തിയുണ്ടും. അതു കാളയോളം വലതാവാൻപ്രയത്നി ച്ചാൽ ചത്തുപോക്കം. അന്ദുരെ അനുകരിക്കുന്നതു് ഉചിതമല്ല. അ തിനാൽ, പരധമ്മം ഭയാവഹമാണെന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

പിന്നെ, സ്വധമ്മത്തിന്നം രണ്ടുഭാഗങ്ങളണ്ടു്. ന്നെമാറി മറേറത്ത മാറാതിരിക്കുന്നം അംശവും ക്കാണ്ടിരിക്കുന്ന അംശ നാളെത്ത ഞാനല്ല ഇന്നത്തെ ഞാനപ്പ നാളെ, വും. ഞാൻ നിരന്തരം മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. കട്ടി മററന്നാരം: ക്കാലത്തേ സ്ഥധർമ്മം വളർച്ചമാത്രമാണും. യെറ്റ്വേനകാല ഈ് എനിക്കു ധാരാളം കർമ്മശക്തിയുണ്ടും. അതിനെ อวา യോഗപ്പെടുത്തി ഞാൻ സമുഭായസേവനം ചെയ്യം. പ്രെഡാവ സ്ഥയിൽ എൻറ ജ്ഞാനംകൊണ്ട് ഈരന്മാക്ക് ലാഭമുണ്ടാവും. ഇങ്ങനെ, ചില സ്വധർമ്മങ്ങാം മാറിക്കൊണ്ടേയിരിക്കുന്നവയാ ഞ്ഞം. ചിലതു തീരേ മാറുകയും ഇല്ല. ഇവയെത്തന്നെ നാം പുരാ

തനമായ ശാസ്ത്രീയനാമങ്ങാംകൊണ്ടു വിളിക്കുന്നതായാൽ മനുഷ്യന്ന വണ്ണധർമ്മം, ആശ്രമധർമ്മം എന്ന രണ്ടു ധർമ്മമണ്ടെന്ന പറ യാം വണ്ണധർമ്മം മാഹന്നില്ല; ആത്രമധർമ്മം മാറിക്കൊണ്ടേയി രിക്കുന്നം.

ആശ്രമധർമ്മം മാരന്ത എന്നതിന്റെ അത്ഥം; ഞാൻ ബ്ര ഹമചാരിപഭം ഉപേക്ഷിച്ചു" ഗുഫസ്ഥാശ്രമത്തിങ്കുക്ക് പ്രവേശി ക്കന്നു; ഗ്രഹസ്ഥാത്രമത്തിൽനിന്നു വാനപ്രസ്ഥത്തിലേക്കം വാനു പ്രസ്ഥത്തിൽനിന്നു പിന്നെ സംന്യാസത്തിലേക്കും പ്രദ്ധേശിക്കുന്നു എന്നാകുന്നു. ഇപ്രകാരം ആത്രമ്ധർമ്മം മാറിക്കൊണ്ടേയിരിക്കു എന്നാലും, വണ്ണധർമ്മത്തെ മാററാൻ വയ്യ. എൻെറ ന്നം. നൈസർഗ്ഗികമായ മയ്പ്പടകളെ അതിലംഘിക്കാൻ എനിക്ക് കഴി കയില്ല അത്തരം പ്രയത്നംതന്നെ മിഥ്വയാണും. നിങ്ങളുടെ വ്യ ക്തിത്പത്തെ നങ്ങാംക്കപേക്ഷിക്കാൻ കഴികയില്ല. ഇതാണം വണ്ണധർമ്മത്തിൻറ അതിരു. വണ്ണധർമ്മത്തെ പ്രറിയുള്ള ഈ സങ്കല്പം വളരെ മധ്യാമാണം. വണ്ണധമ്മം ഇളക്കാൻ കഴിയാത്ത താണ്ം. ആടിൻെറ അജതചാവം നായയുടെ ഇനകതചാവം പോലെതന്നെയുള്ളതാണോ ബ്രാഹ്മണൻറെ ബ്രാഹ്മണത്പാറും ക്ഷത്രിയൻെറ 'ക്ഷത്രിയത്വാവം എന്നു ചോടിക്കുമായിരിക്കാം. വണ്ണധർമ്മം ഇത്ര കഠിനമോ സുദ്ദഢഭമാ അപ്പെന്നും ഞാൻ സമ്മ തിക്കുന്നു. എന്നാലം, നാം ഇതിൻെറ മർമ്മം മനസ്സിലാക്കണം. എല്ലം സാമദായികവ്വവസ്ഥകരംക്കം വണ്ണധർമ്മം എന്നപേരുപ യോഗിക്കന്നുണ്ടും; അപ്പോഗം തീർച്ചയായും അതിന്ന് ചില 'അപ വാദാങ്ങളണ്ടായിരിക്കും. അത്തരം അപവാദങ്ങളെ അവശ്വം സ്ഥി കരിക്കേണ്ടിവരും. ഗീതയും അവയെ സ്ഥികരിച്ചിട്ടുണ്ടും. ഇതി ന്റെ താല്പര്യം ഇതാണം: - ഈ രണ്ടതരം ധർമ്മങ്ങളേ മം മന സ്സിലാക്കി, അവാന്തരകർമ്മങ്ങരം എത്രതന്നെ സുന്ദാവും മുദ്ധവു മായിത്തോന്നിയാലം അവയുടെ വലയിൽപെട്ടപോകാതിരിക്കണം.

ഫലത്വംഗത്തിൻെറ സങ്കല്പത്തെ വികസിപ്പിച്ചുകൊണ്ടു വരു മ്പോഗം നമുക്ക താഴെ എഴതിയ അത്ഥം കിട്ടുന്നു:—

 രാജസകർമ്മങ്ങളേയും താമസകർമ്മങ്ങളേയും സമ്പൂണ്ണ മായി തൃജിക്കം.

2. ഈ ത്വാഗത്തിൻെറ ഫലത്തേയും തൃജിക്കു; അതായ ഇ്, അതിൻെറ അഹങ്കാരവും ഉണ്ടാവരുത്ര്.

3. സാത്തപികകർമ്മങ്ങളെ അപ്പടിയേ ത്യജിക്കാതെ അവ യുടെ ഫലത്തെ ത്യജിക്കക.

4. സാത്ത്വികകർമ്മം സഭോഷമാണെങ്കിലം ഫലത്വാഗപൂ. വം അനുഷ്ഠിക്കുക.

5. ആ സാത്തപികകർമ്മങ്ങള ഫലത്വാഗത്തോട്ടക്കി എപ്പേഴം അനുഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ടേയിരുന്നാൽ മനസ്സ ശുദ്ധമായിത്തി രും. രീവ്രത്തൽനിന്ന സൌമൃം, സൗമൃത്തിൽനിന്നു സൂക്ഷ്യം, സൂക്ഷ്യത്തിൽനിന്നു ശൂന്യം ഇങ്ങനെ ക്രിയതന്നെ ലോപിച്ചുപോ കയും ചെയ്യം.

6. ക്രിയ ലപ്പമായിപ്പോകം; എന്നാലം, കർമ്മം ലോക സംഗ്രഹത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള കർമ്മം നടന്നുകൊണ്ടേയി രിക്കം.

7. സാത്തപികകർമ്മങ്ങളം സ്വാഭാവികര്രപത്തിൽ പ്രാപ്ല മായാൽമാത്രം ചെയ്യക. സഹജലാപ്തമല്ലാത്ത കർമ്പങ്ങൾ, എത്ര തന്നെ നല്പതാണെന്നു തോന്നിയാലം, അവയിൽനിന്നു വിട്ടുനില്ലൂക; അവയിൽ ആശവെക്കുള്ള്.

8. സഹജപ്രാപ്തമായ സ്വധർമ്മാതന്നെ രണ്ടു തരത്തിലു ണ്ടൂം: മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നവ, മാറാതിരിക്കുന്നവ. വണ്ണധർമ്മാ മാറുന്നില്ല; ആത്രമധർമ്മാ മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. മാറിക്കൊണ്ടി രിക്കുന്ന സ്വധർമ്മാ മാറിക്കൊണ്ടേയിരിക്കട്ടെ: അതുനിമിത്തം പ്രകൃതി പറിശ്നദ്ധേമായിത്തീരും.

പ്രകൃതി എപ്പോഴം ഒഴകിക്കൊണ്ടേയിരിക്കണം. അരുവി ഒഴകാതിരിക്കുന്നതായാൽ അതിർന്നിന്നു ഭഗ്ഗ്ന്ഡം വരാൻതുടങ്ങം. ആശ്രമധർമ്മത്തിൻെ സ്ഥിതിയും ഇതന്നെയാണ്. മനുഷ്യന്ന് ആട്ടും കിട്ടുന്നതു കട്ടംബമാണ്; അവൻ, തൻറെ വികാസത്തി ന്നായി സ്ഥയം കട്ടംബബന്ധങ്ങളിൽ ഏറ്റെപ്പടുന്നു. ഇവിടെ അ വന്നു പലതരം അനഭവങ്ങളും കിട്ടുന്നു. പക്ഷേ, അവൻ, കട്ടംബി യായതോട്ടകൂടി അതിൽ മുങ്ങിക്കളയുന്നതായാൽ ഫലം നാശമാ യിരിക്കം. ആട്ടും ധമ്മമായിരുന്ന കട്ടംബജീവിതം പിന്നീട്ട് അ ധർമ്മമായിത്തിന്നു. കാരണം, ഇപ്പോറ്റം ആ ധർമ്മം ബന്ധന കാരിയായിത്തിന്നു. മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ധർമ്മത്തെ ആസക്തി നിമിത്തം കൈവിടാതിരിക്കുന്നതായാൽ അതിൻെറെ പരിണാമം ഭയാനകമായിരിക്കും. നല്ല സാധനങ്ങളിൽപ്പോലം ആസക്തിയു ണ്ടാവയുത്. ആസക്തിനിമിത്തം ഘോരമായ അനത്ഥങ്ങറാളണ്ടാ വുന്നു. ക്ഷയരോഗത്തിൻെറെ ബീജങ്ങറം, അറിയാതെയായാലും. ശ്വാസകോശങ്ങറംകുള്ളിൽ പ്രവേശിക്കുന്നതായാൽ, അവിടെ വെച്ചും, ജീവിതത്തെ മുഴവനും കാന്ത തിന്നുകളയും. ഇത്പോലെ തന്നെ, ആസക്തിയുടെ ബീജങ്ങറം, അശ്രദ്ധനിമിത്തം, സാത്തകിം

കർമ്മത്തിൽ കടന്നുക്രടുന്നതായാൽ സ്വധർമ്മവും ചീഞ്ഞളിയാൻ തുടങ്ങും. ആ സാത്തപികകർമ്മത്തിൽപ്പോലും രാജസത്തിന്റേയും താമസത്തിൻേറയും ടുർഗ്ഗന്ധം വന്നുചേരാൻതുടങ്ങും. അതിനാൽ, കുട്ടുബരൂപത്തിലുള്ള, ഈ മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന, സ്വധർമ്മവും യഥാകാലം വിട്ടുപോകണം, ഈ കായ്പാം, രാഷ്പ്രധർമ്മത്തിന്നും ബാധകമാണം. രാഷ്പ്രധർമ്മത്തിൽ ആസക്തി വന്നുചേരുകയും നാം നമ്മുടെ രാഷ്പത്തെപ്പററിമാത്രം ചിന്തിക്കാൻ ഇടങ്ങുകയും ചെയ്യന്നതായാൽ, ആ രാഷ്പ്രക്തിയും വളരെ ഭയാനകമായിരിക്കും. അതുനിമിത്തം ആത്മവികാസം നിന്നു പോക്കം. മനസ്സ് ആസ ക്തിയിൽ മുങ്ങും; നാം അധ്പപ്പോകയുംചെയ്യും.

### 6

അതിനാൽ, ജന്മസാഫല്യം ലഭിക്കണമെങ്കിൽ ഫലത്വാഗര്ത്ര പമായ 'ചിന്താമണി' കരസ്ഥമാക്കണം. അതു നിങ്ങാംക്കു വഴി കാട്ടിത്തരും. ഫലത്വാഗത്തിൻെറ ഈ തത്ത്വം തൻെറ മയ്യാദ (അതിത്തി)യും പറഞ്ഞുതരുന്നണ്ട്. ഈ വിളക്കിന്നടുത്തു നില്ലൂ നതായാൽ, ഏതുപപ്പുത്തി ചെയ്യണം, ഏതുപ്പുത്തി ചെയ്യരുതു, എഇ് എപ്പോരം മാററണം എന്നെല്ലാം തന്നെത്താൻ മനസ്സി ലായിത്തുടങ്ങും. എന്നാൽ, ഇനി നമുക്ക് മറെറാരു വിഷയഞ്ഞ പ്പററി ചച്ചിചെയ്യാം. സാധകൻ, അവസാനത്തെ സ്ഥിതിയെ പ്പററി, അതായത് എല്ലാ ക്രിയകളുടേയം ലോപത്തെപ്പററി ചിന്തി ക്കേണ്ടതുണ്ടോ, ഇല്ലയോ? സാധകൻ, അഥവാ ജ്ഞാനിക്ക്, യാ തൊരു ക്രിയയും ചെയ്യാതെതന്നെ അസംബ്വം കർമ്മങ്ങാം നടന്നു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആ സ്ഥിതിയിൽ ട്രഷ്പി വെക്കേണ്ടതുണ്ടോ?

ഇല്ല, ഇവിടെയും ആ ഫലത്വാഗത്തിൻെറ ഉരകല്ലതന്നെ ഉപയോഗിച്ചനോക്കണം. നാം കണ്ണാവക്കാതെതന്നെ നമക്കാവ ശൃമുള്ളതു ലഭിക്കത്തക്കവിധത്തിൽ അത്ര സന്ദരമായതാണ് നമ്മുടെ ജീവിതത്തിൻെറ സ്വര്രപം.

ജീവിതത്തിൻറ ഏററവും വലിയ ഫലം മോക്ഷമാകന്നം. ആ മോക്ഷത്തിലും ഈ അകർമ്മാവസ്ഥയിലും നമുക്കു ലോഭം (കൊതി) ഉണ്ടാവയ്യ്യൂം. ആ സ്ഥിതി നമുക്കും നാമറിയാതെതന്നെ സ്ഥയം സിദ്ധിക്കം. സംന്യാസം, കൃത്വം രണ്ടുമണി അഞ്ചുമിനി ട്ടിന്നു പെട്ടെന്നു നമുക്ക കിട്ടത്തക്കവിധത്തിലുള്ള ഒരു പഭാത്ഥമല്ല. സംന്യാസം ഒരു യാന്ത്രികവസ്തവല്ല. നിങ്ങളുടെ ജീവിതത്തിൽ

അതെങ്ങനെയാണം വികാസമടയുകയെന്നും നിങ്ങരംക്കറിയുക യില്ല. അതിനാൽ, മോക്ഷത്തെപ്പററിയ വിചാരം ഉദപക്ഷിക്കം.

ഭക്തൻ എപ്പോഴം ഈശചരനോടു പ്രാത്ഥിക്കുന്നതും ഇതാ "എനിക്ക് അങ്കയിലുള്ള ഭക്തിതന്നെ ധാരാളമാണ്. ഞ്: മോക്ഷം — ആ അവസാനഫലം — എനിക്കാവശ്വമില്ല." മുക്തിയും ഒരുതരത്തിലുള്ള ഭൂക്തിതന്നെയാണം". മോക്ഷവും ഒരുതരത്തിലുള്ള ഭോഗമാണം"; ഒരു ഫലമാണം". മോക്ഷത്തിൻെറ രൂപത്തിലുള്ള ഫലത്തിന്മേലം കത്തിരി നടത്തുക. അതുകൊണ്ടു മോക്ഷം എ ങ്ങോട്ടം പോകയില്ല. കത്തിരി ഒരുപക്ഷേ പൊട്ടിപ്പോയേക്കാം, ഫലം കൂടുതൽ പക്പമായിത്തിരുകയും ചെയ്യും. മോക്ഷത്തിലുള്ള ആഗ്രഹം ഉപേക്ഷിക്കുമ്പോഗം നിങ്ങഗം അറിയാതെതന്നെ നിങ്ങ ളടെ പോക്ക് മോക്ഷത്തിലേക്കാവും. ഓർമ്മതന്നെ ഇല്ലാതാവ ത്തക്കവിധത്തിൽ 'സാധനായിൽ അത്രയധികം തന്മശനായിരി അപ്പോശ മോക്ഷം നിങ്ങളെ അനേപഷിച്ചു കണ്ടുപിടിച്ചു ക്കേ. നിങ്ങളുടെ മുമ്പിൽ വന്നനില്ലും: സാധകൻ തൻെറ് സാധനയിൽ തന്നെ നിമഗ്നനായാൽ മതി.

വീണ്ടും അവസാനത്തിൽ പറയുന്നു:

"അഹം തചാ സവ്വ്പാപേഭ്യോ മോക്ഷയിഷ്യാമി, മാ ത്രചഃ!"

ഞാൻ മോക്ഷം ഭാനംചെയ്യാൻ സമത്ഥനാണം". നീ മോ ക്ഷത്തെപ്പററി ചിന്തിക്കേണ്ട. നീ സാധനയെപ്പററിമാത്രം ചിന്തിക്കക.

"മാ തേ സങ്ഗോസ്ത്വകർമ്മണി??

ഭഗവാൻ ആട്ട്വംതന്നെ, അകർമ്മാവസ്ഥയിൽ, മോക്ഷ ത്തീൽ, ആ സക്തി വെക്കരുയ്ക്ക വിന്നെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടും മോക്ഷ ത്തെ മറക്കുന്നതായാൽ സാധന ഉൽക്രപ്പമായിത്തീരും; മോക്ഷം തന്നെത്താൻ നിങ്ങളുടെ മുമ്പിൽ വന്നനീല്ലും. ഫലേറ്റ്വുക്രടാതെ തൻെറ സാധനയിൽ നിരതനായിരിക്കുന്ന സാധകൻെറ കണ്റ ത്തിൽ മോക്ഷലക്ഷ്പി വിജയമാല അണിയിക്കുന്ന!

'സാധന' പരമകാഷ്യയെ പ്രാപിക്കുന്ന ഭിക്കിൽ മോക്ഷലക്ഷ്പി മുമ്പിൽവന്നു തൊഴുതുനില്ലൂന്നു. വീട്ടിലേക്കു പോകേണ്ട ആരം മരച്ഛവട്ടിൽനിന്നുകൊണ്ടും 'വീട്ടം', വിട്ടം' എന്നു ജപിക്കുന്നതായാൽ

വീട്ട° ഭൂരത്തുതന്നെ ആയിരിക്കും; അയാഠംക്കു മരച്ചവട്ടിൽതന്നെ നില്പം നടിവരും. വിട്ടിനെ ഓത്തുകൊണ്ടു വഴിയ ൽത്തന്നെ വിത്ര മിക്കാൻതുടങ്ങുന്നതാ മാൽ ആയാരം തൻറെ അവസാനത്തേ വിശ്ര മസ്ഥലത്തുനിന്നു ഭൂരത്തെന്നെ ആയിരിക്കും. നടന്തുകൊണ്ടേയിരി ക്കണം: എന്നാൽ വീട്ട" മുന്നിൽ വന്നുചേരും. മോക്ഷത്തെപ്പററി വെരുതെ വിചാരിച്ച് എന്റെ പ്രയത്നതിൽ, 'സാധന'യിൽ, ശി ഥിലത (അയവ്യ്) വരുത്തുന്നതായാൽ മോക്ഷം ടൂരേ ഓടിപ്പോകന്ന താണം. മോക്ഷത്തെപ്പററിച്ചിന്തിക്കാതെ, എപ്പോഴം സാധനം യിൽത്തന്നെ നിരതനായ രിക്കുന്നതുതന്നെയാണു മോക്ഷത്തെ അടു ത്തു വരുത്തുന്നതിന്നുള്ള ഉപായം അകർമ്മാവസ്ഥയിൽ, അഥവാ വിത്രാന്തിയിൽ, ആഗ്രഹം വെക്കരുത്ര്. സാധനയിൽമാത്രം ത്രദ്ധ വെക്കും; മോക്ഷം അടുത്തുതന്നെ നില്ലുന്നുണ്ടു`. 'ഉത്തരം, ഉത്തരം' എന്നു ഉറക്കെപ്പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു ചോദ്യത്തിൻെറ ഉത്തരം കിട്ടുക ശരിയായ വഴിയിലൂടെ പതുക്കുപ്പുതുക്കു പോയാൽ മാത്ര യില്ല. മേ ഉത്തരം കിട്ടുകയുള്ള തെ വഴി അവസാനിക്കുന്നദിക്കിൽ അതിൻെറ ഉത്തരം ഉണ്ടും. അവസാനത്തിച്ചത്താതേ അവസാ നിക്കുന്നതെങ്ങനെ? കണക്കുചെയ്യാതെ ഉത്തരം കിട്ടുമോ? സാധകാ വസ്ഥയിൽ സിദ്ധാവസ്ഥകിട്ടുമോ? വെള്ളത്തിൽ മുങ്ങിപ്പൊന്ത്ര മ്പോഠം അടുത്തുള്ള കരയിലേ തമാശകളെപ്പററി ചിന്തിക്കുന്നതു കൊണ്ടു കായ്പമാവുമോ? ആ സമയത്ത്ര് ഓരോ കയ്യായി മുന്നോട്ട വെച്ഛം അക്കരപറേറണ്ടതെങ്ങനെ എന്ന കായ്യത്തെപ്പററിമാത്രം ചിന്തിക്കുകയും അതിൽ തൻറെ ശക്തിമുഴവനും വിനിയോഗിക്കു കയും ചെയ്യണം. അട്വം സംധന പൂത്തിയാക്കും, സമദ്രം നീ ന്തിക്കടക്കും; മോക്ഷം തന്നെത്താൻ കൈവരും.

7

ജ്ഞാനികളുടെ അന്തിമാവസ്ഥയിൽ സർവ്വക്രിയകളും ലുപ്പ മായിത്തീരുന്നു. ഗ്രൂനൃത്രപമായിത്തീരുന്നു. ഇതിൻെറ അത്ഥം, ആ അവസ്ഥയിൽ യാതെന്ദേ ക്രിയയും ഉണ്ടായിരിക്കയില്ല എന്നല്ല, ആയാറം മുഖേന ക്രിയ ഉണ്ടാവും എന്നു പറയാം ഉണ്ടാവുകയില്ല എന്നും പറയാം. അന്തിമാവസ്ഥ വളരെ മേണീയമാണ്, വളരെ ഉഭാത്തമാണ്. ആ അ വസ്ഥയിൽ ഉണ്ടാവുന്ന ഏതൊന്നിനെപ്പ ററിയും ആയാറംക്ക ചിന്തയുണ്ടാവില്ല. എല്പാം ഗ്രൂഭവും സന്ദരവു മായിരിക്കും. ആയാറം സാധനയുടെ ഉച്ചകോടിയിലാണ് നില്ലം നെയ്ല്. അവിടെ, എല്ലാം ചെയ്യുന്നുണ്ടെങ്ക് ലും ഒന്നുംതന്നെ ചെയ്യ ന്നില്ല. സംഹരിച്ചാലം സംഹരിക്കുന്നില്ല; നന്മചെയ്യാലം നന്മാച യ്യന്നില്ല.

ഈ അന്തിമാവസ്ഥതന്നെയാണും സാധകരൻറ 'സാധന യുടെ പരമകാഷ്ഠം.' സാധനയുടെ പരമകാഷ്യ എന്നതിൻെറ സാരം, 'സാധന'യുടെ സഫജാവസ്ഥ എന്നാകന്ന. അവി വല്പതും ചെയ്യന്തണ്ടും എന്ന ഭാവനതന്നെ ഞാൻ ടെ ഇല്ലാതാവുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ, ഈ സ്ഥിതിയെ ഞാൻ സോധ നായുടെ അനൈതികത എന്നു പറയും. സിദ്ധാവസ്ഥ നൈതികാവസ്ഥയല്പ. ചെറിയ കുട്ടി സത്വം പറയുന്നു; പക്ഷേ അയ്യ നൈതികമപ്പ: കാരണം, കളവെന്താണെന്നതന്നെ ആ കുട്ടിക്ക് ഞ്സതൃവുമായി പരിചയപ്പെട്ടശേഷവം സത്യം റിയുകയില്ല. പറയുന്നതു നൈതികക്ർമ്മമാണം. സിലാവസ്ഥയിൽ അസത്വം ഇപ്പതന്നെ. അവിടെ സത്വം മാത്രമേളള്. അതിനാന്, അവി ടെ നീതിയില്ല. നിഷില് സ്തവിന്ദ് അവിടെ നില്ലംംൻതന്നെ കഴിയില്ല. ്കേരംക്കാനിഷ്പപ്പെട്ടാത്തതു കാതിൽ കടക്കതന്നെയി ല്ല. കാണാനാഗ്രഫിക്കാത്തതു് കണ്ണിൽ പെടുകയില്ല. ചെയ്യേണ്ട കർമ്മങ്ങ&മാത്രമേ കൈ ചെയ്യുകയുള്ളു. അതിന്നായി അഭാചാ നിക്കേണ്ടിവരില്ല. ദ്രരീകരിക്കേണ്ടതിനെ ദ്രരീകരിയ്ക്കേണ്ടിവരില്ല; അതു സ്ഥയം ദൂദേ ചൊയ്ക്കൊള്ളം – ഇതുതന്നെയാണ നിതിശ്രുന്വാ വസ്ഥ. ഇതിനെ സാധനായുടെ പരമകാഷ്ഠ, സഹജാവസ്ഥ, **അനൈ**തികത അഥവാ അതിനൈതികത—ഇങ്ങനെ എന്തുവേ ണമെങ്കിലും പറയാം. ഈ അനൈതികതയിലാണം" നീതിയുടെ പരമോൽക്കഷ്ം. അതിനൈതികത എന്ന പടം എനിക്കു വളരെ പിടിച്ചു. അല്ലെങ്കിൽ, ഈ അവസ്ഥയെ, സാത്തപികസാധനയുടെ നിഃസത്തചത എന്നും പറയും.

എങ്ങനെയാണ് ഈ ഭശയെ വണ്ണിക്കക? 'ഗ്രഹണൗത്തിന്ന മുമ്പായി അതിൻെറ 'വേധം' കാണപ്പെടുന്നതുപോലെ ഭേഹാവ സാനത്തിൽ കിട്ടാൻപോകന്ന മോക്കാവസ്ഥയുടെ നിഴൽ അതി നംമുമ്പു തന്നെ വീഴാൻതുടങ്ങുന്നു. ഭേഹാവസ്ഥയിൽതന്നെ ഭാവി യിലെ മോക്കാവസ്ഥ അന്ദേവപ്പെടാൻതുടങ്ങുന്നു. ഈ സ്ഥിതി യെ വണ്ണിക്കാൻതുടങ്ങുമ്പോഴേക്ക് വാക്ക മന്ദീഭവിക്കന്നു. ആയാറ്റം എത്രതന്നെ ഹിംസചെയ്താലും ഒന്നും ചെയ്യുന്നില്ല. ആയാളുടെ ക്രിയകളെ ഇപ്പോറം ഏതളവുകോൽകൊണ്ടാണ് അളക്കക്? ആ യാറം ചെയ്യുന്നതെല്ലാം സാത്തപികകമ്മമായിരിക്കും. സവ്ക്രിയക ളം ക്ഷയിച്ചുപോയാലം ആയാറം ലോകസംഗ്രഹംചെയ്യുന്നതായി രിക്കം ഇതിനെ വണ്ണിക്കാൻ എന്ത്ര ഭാഷയാണ് ഉപയോഗി ക്കേണ്ടതെന്നറിയുന്നില്ല.

ഈ അവസ്ഥയിൽ രണ്ടുമൂന്ന ഭാവങ്ങളണ്ട് — ഒന്ന വാമദേ വൻറ അവസ്ഥ. അദ്ദേഹം ഉട്ഘോഷിക്കുന്നത് ഇതാണം: digitized by www.sreyas.in

308

''ഈ ലോകത്തിൽ എന്തെല്ലാം ഉണ്ടോ അതെല്ലാം ഞാനാണം'. " ജ്ഞാനിയായ പുരുഷൻ അഫങ്കാരമില്പാത്തവനായിരിക്കും. ആയാ ളടെ ദേഹാഭിമാനം നഷ്പമായിപ്പോക്ന്നു; സകല ക്രിയകളം സമാ പ്പമാവുന്നു. ആ സമയത്തും ആയാരംക്കു ഭാവാവസ്ഥ ലഭിക്കുന്നു. അതു' ഒരു ദേഹത്തിൽ ഒതുങ്ങിയിരിക്കയില്ല. ഭാവാവസ്ഥ എന്നതു ക്രിയാവസ്ഥയല്പ; ഭാവാവസ്ഥ, അതായതു ഭാവനകളുടെ ഉൽക്കട മായ അവസ്ഥ! നമുക്കു ഈ ഭാവാവസ്ഥയുടെ അനുഭവം ഏറക്കുറ കളിയുടെ ടോഷംനിമിത്തം അമ്മ ഭോഷവതിയായി ഉണ്ടാവാം. ത്ത<sup>\*</sup>രുന്നു; ഗുണംനിമിത്തം ഗുണവതിയും. കുട്ടിയുടെ ട്രൂഖാകൊണ്ടു **ഒടുഖിതയും സന്തോഷംകൊണ്ടു സന്തുഷ്ടയും** ആയിത്തീരുന്നു. അ മ്മയുടെ ഈ ഭാവാവസ്ഥയുടെ അതിരു കുട്ടിയാണം". സന്താനങ്ങ ളാട ടോഷത്തെ അവർ തൻേറതായി കണക്കാക്കുന്നു. ജ്ഞാനി യാകട്ടെ, തൻെറ ഭാവനയുടെ ഉൽക്കടതനിമിത്തം ലോകത്തിൻെറ ടോഷത്തെയെല്ലാം തൻറെ തലയിൽ വഹിക്കുന്നു.

ലോകത്തിൻെറ പാപാനിമിത്തം ആയാരം പാപിയും സുക തംനിമിത്തം ആയാരം സുകൃതിയും ആയിത്തീരുന്നു. അങ്ങനെയാ ണെങ്കിലും ത്രിഭ്രവനത്തിലെ പാപപുണ്യങ്ങരംക്ക് ആയാളെ സ്പശി ക്കാൻപോലും സാധിക്കയില്ല. അദ്രസ്ത്രത്തിൽ ഋഷി പറയുന്നു:

"യവാശ്ച മേ, തിലാശ്ച മേ, ധുമാശ്ച മേ."

എനിക്ക യവംതരിക, എള്ളതരിക, കോതമ്പൂതരിക; എ പ്പോഴം യാചിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഇഷിയുടെ വയറിന്റെ വലപ്പം എത്രയാണം ? പക്ഷേ, ആ യാചിക്കുന്നതു മൂന്നരമുഴം നീളത്തിലുള്ള ശരീരത്തോടുകൂടിയ ഋഷിയല്ല. അദ്ദേഹത്തിനെറ ആത്മാവു വിശചാകാരമായിപ്പറയുകയാണു്. ഇതിനെ ഞാൻ 'വൈഭികവി ശ്വാത്മഭാവം? എന്നു പറയുന്നു. വേടങ്ങളിൽ ഈ ഭാവനയുടെ പരമോത°കഷ്ം കാണപ്പെട്ടുന്നണ്ടും. ഇജറാത്തിലെ നരസിമെത്ത എന്ന ഒരു 'സാധു' നാമസങ്കിത്തനംചെയ്തകൊണ്ടു പറയുന്നു: ''ഭഗ വാനേ, നാമസങ്കീത്തനംചെയ്യമ്പോ&ക്രൂടി അടിയന്നം ഉറക്കം വരുന്നവല്ലോ. അടിയൻ അതിന്നമാത്രം എന്തുപാപമാണ ചെ യ്കിട്ടുള്ളത്ര നരസിമെത്തയും ഉറക്കംവന്നിരുന്നുവോ? ഇല്ല; ത്രോതാക്കാണം" ഉറക്കാവന്നിരുന്നതും. പക്ഷേ, നരസിമെത്ത ത്രോതാക്കളോട്ട് ഐക്വംപാപിച്ചും ഇങ്ങനെ വിചാരിക്കുക ഇതു് അദ്രഹത്തിൻെറ ഭാവാവസ്ഥയാണം°. ജ്ഞാനി യാണം". കളുടെ ഭാവാവസ്ഥ ഇപ്രകാരമായിരിക്കും. ഈ ഭാവാവസ്ഥയിൽ എല്ലാ പാപപുണ്വങ്ങളം താൻമുഖേനയാണാ് ഉണ്ടാവുന്നതെന്നു

ആയാാംക്കു തോന്നുന്നു. ആയാാം സ്വയം ഇങ്ങനെതന്നെ പറയും. ആ ഋഷി പറയുന്നില്പേ? "ചെയ്യാൻപാടില്പാത്ത എത്രയെല്ലാം കാര്വങ്ങൾ ബെയ്ത, ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നു, ഇനി ചെയ്യം?" ഈ ഭാവാവസ്ഥ പ്രാപ്തമാവുന്നതോടുകൂടി ആത്മാവു പക്ഷിയെ പ്രോലെ പറക്കാൻതുടങ്ങുന്നു; ആയാാം പാത്ഥിവതയ്ക്കപ്പുറമായി ത്തീരുന്നു.

ഈ ഭാവാവസ്ഥയെപ്പോലെതന്നെയുള്ളതാണും" ജ്ഞാനിയുടെ ക്രിയാവസ്ഥയം. ജ്ഞാന് സ്പാഭാവികമായി എന്താണ ചെയ്യുക? ആയാരം ചെയ്യുന്നതെല്പാം സാത്തപികമായിരിക്കും. മനുഷ്യഭേഹ ത്തിൻെ മയ്യാട് - അതിത്തി - ആയാരംക്കം ബാധകമാണം". പ ക്ഷേ, അപ്പോഴേക്ക് ആയാളടെ മുഴവൻ ശരീരവം, എല്ലാ ഇന്ദി യങ്ങളം, സാത്ത്വികമായിക്കഴിഞ്ഞിരിക്കം; അതിനാൽ ആയാളുടെ സകല ക്രിയകളം സാത്തപികമായിരിക്കും. വ്യാവഹാരികദ്ദഷ്ട്രും സാത്തിക്തയുടെ അങ്ങേ അതിരു' ആയാളുടെ ് വ്യവഹാരത്തിൽ കാണപ്പെട്ടം. എന്നാലും, വിശചാത്മഭാവത്തിനെറ്റ ദ്രംഷ്പിയോടു കൂടി നോക്കുന്നതായാൽ ത്രിഭവനത്തിലെ എല്ലാ പാപപൂണ്യങ്ങളം താൻ ചെയ്യുന്നതുപോലെ തോന്നു; എന്നിട്ടും ആയാാം അലിപ്ത നായിരിക്കയും ചെയ്യും. കാരണം, പററ പ്പീട്ടിക്കുന്ന ഈ ശരീര് ത്തെ ആയാരം പൊളിച്ചു വലിച്ചെറിഞ്ഞും ഴിഞ്ഞു. ക്ഷുദ്രമായ ഈ ശരീരത്തെ പൊളിച്ചു വലിച്ചെറിയുമ്പോൾ മാത്രമേ ആയാൾ വിശചരൂപിയാവുകയുള്ള. ഭാവാവസ്ഥയ്ക്കം ക്രിയാവസ്ഥയ്ക്കം പ റമെ ജ്ഞാനിക്കു മൂന്നാമതൊരവസ്ഥക്രടിയുണ്ടും. അതാണം ജ്ഞാ നാവസ്ഥ. ഈ അവസ്ഥയിൽ ആയാഠംക്ക് പാപമോ പുണ്യമോ സഹിക്കാൻ സാധിക്കയില്ല. സകലവും അഴിച്ചു വലിച്ചെറിയുന്നു. ഈ ലോകത്തെയൊട്ടാകെ തീയിട്ടു പടാൻ ആയാഠാ തെങ്ങുന്നു. ആയാരം ഒന്നുംചെയ്യാൻ ഒരുങ്ങന്നില്ല. അതിൻറ സ്പശംപോലും ആയാ& ക്ക° അസഹൃമായിത്തോന്ന്നു. മോക്ഷാവ്ന്ഥയിൽ\_\_\_ സാധനയുടെ പരമകാഷ്യയിൽ — ജ്ഞാനിക്ഷ് ഈ മൂന്ന സ്ഥിതി കളം ഉണ്ടാവാം.

ഈ അക്രിയാവസ്ഥ, അന്തിമാവസ്ഥ, എങ്ങനെ പ്രാപ്തമാ വം? നാം ചെയ്യന്ന കർമ്മങ്ങളുടെയൊന്നും ചുമലെ നമുക്കില്ല എന്ന ഭാവനയണ്ടാക്കാൻ അഭ്വ സിക്കേ. ഞാൻ ഒരു നിമിത്തമാ ത്രമാണെന്നു വിചാരിക്കേ. എനിക്ക കർമ്മത്തിൻെറ കത്തൃതച മില്ല. ആദ്വം ഈ കത്തൃതചവാഭത്തിൻെറ ഭ്രമികയെ വിനയപ്പ പ്പം സ്വീകരിക്കുക. പക്ഷേ, ഇതുകൊണ്ടു കത്തൃത്വം പൂർണ്ണമായി ഇല്ലാതാവുകയില്ല. പതുക്കെപ്പതുക്കെ ഈ ഭാവന വികസിച്ചു digitized by www.sreyas.in കൊണ്ടുവരും. ആട്വം, ഞാൻ വളരെ തുപ്പമായ ഒരു പ്രാണിയാ ണെന്ന് അനഭവപ്പെടുത്തുക. അദ്ദേഹത്തിനെറ കയ്യിലേ ഒരു ക ളിക്കോപ്പാണ്, മരപ്പാവയാണ്, ഞാൻ. അട്രേഹം എന്നെ കളി പ്പിക്കുന്ന്. പിന്നെ, ഈ ചെയ്യപ്പെടുന്നതെല്ലാം ശരീരജന്യമാണെ ന്നു കരുതാൻ പ്രയത്നിക്കുക. എന്നെ അതു സ്പർശിക്കപ്പോലും ഇല്ല. ഈ എല്ലാ ക്രിയകളം ഈ കളേബാത്തിൻേറതാണം". പ ക്ഷേ, ഞാൻ ഈ കളേബരമല്ല. ഞാൻ ശവമല്ല; ശിവനാണം എ ന്ന ഭാവനയോട്ടക്കടി ജീവിക്ക്ക്ക് ടേഹത്തിന്റെ ലേപംകൊണ്ടു സചല്പമെങ്കിലും ലിപ്ലനാവരുത്താം അപ്പോരം, ദേഹത്തോടു യാ തൊരു ബന്ധവുമില്ല് എന്ന നില വന്നുപ്പേരുന്നു; ജ്ഞാനിക്ക് ഈ അവസ്ഥ അനായാസേന പ്രാപ്തമാവുന്നു. അപ്പോരം, മേൽപറ ഞ്ഞ സ്ഥിതികരം വീണ്ടം വന്നുചേരും. ആട്വം ക്രിയാവസ്ഥ: അ തുനിമിത്തം, ആയാഠം അത്യന്തം നിമ്മലവും ആഭർശചരവുമായ ക്രിയകഠം ചെയ്യാൻ തുടങ്ങും. രണ്ടാമതു ഭാവാവസ്ഥ: ആ അവ സ്ഥയിൽ, മൂന്നലോകത്തിലേയം പാപപഎണ്ണങ്ങാം താനാണം" ചെയ്യന്നതു് എന്നു് അനഭവപ്പെടും. മൂന്നാമതു ജ്ഞാനാവസ്ഥ: ആ അവസ്ഥയിൽ, സ്വല്പാപോലം കമ്മം തൻറെ അടുത്തുനി ല്ലാനനുവദിക്കയില്ല. സകല കർമ്മങ്ങളേയും ഭസ്തീകരിക്കും. ജ്ഞാ നിയായ പുരുഷനെ ഈ മൂന്നവസ്ഥകളെക്കൊണ്ടും വണ്ണിക്കാം.

8

ഇത്രയൊക്കെ പറഞ്ഞതിനാശേഷം ഭഗവാൻ വീ**ണ്ടം** അഇ്ള് നനോട്ട പറയുന്നു: "അഇ്ജനാ, ഞാൻ ഈ പറഞ്ഞതെല്ലാം നി ത്രദ്ധവച്ചു കേട്ടില്ലേ? ഇനി നല്പപോലെ ആലോചിച്ചു നിനക്കപി തമായി തോന്നുന്നതെന്തോ അതു ചെയ്തകൊറംക!" ഇങ്ങനെ പറ ഞ്ഞു ഭഗവാൻ അജ്ജനൻറെ വ്യക്തിത്ചത്തിന്നു മഹത്തചംനൽകി അദ്ദേഹത്തെ തനിയേവിടുന്നു. ഇതുന്നെയാണു് ഭഗാഭംഗീത യുടെ വിശേഷം. പക്ഷേ, ഭഗവാന്ത വീണ്ടം ദയതോന്നി താൻ കൊടുത്ത ഇപ്പാസ്വാതന്ത്ര്യത്തെ അദ്ദേഹം പിൻവലിച്ചു പറഞ്ഞു: "അള്ളനു, നിൻെ ഇപ്പ്, നിൻെ സോധനാ, സവവം ഉപേ ക്ഷിച്ച് നീ എന്നെ ശരണംപ്രാപിക്കുക്കും. ഇങ്ങനെ തന്നെശ്ശര ണം പാപിക്കാൻ പ്രേരിപ്പിച്ചുകൊണ്ടു ഭഗവാൻ വീണ്ടും അജ്ജ നന്ന നൽകിയ ഇല്ലാസ്ഥാതന്ത്ര്യത്തെ പിൻവലിച്ചു. ഇതിനെറ അത്ഥം, നിങ്ങാം നിങ്ങളുടെ മനസ്സിൽ സ്വതന്ത്രമായ ഒരിപ്പയും ഉണ്ടാവാനന്ദവഭിക്കരുത്ര് എന്നതാണ്സയാണ്. തൻെറ ഇപ്പായ നടത്തരുത്ര°; അദ്ദേഹത്തിൻെറ ഇപ്പു നടക്കട്ടെ. എനിക്കു സ്പത digitized by www.sreyas.in

ന്ത്രമായിത്തന്നെ, 'ഈ സ്ഥാതന്ത്ര്യം ആവശ്യമില്ലാ' എന്ന ഭാവന യുണ്ടാവണം. ഞാനില്ല, എല്ലാം നീതന്നെ, നി! ഈ സ്ഥിതിയാ വണം. ആട്ട് ജീവാവസ്ഥയിൽ 'മേം, മേം, മേം' എന്ന പറ യൂന്നു. അതായത്പ്പോസ്, ഞാൻ, ഞാൻ'. ആ ആട്ടതന്നെ ജന്മ മൊട്ടങ്ങിയാൽ, അതിൻെറ ഞാന്വുകൊണ്ടു പഞ്ഞിയടിക്കാനുള്ള ഗേട്ട്' ഉണ്ടാക്കി വില്ലിന്മേൽ കെട്ടുമ്പോറം, അത്ര് 'തും തും തും' എന്ന പറയുന്നു എന്നാണ് ഭാട്ട പറയുന്നത്രം. ഇപ്പോറം എല്ലാം "നിതന്നെ! നീതന്നെ! നീതന്നെ!"

### 312

# വേദാന്തഗ്രസ്ഥങ്ങാം

# ഉപനിഷ<u>ണ</u>്കറാ

സൗതനമതസാരസർവസ്ഥമായ ഉപനിഷണ്ണുകളുടെ അന്ഥയമറയ്കുള്ള പ്യംഗാനും സാരവം ശാങ്കരഭാഷ്യവും അടങ്ങിയത്ര്.

|                                 | ©. | ണം | 1                            | ୍ ଞ୍ର | ണ. |
|---------------------------------|----|----|------------------------------|-------|----|
| ഇൗശാവാസ്വോപനിഷത്ത്ര്            | 0  | 15 | മാണ്ഡൂക്യോപനിഷ <u>ത്ത</u> ്ര | 2     | 4  |
| കേനോപനിഷത്തു്                   | 0  | 9  | തൈത്തിരീയോപനി ഷത്തു"         | 1     | 14 |
| കാഠകോപനിഷത്ത്                   | 1  | 11 | ഐരദേയാപനിഷത്തും              | 0     | 15 |
| പ്രശ' നാപനിഷത്ത്ര്              | 1  | 2  | ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്ത്ര"         | . 7   | 8  |
| <i>േഡാം</i> പെനിഷത്ത്ര <b>"</b> | 1  | 2  | ബുഹദാരണ്യകോപനിഷ <u>ത്ത</u> ് | . 7   | 8  |

# ശ്രീഭ്രത**നാ**ഥസർവസ്വം

1-0, 2-0, 3-0 30038800.

ശബരിമലക്ഷേത്രേല്പത്തിമാൽ ശാസ്തുപ്രതിഷ്ഠവരരയുള്ള ത്രീഭ്രതനം ഫൺറ മുഴവൻ വിലാസങ്ങളം, പൂഭാവിധി, മന്ത്രം, ഗായത്രി മരലായവകളം അടങ്ങി സത്രീ. വില ത്ര. 1 ണം. 8;

# നാരായണിയം

### (സവ്വാഖ്വാനം)

കാരോ ഗ്ലോകങ്ങാംക്കം അടിയിൽ ലഭിതമലയാള ത്രിൽ സാരാറും, ത്രീഗ്ലര വായ്യരപ്പൻെ ആകർഷണീയമായ ചിത്രവം ചേത്തത്ന് നില്ലത്ത് \* വിലത്ത്വിലത്ത് 9.

# ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

### (സവ്വാബ്വാനം)

്റ്റോകങ്ങളം ചുവടേ സാരവം ഗീരോപദേശംചെയ്യുന്ന ചിത്രവം അട ങ്ങിയത്. വില ത്ര. 1.

### \_മാനേജർ,

ശ്രീരാമവിലാസം ബക്കഡിപ്പോ, കൊല്ലം.

്ട്ടം എകൾ:—തിരവനന്തപുരം, ആലപ്പഴം

\*

1