

ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈതൃകവും പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും പ്രചരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്വ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്യക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്യമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്യൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുപ്പത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലദ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്യക്തിപരമായ ആവശ്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്വപരവും മറ്റുമായ കാര്യങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്യഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

http://sreyas.in

# ഗീതാ**ത്ഥസം**ഗ്രഹം

### ഗീതാ**ത്ഥസംഗ്രഹം.**

### വിഷയാനക്രമണിക.

# **ന്നൊ**മജ്യായം\_\_\_ജംഖല്രതിഷേധനം

|            | വിക്കും.                                                 |      | പുറംൂ        |
|------------|----------------------------------------------------------|------|--------------|
| 1.<br>2.   | ് ഭഗ്വേദ് ഗീത—സർവലോകവേദം ഗ<br>മഹാഭാരതത്തിൽ ഭഗവദ് ഗീതയുടെ | •••  | $\mathbf{L}$ |
|            | സ്ഥാനം                                                   | •••  | 2            |
| 3.         | ഭഗവട് ഗീത—വേടങ്ങളും 3 സാരം                               |      | 4            |
| 4.         | ജ്ഞാനം, ഉപാസന, കർമ്മം, ഇവ<br>യുടെ പരസ്പര സാപേക്ഷരം       | •    | 6            |
| 5.         | ജ്ഞാനത്തിന്റെ പ്രാധാന്വം                                 | •••  | 7.           |
| 6.         | ഭഗവദ്ഗീത—"തത്വമുന്നി" എന്ന<br>മഹാവാകൃത്തിന്റെ വിവരണം     |      | 8.           |
| <b>7</b> . | ഭഗ്വദ്ഗീതളപദേശിക്കുന്നു ജീചിത<br>പരിപൂണ്ണത               |      | * .          |
| Q          | ഭഗവള് ഗിത—സ്ത്രായം മുതലായ                                | **** | 12           |
| 'n.        | ടർശനങ്ങളുടെ സമനചയം                                       | •••  | 15           |
| 9.         | ഗീം ഉപദേശിക്കുന്ന മാതൃകാ<br>ജീവിതം                       |      | 16           |
| .0.        | <b>ഭഗ</b> വഭ്ഗിതയും ധാഷംവും                              |      | 17           |
| 11.        | ഈ ഗ്രന്ഥത്തിലടങ്ങിയിട്ടുള്ള വിഷ                          |      |              |
| -          | യങ്ങ്⊘ം<br>••••                                          | •••  | 19           |
| 2.         | <b>ഭാരതത്തി</b> ൽ ഗീതോപുഭേശ ആടം                          | •••  | 23           |
| 3.         | സഞ്ജുയവാക്യം                                             | •••  | 24           |

|            | വിയായം.                                      |            | <b>⊶</b> ,00. |
|------------|----------------------------------------------|------------|---------------|
| 14.        | ധർമ്മപടത്തിന്റെ വിവരണം                       | ₹ <b>.</b> | 25            |
| 15.        | <b>ശ്ര</b> ികൃഷ്ണനോട്ട് അത് <u>ത്</u> തേനടൻറ |            |               |
|            | അദവക്ഷ                                       | • •••      | 27            |
| 16.        | ഓരോ പ്രവൃത്തിയിലും മനുക്വ്യത്തിര             |            |               |
|            | കടമ                                          | •••        | 28            |
| 17.        | ചോകത്തിൽ ശോകുമോഹാളികഠം                       |            |               |
|            | ക്കുള്ള കോരണാ                                | ••• ;      | 31            |
| 18         | അള്ളനൻ <b>ശ്ര</b> ീക് <i>ണുന</i> ഗുരുവായി    |            |               |
|            | വരിച്ചു ശരണം പ്രാപിക്കുന്ന                   |            | 1             |
|            | സ്ഥിതി                                       | •          | 32            |
| 19.        | അരർജ്ജനതർ ഉൽകൃഷ്ടനിച                         |            | - 33          |
| 20.        | ധാസ്റ്റാളി <b>സൗങ്ങളു</b> ടെ നശാരഭാ          |            |               |
|            | വവം, ആതൃന്തികമായ കുംഖ                        |            |               |
|            | നിവൃത്തിക്കുള്ള മാഗ്ഗവം                      | • • •      | 35            |
| $21 \cdot$ | നിരതിശയസുഖവും ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയും              | •••        | 36            |
| 22.        | ര്യത്യുഷിഭാവ <b>ന്</b> ം ശ <b>നങ്ങിധ</b> ത്  | y • • •    | 37            |
| 23.        | ഞ്ചല്യാത്മികഗുരുക്കുന്മാ <b>ർ</b>            |            | 38            |
| $24 \cdot$ | ഗുരുപിനെ ഒർശിക്കേണ്ട ആവശ്വവും                |            |               |
|            | സ്ഥാനവും                                     | • • •      | 39            |
| 25.        | സംഘങ്ങ <b>ളുടേ</b> യും <b>സ്ഥാ</b> പനങ്ങള്   |            |               |
| -          | ടേയും സ്ഥാനം                                 |            | Å1            |
| $26 \cdot$ | അല്വാത്തചിള്യയിൽ ഇരുവിന്റെ                   |            |               |
|            | സ്ഥാനവും ശിഷ്വനെറ ചുമതലയും                   | •••        | 42            |
| 27.        | ഈ ത്രമുലുന്താനംകൊണ്ടുമാത്രം ഉണ്ടാ            |            |               |
|            | <sub>കു</sub> ന്ന <b>ആ</b> ത്വന്തികമായ ഭുഃഖ  | 4          |               |
|            | നിവൃത്തി                                     | ***        | 44            |
| 28.        | ഭീഷ്മയദ്രാണാളികഠം അശോച്വന്മാർ                |            | 45            |
| 29         | കൂലനിവൃത്തി, അനന്ദപാപൂി, ഇവ                  |            |               |
|            | യെക്കറിച്ച് ഉപനിഷയ്യകളുടെ                    | 2          |               |
|            | സിഭധാന്തം                                    |            | 47            |

| v           | ചിയും ം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | مياهد                                   |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 30.         | ളൂഖകാരണം<br>•••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 49                                      |
| 31.         | <b>ട്ടുഖനിച്ച ത്തി അള്ള</b> മാഗ്ഗം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                         |
|             | and the second s | 50                                      |
| <b>32</b> · | അജ്വായസമാപ്ലി                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 51                                      |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|             | രണ്ടാമല്വ്വായംസാധനനിരുപ്പണം.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                         |
| 1.          | പ്രമാഭാതത്തിന്റെ ചുരുക്കവും                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         |
|             | ഒ ചതീയാലാ ഫ്രായത്തിന്റെ പ്രതി                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                         |
|             | പാളിവിഷയവം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 53                                      |
| .2.         | മനുക്യൂൻ ആതമാവാണ് എന്നും, ശരി                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                         |
|             | രവും മനസ്സും മനുക്കാൻ ഉപയോ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                         |
|             | <b>ഗിക്കേണ്ട് കരണങ്ങ</b> <i>ഠ</i> ം മാത്ര                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 54                                      |
| 3.          | സന്മാഗ്ഗശാസ്ത്രത്തിന്റെറ ഉട്ടേശ്വേവം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                         |
|             | ആവശ്യക്തയും                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 56                                      |
| 4.          | സന്മാഗ്ഗശാ <del>സ്രൂത്തി</del> നെറ വ്വക്തിപര                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                         |
|             | മായ നില                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| 5.          | സന്മാഗ്ഗ് <b>ശാസ്ത്രവു</b> ം സമൂഭായസേവ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>,,</b> ,                             |
|             | നവും                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>57</b>                               |
| 6.          | ള്ക്ചിയജ്ഞത്തിനെറ സൂക്ഷ്ഗാത്ഥം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 58                                      |
| . 7.        | ടോവയ <b>ജ്ഞത്തി</b> ൻറെ സൂക്ഷ്യാത്ഥം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 59                                      |
| 8.          | പിതൃയജ്ഞത്തിന്റെ സൂക്ഷ്യാത്ഥം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                         |
| 9.          | മണുഷ്യത്താം, ഭ്രേധത്താം ഇവകളുടെ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 59                                      |
| ٠.          | യ്യാപ്പി                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 60                                      |
| 10.         | <b>ആ</b> ത്രാനത്തിലേക്കള്ള സാധന                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 00                                      |
| TO.         | 668 Co                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                         |
| 11          | <b>ജൂ</b> തമ ചിശാസത്തി നെറയും ധൈച്ച                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 97                                      |
| 11,         | ത്തിനെറയും ആവശ്യേകത                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | e 4                                     |
|             | மும்புவும் முல்லி முற்ற மாறியை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 61                                      |

|                 | വിഷ <b>യം.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             | a.j.O.o. |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------|
| - 191 A         | April |             | -        |
| 12.             | സഹനശക്തിയുടെ ആവശുകത                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••         | 64       |
| 13.             | ലോകം മുഴുവനം സത്വം, രജസ്റ്റ്                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             | and Con- |
| 4               | തമസ്സ്, എന്ന മൂന്നു ഇണുങ്ങളുംട                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 4 1       | x 6      |
| 1 1.            | പലചിധത്തിലുള്ള -കൂട്ടിക്കലർപ്പ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             | 5 7      |
|                 | രകാണും അഭായിട്ടുള്ള താകുന്നം ചു സ്                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |          |
|                 | നിത്രവണം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | • • •       | 66       |
| 14.             | സത്വം, രജസ്സ്, രമസ്സ് എന്ന ഇണ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | W-10        |          |
| <del></del> -7- | ങ്ങളുടേ ലവ്യത്തിയും ഹലവും                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ***         | 68       |
|                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - 1 - 1 - 1 | •        |
| <b>15</b> .     | <b>ഞ്</b> ഹാരപദാത്ഥങ്ങളുടെ വിചി                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 1 g       |          |
| 43              | walo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •••         | 7.1      |
| 16.             | സാതചിക്കാരം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             | ,,       |
| 17.             | രാജസ ആഹാരം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | 72:      |
| 18.             | താമസ ആഹാരം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | 73       |
| 3.0             | a anni a la mananta di mananta di mananta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |          |
| 19.             | മത്തുവും മാംസവം ലഹരിപദാത്ഥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •           | 71       |
|                 | . <b>ങ്ങ</b> ള്ം ഉരേ ക്കിങ്ങ <b>ും</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••         | 74       |
| 20.             | മനം എൻറ ഉത്തമവും സ്വദേവി                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             | . 81     |
|                 | കവും ആയ ആഹാരം— സസ്വാ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -           |          |
| ,               | ഹാരം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •••         |          |
| 21.             | സസ്വു ഹാരത്തിന്റെ പയ്യാപ്തത                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •••         | 75       |
| 22.             | സസ്യാഹാരഅിനെറ ഉൽകൃഷ്ടത                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••         | 76       |
| 23.             | മത്സ മാംസാഹാരത്തിച്ചുള്ള ഭോഷ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             | ,        |
| -0.             | ങദ <b>ാ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ***         | 78       |
| 24.             | ലഹ റിപദാത്ഥങ്ങളാലുണ്ടാക്കുന്ന                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             | ,        |
|                 | රිළිටුණු) · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •••         | 79       |
| 25.             | സകവ ഇന്ദ്രിയങ്ങള് തിക്രുടിയും ആ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |          |
| <b></b>         | ഹാരം ഉറംക്കാള്ളുന്നു എന്ന നിച                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ***         |          |
|                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |          |

| . 7           | CT (990, 200, 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | o400°      |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 26.           | മറയ് ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ വിഷയത്തിൽ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1 62       |
|               | വേണ്ടതായ വിപേകം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 80         |
| 27.           | സകലപ്രാണിക <b>ാ</b> ക്കും ത്രിഗുണങ്ങ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
| es.           | മാൽ ഉള്ള ബന്ധം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8 <b>2</b> |
| 28.           | ത്രിഇണജയത്തിനാവശ്യമുള്ള ശിക്ഷാ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ·          |
|               | ക്രമവും അള്വാസവും                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 83         |
| 29.           | അഭ്വാസകാലത്ത്യ് ഉപയോ <b>ഗി</b> ക്കേ <b>ണു</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | *          |
| <u>13</u> ) - | ് വിവേകം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 86         |
| 30.           | തൃജിക്കേണ്ടതായ മൂർഗ്ഗണങ്ങാം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 88         |
| 31.           | സവദർഗ്ഗണങ്ങളുടെയും മൂലവികാ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | , i ( )    |
| Det a         | രംഅവാങ്കാരം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 90         |
| 32.           | ടൂർഗ്ഗണങ്ങളെ നീക്കേണുത്ത് യൌവന                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
|               | കാലത്തു പൂണ്യതക്തിയോടുകളി                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| C. I.         | . യിരിക്കുമ്പോറം വേണ്ടതാണ്                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
|               | എന്ന നിരൂപണം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 91         |
| .33 <b>.</b>  | സമ്പാളിക്കേണ്ട സമ്ഗുണങ്ങറാ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 94         |
| 34.           | <b>കോഭാവത്തിൽ ജനിച്ചിട്ടുള്ളവരൻറ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
|               | ധാഭാമ്യ <b>ജാ</b> ഗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 97         |
|               | in the second of the second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
| 11            | the state of the s |            |
|               | en e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| 0.14          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| ti est        | മുന്നാമല്വായംജിവാത്മനിരുപ്പണ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0.         |
| 1 1 4 1       | 2 3 3 - 2 - 2 - 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
| <b>7</b>      | ് പ്രമഭാ <b>ഗ</b> ത്തിലെ പ്രതിപുള്ള                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1.8,       |
| AL.           | പ്രശമഭാഗത്തിചെ ലതിപാള്യ<br>വിഷയം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 103        |

| 1900        | ന്ന <b>െ</b>                                       | ്ഷ്റ്റം    |
|-------------|----------------------------------------------------|------------|
| 2.          | ദ്വീതീയമായത്തിലെ വിഷയം 🔻 🔐                         | 104        |
| 3.          | ഗീതാതത്വം അറിയുന്നതിനു മനുഷ്ട്യ                    |            |
|             | തത്വം അറിയേണ്ടതിന്റെ ആയ                            |            |
|             | ശ്രീകത                                             | 37         |
| 4.          | <sup>4</sup> േത <b>ഞചമസി'</b> 'എന്ന മഹാവാകൃത്തി    |            |
|             | ലെ "താദ" എന്ന പദത്തിനെറ                            |            |
|             | അത്ഥാ                                              | 108        |
| 5.          | സ്ഥൂചശരീരവും ജാഗ്രഭവസ്ഥയും                         | 109        |
| 6.          | സൂക്ഷ്യശരീരവും സാപ്നാവ <b>സ്ഥ</b> യും              | 111        |
| <b>7.</b>   | <b>സൂക്സ്പ</b> ശരീരത്തിചടങ്ങിയിട്ടുള്ള കോ <b>ശ</b> |            |
|             | 663 <b>Co</b>                                      | 115        |
| 8.          | ആനജമയകോശം അല്ലെങ്കിൽ കാര                           |            |
|             | ണശരീരം                                             | 116        |
| 9.          | സ്ഥൂലം, സൂക്ഷ്ലം, കാരണം എന്ന                       |            |
| .17         | മൂന്നു ശരീരങ്ങളുടെയും അതു                          | ***        |
|             | കോശങ്ങളുടേയും സംബന്ധം                              | 117        |
| ١0٠         | വിവിധശരിരങ്ങളിലും കോശങ്ങളി                         |            |
|             | ലം കൂടിയുള്ള ജീവാതമാവിഷേറ                          | *          |
|             | സ്റ്റർണവ്വത്വാസജാഗ                                 | 118        |
| 1.          | മനുഷ്യുനിൽ ശാശചതഭാവമായ ക്ലട                        |            |
|             | സ്ഥൻ അല്ലെങ്കിൽ പ്രത്യഗാതമാ                        | 119        |
| l2.         | അന്നമയകോശം                                         | 120        |
| 13.         | പ്രാണമയകോശം ം                                      | ,,,        |
| <b>14</b> . | മനോമയകോൾം                                          | <b>121</b> |

|             | <b>α</b> . α α α α                                                                 |         | 0100        |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------------|
| 15.         | വിജ്ഞാനമയകേശം                                                                      | . •     | 12 <b>2</b> |
| 16.         | ആനന്ദ്രമയഭകാശം                                                                     | •••     | 123         |
| 17.         | വിവാധപ്യേജ്ഞകളിൽ മനുഷ്യൻ ഉപ<br>യോഗികാനും ഉപാധികഠം                                  |         | 124         |
| 18.         | "തേതചമസി" എന്ന മഹാവാക്യ<br>അകിൽ "തചം" പടത്തിന്റെറ                                  |         |             |
|             | വാ <b>ചി</b> ായുന <b>്ടാ</b> അക്കിായുന്നും                                         | • • •   | 125         |
| 19,         | വിവിധതതാങ്ങളെ വിചരികാന<br>പെളിക                                                    | •••     | 125A        |
| 20.         | മനുഷ്യനിലടങ്ങിയിട്ടുള്ളവയിൽ ശാശ.<br>തമായുള്ള തത്വം                                 | 3       | 126         |
| 21.         | ആത്മാനാതമവിവേകം                                                                    | •••     | 128         |
| <b>2</b> 2. | ജീവാതമാവി ഹെറ വിവിധഭാവങ്ങറം                                                        |         | 129         |
| 23.         | അവയുടെ സൂക്ഷ്യാജ്മവും<br>ചിന്ദ്രേഷത്രവം വിഗ്രഹാഭികല്പനയും                          | •••     | 130         |
| 24.         | <b>ക്ഷേത്രസ</b> ാഭാവം,                                                             | •••     | 132         |
| 25.         | വിവിധ ഉപോധികളിൽ ജീവാതമാ<br>വിനെർ നില                                               | • • • • | 134         |
| <b>2</b> 6. | പ്രൈയായുടെ തുടർച്ച                                                                 | •••     | 137         |
| 27.         | പുതർജ്ജനും എന്ന <b>ള്</b> വസ്ത്രം മാര<br>ന്ന <b>ഇപോ</b> ലേയാണെന്ന <b>്</b> പർണ്ണനം | · • • • | 139         |
| 28.         | ഗാത്മാ എന്ന കൂടസ്ഥനെ ബാധി                                                          |         |             |
| 4.1         | ക്കുന്നതല്ല എന്ന പ്രതിപാടനം,                                                       | •••     | 141         |

| . ** .       | വിഷയം                                            |             | പറം       |
|--------------|--------------------------------------------------|-------------|-----------|
| <b>2</b> 9.  | ജീവാത്മാവിനുള്ള പ്രധാനഭാവവും                     | : : : · · · | Ser of 1  |
|              | അതിന് ുഇന്ദ്രിയങ്ങളോടുള്ള                        |             | 4., (3.4) |
|              | സമ്പക്കവും                                       | •••         | 142       |
| <b>3</b> 0.  | ച്ചീവാത്മാ ഒരു ശരീരം വിട്ടു മറെറാരു              |             | . ;       |
|              | ്യുന്നുക പ്രവേശിക്കുന്നുള്                       | **          |           |
| 41.8         | ച്യു <b>ങ്ങനെയെന്നുള്ള</b> വിവരണം                | •••         | 144       |
| 31.          | ലോകത്തോടുള്ള ബന്ധം വ <b>ത്തി</b> ക്ക             |             |           |
|              | ന്നുളവരെ ജീവാതമാവിനെറ                            |             |           |
|              | അവസ്ഥ                                            | •••         | 146       |
| 32.          | നല്ല വിവേകി <b>ക<i>ഠംക്കു</i> മാത്ര</b> ുമു ജീവം | <u>.</u>    |           |
| v .          | തമസംചത്രപം <b>അ</b> റിയാൻ സാധി                   |             |           |
| * .          | ക്കുകയുള്ള എ <b>ന്ന</b> വിവരണം                   | • • •       | 147       |
| 33.          | ജീവാതമാ ശരിരാഭികളിൽ നിന്നം                       | 1.          |           |
| •            | ഭിന്നമാണെന്ന പതിപാദനം                            | •••         | 149       |
| 34.          | ജീവാതമാവിനെ ജനനാദി കാഡി                          | ,           |           |
| a ·          | കാരങ്ങാം ബാധിക്കുന്നില്ല എന്ന                    | 11 24 1 1   |           |
|              | ലതിപാ⊖നം · · ·                                   | •••         | 151       |
| 35.          | കൂട സ്ഥസാക്ഷാത് കാര <b>ത്തിനു</b> ള്ള            |             | , Č.,     |
|              | <u>200</u> 0000000000000000000000000000000000    | 301y        | 154       |
|              |                                                  |             |           |
| 9.1          |                                                  | 5-2-2-5     |           |
| _            | റാല0മലുവായം കമ്മവും കമ്മ                         | emia coo    | lo.       |
| , . <b>C</b> |                                                  | r Carposca  | 10.       |
| 1.           | കുമ്മയോഗിയുടെ ്ലജീവിരമാതൃക                       |             | 157       |
| 2.           | ഉത്തമേമാനാം ഉത്താനം                              | •••         | ,,        |
| 3.           | പ്രത്യായിലെ കാനം                                 | . A         | 158       |
| 4.           | കമ്മനിയമത്തിന്റെ വ്യാപ്പി                        | • • •       | 163       |
|              |                                                  |             |           |

|              |                       | വിക്കയം,                                   | :                 |         | o40. |
|--------------|-----------------------|--------------------------------------------|-------------------|---------|------|
| 5.           | കമ്മം                 | ing sa |                   | (• • •  | 164  |
| ∞ <b>6</b> . | <b>@</b> 3@@3         | കമ്മത്തിന്റെയും മുറ                        | നം രൂപ            |         |      |
| 7.5          |                       | മുള്ള സ്ഥിതി                               | • 1.2             | •••     | 165  |
| 7.           | <b>ആ</b> ഗ്രപ         | റം, ചിന്ത, പ്രവൃത്ത                        | റെ ഇവ             |         |      |
| 3.11         | യുംട                  | പര <b>ഗ്ര</b> സംബന്ധം                      | •                 | •••     | 166  |
| 8.           | മൂന്നു വ              | ിധത്തിലുള്ള കമ്മദ                          | <b>အ</b> န္နဒေ    |         |      |
| · 41         | യും                   |                                            | ***               | •••     | 169  |
| 9.           | <b>6</b> 0 <b>2</b> 0 | <b>രക്യാൻറ</b> ഭാവിജീവ                     | വതം               |         |      |
|              |                       | അമാനജീവിത∍ത്തഭ                             |                   |         | 171  |
|              |                       | <b>ിരിക്കും എന്ന</b> ഖിവര                  |                   | • • •   | 111  |
| 10.          | ധ്യയിക                | മ്മം, ഹൈമി <b>ത്തിക</b>                    | കമ്മാ,            |         | 170  |
| ;            | കാമ                   | ൃകമ്മം, നിഷി <b>ഭാക</b> മ                  | 200               | * * *   | 172  |
| 11.          | നിതൃക                 | മ്മങ്ങാ                                    | •••               | • . • . | 173  |
| Car          | (i)                   | <b>ഒ</b> ഷ്യതുക്കം                         | •••               | •••     | 174  |
|              | (ii)                  | <b>ലേവത</b> ക് <b></b> യാം                 | • • •             |         | •    |
|              | (iii)                 | പിതൃയജ്ഞം                                  | • • •             |         | 175  |
| 1 .          | (iv)                  | മനംഷയജ്ഞം                                  | •••               | •••     | 176  |
|              | (V)                   | ഭതയജ്ഞം                                    | ••• 9             | ••••    |      |
| 12.          | മൈവി                  | ത്തികകമ്മ <b>ണ്ട</b>                       | • • • . * ·       | • • • • | 177  |
| 13.          | കാമുക                 | മ്മങ്ങ≎ം                                   |                   | •••     | 178  |
| 14.          | നിക്കി                | യകമ്മ <b>ങ്ങ</b> ⊘ം                        | •••               | •••     | ••   |
| 15.          | പുണ്വക                | ഷംഅ റാം, പാപ്കമ്                           | . <b>689</b> Co., | 6.1     |      |
| ( )          |                       | அன் <b>கை</b> 00                           | •••               |         | 179  |
| 16.          | <b>പ</b> ണ്ണ്വം       | ലാപസ്വത്രപം                                | •••               | •••     | 27   |

|             | വിഷയം                                                                              | o400₽~ |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| <b>17</b> • | ആഗ്രഹങ്ങളേയും ചിന്തകളേയും<br>പുവൃത്തികളേയും ഇലോകരികാനാ<br>തിൽ ദൂവേകാംഭികുറെ ഉപയോഗം | 180    |
| 18.         | സത്വരജസ്തുമോഗുണളം അവയെ <sup>്</sup><br>ജയിക്കാനുള്ള മാഗ്ഗവും                       | 182    |
| 19.         | ഇണസംബന്ധമായുള്ള ജീവവിഭാഗ                                                           | 184    |
| 20.         | ഇണസംബന്ധമായുള്ള കമ്മവിഭാഗം                                                         | 187    |
| $21 \cdot$  | കമ്മങ്ങുകാരണങ്ങു                                                                   | 190    |
| 22,         | ഭാനം, യജ്ഞം, തപസ്സ് ഇവയുടെ<br>പ്രാധാആം                                             | 195    |
| 23.         | കമ്മവം പ്രജ്ഞാവികാസവം                                                              | 198    |
| $24 \cdot$  | പ്രവാഹ്വളം                                                                         | >:     |
| 25.         | പ്രജ്ഞാവികാസത്തിനുറ ദ്വീതീയ<br>ഘട്ടം                                               | 199    |
| 26.         | പ്പെട്ടും തൃതിയ<br>പുട്ടം തൃതിയ                                                    | 200    |
| 27.         | കമ്മവിധികളുടെ ഉദ്ദേശ്വം                                                            | 201    |
| 28.         | ധാമ്മികജീവിതത്താത്ര ശമ്മ<br>കാരം                                                   | 202    |
| 29.         | സവ്സാഹോദയ്യത്തിന്റെ ആവശ്യ                                                          | 204    |
| <b>3</b> 0. | <b>ആത്മാക്കളുടെ ഏ</b> കതവം                                                         | 204    |
| 31.         | കമ്മയോഗത്തിന്റെ പ്രമാഘട്ടം                                                         | 206    |
| 32.         | നിശ്ചയശക്തിയുടെ വികാസം                                                             | 209    |

|            | •                                       |                |
|------------|-----------------------------------------|----------------|
|            | Χi                                      |                |
|            | വിക്കയം ,                               | <b>a</b> uj 00 |
| 33.        | വിവിധയോഗമാഗ്ഗങ്ങളുടെ പരസ്സര<br>ബന്ധം    | 210            |
| <b>34.</b> | കുമ്മയോഗത്തിലെ ദിിതീയഘട്ടം              | 21             |
| 35.        | കുമ്മയോഗത്തിനെറ പ്രഥമദചിതീയ             |                |
|            | <b>ഘട്ട</b> ങ്ങ <b>ു</b>                | 217            |
| 36.        | കമ്മയോഗത്തിനെ തെതിയഘട്ടം                | 218            |
| 37.        | സ്വയംപ്രവത്തക അത്വം                     | 79             |
| <b>38.</b> | കുമ്മയോഗിയുടെ നിസ്സംഗതചം                | 220            |
| 39.        | വാസ്തവമായ ത്വാഗം                        | 223            |
| <b>40.</b> | കുമ്മയോഗിയുടെ വാസ്തവലക്ഷുണം             | 227            |
| 41.        | കമ്മത്തിന്റെ ബന്ധനലക്ഷണവും              |                |
|            | വിഭാഗവും                                | 228            |
| <b>42.</b> | സഞ്ജിതകമ്മം                             | 79             |
| 43,        | ആ ശാമികയം                               | ,,             |
| 44.        | പ്രാരബ് ധകർമ്മം                         | 229            |
| 45.        | മൂന്നുവിധ കുമ്മങ്ങളേയും ജന്തിക്കാ       |                |
|            | നുള്ള മാഗ്ഗം                            | ,,             |
| 46,        | ജീവിതാങ്ശം                              | 233            |
|            | **************************************  |                |
| er.        | <b>ാഞ്ചാമഭ</b> ്ധ്വായം—മനഃസംയമനയോഗ      |                |
| (01        | 200000000000000000000000000000000000000 | ,,             |
|            | (ന്തിാധതോസം.)                           |                |
| 1,         | മനഃസംയമനത്തിന്റെ ആവശ്വകത                | 235            |
| 2,         | വിവിധഉപാധികളുടെ ഇലീകരണം •••             | 240            |

|                  | വിഷയം.                                   |                                        | •                | ۰,0۰۰       |
|------------------|------------------------------------------|----------------------------------------|------------------|-------------|
| <sub>11</sub> 3. | <b>സ്ഥു</b> ചശരീരവും അതിന്റെറ            | ലാധാ                                   | .,               | . * * * *   |
| 20 - 1           | തിവം …                                   | •••                                    | • • •            | 240         |
| 4.               | യമവും നിയമവും                            | ોંજ કો કે<br>•••                       | • • •            | 242         |
| 5.               | അസനചിധി                                  | i kaling sa kaling<br>Tabungsa kaling  | istoria.<br>•••• | 246         |
| 6.               | ഞ്ഞ ഹാരവിഹാരങ്ങളിൽ ദേ                    | പ <b>ണ്ട</b> ത്രായ                     | ,                |             |
|                  | മിതഭാവവം നിയത്രണ                         |                                        | •••              | 251         |
| 7.               | പ്രാണായാമം (പ്രാണനിരോ                    | w <sub>o</sub> )                       | • • •            | <b>25</b> 3 |
| 8.               | <b>പ</b> ച്ചായം (ഇന്ദ്രിയനിയ             | ഹം)                                    | •••              | <b>26</b> 0 |
| 9.               | മനോനിഗ്രഹത്തിന്റെ പ്ര                    | യാസ്തുവും                              | ,                |             |
| ,                | ഐതാസവം                                   | •••                                    | ••               | 268         |
| 10.              | <b>അ ഭ്വാസ</b> വൈരാഗ്വജ്ജമ്ലാട           | <b>ക്ക</b> മ്പര്വ                      |                  | *,          |
|                  | കത                                       | •••                                    | • • •            | 271         |
| 11.              | ആ <b>തോലാ</b> രണവിക്കയത്തി               | ർ തകൻ വ                                | 1.19             |             |
| 11               | <b>ബ</b> ന്നുവും ശത്രവും ത               |                                        | eta a            | 7           |
| ) <u> </u>       | ുഎ <b>ന്ന പ്രതിപാദനം</b> ഗ <sub>്ര</sub> | ************************************** | •••              | 273         |
| 12.              | യോഗസിലിക്കള്ള അഭ്വാന                     | <b>ക്ര</b> മം ,                        | و يوفو           | 277         |
| 13.              | യോഗസില <b>ിക്ക് ആത്മാ</b> റ              | മാത്രമ                                 | ١                |             |
| 1 1 3<br>1 1 3   | വിചേചനത്തിന്റെ ആ                         | വ <b>ശ്യക്ക</b>                        | •••              | 278         |
| 14.              | തത്വജ്ഞാനം, മനോനാ                        | തം,                                    |                  |             |
| ů,               | 0.1000.000.000.000.000.000.000           |                                        | on verming       |             |
|                  | പരസ്സരസം <b>ബ</b> ന്ധം                   | •••                                    | •••              | 280         |
| 15.              | മ <b>ന</b> ുസംയമുനയോ <b>ഗത്താലു</b>      | ഷംവ                                    |                  |             |
| ·                | പരമാനന്ദപ്രാപ്തി                         | •••                                    | •••              | 286         |
| 16.              | ലെന്ന വത്തിന്റെ തത്വം                    | •••                                    | alan<br>L        | 290         |
| 17.              | <b>ലണ</b> വോച്ചാരണക്രമം                  | 775 T                                  | e 22.5           | 294         |

### xiii

|             | , പി <b>ഷയം</b> ,                                 | ٠ ما٥٥٠٠    |
|-------------|---------------------------------------------------|-------------|
| 18.         | പ്രണവത്തിന്റെ വൃഷ്ടിപരമായ                         | \$4 A       |
|             | അർത്ഥം                                            | 295         |
| 19.         |                                                   | to, to ex   |
|             | അർത്ഥം                                            | 296         |
| <b>2</b> 0. | യോഗറിക്ക് അനാഭവസി ജാമാകുന്ന                       |             |
|             | ആനന്ദത്തിന്റെ സ്വഭാവം "                           | 297         |
| 21.         | . സാംഖ്യത്തിൻേറയും യോഗത്തിൻേറ                     |             |
|             | യും പരസ്പരസംബന്ധം                                 | <b>3</b> 00 |
| <b>22</b> . | യോഗിയെ യാതെന്തേ കർമ്മവും ബം                       |             |
|             | · സി <b>ക്കുന്ന</b> തല്ല എ <b>ന്ന</b> നിരുപണം 💠 🖓 | 302         |
| 23.         | മോക്ഷസിജ്ധിക്ക് ഈ ശചരസാക്ഷാത്                     |             |
|             | കാരത്തിന്റെ ആവശ്വകത                               | . 303       |
| 24.         | മ <b>നു</b> സംയമനയോഗത്തിന്റെ                      |             |
|             | ലായാന്വം                                          | . 304       |
|             | www.                                              |             |

## ഞ്ഞറാമദ്ധ്വായം \_\_പരമാത്മസചരുപ

### നിരൂപണം.

| 1. ഏരുന്നാരാഷം © ഉപ | പനിഷത്തിൽ | هــه | 4   |     |
|---------------------|-----------|------|-----|-----|
| മാതമാവിനേ           | പററിയുള്ള | വിവ  |     |     |
| രണം                 |           |      | ••• | 307 |
|                     |           |      |     |     |

### xiv

| 2.          | Solos Son Torn AI AII AIII GIO                 | •     |              |
|-------------|------------------------------------------------|-------|--------------|
|             | ലാ)ായങ്ങളിലെ വിഷയം                             | •••   | <b>3</b> 10  |
| 3.          | 'തത്' എന്ന പദത്തിാൻറവാച്വവും                   |       |              |
|             | ബ <b>ക്ക</b> ിവും ആയാത് അവാക്കുറം              | •••   | 77           |
| 4.          | വൈശാനരൻ, ഹിരണ്വഗർജൻ, ഈ                         |       | , .          |
|             | ശചരൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്ന                        |       | *            |
|             | പരമാതമാവിനെറെ സവാന്തയ്യാ                       |       |              |
|             | മിഭാവങ്ങഗം                                     | ••• ; | 312          |
| 5.          | പരമാതമാവിന്റെ സമഷ്ടിന്യക്ഷ്                    |       | •            |
|             | ശരീരമായ സൂക്ഷ്യമഹാ <b>പ്രപഞ്ച</b>              |       |              |
|             | വും അളേഹത്തിന്റെ ഹിരണ്യ                        |       |              |
|             | <b>നർഭഭാവ</b> വം                               | •••   | , 321        |
| 6           | സ്ഥ <b>ുലസൂക്ക്യശരീരങ്ങ</b> ളിൽകൂടി <b>പ</b> ര |       |              |
| . ~         | മാത്മാ ചിന്റെ സ് എ <b>ന്ന</b> ം                | • • • | 322          |
| -           | പരമാതമാ വിനെറ കാരണശാരിരവും                     |       | ,            |
| <i>y</i> .  | മ്മാശമായമാ വ്യവസ്ഥ അവരുവാക്കുന്നു.             |       | 32           |
|             |                                                | •••   | 041          |
| 8.          | പരമാതമാവികൻറ വിവിധ ഭാവങ്ങ                      |       | 0.01         |
|             | <b>ക്</b> യാടെ ഏകുമാഹം                         | • • • | 3 <b>2</b> ′ |
| 9.          | തത്പാദത്തിനെറെ ലക്ഷ്വാർത്ഥം                    | •••   | 32           |
| 10.         | പ്രാത്തിന്റെ നിമിത്തകാരണ                       |       |              |
|             | വും ഉപാഭാനകാരണുവും പരമാ                        |       |              |
|             | തമാവാണെന്നുള്ള പ്രതിപാദനം                      | • • • | .32          |
| 17          | പരമാതമാവ കാലഭേശങ്ങഠംക്ക്                       |       |              |
| T T.        | അതിതൻ എന്ന പ്രതിപാളനം                          |       | 33           |
|             |                                                |       | 00           |
| <b>1</b> 2. | പരമാതമാവിന്റെ മൃത്തവും അമൂ                     |       | 0.0          |
|             | ത്തവും ആയ ഭാവങ്ങ <b>ാം</b>                     | •••   | 33           |
| 13.         | പരമാത്മാവിനെ പ്രോഹിപ്പിക്കുന്ന                 |       |              |
|             | മൂത്തിഭാവങ്ങളെം മുദ്രകളം                       |       | 38           |

| വചിഷ്യയം                                         |       | ajoo.        |
|--------------------------------------------------|-------|--------------|
| <b>14.</b> പ്രണാം സൂചിപ്പിക്കുന്ന <b>സ</b> മഷ്ടി |       | •            |
| തതാം                                             | • • • | 338          |
| 15. പരമശിവാകൻറ സാത്രപ മാ                         |       |              |
| ന:ത്രൂം                                          | •••   | 339          |
| 16. ലതീകങ്ങളുടെ മറവ പ്രാധാനൃം                    | •••   | 342          |
| 17. ക്ഷേത്രത്തിനെറ ആന്താമായ അ                    |       |              |
| ത്ഥവും അതിന്റെ പ്രാധാന്വവും                      | • • • | 344          |
| 18. അവകാരങ്ങരം                                   | •••   | 345          |
| 19. പരമാതമാവിനെറെ സർവാന്തയ്യാ                    | 5.2   |              |
| മിചാം                                            | •••   | 347          |
| 20. പുരമാതമാവികൻറ അന്തേയ്യാമിത്വ                 |       |              |
| <b>തെ</b> ത സാധകൻ ഒർശിക്കുന്ന                    |       |              |
| വിധം                                             | • • • | 350          |
| 21. പരമാതമാവിനെറെ സുവാതീതമായ                     |       | •            |
| നിർഗുണഭാവം                                       | •••   | 353          |
| 22 <sub>.</sub> പരമാതമായിനെറെ സവാതീതമായ          |       |              |
| സവാതമ ഭാവത്തി ഒൻറയും സവാ                         |       |              |
| ന്തയ്ക്കാമിഭാവത്തിരൻമയും 🌼 ഏ                     |       |              |
| കതവം                                             | •••   | 3 <b>5</b> 5 |
| 23. സവ്വിധപ്രകാശങ്ങഗംകൊം കാരണം                   |       |              |
| പരമാത്മാവാണെന്നുള്ള ലതി                          |       | .*           |
| പാടനം                                            | ٠.,   | 359          |

#### xvi

|     | വിഷയം                                                                     |       | 9000        |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|
| 24. | പരമാത്മാവിൻെറ സർവജഞ്ചം,<br>സവ്വാന്തയ്യാമിതചം, സർവ<br>ശക്തിതചം             | •••   | 361         |
| 25. | പ <b>ാമാതമാവി</b> ന്റെ മൃത്തവും അമൂ<br>ത്തവും <b>ആയ</b> ഭാവ <b>ങ്ങ</b> ഠം | •••   | <b>3</b> 63 |
| 26. | പരമാതമാ രണ്ടു പ്രകൃതിഭാവങ്ങളെ 🐇<br>കൊഠം അതീതൻ എന്ന പ്രതി                  |       |             |
| 1   | <b>ചാ</b> ളനം                                                             | •••   | 365         |
| 27. | <b>ഉപ</b> ാസനകളുടെഉദ്രേശവും ഹലവും                                         | •••   | 370         |
| 28. | പരമാത്മാവിനെക്കറിച്ചുള്ളവിവിധ<br>അഭിപായങ്ങ <b>ാ</b>                       | •••   | 374         |
|     | (i) കനെയായികന്മാരുടേയും മെവ<br>ശേഷികന്മാരുടേയും അഭി                       |       | 11          |
|     | ് പ്രായം                                                                  | •••   | 77          |
| 29. | (ii) സാംഖ്യന്മാരുടെ അഭിപ്രായം<br>ഭഗവദ്ഗീതയുടെ നിശ്ചിതമായം                 | •••   | 375         |
| 21  | അഭിപ്രായം                                                                 | ••••  | 376         |
| 30- | പരമാതമാവിഷൻറ സവ്വാന്തമ്പാമി<br>ഭാവത്തേയും സവാത്മഭാവത്തേ                   |       | •           |
|     | യും ഒർയിക്കുന്ന മാഗ്ഗം 💎 🕌                                                | . 400 | 380         |
| 31. | ചരമാത്മാവിതൻറ സവാതീര≊ാവ<br>ത്തെ സാക്ഷാത്കരികുന്നമാഗ്ഗം                    | •••   | 382         |
| 32. | പാരമ:ർത്ഥികമോക്കുവും തത്പ <b>ട</b><br>ചക്ഷ≀:ർത്ഥവും                       | •••   | .386»       |
| •   | * *                                                                       |       |             |

xv.i ഏഴാം അല്വായം\_പ്രപഞ്ചനി**രുപണം.** 

| വിഷയം.                              |       | ٠,٥٥٠       |
|-------------------------------------|-------|-------------|
| 1. ഏഴാമദ്ധ്വായത്തിലെ വിഷയം          | •••   | 390         |
| 2. മഹാപ്രചഞ്ചത്തിനെറ ആദികാരണം       | •••   | 7,          |
| 3. ആകാശതോർൻറ ഭേടങ്ങാം-മഹാ           |       |             |
| കാശം, ചിത്താക ശം, ചിഭാ              | 9     |             |
| കാശം                                | •••   | 393         |
| 4. പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ ഉത്ഭവത്തെപ്പററി  |       |             |
| യുള്ള <b>മൂന്ന</b> വാദങ്ങ <b>ാ</b>  | •••   | 395         |
| 5. ആരംഭവാദം                         | •••   | 99          |
| 6. പരിണാമവാ മം                      | •••   | 397         |
| 7. സാംച്വന്മാരുടേയും പാരുഞ്ജലന്മാരു |       |             |
| ടേയും സിഭധാനതം                      | ***   | . 27        |
| (i) മൂലപ്കെത³                       | • • • | 400         |
| (ii) മഹത്തവം                        | •••   |             |
| ം.(iii) അവം അതചം                    | • • • | 7,          |
| (iv) ആകാധാനതച <sub>ം</sub>          | •••   | <b>4</b> 01 |
| ( abla) വായുതതപം                    | • • • | 402         |
| (vi) അന്ന്നാപം                      | •••   | ,,,         |
| ്(⊅ii) അം‱്                         | • • • | 7,          |
| (viii) പ്രൂ                         | ٠     | 403         |
| (ix—xiii) അം ബുജ്ഞാനേന്ദ്രിയ        |       |             |
| 68G <b>○</b> o                      |       | 404         |
| 2421                                |       | •           |

#### xviii

| വിഷയം.                          |        | പ്റം |
|---------------------------------|--------|------|
| (XiV) അന്തോകാ <b>ണം</b>         | •••    | 404  |
| (XV—XIX) അഞ്ചു കർമ്മേന്ദ്രിയ    |        | ſ    |
| eas ⊘o                          | •••    | 405  |
| (XXXXIV) അഞ്ചു പഞ്ചികത          |        |      |
| ഭൂതങ്ങ 🗪                        | *1 *   | 77   |
| 8, ആദികാരണം അപ്തതച്ചാണെന്ന      |        |      |
| മതം                             | • •••• | 409  |
| 9. ആദികാരണം അഗ്നിതതചമാണെന്ന     |        |      |
| മരം                             | •••    | , ,, |
| 10, ആഭികാരണം വായുത്തചമാണെന്ന    |        |      |
| ൂർ മത <b>്</b>                  | •••    | 410  |
| 11. ആകികാരണം ആകാശതത്വമാ         | ·      |      |
| ഒണനാ മതം                        | ••••   | 411  |
| 12. ആദികാരണം ശ്രസ്വം എന്ന മതം   | •••    | 412  |
| 13. സപ്പത്തിനേയും ആദികരേണം      |        |      |
| ബ്രഹ്മം                         | ***    | ,,,  |
| 14 പരിണാമവാദികളുടെ മതം          | •••    | 415  |
| 15 പായണ്ണൂചന്മാർ                | •••    | 416  |
| 16. സേശചരസാംഖൃന്മാർ             |        | 4.17 |
| 17. ലപഞ്ചത്തെപ്പററി ചാശ്ചാത്യ   | ,      |      |
| ശാ <b>സ്ത്ര</b> ജ്ഞന്മാരുടെ മതം | •••    | 418  |
| 8. വിവത്തവാദം                   | •••    | 422  |
| 9. പ്രചഞ്ഞിൻെ സതൃത്വവും         | :      |      |
| മിഥൃദത . വം                     | • • •  | 425  |

#### XIX

|     | വിഷയം.                             |        | പ്രം       |
|-----|------------------------------------|--------|------------|
| 20- | ലപഞ്ചം സന്തോ അസക്തോ                |        |            |
|     | അല്ല-അനിർവചനീയം എന്ന               |        |            |
|     | പ്രതിപാദനം                         | •••    | 426        |
| 21. | പരമാതമാവിൽ പ്രപഞ്ചത്തിൻറ           |        |            |
|     | <b>സ്ഥ</b> ിതി                     | •••    | 429        |
| 22. | പ്രാകൃതപ്രളയവും സൃഷ്ടിക്രമവം       | •••    | 431        |
| 23. | <b>അവാന്തരപ്രള</b> യങ്ങളും അവയുടെ  |        |            |
|     | ച ജ്ജണവും                          | •••    | <b>435</b> |
| 24. | ഭൂമിയെ സംബന്ധിച്ചുള്ള കാല          |        |            |
|     | നിർണ്ണയം                           | • • •  | 440        |
| 25. | പ്രവണ്ടായിന്റെ ആദികാരണവും          |        |            |
|     | അതിനെപ്പററിയുള്ള ശീതാസി            |        |            |
|     | ഭഗാന്തവം                           | •••    | 449        |
| 26. | പ്രപഞ്ചത്തിലുള്ള സ്ഥ്ലാവും സൂക്യ്യ |        |            |
|     | വം ലോകങ്ങ⊙_                        | •••    | 451        |
| 27. | ഗ്നാ <sup>®</sup> ലഭോയം            | • •, • | 452        |
| 28, | നുക് <del>റ്റ</del> ് ലോ <b>കം</b> | •••    | 454        |
| 29. | മനുഷ വികാസത്തിചേക്കുള്ള മൂന്നു     |        |            |
|     | ലോകങ്ങ <b>ാം</b>                   | •••    | 460        |
| 80- | ഭവർപോകസാഗ്ഗലോകങ്ങളിചേ അന           |        | . 1        |
|     | <b>ഒ</b> വ <b>ങ്ങ</b> 🖒            | •••    | 464        |
| 81. | സ്ഥൂലസൂക്യുലോകങ്ങളിലേ ജീവ          |        |            |
|     | <b>ജ</b> ഉലങ്ങ <b>ഠം</b>           | •••    | 466        |
| H2. | ആരോഭവാളികള്ടേയും പരിണാമ            |        |            |
|     | വാദികളുടേയും നിചയും ഗീതാ           | ) .    |            |
|     | സിഭ്ധാന്തവും                       | •••    | 471        |

|     | വിഷയം.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       | പുറം, |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------|
| 33. | പരമാതമാവിൽപ്രപഞ്ചത്തിന്റെ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |       |
|     | <b>ഉത്ഭവവം</b> സമിതിയം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | • • • | 478   |
| 34. | മനംഷ്യജന്മത്തിനെറ ഉദ്ദേശവും പര                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |       |
|     | മാതമാവിനെറ സങ്കല്പശക്തി                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |       |
|     | യും                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••   | 482   |
| 35. | സാവിത്രികമായ പ്രേമേത്തിനെറ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |       |
|     | <b>ന</b> ്വെ ശ്വാകത                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (404  | 486   |
|     | The state of the s |       |       |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |       |
|     | എട്ടാമഭാഗ്ഗായം—ഭക്തിയും ഭക്തി                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | യാഗ   | വും.  |
| 1.  | എട്ടാമജ്വായത്തിലേ പ്രതിപാള്വ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |       |
| 0   | വിഷയം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ***   | 489   |
| 2.  | കർമ്മം, ഭക്തി, ജ്ഞാനം ഇവയുടെ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |       |
|     | ് പരസ്പരസ ബന്ധവം ആവ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |       |
| _   | ശ്വേകതയും                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •••   | 97    |
| 3.  | <b>ഭക്തി</b> യുടെ സ <b>്വ</b> രുംപം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••   | 491   |
| 4.  | <b>ഭക്തിക്കുള് അ</b> ഞ്ചുപടിക <b>ളും അവ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |       |
|     | യിടെ ദ്രഹ്ദാവാങ്ങങ്                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••   | 492   |
| 5.  | <b>ശ്ര</b> ീനാരമ <b>ഭക്തിസൂത്രത്തിലെ ഭക്തി</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |       |
|     | നിർവചനം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••   | 495   |
| 6.  | ഭാഗവതത്തിചുള്ള ഉത്തമഭക്തിയുടെ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |       |
|     | ധും മറുറ്റേമ ഭക്തിനുടേയും                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .*    |       |
|     | അവതമഷക്തിവുടെയും ല <b>ഷ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |       |
|     | ണ അദ <b>ാ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1.169 | 496   |

### xxi

|     | വിഷയം.                                         |       | o-400°      |
|-----|------------------------------------------------|-------|-------------|
| 7.  | <b>ഭനവും ഗീ</b> തയിചുള്ള ഉത്തമഭക്തി            | •     | •           |
|     | യൂടെ ല <b>ക്ഷ</b> ണം                           | •••   | 498         |
| 8.  | പരാഭക്തിയും പരാവിള്യും                         | •••   | 502         |
| 9,  | <b>പരാഭ ക്തിയുടെ</b> സഇണഭാവത്തി                |       |             |
| •   | നും നിർഗുണുളാവത്തിനും                          |       |             |
|     | അധിഷ്ഠാനം പ്രേമമാണെന്ന                         |       |             |
|     | ലതിപാദനം                                       | 100   | <b>506</b>  |
| 10. | നിർഗുണഭക്തി                                    | •••   | 509         |
| 11. | സ് <sup>ര</sup> ുണഭ <b>ക്കി</b> യുടേയും നിർഗുണ | 1     |             |
|     | <b>മക്തിയുടേയും സംബന്ധം</b>                    | •••   | 511         |
| 12. | <b>അനവ്യക്കോ</b>                               | •••   | <b>5</b> 13 |
| 13. | <b>ഞത്തൻ, അമ്മാത്ഥി,</b> ജി <b>ജഞ</b> ാസ,      |       |             |
|     | <i>യ</i> ണാനി ഇവ <b>ത</b> െടെ ഭക്തിഭാ ·        |       |             |
|     | വംങ്ങ 0ം                                       |       | 517         |
| 14, | സകാമഭക്തിയും നിഷ്കാമജക്തിയും                   | • • • | 519         |
| 15. | <b>ഈ</b> ർത്തൻറ ഭക്തി                          |       | 520         |
| 16. | അതോന്ഥിയുടെ ഭക്തി                              | • ••• | 525         |
| 17  | ജിജ്ഞാസുവിനെറെ ഭക്തി                           | •••   | <b>5</b> 29 |
| 18. | ജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയ ഭക്തി                         |       | 530         |
| 19. | <b>ഒ</b> ക്തനമാ <b>രുടെ</b> ധ്വാനമനുസരിച്ചു പര |       |             |
|     | മാരും പ്രത്യക്ഷമാകുന്നു എന്നു                  |       |             |
|     | ലതിപാദനം                                       | ***   | 531         |
|     | (i) സത്സംഗം                                    |       | <b>5</b> 37 |
|     | (ii) ഭഗവത്കഥാപഠനം                              | •••   | 53 <b>9</b> |
|     | (iii) ഭധാര്കല്യാണഗുണകിത്തനം                    | • • • | 540         |

### xxii

| വിഷയം.                                              |       | ٠,٥٥٠      |
|-----------------------------------------------------|-------|------------|
| : (iv) ഭഗവേളപുഭക് <b>തുളില</b> ടകുടിട്ട             | -     |            |
| <b>ളും</b> വാക്വുങ്ങളുംട അർ <b>ത്ഥ</b>              |       | . :        |
| വിചാരണ                                              |       | <b>540</b> |
| (v) പരമാതമാവിചും ഇതുവിലും                           |       | . 9        |
| അ ജേളജാ വന                                          | •••   | 541        |
| $({ m vi})$ പരമാതമാവിനെറെ സരൂപവും                   |       |            |
| <b>യാമിനെവ്യാ</b> ക്കുന്നു                          |       | 542        |
| (vii) ഭ <b>ഗ</b> വന്നാമജപം                          | • • • | 545        |
| (VIII) ഭഗവത്ഭക്തനാരുടെനേക്കുള്ള                     |       | 124        |
| ഭക്തിയും ചൈരാജിവും,                                 |       | 1.5        |
| ശമാ <b>ടി ഇണങ്ങ</b> <u>മ</u> ം                      | :     | 516        |
| (ix) തത്വവി <b>ച</b> ാരം                            | •••   | <b>551</b> |
| <ol> <li>ഭക്തിയേയും ഇന്താനത്തേയും വർജ്ചി</li> </ol> | -     |            |
| റ്റ <u>പ്പി</u> കുന്നതി <b>ൽ ക്ഷേത്രങ്ങളു</b> ടെ    |       |            |
| സ്ഥാനം                                              | •••   | 552        |
| 2] , ക്തേയോഗവും അഹങ്കാരനാശവും                       | •••   | 559        |
| 22. കേുതിമാഗ്ഗങ്ങളും ഭക്തിയോഗവും                    | •••   | 561        |
| 23 കേതിയിലുള്ള കിങ്കരമാവവം                          |       | Y 1        |
| ്ര അംശഭാവവം ഏകിച്ചാചചും                             | •••   | 562        |
| 24. പരമാനനുപ്രപ്ലി                                  | • • • | 564        |

#### xxiii

### ഒമ്പതാമല്യായം \_\_ജീവേശചരസംബന്ധം.

| വിക്കയം.                                  |       | പുറം.       |
|-------------------------------------------|-------|-------------|
| 🗓. ഒമ്പതാമക്കുറായത്തിലേയും മേൽ            |       | •           |
| വരുന്ന അഭാ വയങ്ങളുടേയും                   |       |             |
| വിഷയം                                     | •••   | 565         |
| <b>ു.</b> 'മഹാവാകൃ <b>അ</b> റ             | • •   | 566         |
| 3. നാലു വാകൃത്തുളുടേയും സാധാരണ            |       |             |
| മായുള്ള അത്ഥവം അവയുടെ                     |       |             |
| അാനവം                                     | • • • | <b>567</b>  |
| «(i) തത്തചമസി:—                           | •••   | ,,          |
| ഉളാലകൻ ശേചതകേതുവിന                        |       | •           |
| കൊടുത്ത ഉപഭേശത്തിനെ '                     |       |             |
| ചുന്മക്കം                                 | • • • | 568         |
| കാരണമായ ഏകവസ്ത് വിന്റെ                    |       |             |
| ജ്ഞാന <sub>ത്താൽ</sub> സ <b>വവസ്തുക്ക</b> |       |             |
| മൂടേയും ജ് ഞാനം ഉണ്ട <i>്</i> കും         | •••   | <b>`569</b> |
| സവത്തിനും കാരണമായുള്ളും                   |       |             |
| ഏകവും അഭ്വിതീയവുമായ                       |       |             |
| സല് ചസ്തുപാക്കന്ന                         | •••   | 571         |
| <b>ജിവാത്മ</b> ത്ത <b>ാം</b>              | •••   | <b>573</b>  |
| എട്ടാം ഖണ്ഡം - ഒന്നാമത്തെ                 | •     |             |
| <b>ഒഷ്ടാന്തം പോ</b> ച്ചിയും സൂ            |       | 100         |
| ് <b>ത</b> വം                             |       | 573         |

#### xxiv

|      | വിക്കയം.                                     |      | <b>~100</b> |
|------|----------------------------------------------|------|-------------|
|      | <b>ഒൻ</b> ചതാം <b>ഖണ്ഡം</b> — <b>രണ്ട</b> ാമ |      |             |
|      | സൈതെ ഭുഷ്ടാസതം 💄 മധുവും                      |      | 1           |
|      | ചിചിധവൃക്ഷരസ <b>ങ്ങ</b> ളം                   |      | 5 <b>75</b> |
|      | പേത്തുറം ലണ്ഡം - മൂന്നാമത്തെ                 |      |             |
|      | ഭ <b>ഷ്ട്രസാം - ന</b> ദികളെം സമുഭ്ര<br>വും   | •••, | 29          |
|      | <b>ച</b> തിനൊ <b>ന്നാംഖണ്ഡം</b> _ നാലാമ      |      |             |
|      | യക്കെ ഭുഷ്ടാ <b>ഥാം</b> ് വീജ്ജുവിം          |      |             |
|      | വൃക്ഷത്തിന്റെ ജീവഭാവവും                      |      | 576         |
|      | അഞ്ചാമത്തെ ഒപ്പോന്തം _ ന്വ                   |      |             |
|      | തോധനമം ( ചേരാലിന്റെ                          |      |             |
|      | ഫലം)                                         |      | 29~         |
|      | <b>ആ റാമതെത്ത</b> ടിഷ്ടാന്തം _ ലവണ           |      |             |
|      | പ് <b>ധന</b> വ° ≋ചവം                         | ***  | 577         |
|      | <b>ഏഴാ</b> മത്തെ ഭൂഷ്ടാന്താം ചക <b>ൺ</b> മറ  |      |             |
|      | ച്ച് അനുപിജന <b>സാ</b> ഖത്തു                 |      |             |
|      | കൊണ്ടു വിടപ്പെട്ട മനുഷ്യൻ                    |      | 25          |
|      | എട്ടാമതത്തെ ഒന്റാന്തം _ മരണാ                 |      |             |
|      | വൂ <b>സമയി</b> ച്ചെത്തിയ വൻ                  | •• . | <b>578</b>  |
|      | ഒൻപതാമത്തെ ഒഷ്ടാന്തം -                       |      |             |
|      | ജയം യോഷിാഗ്നം ഇതുവിദകാ                       |      |             |
|      | ടാചിയും                                      | •••  | 99.         |
| (ii) | 'പേട് അോനം ബുഹാം' എന്ന                       |      | 1           |
|      | മഹാവാക്യം: അതിന്റെറ                          |      |             |
|      | <b>ഹൗാനാനം അ</b> യയാനം                       |      | 581         |
|      |                                              |      |             |

#### XXV

|           |              | വിഷയം.                                |       | ٠.٥٠ [            |
|-----------|--------------|---------------------------------------|-------|-------------------|
|           | (iii)        | <b>'അ</b> യമാ <b>ത്മാള്ളാഹമ'</b> എന്ന | * .   |                   |
|           |              | മഹാവാകൃം:— അതിന്റെ                    |       |                   |
|           |              | ഹനായാൻം അമുത്താൻം                     |       | 584               |
|           | (iv)         | 'അഹംബ്രഹാസ്തി' എന്ന                   |       | •                 |
|           |              | മഹാവാക്വം: അതിനെ                      |       |                   |
|           |              | സംഹാനാവും അത്മവും                     | • • • | 586               |
| 4.        | സക           | <b>ചവോടങ്ങളുടേയും സാ</b> രം           | • • • | 58 <b>8</b> ∞     |
| <b>5.</b> | மேற          | തചമസി'എന്ന മഹാവാക്വത്തി               |       | •                 |
|           |              | <b>െ അവണ്ഡാർത്ഥതെ</b>                 |       |                   |
|           |              | ററി ശ്രീമാമന്റെ ഉപദേശം                | •••   | 589°              |
| 6.        | € തത്        | <b>ത പമസി' എന്ന</b> മഹാവാകൃ           |       |                   |
|           |              | ത്തിന്റെ അർത്ഥവിചരണം                  |       | 591               |
| 7.        | ജീവ          | <b>ദരനു പരമാത്മാക്കളുടെ</b> ഐകൃം      | •••   | 599               |
| 8.        |              | മാതമാവിനെപ്പററിയുള്ള പശ               |       |                   |
|           |              | മാർത്ഥിക ജ്ഞാനത്തിന്റെറ               |       |                   |
|           |              | <b>සි</b> ඉ ජී ලක 70                  |       | 607               |
| 9.        | <b>600</b>   | <b>ോങ</b> ത്തണിലും 'ഞാനാരാണാ്'        |       |                   |
| ٠         |              | എന്ന ബോധത്തിന്റെ വിവി                 |       |                   |
|           |              | നയാം                                  | ***   | 610 <sup>-2</sup> |
| 0.        | ദേപ          | റത്തിലും ജിവനിലും അഹാബു               |       |                   |
|           |              | ലിയോടുകൂടിയവക്കുള്ള ജീ                |       |                   |
|           |              | <u>വേശ്വരസംബന്ധണോ</u> ധം              |       | 614               |
| 1.        | െ ഉ <b>ഉ</b> | <u>പതികളുടെ</u> സിലാനുപ്രകാര          |       |                   |
|           |              | മുള്ള അച്ചാ ഭേടങ്ങു                   | •••   | 616               |
| 2.        | 998          | പതിക്കുള്ള അഹംബൂദ്ധിയുംട              |       |                   |
| ,         |              | സ്ഥാനം                                | ***   | 617               |

#### XXV

|     | വിഷയം •                                  |              | പ്രം • |
|-----|------------------------------------------|--------------|--------|
| 13. | ഒരു ഉത്തമ ചെടിക്ക് അനുഭവ                 |              | . •    |
|     | ഴെപ്പുടന്നു ജിവേശവരഭേദം                  | •••          | 617    |
| 14. | ചൈതസിദ്ധാന്തപ്രകാരമു <b>മോ</b> ജീവേ      |              |        |
|     | ശചരസം <del>വേ</del> ന്ധം                 | •••          | 620    |
| 15. | പരമാത്മാവു് സിജിത്തകാരണം മാ              |              |        |
| ,   | ത്രമാണം എന്നു വാഭിക്കാൻ                  |              |        |
|     | ൈ <b>ഭ</b> ചതിക <b>ാം ആശ്ര</b> യിക്കുന്ന |              |        |
|     | <b>ഒരു</b> പ്രമാണംഭ്യോകം                 | ••••         | 622    |
| 16. | പരമാത്രമാവിനെറ <i>്</i> സവ്നിയമേക        |              |        |
|     | യാവം സകുപ്പയോകശരക്കിയ                    |              |        |
|     | <b>α</b> ξο                              |              | 623    |
| 17. | ് പരമാതമാവിൻെറ ജജനിയതയും                 |              |        |
|     | ജ <mark>ന്താ</mark> നമാതുത്വവും          | 600<br>5, 18 | 624    |
| 18. | <b>പ</b> രമാമൊവിഷൻ ഉപാന്ത്യഭാവ           |              |        |
|     | വും മോക്കുളാതൃത്വവും                     | 994          | 625    |
| 19. | വി <b>ശിഷ്ടാടൈ</b> പതികളുടെസിഭ്ധാന്തം    | •••          | 626    |
| 20. | വിശിഷ്ഠാലൈതികളുടെ അഫംബു                  |              |        |
|     | ജ്വിക്കള്ള സ്ഥാനം                        | •••          | 628    |
| 21. | മ്മിശിഷ്ടാലൈത സിദ്ധാന്തപ്രകാര            |              |        |
|     | മുള്ള ജീപേയപരസംബന്ധം                     | ***          | 629    |
| 22. | സവിലോകശരഞ്ചുനും സഭാ ഭജനീ                 | ,            |        |
|     | യന്തമായ പരമാത്മാഹികൻറ                    | •            |        |
|     | സവ്വാനായാമിത്വം                          |              | 630    |

|      | xxvii                                   |     |          |
|------|-----------------------------------------|-----|----------|
| ,    | വിക്കയം•                                |     | പ്റം     |
| :    |                                         |     | ,        |
| 23.  | <b>ഓരോ ജീവനം പര</b> മാ <b>തമാ</b> വിനെറ |     |          |
|      | ത്രാശവം പരമാത്മാവു് സ                   | •   |          |
|      | <b>വ്പ്രാ</b> ണികളുടേയും അന്തരാ         |     |          |
|      | <b>ത്മാവു</b> ആ <sub>ക്കു</sub> ന്നു    | ••• | 632      |
| 24.  | ഒരു ഉത്തമവിശിഷ്ഠാടെ ചതി പര              |     |          |
| C    | മാതമാവിനെ ഒർക്കിക്കുന്ന                 | *   |          |
|      | വിയം                                    | *** | 633      |
| 25.  | <b>അദേ</b> ചതസിലാന്തം                   |     | 636      |
| 26.  | അദൈചതിക്കുള്ള അഹംബുദ്ധിയുടെ             |     | Year yes |
|      | സ്ഥാനം                                  |     | 639      |
| 27.  | <b>അദെ</b> ചതസിലാന്തപ്രകാരമുള്ള ജീ      | ••• | 0,00     |
|      | വാ <b>തമ</b> പ രമാത്മസംബന്ധം            | ••• | 641      |
| 28.  | ജീവന്മാനുടെ ത്രേത്മഭാവത്തിലുള്ള         |     | , de     |
|      | <b>ഏ</b> കത്വവും അനേകത്വത്തി            | ,   |          |
|      | ന്നുള്ള കാരണവും                         | ••• | 643      |
| 29.  | പരമാതമാവിൻേറ സവാതീതഭാവം                 |     |          |
| ŝi.# | അനുഭവിക്കാനുള്ള രണ്ടു പടി               |     |          |
|      | <b></b>                                 |     | 644      |
| 30.  | പരമാത്മാവിരൻറ ഏകത്വദർശനം                |     | 645      |
| 31.  | ദൈ തവും വിശിഷ്ടാം ടൊതവും അ              | ,   | 7        |
| Si L | രം ഒചതവും സിജാന്തങ്ങറം                  |     |          |
|      | പരബ്രഹ്മസാക്ഷഗത് കാരത്തി                |     |          |
|      | നുള്ള ചടികളാണെന്നുള്ള പ്ര               |     |          |

### xxviii

| വിഷയം                                        |                | 0-400°    |
|----------------------------------------------|----------------|-----------|
| 32. ഹിന്ദ്യേഷത്രങ്ങളിൽ ജീവാഹാപര              |                | •         |
| മാത്മസംബം സ്വത്തെ കാണി                       |                |           |
| ക്കുന്ന ചില ചടങ്ങുക0ം                        | •••            | 649       |
| 33. പ്രണവവം ജീവാത്മപരമാതമസം                  |                |           |
| ബന്ധവും                                      | •••            | 651       |
|                                              |                |           |
|                                              |                | •         |
| വത്താമദ്ധ്വായം ഇഞാനലും ഇങ                    | നാ <b>ന</b> യോ | യവും.     |
|                                              |                |           |
| 1. പത്താമല്യായത്തിലെ പ്രതിപാ <i>ട്യ</i>      |                |           |
| വിക്ഷയം                                      | • • •          | 655       |
| 2. കർമ്മമാഗ്ഗത്തിൽ ജ്ഞാനത്തിനെറ              |                |           |
| <b>ഞ</b> വ <b>ശ്യ</b> കത                     |                | 656       |
| 3. മനഃസംയാമനായാഗത്തിനു ജ്ഞാന                 |                |           |
| ത്തിൻെറ ആവശ്യകത                              | •••            | 658       |
| 4. ഭക്തിയോഗത്തിന്െ ജ്ഞാനത്തി                 |                | i<br>Nama |
| നെറെ ആവശ്യകത                                 | • • • •        | 659       |
| 5. സമാചാരനിഷ്യയ്ക്ക ജ്ഞാനത്തി                |                |           |
| <b>െൻറ ആ</b> വശ്ശ്വകത                        | •••            | 661       |
| 6, ജ്ഞാമത്തിചന്റെ ആെചിധ്വം                   |                |           |
| സാത <u>ി</u> കജ് <sub>ഞാ</sub> നം            | •••            | 663       |
| 7. സവ്ത്തിലും ഏകഭാവത്തെ കാണു ക               |                | 666       |
| 8. വി <b>ഭക്ത</b> ളാവ <b>ങ്ങളി</b> ൽ അവിഭക്ത |                |           |
| തതുവേകത്ത കോ <b>ണുക</b>                      | •••            | 667       |
| 9. 'തത്ത്വമസിം എന്ന മഹാവാക്വത്തി             |                | •         |
| കൻ - അമേ വയ്യാനം                             |                | 660       |

| xxix                                            |              |           |
|-------------------------------------------------|--------------|-----------|
| വിഷയം.                                          |              | പുറം.     |
| 10. ജ്ഞാനയോഗാമാഗ്ഗത്തിൽ ഒരു സാ                  |              |           |
| ധകസ് ഉണ്ടായിറിക്കേണ്ട പ്ര                       |              |           |
| ്ത്വേക സാധനങ്ങാം                                |              | 669       |
| 11. സാധനചളഷ്യയം                                 |              | 671       |
| (i) നിതൃാനിതൃവസ്തവിഃവ⇔ം                         |              | 77        |
| (ii) ഇഹാമുതാത്മനലഭോഗചിരാഗ                       |              | "         |
| (iii) തമാദിഷഡ് കസമ്പ <sub>ത്ത</sub> ി           | ~ <b>e</b> e | ,,        |
| (iv) <b>മുമ</b> ക്ഷ്ത്വം                        | • • •        |           |
| 12. ശമം, ഒമം, ഉപരതി, തിതികം,                    |              |           |
| ന മാധാനം, ത്രജ്യ                                | •••          | 672       |
| 13. ഭഗചദ്ഗീതയിൽ ഉപദേശിക്കപ്പെ                   |              |           |
| ടുന്ന ജ്ഞാനസാധന <b>ങ്ങം</b>                     | •••          | 673       |
| 14. ജ്ഞാനമാഗ്ഗത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്ന              |              |           |
| ചന് സാവ്വതി⊯മായ ലേമ<br>ത്തിനെ <b>റെ ആ</b> വശൃകത |              | 677       |
| 15. ത്രവണം                                      | ***          | 679       |
| 16. anno                                        |              | 680       |
| 17 ത്യംപദശോധന                                   | •••          |           |
| 18. തത്പദശോധന                                   | ****         | ,,<br>686 |
| 19. അസിപദശോധന                                   |              | 689       |
| 20. സപ്പടത്തയും സാത്രമാവിൽ കാണക                 |              | 693       |
| 21. സൂപ്പ് ത്തിനം ആധാരമാപുള്ള ആ                 |              | 033       |
| തമാവിനെ പരമാതമാവിൽ                              |              |           |
| യൂകിഭ ിപ്പിച്ചു കാണക                            | •••          | 696       |
| 22ം ആന്ത്യകരണത്തിന്റെ ശക്തിയും                  |              |           |
| <u>ഉ</u> പയോഗ് റും                              |              | 99        |
| 23. നിളിച്യാസനം                                 | •••          | 699       |

#### $\mathbf{x}\mathbf{x}\mathbf{x}$

| വിഷയം                                 |       | പ്റം      |
|---------------------------------------|-------|-----------|
| 24. ജ്ഞാനത്തിന്റെ ശ്രേഷ്ടന            | •••   | 711       |
| 25. ജ്ഞാനത്തെ മറയ്ക്കുന്നതായ മായാ     |       |           |
| സംഭാവം                                | • • • | 714       |
| 26. മായ-പരമാത്മശക്ത! എന്ന പ്രതി       |       |           |
| ചാദനം                                 | •••   | 716       |
| 27, മായാസ്വത്രപവം അതിനെ ജയി           |       |           |
| ക്കാനുമുള്ള ഉപാനവും '                 |       | 719       |
| 28. രാജസജ്ഞാനം                        | • • • | 722       |
| 29. താമസജ്ഞാനം                        | ` ••  | 725       |
| 30. ജ്ഞാനപ്രാപ്തിയിൽ ചൈതവും അ         |       | 1 1 1 1 1 |
| കൈചതവും സി <b>ബാന്തങ്ങ</b> 0ം         |       |           |
| സാധകന്റെ സഹായിക്കുന്ന                 |       |           |
| വിധം                                  |       | 726       |
| 31. അഭൈചതസിലാന്തപ്രകാരമുള്ള സ         |       |           |
| <b>ളോമു</b> ക്തിമാഗ്ഗവും ക്രമ         |       |           |
| <b>മുക്</b> രിമാഗ്ഗവം                 |       | 728       |
| 32. ജ്ഞാനമാഗ്ഗത്തിൽ ഹിന്ദ്യക്ഷേത്രങ്ങ |       |           |
| മൂടെ ഉപഭനാഗം                          |       | 733       |
| 33` ഒഢമായ നീദിദ്ധ്വാസനം കൊണ്ടുള്ള     |       |           |
| <b>ജ്ഞാ</b> നപ്രാഹ്ത്യുടെ ഫലം         | • • • | 735       |
| 34. ജ്ഞാനസ്വരുപേവും ക്ഞാനഫലവും        | ***   | 737       |

### xxxi

### **പതിനൊന്നാമ**ദ്ധ്വായം \_\_മോക്ഷസ<u>ചര്ര</u>പവും, ജീവന്മക്കലക്ഷണവും.

|           | വിഷയം.                                     |                   | പ്റാം        |
|-----------|--------------------------------------------|-------------------|--------------|
| 1.        | പതിനൊന്നാം അഭ്യ്വായത്തിലെ                  |                   |              |
|           | പ്രതിപാള്വവിഷയം                            | •••               | <b>7</b> 39~ |
| 2.        | മുണ്ഡകോചനിക്കത്തിലുള്ള മോക്ഷ               |                   | 4            |
|           | സചരുപപർണ്ണനം                               | •••               | 741          |
| 3.        | മോക്ഷസ്വക്രപത്തിന്റെ പ്രധാന                |                   | ·            |
|           | ല ക്ഷണങ്ങ 🛇                                | •••               | 743          |
| 4.        | പരബ്ലഹ്മവസ്തുവിനോടുള്ള ഏകിഭാ               |                   |              |
|           | വം അല്ലെങ്കും അടൈചതാ                       | •                 | :            |
|           | <i>ര</i> മാനം ഒവം                          | ाका कार.<br>● ● ● | 744          |
| <b>5.</b> | ആതമാനഭവത്തിനു വിനോധമായു                    |                   | ,            |
|           | <b>ള്ള</b> ട്രേഹാത്മബുദ്ധി                 | •••               | 749          |
| 6.        | അലൈതാത്മാനുഭവം സിലിച്ചുവ                   |                   |              |
|           | നെറ അഹംബുജി                                | • • •             | 752          |
| 7.        | അ ൈ പതാത്രമളർശി പ്രപഞ്ചത്തെ                |                   |              |
|           | കാഞന്നവിധം                                 |                   | 756          |
| 8.        | മോക്ഷം എന്നുള് നിരതിശയമായ                  |                   | •            |
|           | ഞനനുപ്രാപ്പി എന്ന <b>ി</b> വ               |                   |              |
|           | രണം                                        | •••               | 761          |
| 9.        | ബ്രഹ്മത്തിൻ സച്ചിഭാനനുഭാവം                 |                   | 770          |
| .0.       | മോക്ഷം— ഉടച ത്തിനെറ ആതൃന്താ                |                   |              |
|           | കമായ <b>നി</b> വൃത്തി                      | •••               | 772          |
| 1.        | <b>ഞ്ഞുനി</b> ഷ്യൻ <b>െ ആനന്ദാ</b> നുഭവവും | į.                |              |
|           | <b>ടുംഖ</b> നിവൃത്തിയും                    | • • • •           | 77 <b>7</b>  |

### XXXII

|             | വിഷയം                                   |           | ادالها      |
|-------------|-----------------------------------------|-----------|-------------|
| <b>1</b> 2. | ബ്രഹുനിഷ്യന്റെ സഖം നിമചിശയ              |           |             |
|             | മാകന                                    | • • •     | 780         |
| 13.         | പുന്നാവകമ്മങ്ളുടെ ഷെയാ                  | •••       | 782         |
| 14.         | സകല എടയഗ്രന്ഥികളുടെയും ഭേടതം            | • • •     | 78.         |
| 15.         | സങ്കല്പവികല്പാത്മകമായുള്ള മനസ്സി        |           |             |
|             | ഭൻറയും വായനകളുടേയും                     |           |             |
|             | നാരം                                    | • • •     | 788         |
| 16.         | പുന്നർ ജ്ജന്മ രാഹിത്വം                  | ***       | 797         |
| 17.         | പുനട്ടെന്മത്തിനുള്ള കാരണം               | •••       | <b>79</b> 9 |
| 18.         | മീക്ക്രീപോട ഗ്നാഹ്രം സ്വാഹം             | •• >>>> . | <b>80</b> 3 |
| 19.         | ബ്രഹ്മനിവാണം കൂടാതെ മറവേറിധ             |           |             |
| ••          | ൂത്തിലുള്ള മോക്ഷങ്ങാം                   | •••       | 805         |
| <b>2</b> 0. | സാവിങ്ങിമുക്ക് തിയിടെ സ്വഭാവം           | ****      | 810         |
| 21.         | കൈവല്യമുക്തി എന്ന ബ്രഹ്മഭാവ             |           |             |
|             | പ്രാപ്തി                                | •••       | 812         |
| 22.         | ജീവൻമുക്തന്മാരുടെ സഹികി                 |           | 815         |
| 23.         | ജീവൻ മക്തൻ റ ലോകസംഗ്രഹാ                 |           |             |
| ,           | സ്വമളള പ്രവൃത്തിക <i>ഠം</i>             | • • •     | 824         |
| 24.         | ജീചൻമുക് തന്മാരായ സിക്യന്മാർ            | . • • •   | 829         |
| 25.         | വിംളക്കമുക്തിയും മനസ്സിന്റെ സത്ര        |           |             |
|             | പനശാവം അരുപനാശവും                       | •••       | 830         |
| 26.         | ഭഗവെദ്ഗീതയും ഉപനിഷത്തുകളം               | • • •     | 833         |
| 27          | <b>ഭവനെട്</b> വൃയതി <b>യ</b> മ കൊഴുതവും |           |             |
|             | ഗീരാത്തോ ചെവരണത്തി                      |           |             |
|             | ന്റെ ഫലഭിലം                             | •••       | 834         |

### ഗീതാ**ർ**ത്ഥസംഗ്രമാം.

ഭയാ ദേവോഗ്യെ യോഗ്പ്സ യോ വിശചാ

യ ഓഷധീഷ്യ യോ വനസ്പതിഷ്യ തമെന്നു ഭേവായ നമോ നമഃ.

**ശോ**ചതാശാചതരോപനിഷത് II. 17. "

ഒന്നാം അദ്ധ്വായം. ഭുഖ**പ്രതി**ഷേധനം.

ലോകത്തിൽ മതവും തത്വശാസ്ത്രവും സംബന്ധിച്ച ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ, ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീ തയ്യൂം അതില്രധാനമായ ഒരു തായും അതിലടങ്ങിയി സൂപ്പം കാക്ഷം ട്രൂള്ള തത്വങ്ങൾ ഹിന്ദുമതത്തിന ടിസ്ഥാനമായുള്ള വേടങ്ങളുടെ സാരമാകന്തം. ഒരു വിശാലട്ടഷ്കിയോടുകൂടി നോ

<sup>്</sup>യാതൊരു പോയാലുകാശസാത്രപൻ സകലളവനങ്ങ മേയും വ്യാപിച്ച്, അഗ്നിയിൽ, അതിന്റെ അധിഷ്ഠാന ദേവനായ അഗ്നിയായും, വായുവിൽ, അതിന്റെ അധി ഷ്യാനദേവനായ വായുവായും, ജലത്തിൽ, അതിന്റെ അധി ഷ്യാനദേവനായ വൗജ്ഞനായും, ചെടികഠം, വൃഷ്ഷങ്ങഠം മുതചായവയിൽ, അവയുടെ അധിഷ്ഠാനദേവനായ സോമ നായും പ്രകാശിക്കുന്നുവോ, ആ ദേവനായിക്കൊണ്ടു നമ

G. P. T. 2421. 600 15-2-1122.

ക്കുന്നതായാൽ ശ്വീമദ്ഭഗവദ്ഗീതയെ സവ്ജന അളുടേയും ഉത്തമവേദഗ്രന്ഥമായി കുജതാവു ന്നതും, ഏതു മതസ്ഥനം അതിനെ സ്വന്ത മത ഗ്രന്ഥമായി സ്വീകരിക്കാവുന്നതുമാകുന്നു. സതൃ ത്തെ അറിയണമെന്നുള്ള തീവ്രനിശ്ചയത്തോടും കൂടി, ത്രൂക്കാസമേതം, ഈ തത്വങ്ങളെ പഠിക്കുന്നും ഏതു മതസ്ഥനേയും, അവനവൻറെ മതതത്വ അഭാം ഗ്രഹിക്കുന്നതിൽ ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീത വളരെ സഹായിക്കുമെന്നുള്ളതിന് യാതൊരു സം ശയവുമില്ല.

ത്രീവേടവ്വാസമഹർഷിയാൽ രചിക്ക പ്പെട്ട മഹാഭാരതം എന്ന മഹത്തായ ഗ്രന്ഥത്തി **ലാണ് ശ്രീ**മദ്ഭഗവദ്ഗീത അടി **ങ്ങി**യിരിക്കുന്നത്ല്. വേടങ്ങളെ ത്തിൽ ജധാവെദ് ജക്ക്, യജ്സ്റ്റ്, സാമം, അഥവം **ഗീ**തയുടെ സമാ എന്ന് നാലായി വിഭജിച്ച്, നാലൂ നം. ശിഷ്യന്മാക്കായി ശ്രീ വേളവ്വാസമഹർഷി ഉപ ദേശിച്ച. വേദതന്വങ്ങൾം സാധാരണന്മാക്ക കണ്ടതിനാൽ, **ഭൂത സ**ങ്ങളായി കഥകര ഉ ഭാഹരണങ്ങ ഗം കൊണ്ടും, കൊണ്ടും അവയെ സകല ജനങ്ങരം സൃഗ്രഹമാക്കിത്തീർക്കാൻം വേണ്ടി, ത്തേളേഹം മഹാഭാരതാ തന്നെ രചിച്ച. അവയുടെ മുഴുവൻസാരവും അടങ്ങിയ ത്രീകൃഷ്ണം ജൂ്റ്റു നസംവാദത്രപമായ ത്രീമദ് ഭ**ഗവട്** നക്ഷത്രമണ്ഡലത്തിൽ ചജനെന്ന പോലെ, അതിൽ ഘടിപ്പിച്ചതായി പറയപ്പെട്ടി മഹാഭാരതം രചിച്ച് ശിഷ്വനായ **െ**വശന്വായനമഹർഷിക്ക് വേടവ്വാസൻ ഉപ്പ മേശിച്ചു. വൈശ**മ്പാ**യനൻ മഹംഭാരതം വനം അർ 🙊 ന**പത്ര**നായ അഭിമന്വുവി**ൻെ**റ പൌത്രനം, പരീക്ഷിത്ത മഹാരാജാവിൻെ റ പുത്രനാം ആയ ജനമേജയനോടു രാജസമസ്സിൽ വച്ച് അനേകം മഹഷിമാരുടെ സാന്നില്യത്തിൽ പറഞ്ഞുകേശപ്പിച്ചു. ഇ**യ** മുഴുവന്തം കൊണ്ടിരുന്ന സൂതപ്യത്രൻ നൈമിശാരണ്വത്തിലേ മഹർഷിമാക്ക് മഹാഭാരതം മുഴവനം പറഞ്ഞു കേഗപ്പിച്ചതായി പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. **അതി**നെ ഭാരതത്തിനെറ മാഹാത്ത്യത്താൽ അഞ്ചാമത്തേ വേദം എന്നുകൂടി പറഞ്ഞുവരുന്നു.

3. ശ്രീമഭ്ഭഗവദ്ഗീതയിൽ അടങ്ങിയിരി ക്കുന്നത്, മഹാഭാരതയുലാം നടന്നതായ കരു ക്ഷേത്രം എന്ന യുലാക്കളത്തിൽവച്ച് അജ്ച്ഛ നൻറെ ശോകമോഹങ്ങറം നീങ്ങുന്നതിലേക്കായി, അവതാരപുരുഷനായ ശ്രീകൃഷ്ണൻ കൊടുത്ത ഉപദേശങ്ങളാണ്. മഹാഭാരതം അനേകം പവ്യങ്ങളായി വിരിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഭീഷ്മപവ് വും അനേകം ഉപപവ്ങളായി വിരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. അവതിൽ മൂന്നാമത്തെ ഉപപവ്മാണ്ട്

ഗീതാപാപ്പം. ഭീഷ്മപവ്ത്തിലേ ൧ന മുതൽ ർവ വരെ മുപ്യൂ് അദ്ധ്വായങ്ങാം ഗീതാപവ് ത്തിൽ അടയുടിട്ടുണ്ട്. അവയിൽ വഭ മുതൽ ർവ വരെ ൧വ അദ്ധ്വായങ്ങളാണ് ഭഗവദ് ഗീതയെന്ന പറയപ്പെടുന്നത്.

വേടങ്ങളുടെയും സാരമാണു സകല **ഭഗവഭ് ഗീതയി**ലടങ്ങിയിരിക്കുന്നതെന്നു **ചറഞ്ഞു** വല്ലോ. ഒാരോ വേടത്തേയും കമ്മ ഭഗവദ്ഗിത കാണ്ഡമെന്നും, ഉപാസനാകാണ്ഡ டேபை **9 👊** 👰 🤊 S മെന്നും, ജ്ഞാനകാണ്ഡമെന്നും, സാരമാകുന്നു കാണ്ഡങ്ങളായി പിരിച്ചി മൂന്നു അതുപോലെ ഭഗവഭ്ഗീതയും മൂന്നഭാഗ ജ്ജൂറയി പിരിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ആദ്യത്തേ ആറ ഒഗ്വാനങ്ങഠം കുമ്മത്തേയും കുമ്മയോഗദേതയും പററി പ്രതിപാഭിക്കുന്നു. രണ്ടാമത്തേ ആറ ഭക്തിയേയും ഭക്തിയോഗത്തേയും ഭവിാതങ്ങ 🔗 ഒടുവിലത്തേ **ആറ** പരത്ന പ്രതിപാദിക്കുന്നു. **ദ്ധ്വാ വണ്ടാം ജ്ഞാനത്തേയും ജ്ഞാനയോഗത്തേ** യം പററി പ്രതി ചാഭിക്കുന്നു. കമ്മം, ഭക്തി, ജ്ഞാ നം, എന്ന മൂന്നു ഭാവങ്ങളും പരസ്പരം സംബന്ധ മില്ലാത്ത ഭിന്നമായ മാഗ്ഗങ്ങഠം അല്ല. ഇവ മൂന്നും ഒരേ എത്താവിൽതന്നെ അന്ത്യകരണത്തിൽക്രുടി സ്റ്റരിക്കുന്നതായ ഭാവവിശേഷങ്ങളാണു്. പരസ്പരം അത്വന്തം സംബന്ധപ്പെട്ടവയാകയാൽ, ഗത്തേയും പററി ഉപദേശിക്കുന്ന പലട്ടത്തിൽ, ഭക്തിയേയും ഉഞാനത്തേയും പററി വിവരിക്കു അണ്ട്. ഭക്തിയേയും ഉപാസനാമാർഗ്ഗത്തേയും പററി ഉപദേശിക്കുമ്പോരം, കമ്മത്തേയും ഉഞാന ത്തേയും കുറിച്ച് ഉപദേശിച്ചകാണുന്നം ഇഞാന ത്തേയും കുറിച്ച് ഉപദേശിച്ചകാണുന്നം ഇഞാന ത്തേയും ഉഞ്ഞാനയോഗതോയും കുറിച്ച് ഉപദേശി കുന്ന ഘട്ടങ്ങളിൽ, ഭക്തിയേയും കുമ്മത്തേയും പററി ഉപദേശിക്കുന്നുണ്ട്. ഇവ പരസ്പരം സംബ ന്ധപ്പെട്ടതും ഒന്നിനൊന്നും സഹായിക്കുന്നതുമായ പന്ഥാക്കരം ആണ്ട് എന്നുള്ളതിൽ യാതൊരു സംശയവുമില്ല. താഴെപ്പറയുന്ന സൂതൃഗീതയിലേ

<sup>\*</sup>ന ജ്ഞാനേന വിനോപാജ്ജിർന്നോപാസ്ക്വാം ച വിനേ [തരത്

കർമ്മാംപി തേന ഹേളതാം പൂവ്പൂവ്സ്വ കഥ്വതെ യലാ യാവന്നഹി ജ്ഞാനം താവന്നോപാസനം മതം താവന്നോപാസനം മതം താവന്നോപാസനം മതം താവന്നാനം യാവന്ന കർമ്മാംപി ന താവന്മുഖ്യമിയ്ക്കെ യാവന്ന കർമ്മാംപി ന താവന് മായും താവന്ന കർമ്മാംപി പ്രസ്വേത യാവന്ന കർമ്മാംപി പ്രസ്വേത യാവന്ന കർമ്മോപാന്റുയോ ന താവത് സാത്വികി മതാ പ്രധാനന കർമ്മാംപിയുള്ള ന താവത് സാത്വികി മതാ പ്രധാനനം കർമ്മാംപാസന്താന് സാത്വേതി മതാ ത്രാവന്ന കർമ്മാംപാന്റുയോ ന താവത് സാത്വികി മതാ പ്രധാനനം വാസനകർമ്മാണി സാപേക്ഷാണി പരസ്വരം വിത്രക്ഷ്യ സാധാനകേവകം ത്രിഷ്യയത് കിമ്മിടത്ര യാം പ്രധാനം വാസ് സാത്വിത പരാമുതം വ്രൂ. വി. II. 17—22ം

**്**ജ്ഞാനംഷ്രടാ**തെ** ശരിയായ ഉപാസന യോ, ഉപാസനയ്യടാതെ ശരിയായ കർമ്മമോ, സിദ്ധിക്കുന്നതല്ല. ഇവയ്ക്കു പര ഇണാാം, ഉ സ്റ്റരകാ**രണ**തചമുണ്ടെന്നാണാ് പറ പാസന, കമ്മം ജ്ഞാനമില്ലാ**ത്ത** യപ്പെടുന്നത്ര്. യാഗാൽം ≥ അവസ്ഥയിൽ, ഉപാസന സിദ്ധി സ്സരസാരംപ ക്ഷ ക്കുകയില്ല. ഉപാസന സിജിക്കാ ത. ത്തവന ഉഞ്ഞാനവുമണ്ടാകുന്നതല്ല. ഉഞ്ഞാനമില്ലാ ഞ്ഞാൽ, മുഖ്വമായ കുമ്മവും ചെയ്യാൻ സാധിക്കു പ്രവൃത്തിയില്ലാത്തവക്ഷം, ജ്ഞാനവും സാധുസമ്മതമായി വരുന്നതല്ല. ഉപാസനയില്ലെ ങ്കിൽ, നല്ല കുമ്മവും ചെയ്യാൻ സാധിക്കുകയില്ല. **ക**മ്മവും **ഉ** പാസനയും ഇല്ലാത്തപക്ഷം, **സാതചിക വൃ**ത്തിയായ <sub>ഇഞ</sub>ാനവുമുണ്ടാകുന്നതല്ല. ഇഞാ**ന**ാ ഉപാസന, കമ്മം, ഇവ്മൂന്മം പരസ്പരം സഹാ യിക്കുന്നപയും, ഇവ കുന്നിച്ചനുഷ്യിച്ചാൽ മുക്തിയെ ക്കൊടു**ക്കു**ന്നവയുമാ**ണ്**. അല്ലാത്തപ്പക്ഷ**ം മു**ക്തി സി**ഭ**ധിക്കുന്നതുമല്ല. **ഇ**ൗ സാധനങ്ങളിൽ **ഒന്നി നെയെ**ങ്കിലും അസ**ദ്** ഗുരുക്കുമ്മാരുടെ വാക്കു**കേ**ട്ട് ഉപേക്ഷിക്കുന്ന പക്ഷം, പരാമൃതമാകുന്ന മോക്ഷം പ്രാപിക്കാവുന്നതല്ല."

5. ഇഞാനം, ഭക്തി, കമ്മം ഈ മൂന്നു സാധ നങ്ങളും ആവശ്യകമാണെങ്കിലും, അവയിലെല്ലാ ാറിലുംവച്ച് ജ്ഞാനമാണു് ത്രേഷ്യമെന്നുള്ള തിന്റ സംശയമില്ല. ആത്മസാക്ഷാത് ജ്ഞാമത്തി കാരമാഗ്ഗത്തിൽ അവസാനംവരെ രൻ പ്രാധാ ഉവയോഗപ്പെടുന്നത് ജ്ഞാനം മാത്രമാണു്. ഒരു സാധകനെ ജീവിതചഥത്തിൽ ഏററവും ഉന്നതമായ സ്ഥാനം വരെ ജ്ഞാനംമാത്രമേ നയിക്കുകയുള്ള.

്മോക്ഷപ്രാപ്തിക്കുള്ള സാധനങ്ങളിൽവച്ചു ഏററവും മുഖ്യമായിട്ടുള്ളത്ത് ഉഞ്ഞാനം മാത്രമാണ്. അഗ്നികൂടാതെ എങ്ങനെ ആഹാരസാധനം പാ കംചെയ്യാൻ സാധിക്കയില്ലയൊ, അതുപോലെ ഉഞ്ഞാനംകൂടാതെ മോക്ഷവും സിജ്ലിക്കുന്നതല്ല.<sup>2</sup> എന്ന് അതുമബോധ'ത്തിൽ ത്രീ ശങ്കരാചായ്യർ പറയുന്നു.

ഏററവും ഉന്നതമായ നിലയിൽ ജ്ഞാന വും നീങ്ങേണ്ടതായിത്തന്നെ വരും. ബുദ്ധിവൃത്തി എന്നുള്ള ഭാവത്തിൽ അതും വിട്ടുപോകുന്നതാണും.

് അറിവില്ലായ് മയാൽ താൻ ശരീരമാണെന്നും ഇന്ദ്രിയാഭികരണങ്ങളാണെന്നും അഭിമാനിച്ച ദുഖിക്കുന്ന ജിവന്, ബുദ്ധി ശുദ്ധമായി ഭവിച്ച്,

<sup>\*</sup>ബോധോ ന്ന്യസാധാന ഭ്യോഹി സാക്ഷാന്മോ കൈക്ക് സാധനം പാക സ്വ വഹനിവദ് ജ്ഞാനം വിനാ മോക്ഷോ ന സിജ്യതിം

ഞ . ബോ. 2<u>.</u>

അതിൽ ആത്മസചരുപം പ്രതിഫലിക്കുമ്പോഠം, **ഞത്മാവിനെപ്പററി**യുള്ള അതാനാ നീങ്ങിം **ആത്മാകാരവ്ലു**ത്തിയായം ഭവിക്കുന്നു. ബുദ്ധി **അ മ്മാ**കാരത്തിലുള്ള ബൂദ്ധിയുടെ ഈ യെയാണ് ഉഞാനമെന്നു പറയുന്നത്. കൊണ്ടു കലങ്ങിയ വെള്ളത്തിൽ, തേററാമ്പരൽ പ്പൊടി കലക്കിയാൽ, നേതു ചെളിയോടുകൂടി ത്താണ് വെള്ളം ശുദ്ധമാകുന്ന യൂപോലെ, ആത്മാ നാഭവമുണ്ടാകുമ്പോരം, അുള്ളതാനത്തെ നശിച്ചി ക്കുന്നതോടുകൂടി, ഉംഞാനവും സചയമേ നശിച്ച എന്നും ശ്രീശങ്കരാചായ്യർ അത്രേ പോകുന്നം\*' ഗ്രന്ഥത്തിൽ പറയുന്നുണ്ടു്.

ഭഗവദ് ഗീതയെ ഇനിയെ അവിധത്തിലും ഗണിക്കാം. വേദതനപങ്ങളുടെ സാരം വാക്വങ്ങളിൽ അടങ്ങിയിരിക്കുന്ന ഭ**ഗ**ാള് ഗിത തായി പറയപ്പെടുന്നു. നാല 'തത്തചമസി'.എ വേടങ്ങളിൽ ഒംഗന്നിലും ഓരോ ന്ന മഹാവാകൂ മഹാവാകൃങ്ങ്ം ൂണ്ട്. അവ മയിന്റെ വിവ "പ്രൂക്താനം ബ്രഹ്മ", "**അഹം** രണമാണ് ബ്രാമാസ്റ്റിന്, 'അത്തചമസിന്, 'അയ ബ്രഹ്മ', എന്നിവയാണ്. ഇവയിൽ

> \*അലംതാനകപ്പുക്കും ജീവം ജ്ഞാനാഴുംസാഭവനിർമ്മവം കൃതവാ ജ്ഞാനം സ്വയം നഴുശ്യുക ജ്ജലം കതകരേണവത്.

> > ഞ ബോ 5ം

ം'തത്തചമസി³<sup>ു</sup> (അ**യ** നീയാകുന്നു) എന്ന**യ**് ഉപഭേശമാകൃമെന്നും, ശ്രന്മാം ബ്രഹ്മാസ്മി? (ഞാൻ ബ്രഹ്മമാകുന്നു) എന്നുള് അനുഭവ വാക്വമെന്നും, പപ്രജ്ഞാനം ബ്രഹ്മ? ബ്രഹ്മം **ജ്ഞാനസ**ചരൂപമാകുന്നു നുത്തുമാത്മാ ബ്രഹ്മു? (ഈ ആത്മാവ് ബ്രഹമാകു**ന്ന**) എന്ന മനനവാകൃങ്ങളെന്നും വറനുപെടന്നു. മസി'' എന്ന ഉപദേശവാക്വം സാമവേഷത്തിൽ മമാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ഉളാലകൻ മഹർഷി ശേചതകേതു എന്നശിഷ്വനായിക്കൊണ്ടു് ഉപ്ഭേശിച്ചതാണു്. ഇതിനെ അത്ഥാ "അതു നീയാകുന്നു? എന്നാണ്ട്. ഇതിൽ ത്വം? (നീ) എന്നതു ജീവാതമാവിനെ കുറിക്കുന്ന പദമാണം. 'തത്<sup>)</sup> (അത്) എന്നത് ഈ ശചരനെക്കറിക്കുന്ന പട്രാണ്ക്. ്യത്തേ നിയാകുന്നു<sup>17</sup> (തത്തചമസി) എന്ന പാക്യത്താൽ ജീപാത്മാവിനെറയും ഈശച രന്റെ വരസ്സരസചത്രവ്സംബന്ധത്തെ **അ**ല്ലെങ്കിൽ അഭേഭത്തെയാണ് ഉട്ടാലകമറാർഷി ഉവദേശിക്കുന്നത്. ചേളസാരമായം ഗീതയിൽ **ഭഗ**വാൻ **ശ്രീകൃ**ഷ്ണൻ ഉപഭേശിക്കുന്നതും ഈ . **അത**ചം തന്നെയാണു്. ആളുത്തെ ആറദ്ധ്വായം കൊണ്ട് 'തചം' എന്ന പദത്തിൽ അടങ്ങീട്ടുള്ള ജീവതതചത്തേയും, രണ്ടാമത്തെ ആറഭ്വാധം കൊണ്ട് 'തത്' എന്ന പദത്തിൽ അടങ്ങീട്ടുള്ള

ഇൗശ്വരതത്വത്തേയും പ്രതിപാദിക്കുന്നുണ്ടു. ഒടു വിലത്തെ ആറദ്ധ്വായം കൊണ്ട് 'തത്ത്വമസി' എന്ന വാകൃത്തിൽ പ്രതിപാദിക്കപ്പെടുന്ന ജിവാ ത്മപരമാത്മാക്കളുടെ സംബന്ധത്തേയും, അവ യുടെ ഐക്വദാവം സാക്ഷാത് കരിക്കാനുള്ള മാഗ്ഗ ത്തേയും വിവരിച്ചിരിക്കുന്നു.

ത്രീമധുസുദനസരസ്വതി ഗീതാഭാഷ്വത്തിൽ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വിവരിച്ചിരിക്കുന്നു:

> \*സച്ചിഭാനന്ദ്യൂപം തട് പൂണം വിഷ്ണോ പരം പടം യത് പ്രാപ്തയ സമാരണ്യാ വേടാ കാണ്ഡത്രയാതമകാം കര**മ്മാ**പാസ്തിസ്തഥാജ്ഞാന-മിതി കാ**ണ്യത്ര**യം ക്രമാത് « **ള്**ആപായൂാ +ശാ**ജ്വ**ാനെയർ ഗ്രീതാ കാണ്ഡെ ത്രയാത്തികാ െത്ര ഇ പ്രഥാമ കാണ്ഡേ കർമ്മ തത്ത്വോഗവർത്മനാ ത്വം പദരാത്രാ വിശുദ്ധാതമാ സോപപത്തിർനിരുപുതേ ലിരിയേ **ധോപട്ളക്തി**-വിഷ'ഠാചർണ്ണ നചർത്മനാ ൂണനായത്ഥം നിധായമ സ്തുത് പെലാർത്തോട്ട്വായാത്വരക തുകിയെ 22 തയോട്ടെനക്വം ച**ാ**ച്ചത്താം വർണ്ണ ൃദര സ്പടം ഏറുമപ്പുത്ര കാ**ണ്ഡ**ാനാം സംബസേfസ്തി പരസ്സരം.

ം സേളഘ്നവും, ചൈതന്വൗലനവും, **ആന്നദ** ഘനവും പരിപൂണ്ണവും, സവവ്വാപ്തിയോടുകൃടി യതുമായ യാതൊരു ത്രേഷ്ഠമായ സ്ഥാനമുണ്ടോ, അതിനെ ചാപിക്കുവാൻവേണ്ടിയാണ്, കമ്മകാ സെമെന്നും, ഉപാസനാകാണ്ഡമെന്നും, ജ്ഞാന കാണ്ഡമെന്നും ക്രമമായി മൂന്നു കാണ്ഡങ്ങളോടു **കൂ**ടിയ വേദങ്ങ**ം ആരംഭി**ച്ചിരിക്കുന്ന**ു്**. **ശ്ര**പത്തിൽ രചിക്കപ്പെട്ട ഭഗവഭ്ഗീതയും, പതി നെട്ടുള്യ്വായങ്ങളോടുകൂടി മൂന്നു കാണ്ഡങ്ങളായി അവയി**ൽ ആ** ത്തന്നെ പിരിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ള്യത്തെ കാണ്ഡമായ ആറല്യായങ്ങളിൽ, ക**മ്മാ** നുഷ്യാനം, കമ്മത്വാഗം, എന്ന മാഗ്ഗത്തിൽകൂടി **്ത**ചം<sup>,</sup> എന്ന പദത്താൽ സൂചിപ്പിക്കപ്പെടു**ന്ന,** ക്രടസ്ഥനെന്നും അന്തരാത്മാവെന്നും **പറ**യപ്പെ വിശ്രദ്ധാത്മഭാവം **ഉപാധിരഹിതമാ**നാ യുക്തിപൂവം പ്രതിപാളിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു്. **ആറദ്ധ്വായങ്ങ**ളടങ്ങിയ രണ്ടാമത്തെകാണ്ഡത്തിൽ, ഭക്തിരോഗം എ**ന്ന** ഈശചരഭക്തി, **അടെ** ിവരിക്കുന്നതോടുകൂടി, 'തത്' എന്ന പൂ**ഭ** ത്താൽ സൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്നു പരമാനനു സ്വരുപ ല്തിപാടിക്കപ്പെട്ടിരി നായ ഈശചരൻ**തന്നെ** ക്കുന്നു. ഒടുവിലത്തേ ആറദ്വ്വായങ്ങളടക്കുിയ മൂന്നാ മത്തേ കാണ്ഡത്തിൽ, ജീവാതമാ, പരമാതമാ എ**ന്ന**് ശൂം; പുദത്താലും തത്യം; പടത്താ**ലം** വുവിപ്പിക്കപ്പെടുന്നവയിൽ, വിരുഭ്ധാംശങ്ങളായ,

സ്ഥൂലം, സൂക്യൂം, കാരണം, എന്ന ശരീരവ്വത്വാസം അളേയും, ജാഗ്രത്, സചപ്പം, സുപ്പുപ്പി, എന്നു അവസ്ഥാവ്വത്വാസങ്ങളേയും നീക്കുമ്പോഠം ശേഷിക്കുന്ന പരിശുഭാചെത്നുഭാവങ്ങഠംക്കുള്ള ഐ ക്വായ 'തേത്ത്വമന<sup>ിനു</sup> എന്ന മുഴവൻ വാക്വത്തി നെറയും അത്ഥം വണ്ണിക്കപ്പെടുന്നും. ഇപ്രകാരം ഭഗവദ്ഗീതയിലുള്ള പ്രന്നു ക ണ്ഡങ്ങഠംക്കും പര സ്വരം സംബന്ധമുണ്ടും"

പുരാതനകാലങ്ങളിലു**ണ്ടാ**യിരുന്നവരും ഇപ്പോഗം ഉള്ളവരുമായ അനേകം മഹാന്മാർ ഈ ഉത്തമഗ്രന്ഥത്തിന് ശാസ്ത്ര ളഗ ചദ്ധീത ഞ്ഞാനസംപൂണ്ണവും വളുമെ വിപു ജീ പിത പരിച്ചു അനേകം വ്യാഖ്യാന ണ്തയെ ഉപദേ ലവുമായ ശിക്കുന്നു. കൊംഗോ എഴുതീട്ടുണ്ട്. ഭഗവദ്ഗീ**ത** കർമ്മത്തേയും കർ മയോഗത്തേയും പററി പ്രതി **പാ**ദിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥമാണെന്ന് ചിലർ കരുതുന്നു. ശരിയായ കമ്മനിഷ്യയാണു് ഈ ഗ്രന്ഥത്തിന്റെ **പരമോ**ഭ്രേശ്യമെന്നും അവർ വാഭിക്കുന്നു. ഉവദേശസാരം സകല കമ്മങ്ങളുടേയും ത്വാഗമാണെന്നു മറവു ചിലർ വാഭിക്കുന്നു. **ജ്ഞാന**യോഗിയുടെ **പ്രമാണ**ഗ്രന്ഥമാണെന്ത് ചിലർ സി**ധാന്തി**ക്കുന്നുണ്ട്. ശ്രീ പുരുഷോത്തമ ഭക്തിമാഗ്ഗത്തെ **പ്രാപ്തി**ക്കുള്ള ഉപദേശിക്കുന്നം

ഗ്രന്ഥമാണെന്നു മറപ്പിലർ പറയുന്നും. ലോകം മുഴവനാം തൃജിച്ച് ഏകാന്തമായ വിജനസ്ഥാന ത്തെ പാപിച്ച തവസ്സമെയ്യ**ന്നത**ിലേക്കാണം" ഭശവദ്ഗീത ഉപദേശിക്കുന്നതെന്നു പ്റയുന്നവരു ജീവാത്മാവും പരമാതമാവും, ഒരുകാല മുണ്ടു്. ത്താം ചേർച്ചയുണ്ടാകാതെ ഭിന്നമായി നിൽക്കുന്ന തത്വങ്ങളാണേന്നും പ്രവഞ്ചം നിത്യമാണെന്നും ഈശചരൻ സവിജ്ഞനം സവശക്തനമാണെന്നം ജീവാത്മാ സ**വ്ദാകി**ഞ്ചിജ് ജ്ഞനം അസചതന്ത്രന മാണെന്നും വിശചസിക്കുന്നവരാണു് ദൈചതിക**ാം**. **ഇ**വരും ഭഗവദ്ഗീതയെ പ്രമാണഗ്രന്ഥമായി സചീകരിക്കുന്നുണ്ട്. ഇൗശ**ാ**രൻ ജീവനിൽനിന്നു ഭിന്ന നാണെങ്കിലും ജീവന്മാരുടേയും പ്രവഞ്ച ത്തിന്റെയും അന്തരാത്മാവായി വത്തിക്കുന്നതി നാൽ, ജീവന് ഈശചരനോട്ട് ഒരുവിധം ഐക്വ നിത്വമാണെന്നും മുണ്ടാകാമെന്നും, പ്രഞ്ചം വിശിഷ്പാടൈചതികരം വിശചസിക്കുന്നു. അവരം ഭഗവദ്ഗീതയെ പ്രമാണഗ്രന്ഥമായി സചീകരി ക്കുന്നുണട്ട്. അട്ലൈതികഠം, ജീവൻ ബ്രഹ്മത്തിൽ നിന്നു ഭിന്നമല്ലെന്നും ജീവനായും പ്രപഞ്ചമായും കാണ**ന്നതു്** ബ്രഹ്മംതന്നെയാണെന്നും അഭചിതീയവുമായ വ്യകവും വസ്തവാണെന്നും പ്രപഞ്ചത്തിനു ബ്രഹ്മത്തിൽ കല്പിതമായ സ്ഥിതി യല്ലാതെ വാസ്തവമായ സത്തയില്ലെന്നും വിശച അവരം ഭഗവദ്ഗീതയെ പ്രമാണ സ്ക്കാരന്ത്യ.

ഗ്രന്ഥമായി കുരുതുന്നുണ്ട്. ഇപ്പകാരമുള്ള വിവിധ **അ**ടിസ്ഥാന്മായി പ്രസ്ഥാ**നങ്ങ** മംക്കും ഗീതയ്ക്ക് അനേകവിധത്തിൽ പ്രൊ**ഡങ്ങ**ളായ വ്വാഖ്വാനങ്ങളും അവർ ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. അവ**രെല്ലാ** വരും മഹാന്മാരും ഒരുപോലെ നമ്മുടെ ബഹ മാനത്തിനും കൃതജ്ഞത്യയ്ക്കും അർഹന്മാരുമാകുന്നും. ഭഗവദ്ഗീത ഈ അഭിപ്രായങ്ങഠം കെല്ലാം മട **കൊ**ടുക്കുന്നതോടുകൂടി, അവ*െ എല്ല*ം അതിക്ര മിച്ചം നില്ഛുന്നുണ്ട്. അതുവഭേശിക്കുന്നത്ു് ജീവി തത്തിനെറ പരിപൂണ്ണതയെയാണും. ജീവിതപരി പൂണ്ണതയിൽ, ഉത്തമമായ ഭക്തി, പരിപൂണ്ണമായ ജ്ഞാനം, സാത്വികമായ കമ്മകെയശലം, സാവ് നിസ്സാഗത്വം. ഇവയെല്ലാമുഗപ്പെടു ഇവയെല്ലാം ഭഗവള്**ഗ**ീതയുടെ ഉ**പദേ** ബ്രഹ്മസാ**ക്ഷാത്**കാരത്തി **ശ**വിഷയങ്ങളുമാ**ണ**് . മാർഗ്ഗ<sub>െ</sub>ത്തയാ**ണു്** ഗീത കാണിക്കുന്നത്ല്. ഈശചരനം ജീവനം ഭിന്നമാണെന്നുള്ള ടൈചതി യുടെ ഭക്തിമാഗ്റവും, അവർ ഭിന്നമാണെങ്കിലും ജീവന് ഒരുവിധത്തിൽ ഈശചരനോട്ട് ഐ ക്വം പ്രാപിക്കാമെന്നുള്ള വിശിഷ്ടാടൈചതിയുടെ നില യും, അലൈതിയുടെ സിജാന്തപരമായ ജീവ ബ്രഹൈമ ക്വവും, ബ്രഹ്മസാക്ഷാത് കാരത്തിനുള്ള **ഒ**ംമോചടിക**ാം** മാത്രമാണ്. സാധാരണജനങ്ങ**ം** വിചാരിക്കുന്നതുപോലെ ഈ പ്രസ്ഥാനങ്ങൾക്ക്

പരസ്തരവിരോധഭാവമില്ല. ശരിയായി ഗ്രഹിക്ക് ന്നുപക്ഷം, ഈ പ്രസ്ഥാനങ്ങാം പരസ്പരം സഹായിക്കുന്നവയാണെന്നും അനഭവമാഗ്ഗത്തിൽ അവ ആവശ്യമാണെന്നും ബോജ്വപ്പെടുന്നതാണ്.

**ഇതുപോലെത്നെ** വേട**ങ്ങ**ളെ 8. ന്വായം, വൈശേഷികം, സാംച്വും, യോഗം; വേദാന്തം, **ഭഗ**വദ് **ഗ**ീത -എന്നു പറയപ്പെടുന്ന പ്രധാന സ്വായം മുതചായ ദർശനങ്ങളേയും സമഞ്ജസപ്പെടു ഒർശനങ്ങളെ സ . നേക്കിയപ്പാമ ത്തി, അതാതിൻെറ പ്രാധാന്വ ത്തെ സചീകരിച്ച് സമനചയിക്കു**ന്ന** ഗ്രന്ഥമായി കൂടി ഭഗവദ്ഗീതയെ കരുതാവുന്നതാണ്. ഇവ പരസ്പരം വിരോധചപ്പട്ട പ്രസ്ഥാനങ്ങളെ സ്ഥാപിക്കാൻ പുറപ്പെട്ടവയല്ല. ശരിയായ മനഃ സ്ഥിതിയോടും സത്വം ഗ്രഹിക്കണമെന്ന തീവ്ര നിശ്ചയത്തോടുംകൂടി പ്രവത്തിക്കുന്നവർക്കു് പലപ്രകാരത്തിൽ ഉണ്ടാകാവുന്ന സംശയങ്ങളെ ചേരദിച്ച്, ആത്വന്തികമായ സത്വത്തെ ഗ്രഹി**പ്പി** ക്കാനുള്ള പ്രയന്ത്രതിൽ സാധകന്മാർ എത്താവു ന്നതും കടന്നപോകേണ്ടതുമായ പല പടികളെ യാണ് ഈ ദർശനങ്ങറം കാണിക്കുന്നത്ല്. റാസ്തതയേയും ഭഗവദ്ഗീതയിൽ പല ഘട്ടങ്ങളിലും പെളിവാക്കീട്ടുണ്ടു്.

ഇനിയൊര<del>്ദ</del> പ്രധാന സംഗതികൂടി ഭഗവഴ്ഗിതാപഠനത്തിൽ നിന്നം ഗ്രഹിക്കേണ്ട **ത**ായിട്ടുണ്ടു്. മത്ത്രന്ഥപഠനം വെറുപ്പുണ്ടാക്കി, ലോകത്തോടു ശീത ഉപദദ ശിക്കുന്ന മാതൃകാ ലോകകായ്യങ്ങളിൽ ള ഭാസീ നത ജീപി ംം. വർദ്ധിപ്പിക്കുമെന്ന് ചിലർ തെററായിയരിച്ചപരുന്നും ഭഗവദ്ഗീത ജീവിതമാ തുകയായി കാണിക്കുന്നത്ല്, ലോകത്തെ മനുംഷ്വസഞ്ചാരമില്ലാത്ത വല്ല ഗുഹകളിലോ കാടു കളിലോ വസിച്ചു **കാലയാപ**നം **ചെ**യ്യുന്നതിനെ **ആഹാ**രത്തിന് ആവശ്യമുള്ളിടത്തോളം മാത്രം ഭിക്ഷയെടുത്തു ജീവിക്കേണ്ടതായി വിധി സ**ന്ന്വ**ാസത്തേയും ജീവിതമാതുകയായി ഭഗവദ്ഗീത കരുതുന്നില്ല. ലോകത്തിൽതന്ന പലവിധ നിലകളിൽനിന്ന് ഊജ്ജിതമായി ലോക സംഗ്രഹത്തിനുവേണ്ടി പ്രവൃത്തിമാഗ്ഗത്തിൽ ചരി ച്ചവരായ ജനകൻ, ത്രിരാമൻ, ഭീഷ്മർ, വസി ഷ്യൻ, യാജ്ഞവൽക്ല്വൻ മുതലായവരുടെ ജീവിതം ജീവിത**െ**ത്തയാണ് മാതൃ**കയ**റയി പോവെയുള്ള തച്ചാദശിക്കുന്നത്ല്. യുപ്പുക അവരെല്ലാ **പ്ര**വൃത്തിസംപൂണ്ണമായ ജീവിതത്തിൽ ജ്ഞാനഭാവത്തിന് യാതെതാരു കുറവുംകൂടാതെ, പരിപൂണ്നമായി ബ്രഹമാനന്ദം അനുഭവിച്ച് ജീവ വത്തി ച്ഛവഅമാണ്ക്. ന്മു കതരായി ഭഗവാൻെ**റ** 

ഗീതോപദേശംതന്നെ അജ്ജ് നനാണ് കൊടുക്കും പ്രെട്ടത്. ഇതുകൊണ്ടുതന്നെ ഗീതയിലെ ഉപ ദേശങ്ങൾം ലോകജീവിതത്തെ ഏററവും വിജയ തോടുകൂടി നടത്തി, ജീവിതപരിപൂണ്ണതയെ പ്രാപിക്കാനിച്ചുക്കുന്ന എല്ലാമനുഷ്യരേയും ഉദ്ദേ ശിച്ചുള്ള താണെന്നും, ഒലേത്തിനെറ ആത്യന്തിക മായ നിവ്വത്തിയും പരമാനു പ്രപ്രിയുമാകുന്നു ഈ ജീവിതപരിപൂണ്ണതയെ പ്രാപിക്കുവാൻ സക ലമനുഷ്യക്കും അഹതയുണ്ടെന്നും വെളി വാ ക ന്നാണുട്.

- 10. ഭഗവെട്ഗീത ഉപഭേശിക്കുന്ന ഉത്തമ ജീവിതത്തിൽ, നിഷ്കളങ്കവും ശാശചതവുമായ പരിപൂണ്ണസുഖമാണടങ്ങിയിപ്ക്കുന്നത്ര്. അതിൽ നിന്നും സിദ്ധിക്കുന്നത്ര്, സകലവിധദ്യഖങ്ങളുടെ ഭൂരീകരണവും ഭുഖത്താൽ ബാധിക്കപ്പേടാത്ത ത്തനന്ദാനഭവവുമാകുന്നു.
- 11. ചുരുക്കിപ്പറയുന്ന പക്ഷം, വാസ്തവമാ യുള്ള ധമ്മത്ത പ്രതിചാദിക്കുന്ന ഒരു ഉപനി ഷത്താണ്ട് ഭഗവദ്ഗീതയെന്നുപറ യാം. ധമ്മം എന്ന പടത്തിന് ധരിക്കുന്നത് എന്ന നെ തഥം സക്ഷയിയുടെയോ പരിപുണ്ണത പ്രാപിക്കുന്ന യവരെ ധരിച്ചുകൊണ്ട പോകുന്നതിനെയാണ്ട് ധമ്മം എന്നു പറയേണ്ടത്.

2421

## ധോരണാദ്ധമ്മമിത്വാഹം ധമ്മോ ധാരയതി പ്രജാ<sup>877</sup>

ന്യുകല പ്രജകളേൽം നയിച്ചുകൊണ്ടുപോകുന്നു താണു ധമ്മം. പരിപൂണ്ണത പ്രാപിക്കുന്ന ഉവരെ ധരിക്കുന്നതിനാലാണ് ധമ്മം എന്നു പറയപ്പെട്ട ന്നത്", എന്നു മഹാഭാരതത്തിൽ വിവരിച്ചിരിക്കു ന്നും. വേടങ്ങരംതന്നെ ധർമ്മസചര്രപമായിട്ടാണി രിക്കുന്നതു്. വേ**ദങ്ങ**ളുടെ ഭാഷ്യം പോലെ ക്കുന്ന മഹാഭാരതവും ധമ്മത്തെത്തത**ന** പാദിക്കുന്നു. വേദസാരമായ ഭഗവദ്ഗീതയും ധമ്മ ത്തെയാണു് പ്രതിപാദിക്കുന്നതു്. ധമ്മം എന്ന ഭക്തിയും, പരിപൂണ്ണ**മ**ായ **ഉ**ത്തമമായ സാ**തചി**കമായ കർമ്മകൌശലവും **ഉഞാന**വും സാവ്തികമായ നിസ്സംഗതചവം, ഈശചരസാ ക്ഷാത് കാരത്തിൽ ഉപയോഗപ്പെടുന്ന ഓസഭാവം, ഭക്തിമാറ്റ **അം**ശഭാവം, ഏകിഭാവം എന്ന ത്തിനെറ പലപടികളും ഉശപ്പെടുന്നു. ഇപ്രകാരം നോക്കുന്നുപക്ഷാം, നിഷ്കളങ്കവും, . ശചാശചതവും, പരിപൂണ് വുമായ ആനന്ദാനുഭവത്തിലേക്കു സകല നയിക്കുന്ന ധമ്മപ്രതിപാദകമായ ജീവന്മാ**രേ**യും ഭഗവദ് ഗി**ത ഉപ**നിഷത്താ**ന്ത**് **ഒ**രു പ്രധാന എന്നു യാതൊരു സംശയവും കൂടാതെ പറയാ വൂന്നതാണു്.

- 12. അമൃതതുല്യമായ ഈ ഉത്തമഗ്രന്ഥത്തിൽ അടങ്ങിയിട്ടുള്ള ഈ തത്വങ്ങളെ ചില ഖണ്ഡങ്ങ മായി പിരിച്ച പുരുക്കമായി വിവരിക്കാമെന്ന ഉദ്ദേശത്തോടുകൂടിയാണു് ഈ ഗ്രന്ഥപ്രേനയ്ക്കാരം ഭിക്കുന്നത്ര്. ഗീത മുഴുവനും ശരിയായി പഠിക്കണ മെന്നാഗ്രഹമുള്ളവക്ക് ഓരോഭാഗങ്ങളായി പിരി ച്ചുപഠിക്കുന്നതിനും, ഓമ്മിച്ച് അനുസന്ധാനം ചെയ്യുന്നതിനും, ഈ ഗ്രന്ഥം സഹായമായിത്തി രട്ടെ എന്ന പ്രാത്ഥനയോടുകൂടിയാണു് ഈ ഗ്രന്ഥം രചിച്ചിരിക്കുന്നതു.
- ഇത ഗ്രന്ഥത്തെ നാലു ഭാഗജ്ജളായി 13. ഭാഗത്തിൽ പിരിച്ചിട്ടണ്ട്. രണ്ടുല്ലാ **ഒന്നാ**ം യങ്ങളുള്ളതിൽ, ഒന്നാമദ്ധ്വായം ള് െ ഗ്രന്ഥത്തി കൊണ്ട് ഭഗവദ്ഗീത എന്നതു സമങ്ങിട്ടുള്ള **പ**ി മനാഷ്വവഗ്ഗത്തെ മുഴുവനാം ഷായങ്ങ 🔊 . ശിച്ചുള്ള ഗ്രന്ഥമാണെന്നും, സകല **മനംഷ്യക്കും ഉ**പ**യോഗപ്പെ** പ്രമലാനം. ടുന്നതാന്നെന്നും കാണിച്ച് അതിനെറ പ്രാധാന്വ ത്തെ വിവറിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇതുകൊണ്ടു്, ഘാക ത്തിൽ ടുമ്പത്തിനു യാതൊരുകാരണവുമില്ലെന്നും ഗീതോപദേശത്തിൻെറ ഉദ്ദേശ്വം ഭുഖത്തിന്റെ യൗതൃന്തികമായ നിവൃത്തിയം <sup>™</sup>പരമാന**നുപ്രാപൂ**ി സുമാ**ണെ**ന്നും വെളിവാകും. ഗീത പ**ി**ച്ചാ**ൽമാത്രം** രോഗമാ എന്നാം അതിലടങ്ങിയിട്ടുള്ള തതചങ്ങളെ

അനഭവത്തിൽ കൊണ്ടുവരേണ്ടതാണെന്നും ഇച്ഛി ക്കുന്നവക്ക് അവശുമുണ്ടാകേണ്ട സ്ഥഭാവസംസൂാ രം, ശരീരശുദ്ധി, മനഃശുദ്ധി മുതലായവയെ ഭചി തീയാദ്ധ്വായത്തിൽ വിവരിക്കുന്നുണ്ട്.

ഗ്രന്ഥത്തിന്റെറ ം വായതിയ പ്ര ത്തിൽ മൂന്നുല്വായങ്ങൾം ഉണ്ട്. അവയിൽ ഒന്നാ മദ്ധ്വായം കൊണ്ടും ജീവാതമാവിന്റ് **ഉ**പയോഗപ്പെടുന്ന ടവയിയഭാഗം. സ്ഥ്ലലവും സൂക്ഷ്റ്റവും കാരണവുമായ ശരീരങ്ങളേയും, അവയിൽ ജീവാതമാ വിക്കുന്ന ജാത്രത്, സചപ്നം, സുഷുപ്തി, എന്ന മൂന്നവസ്ഥകുളേയും, ഈ അവസ്ഥക**ാംക്കും ശരീ** രങ്ങഠംക്കും സാക്ഷിയായി നില്ലുന്ന പരിശുഭാമായ പ്രത്വഗാത്മാവിനേയും പ്രതിപാദിക്കുന്നുണ്ട്. കാമക്രോധാദി മനോവികാരങ്ങളെ ജയിച്ച്, സ്ഥൃ ം **ച**ന്യകപ്പാശ**ര**ിരങ്ങളെ ം ഇലീകരിക്കാനതകന്നതും ഉള്ളിലും പുറമേയും ശാന്തിയെ ജനിച്ചിക്കുന്നതു മായ കർമ്മത്തേയും കർമ്മയോഗത്തേയും പററി **ഭ**ചിതീയാദ്വ്വായത്തിൽ വിവരിക്കുന്നു . തു**രീ**യാദ്വ്വാ യത്തിൽ മനസ്സിന്റെ ഏകാഗ്രതയിൽ കൂടി പര മശാന്തിയെ പ്രാപിക്കുവാനുതകുന്ന മന്ദസംയമ നത്തെ പ്രതിപാദിക്കുന്നുണ്ടു. മനസ്സിൽ നിന്നും പ്രേജ്ഞയെ ക്രമേണ മാററി പരിശുദ്ധമായ അന്ത **ര**ാത്മാവിൽ **അ തു**രാവത്തെ ഉറപ്പിക്കാനുള്ള

മാഗ്ഗമാണ് മനസ്സംയമനയോഗം. ഈ മുന്നല്യാ യങ്ങഠംകൊണ്ടും വിവരിക്കുന്നത് "തത്തചമസി" എന്നു മഹാവാകൃത്തിലടങ്ങിയിട്ടുള്ള 'തചം' എന്ന പദത്തിൻെറ വാച്യവും ലക്ഷ്യവുമായ അത്ഥങ്ങളാണ്ം. ഈ വിഷയങ്ങളെ കഴിയുന്നതും ലളിത മായ ഭാഷയിലാണ് അതത് അദ്ധ്യായങ്ങളിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുള്ളത്.

തുതീയഭാഗത്തി**പും** 15. ഈ ഗ്രന്ഥത്തിലേ മൂന്നുഭായായ അംഗം ഉണ്ടു്. അവയിൽ പ്രഥമാ ഭഗ്വായം**കൊ**ണ്ട് സമഷ്ടി**ചൈതന്വ** <sub>തുതീയഭാഗം,</sub> സ്വരൂപിയായ ഈശ്വരൻറെ സ ഗുണവും സവ്വ്വ**ാ**പകവുമായ ഭാ വത്തേയും നിഗ്ഗണവും ലോകാതീതവുമായ ഭാവ ഭപ്വയിതാങ്റിാത പ്രതിപാദിക്കുന്നു. ത്തി**ൽ**, ഈശലാരൻറ ശരീരംപോലെ <del>യുധ്ധ</del> സ്ഥ്ചന്ദം ധീയുഷ്യവ്മാതിള്ള **ഗ്യയു** ഹ്രച ഞ്ചത്തിൻേറ്റയും സചത്രപവും നിലയും വണ്ണിക്ക മുന്നാമഭധ്വായംകൊണ്ട്, വിഗ്രഹാരാ പ്പെടുന്നു. ധന തുടങ്ങിയുക്കു സത്രപോപാസന മുത**ൽ ഇ**ത ശചരൻറെ സവാന്തയ്യാമിഭാവത്തേയും, ഒട്ടവിൽ സറ്വാതീതമായ നിഗ്ഗണഭാവത്തേയം സാക്ഷാ ത്കരിക്കാനുള്ള ഭക്തിയം ഭക്തിയോഗവും പ്ര തിവാദിക്കപ്പെടുന്നുണ്ട്. ഈ മൂന്നദ്ധ്വായങ്ങൾ ംകം ന്നും ന്തത്തചമസി<sup>77</sup> എ**ന്ന** മഹോവാക്വത്തി**ൽ**  അടങ്ങിയിട്ടുമ്മ തേത്<sup>7</sup> എന്ന പടത്തിന്റെ വാച്ചു. വം ലക്ഷ്യവുമായ അത്ഥങ്ങളാണം വിവരിക്കപ്പെടുന്നത്ര്.

**ചതുതാ്**ഥഭാഗത്തിലും മൂന്നു ഭാഗ്രായങ്ങൾം ഉണ്ട്. അവയിൽ **ഒന്ന**ാമഭ്യായത്തിന്റെ ജീവാത്മാവിന്റേറയും സംബന്ധമാ**ണു്**. ംമ്മറന്മാന് പ ചതുർത്ഥഭാഗാം ജീവാത്മാവ് കിഞ്ചിളംത്രന്റ ക്തി**ഹീ**നനും ടുു ചസമ്പൂണ്ണനും ആയിരിക്കുന്ന**തും,** സവിജ്ഞന്തം സ**ിശക്തനാ**ം ഈശചരൻ വ്യാപിയുമായിരിക്കുന്നതും ഉപാധിവ്വത്യാസംകൊ ണ്ടാണെന്നും, വൃത്വാസത്തിന കാരണമായുള്ള ഉപാധി നീങ്ങുമ്പോഠം ശേച്ചിക്കുന്ന ചൈതന്വഭാ വത്തിനു് ഐക്വമല്ലാതെ ഭിന്നതയില്ലെന്നും ഈ അദ്ധ്വായത്താൽ പ്രതിപാദിക്കപ്പെടുന്നു. മല്യായം കൊണ്ട്, ജീവേശചരന്മാക്കുള്ള ഐക്വ അനാഭവത്തിൽ കൊണ്ടുവരുന്നതിന്റ് പ്രധാന മാഗ്റ്റമായ ഉഞ്ഞാനവും ഉഞ്ഞാനയോഗവും പ്രതിപാദിക്കപ്പെടുന്നു. മൂന്നാമദ്യ്യായംകൊണ്ട്, ജീവിതപന്ഥാചിൽക്രടി ജീവിതപരിപൂണ്**ത**യെ ന്ന മോക്ഷനിലയിലെത്തിയവരായ ജീവനമുകത ന്മാരുടെ ലക്ഷണ ജൈറം വിവരിക്കപ്പെടുന്നും പാ പിക്കേണ്ടത് മരണാനന്തരമോ, മറേറതെങ്കിലും ലോകങ്ങളിലോ അല്ലെന്നാം, ഇ വിടെ സാധാരണ ജീവിതത്തിൽ വത്തിക്കുമ്പോരം

തന്നെ പ്രാപിക്കേണ്ടതാണെന്നും പ്രതിപാദിക്ക പ്രെടുന്നു. ഈ ചതുത്ഥഭാഗത്താൽ തത്തചമസി? എന്ന മഹാവാക്വത്തിലടങ്ങിട്ടുള്ള 'അസി? എന്ന പദത്തിൻെറ, അല്ലെങ്കിൽ മുഴുവൻ വാക്വത്തിൻെറ, അത്ഥമാണ് വിവരിക്കപ്പെടുന്നത്.

- 17. ഈ ഗീതാത്ഥസംഗ്രഹത്തിൽ ഭഗവദ്ഗീതയിലുള്ള പല അദ്ധ്വായങ്ങളിൽനിന്നും ഫന് 0 ഗ്രോകങ്ങളെ എടുത്ത വ്യാച്യാനിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഈ തത്വങ്ങളെ വിശഭീകരിക്കുന്നതിന വേണ്ടി ഉപനിഷത്തുകരം മുതലായ പലഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ നിന്നും അനേകം പ്രമാണങ്ങളേയും ഉദ്ധരിച്ചു വ്യാഖ്യാനിച്ചിരിക്കുന്നും.
- 18. മഹാഭാരതയുലാനംഭത്തിൽ കൌരവ സൈന്വത്തിന്റെ അധിവനായി ഭീഷ്മർ അഭി ഷേകം ചെയ്യപ്പെടുകയും റ നരിത്തവം സൈന്വാധിപത്വ ത്തിൽ കൌർവസൈന്വം മുഴുവനം ഘട്ട പാണ്ഡവ സൈന്യത്തോടെതി<u>ത്</u>ത പത്തു ദിവ**സംവരെ** ൽഭാംചെത്തയും പത്താംഭിവസം അവസാനത്തിൽ ഭീഷ്മർ മുറി വേററ തേരിൽ വീണം എന്നും, മരണശയ്യയിൽ കിടക്കുന്നുവെന്നും, ജനനാൽ . അത്രനയ**ാത** ത്തന്നെ അന്ധനായ ധുതരാഷ്മ്രമഹാരാജാവിനെ സഞ്ജയൻ അറിയിച്ച. യുഭധാരംഭം മുതൽം

അതേവരെ നടന്നതായ സകല സംഭവങ്ങളേയും വിസ്തരിച്ച വറഞ്ഞുകേഠംക്കണമെന്നുള്ള ആഗ്രഹ ത്തോടുകൂടി ധുതരാഷ്കർ സഞ്ജയനോടു പറഞ്ഞു.

ധൃതമാണ്ട്ര ഉതാച:

ധമ്മക്ഷേത്രേ കുരുക്ഷേത്രേ സമവേതാ യുയുത്സവും മാമകാും പാണ്ഡവാശൈവവ കിമകവത സഞ്ജയ.

ഗീത. 1. 4. 🌞

ധൃതരാഷ്ട്രർ പറഞ്ഞു:—

്രോടി സഞ്ജയ! കുരു എന്ന രാജാവിനാലും അദ്രോഗത്തിനു മുമ്പു പല മഹാന്മാരാലും അനേകം ധമ്മപ്രവൃത്തികളെക്കൊണ്ടു പരി സഞ്ജാപാകം. ശുദ്ധമാക്കപ്പെട്ടതിനാൽ കുരുക്ഷേ ത്രമെന്നു പ്രസിഭ്യപ്പെട്ട പുണ്ണുസ്ഥ ലത്തിൽ, യുഭ്ധം ചെയ്യണമെന്നുള്ള ഇല്ലയോടു

<sup>\*</sup> ധൃതരാണ്ട്ര ഉചാച=ധൃതരാഷ്ട്രർ പറഞ്ഞു:—

സഞ്ജയ! = നേ സഞ്ജയ; ധർമ്മ അകാത് ലധർമ്മ മോയാ കണ; കുരു ക്കാത്ര ലക്കാത്ര എന്ന രാജാ വിനാൽ പലധിമ്മ ലവുത്തികളാലും പരിശ്രധമാക്കാം, ട്ടതിനാൽ കുരുക്കാത്ര മെന്നു പ്രസിധപ്പെട്ട സ്ഥലത്തിൽ; യുയുത്തവാ = യുദ്ധം ചെയ്യ ഞമ്മെനിച്ച് മായോടുകൂടിയ വരായി; സമ്പേതാടേ ടരുന്നിച്ചു ചേന്നവരായ; മാമകാ: = എന്റെ ആളുകളായ ഒന്ത്രുധനാരികളും; പാണ്ഡവാടെ ചാ-ഏറ = പാണ്ഡുപത്രതാരായ ധർമ്മപുതാരികളും; കീം അകവ്ത = എത്രുകവയ് ഇ?

കൂടി ഒന്നിച്ചുകൂടിയ എൻറെ ആളുകളായ **ദയ്യോ** ധനാഭികളം പാണ്യപത്രന്മാരായ ധമ്മപത്രാദികളം, എന്തുചെയ്തു? യൂധാരംഭം മതൽ ഭിഷ്മർ അവസാനമറിവേറ്റ് ശരശയനത്തിൽ പതിച്ച ഇവരെ നടന്ന സംഗതികളെല്ലാം വിസ്തരിച്ചു പറഞ്ഞാലും."

വിവരണം: \_\_ഈ ശ്ലോകം ധമ്മപദം െ ാണ്ടാ ഈ പദം കൊണ്ടു **ഗീതയുടെ** ണാരംഭിക്കുന്നത്ല്. പ്രതിപാദ്വചിഷധം ധർമ്മമാണെ ന്നു കുണിച്ചിരിക്കുന്നു. ധർമ്മപടത്തി നെറേ ചിവരുണ്ടം. ണാഭാമ്മമിത്വാഹം ധമ്മോ തയ്യ പ്രജാം; എന്നുള്ള **രത**വചനം കൊണ്ട്, ധമ്മം എന്നുള്ള തിൽ ഉത്തമ ഭക്തിയം പരിപൂണ്ടഞ്ഞാനവം സാത്ഥി കമായ കരമ്മകൌശലവും, സാവത്രികമായ നി സ്സംഗതചവും, ഈശചരസാക്ഷാത്കാരംവരെ കൊ ണ്ടുപോകുന്ന ദാസഭാവം, അംശഭാവം, ഏകീ ഭാവം എന്ന ഭക്തിയോഗത്തിന്റെ പല പടി കളം ഉ**രാപ്പെടുന്നു**. ഇവയെല്ലാറ ഭഗവദ്**ഗീത പ്രതിപാ**ദ്വവിഷയങ്ങളാ**ാണന്നു** സൂചിപ്പി **ക്കപ്പെട്ടിരിക്കു**ന്നം.

19. സഞ്ജയൻ ഗീതോചദേശത്തിന കാര നേമായിത്തീന്ന കൃഷ്ണാർജ്ജു നസംവാദത്തെ ധൃതരാ ഷ്ടരാജാവിനോട്ട് പറഞ്ഞു കേകുപ്പിക്കുന്നു. അഥ വ്യവസ്ഥിതാൻ ദ്രഷ്ട്രചാ ധാത്തരാഷ്ട്രാൻ കുപിധ്വജഃ ധുത്തേ ശസ്ത്രസമ്പാതേ ധനരുളിമ്വ പാണ്ഡവഃ,

ഗീത. I. 20 പ

എഷികേശം തദാ വാ**ക്വ\_** മിദമാ**ഹ** മഹിപതേ

ഗിയം 1. 21. \*

"ഫേ! ഭൂപതിയായ ധൃതമാഷ്ട്! അനന്തമം ഹനമത് കൊടിയടയാളത്തോടുകൂടിയ അജ്ജ്ജ് നൻ അജ്ജയുടെ പുത്രമാർ യുധത്തിനൊരുങ്ങി നി ലൂന്നവരായി കണ്ടിട്ട്, അസ്ത്രം താടുപ്പാനുള്ള ആ അവസമത്തിൽ, ധനസ്സെടുത്തു സകല ഇന്ദ്രി യങ്ങൾക്കും അധിപനാം തന്റെറ സാരഥിയുമായ ത്രീകൃഷ്ണനോട്ട് ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു."

യു**ധം ചെ**യ്യുന്നതിനു സന്നദ്ധമ്മാരായി ഒരുക്കുി വന്നിട്ടുള്ള വിവിധരാജാക്കമാരേയും വൃക്തമായി ക്കാണുവാൻ അജ്ജ്ജ് നൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നു.

<sup>\*</sup> മഹി പുതാകരാ ഭൂപടിയായ ധൃതരാക്ക് ട്ട് അമുക അനന്താറും കപിധചയുടെ ഹനാത് കൊടിയടയുള്ളതോടും കൂടിയം പാണ്ഡവുടെഅത്യുന്നും ധാർത്തരാണ്ട്രാൻടെഅതും യുടെ പൃത്രതാരെ, വൃവസ്ഥിര ന്നേഷ്യുവാക്യുലാ ത്തിന് കേരും അമി നിക്കുന്ന രായിട്ട് കണ്ടിട്ട്; ശസ്ത്രസ്സാത്രേ-പ്രവൃ ത്തോക്കുന്നും തൊടുപ്പുനുള്ള ആ അവസരത്തിക്, ധനാം-ഉപ്പുട്ടും എംബിയകശം ക്രക്കു ഇമ്രിയങ്ങൾ കൊം അസിപനം തരൻറെ സാരഥിയുമായ ശ്രീകൃഷ്ണനോട്ട്ട്ട

സേനയോരുഭയോമ്മഭ്യേ വേറെ സ്ഥാപയ മേറ്റച്ചുത: യാവദേതാൻ നിരീക്ഷേറ്റഹം യോലുകാമാനവസ്ഥിതാൻ കൈമ്മയാ സഹ യോലാവ്വം മസ്തിൻ ണേസമുട്വമേം

ഗിത ]. 22 \*

്നാശരവിതനായ വേ ശ്രീകൃഷ്ണ! യുദ്ധം ചെയ്യണമെന്ന ഇച്ഛയോടുകൂടി നിൽക്കുന്ന രാജാ ക്കമ്പാരേയും ഈ യുദ്ധത്തിൽ ആ ശ്രീകൃഷ്ണുന്നാട് രോടെല്ലാം ഞാൻ യുദ്ധം ചെയ്യേ അള്ളുന്നാർ അവേക്ഷ. നിശ്ചയിക്കാൻ സാധിക്കത്തക്ക വണ്ണം എൻറെ രഥത്തെ രണ്ടു സൈന്യങ്ങളുടേയും മദ്ധ്യത്തിലായി നിവത്തിയാലും.''

വിവരണം:\_എല്ലാവരുടേയും വിഷയത്തിൽ എല്ലായ്പോഴം യൂറോ പോലെ ഒരു പ്രധാനസംഭവം

<sup>\*</sup> അച്ചുതടനാശാമിഭാത്ത ഹേ ശ്രീക്ക്ക്!; ധാവത്ട ഏയുവരെ; അഹാടതാൻ; ധോലുകാമാൻടയുലാം ചെയ്യ ണെടുന്നുള്ള ഇച്ചായോടുകൂടി; അവസ്ഥിതാൻടനിക്കാന വരേയും; അസ്സിൻ-രണസമുള്ളമാം ഈ ധുലാത്തിൽ; കൈടും സഹായായായോലാവ്യാം ആരോടെല്ലാം ഞാൻ ധുലാം ചെയ്യേ അതായി വരുമെന്നു; റിരീക്കോട്ടുനാക്കി നിശ്ചയിക്കാൻ സാധിക്കുമോ (താവാത) അതുവരെ; ഉഭയോടം-സേന സോടാട്ടു സേനകളുട്ടേയും; മല്യുടമലുത്തിലായി; മേപ

ജിവിതത്തെ ഒരു യൂലാമായും **ഉ**ണ്ടാകുന്നതല്ല. യുഭ്ധരം ഗമായുമാണു് ലോകത്തെ കരുതേണ്ടത്. ഓരോ മനുഷ്യ**നം** ഓഴരാ പ്രവൃത്തി പ്രതിഭിവസം ഓരോ ലവത്തി നെറ്റെ കുടയം ചെയ്യേണ്ടതായിരിക്കും. ഓരോ **പ്ര**വിത്തിയും തരിതാ അന്തുകരണം, വാക്ക്, **ഇ**വയിൽ കൂടിയുള്ള ശക്തിസ് പുരണം മാത്ര ഈവിധമുള്ള ഓരോ പ്രവൃത്തിയിലും, അതു് തന്നെയും, തൻറ ത്തുളൂക ചുററുമുള്ള ളേയം ലോകത്തേയും ഏതുവിധം ബാധിക്കു**മെ**ന്നു ത്രുവിക്കേണ്ടത്ര് **ഓരോ** മനുഷ്വന്റേ**റയും** യാണം". ഒംരോ പ്രവൃത്തിചെയ്യുമ്പോഴം, തന്നോടു തന്നെ ചില ചോദ്വങ്ങൾ ചോദിക്കേണ്ടതായിട്ടുണ്ടു്. **്ഇ**ത്ര് എന്നെ ഏതുവിധം ബാധിക്കും ? അന്വജ നങ്ങളെ ഏതുവിധം ബാധിക്കം? ലോകത്തെ ഏത് വിധം ബാധിക്കാ? ജീവവികാസമാകുന്ന ഈശ പര നിയമത്തിൽ ഏ**തു**വിധം എൻെ പ്രവൃത്തി സഹായിക്കും 🐉 ഈ മോദ്വങ്ങഗംകെല്ലാം തൃപ്തി കരമായ സാമാധാനം കണ്ടിട്ടുവേണം പ്രവത്തിക്കു ഈ സമാധാനം അറിയുന്നതിനു താൻ ആത്രയിക്കേണ്ടത്ല്, സചാത്ഥതയാൽ മലിനമാ കാ**ത്ത** തൻെറ പരിശുജാബുദ്ധിവൃത്തിയെയാ**ണ്**. ത്രീകൃറ്റ്റൻ രഥത്തെ രണ്ടു സൈന്വങ്ങളു ്ടെയു**ം മ**ല്യോ കൊണ്ടുപോയി നിറുത്തി യുദ്ധ**ത്തി**  നൊരുത്തിനിൽക്കുന്ന രാജാക്കുന്മാരെജയല്ലാം നോ ക്കുവാനായി അട്ടുട്ടു നനോടു പറഞ്ഞു.

സഞ്ജയ ഉവാച:---

ഏവമുടക്കോ ഹൃഷികേശോ ഇഡാകേശേന ഭാരത സേനയോരുഭയോമ്മജ്യേ സ്ഥാപയിത്വാ രഥോത്തമം.

> ഗീ¤. I∙ 24. തെഃ

ഭീഷ് മട്രോണപ്രമുഖതു സവ്രേഷാം ച മഹീക്ഷിതാം ഉവാച പാത്ഥ പശ്യൈതാൻ സമദവതാൻ കരൂനിതി.

ഗീയം 25. \*

സഞ്ഞാനം പറഞ്ഞി:--

"ധുതരാഷ്ട്രമഹാരാജാവേ! ശ്രീകൃഷ്ണൻ അജ്ജ്ജ് നനാൽ ഇലകാരം പറയപ്പെട്ടിട്ട് രണ്ടു സൈന്വ

- അങ്ങളുടേയും മദ്ധ്യത്തിലായി എല്ലാ രാജാക്കുന്മാരു ടേയും ഭീഷ് മദ്രോണാഭികളുടേയും മുന്ധിൽ രഥ ത്തെ നിറുത്തി, ഫോ! പാത്ഥ! യുദ്ധത്തിനായി ഒരു - അടിനിൽക്കുന്ന ഈ കൊരവന്മാരെ കണ്ടാലും?, എന്നു പറഞ്ഞു.

21. അർജ്ജുനൻ അവരെയെല്ലാം കണ്ട് അ ടുത്ത ബന്ധുക്കളോടു യുദ്ധാചെയ്യേണ്ടതായി വന്നി രിക്കുന്നതിനെക്കുറിച്ച് ശോകമോഹങ്ങളാൽ ബാധി കുപ്പെട്ടവനായി ഭവിച്ചു.

> താൻ സമീക്ക്വ സ കെന്നേയാ സവാൻ ബന്ധൂനവസ്ഥിതാൻ കുപയാ പരയാവിഷ്ടോ വിഷീമന്നിമമബ്രവീത്.

> > ഗീര I. 27. \*

അപ്പോഗം അജ്ജ് നൻ യുടുത്തിനൊരുങ്ങിവന്നു നില്ലുന്ന എല്ലാ ബന്ധുക്കളേയും സൂക്ഷിച്ചുകണ്ടു് ഏററവും കുപാപരവശനായിത്തിരുകയും വ്വസന ത്തോടുകൂടി ഇപ്രകാരം പറയുകയുംചെയ്തു.

<sup>\*</sup> സംപോകൗനോയും അവ്യക്താം ത്രണ്ടാന് സമിനാൻ സമിനാൻ താൻ-ബന്ധൂൻ ചരുമാതിൽ ഒരു ചെറിവെ നിൽക്കുന്ന ആരുമായ അത്യാക്കു പരയാകരുമായ അവിക്ടാ ചരയാക്കു പരയായനായിത്തിൽ പരയാകരുക്കായ പരയാക്കാക്കായ പരയാക്കാക്കായ പരയാകരുക്കായ പരയായിത്തിൽ പരയാകരുക്കായ പരയായിത്തിൽ പരയാകരുക്കായ പരത്തും പരയാകരുക്കായ പരത്തും

വിവരണം:\_\_വിവേകമില്ലാത്ത ഒരു മനുഷ്യൻ <u>ത്താ</u> ശരീരമാണം താൻ എന്നു വിചാരിക്കുകയും ശരീരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, മനസ്സ് വികാര മുതലായവ**യ്യൂ**ണ്ടാകുന്ന - **ശോ**കമോഹാദി **ങ്ങ**ളെ തനിക്കുണ്ടാകുന്ന വികാര കാ<del>രികള</del>്ള കാര ങ്ങളായി കരുതുകയും ചെയ്യുന്നും ണം സ്ഥ പശരീരത്തിൽ ജര, രോഗം, മരണം, മതലായ പ്രാണനി**ൽ** വികാരങ്ങൾം ഉണ്ടാകുന്നു. കുന്ന വികാരമാണം വിശവ്വം ളായവും. സ്സിൽ ഉണ്ടാകുന്ന വികാരങ്ങളാണ് സുഖദുഖങ്ങരം. ബൂദ്ധികൊണ്ടാണ് താൻ കർത്താവാണെന്നും ഭോ വിചാ**രിക്കുന്ന**ത്ര്. ക്താവാണെന്നാം പ്രാണൻ, മനസ്സ്, ബുദ്ധി, ഇവയിൽ ഉണ്ടാകുന്ന വികാരങ്ങൾ അനുകൂലമായാൽ സുഖമായും പ്രതിക്രലമായാൽ ദുഖമായം അന്തഭവപ്പെടുന്നും. അന്തുക്പമായും പ്രതിക്രചമായും ഉണ്ടാകുന്ന വികാ രങ്ങ**ഠം സുചമാ**യും ഭു**ംഖമാ**യും അനുഭവപ്പെടു ന്നതു മനസ്സിലാണു്. ശരീരാളികംഗം താനാണെന്നു ള്ള ഭാവമാണം" സകലവിധത്തിപ്പുള്ള സചാർത്ഥ തയ്ക്കും കാരണമായിരിക്കുന്നത്ല്. സ്വാർത്ഥത നിശ്ശേഷം നീങ്ങുന്നതുവരെ വ്വസനത്തിനും നിരാ വ**ശംവ**ളനാകാതെയി**രിക്കാൻ സ**ാധിക്കു ന്നതല്ല.

22. അജ്ജു നൻ ശരീരാഭികളിലുള്ള താദാ ത്മ്യവും അഭിമാനവും കൊണ്ട് ശേകമോഹ അളോൽ ബാധിതനായതിനാൽ, തന്റെ കർത്ത വ്യം എന്താണെന്നുള്ള ബോധമില്ലാ അത്തുനൻ ത്തവനായിത്തീരുകയും ആ സ്ഥിതി യീകണ്ണനെ മ യിൽനിന്നും തന്നെ മോചിപ്പിക്കു ചോയി അത്തം ലാപിക്കുന്നും ശരണം പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നും

കാപ്പ് **ഞ്യ**ഭോഷോപഹതസചഭാവഃ പുഷ്കാമി തചാം ധമ്മസമ്മൂഢചേതാഃ യ**ച്** ശ്രേയഃ സ്വാന്നിശ്ചിതം ബ്രൂഹി തന്മേ ൂ ശിഷ്യസ്സേƒഹം ശാധി മാം തചാം പ്രചന്നം.

ഗീത. II. 7 \*

നശാശചതമായ വസ്തവെന്ത്, നശചരമായം വസ്തവെന്ത് എന്ന വിവേകം കൂടാതെ തീന്നിരിക്കുന്ന ഞാൻ അങ്ങയോടപേക്ഷിക്കുന്നു. വാസ്തവം

കാർപ്പണിഭേദം ജ്ഞാപഹതസചഭാവഃ = നാശത്തോക് കൂടിയവസ്തുവെതു്, നാശമില്ലാത്ത വസ്തുവെതു് ് എന്ന വിവേ ഇര കാർപ്പണ്യമാകുന്ന കാർ⊱്ലണ്വം, **ക**മീല്ലായ് മയാ**ണ**് ട്ടുഹി ചെയ ചിത്തവൃത്തി യാടുകൂടിയ വൻ; ലോഷത്താ**ൽ** യർമ്മസമ്മുഡം ചോതാ = തന്റെ കർത്തു ച്ചഴമത്താണെന്നുള്ള ബോധമില്ലാതെ രീർന്നിരിക്കുന്നവൻ ; ത പാം പൃച്**ഹര**ാമി = ഞാൻ അങ്ങയോടു ചോലിക്കുന്നു; യത്-ഗ്രേയം-സ്വാത് = യാതെന്ന് സ്രേയസ്തരമായി ജവിക്കുമോ; തര്.മെ-നിശ്ചിതം-**ബ്രൂ**ഹി=അതിനെ ധിശാവധിചച്ചനികാം പോഭയിച്ചാലാം; അ ഹം-തേ-നിക്കുട=ഞാൻ അങ്ങയുടെ കിഷ്യനാകുന്നു;തുചാം-പ്രപന്നം \_ മാം-ശാധി = അങ്ങയെ ശരണംപ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നും എന്നെ ശാസിച്ചാലം.

ത്തിൽ ത്രേയസൂരമായി ഭവിക്കുന്നതേതാണോ, അതിനെ നിശ്ചയിച്ച് എനിക്ക ഉപദേശിച്ചാലും. ഞാൻ അങ്ങയുടെ ശിഷ്യനാണ്ക്. അതിനാൽ അങ്ങയെത്തന്നെ ശണേംപ്രാപിക്കുന്നു. എന്നെ ശാസിച്ചാലും.'

വിവരണം: \_\_ ഈ ശ്ലോകം അജ്ജ്യ നൻറ . ഉന്നതമായ നിചയേയം സ്വഭാവവൈശിഷ്ട്വ ത്തേയും കാണിക്കുന്നു. വിവേകമി ല്ലായ്മ എന്ന ഭോഷം തനിക്കുള്ള ് അത് അന്ത്ര വേദ്യ വ **ഉ**ആർഷ്ട്രധ്യച തായി അജ്ഛ്യ നൻതന്നെ അറിയു "യോ വാ ഏത്ഭക്ഷരം ഗാഗ്ഗ്വപിദി തചാ അസ്മാല്ലോകാത് പ്രൈതി സഃ ക്ല്ലണം<sup>3,7</sup> ശ്ജീവിതാവസാനം പരെ നാശരഹിതമായ പരബ വമവസ്തു**വിനെ അ**ക്കറിയാൻ സാധിക്കുന്നില്ലയോ അവനാണും കുവണൻ<sup>, 2</sup>എന്നും യാജ്ഞവൽകൃർ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ശരീരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, മനസ്സ്, ബുദ്ധി ഇവയാണു് താൻ എന്നു വിചാരിക്കുന്ന തായി അജ്ജ്ജനൻ തന്നെ അറിയുന്നുണ്ടു്. മോഹ ത്താൽതൻെറ്ബുജി ആവൃതമായിരിക്കുന്നു എന്നും ത്തെനാൽ, ധമ്മം എന്നാൽ എന്ത്, അധമ്മം എന്നാൽ എന്ത് എന്ന തിരിച്ചറിവ തനിക്കി പ്പെന്നും, അയ്പ്തുനൻ ഗ്രഹിച്ചിരിക്കുന്നു. ഈ അ വസ്ഥയിൽ അവിവേകത്തേയം, തൻമുലമുണ്ടായി ട്ടുള്ള ശോകമോഹാഭികളെയും, ദുരീകരിക്കുന്നതിനു

പധിതുമാബുദ്ധിയുടെ നാഥനായി വത്തിക്കുന്ന ഭഗവാനെ ശരണം പ്രാപിക്കുകയല്ലാതെ മറവു യാതൊരു മാർഗ്ഗവുമില്ല. ഇപ്രകാരം ശരണംപ്രാ പിക്കുകയാണു് അജ്ജ്യ നൻ ചെയ്യുന്നതു്.

23. അജ്ജ് നൻ തന്നെ ബാധിച്ചിരിക്കുന്ന ശോകം നിശ്ശേഷം നീങ്ങുന്നതിനുള്ള മാർഗ്ഗം അറിയാനിച്ഛിക്കുന്നു.

> നഹി പ്രപശ്യാമി മമാപനള്യാ-ളിഷ്കോകമുട്ടോഷണമിന്ദ്രിയാണാം അവാപ്യ ഭ്രമാവസപത്നമുടോ രാജ്യം സുരാണാമപി ചാധിപത്വം.

> > ഗീത. II. 8.\*്

േള്രോകത്തിൽ ശത്രമേറിതവും സവസമു ഭഗിയോടുകൂടിയതുമായ രാജ്വത്തേയും സചർഗ്ഗ ത്തിൻെറ ആധിപത്വത്തേയും പ്രാപിച്ചാലും എൻെറ ഇന്ദ്രയങ്ങളേയും മനസ്സിനേയും വരട്ടും ന്നതായ ടുമ്പത്തെ നശിപ്പിക്കാനുള്ള മാർഗ്ഗം താൻ കാണുനില്ലു<sup>72</sup>.

<sup>\*</sup>ഭൂമെനു-അസപതാം ഇലാം ഇലാക്കുത്തിൽ ശത്രുവില്ലാം ത്തേളം സവ്സൂയിയോടുകൂടിയതുമായ; രാജ്യം അവാപ്യ-അപി = രാജ്യം ലഭിച്ചാലും; സുരുണാം അധിപത്യം (അവാ പ്യ-അപി) = സാഗ്ഗ കോകത്തിന്റെ അധി പനായിഭവിച്ചാലും മമ ഇത്രിയാണാം ഉച്ചോഗക്കണം - ശോക്കം = എൻറു ഇത്രിയം അടെള വരുട്ടുന്നതായ ശോക്കത്ത്; മത്-അപനാള്യത് =യാം തൊന്നു നശിപ്പിക്കുമോ; (തത്) അതിഴന; നഹി-പ്രപശ്യാമി =ഞാൻ കാണുന്നില്ല.

വിവരണം:\_\_ഈ സന്ദർഭത്തിൽ ടുഃഖത്തി**ൻറ ഞ**ുത്വന്തികനിവൃത്തിക്കു ഉപായമുണ്ടെന്നുള്ള ഒരു

സചഗ്ഗാളിസുഖ അമ്ലടെ നശചര ോവവം, ആത്വ ന്തികമായ ട്രുഖ സിവൃത്തിക്കള്ള മാഗ്ലവംം അന്തബോധം അജ്ജ് നന്നുള്ള തായിത്തന്നെ ഈ ഗ്ലോകം സൂചിപ്പി ക്കുന്നു. ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളെതിരിച്ച റിഞ്ഞു തൻെറ കത്തച്ചുമെന്താ ണെന്നു നിശ്ചച്ചിക്കുന്നതിനും, ശാ ശചതവും നശചരവുമായുള്ള ഭാവ

ങ്ങളെ തിരിച്ചറിയുന്നതിനും, വേണ്ടതായ വിവേ കം തനിക്കില്ലെന്നുള്ള തന്റെറ നിസ്സ്പ്പായ**നി**ല യെ അജ്ജ്ജു നൻ അറിയുന്നുണ്ടും. സാധാരണ മനും ഷ്വരാണം ട്രുബത്തിന്റെ റതാൽകാലികനിവൃത്തിയെ <u>. ഇച്ഛിക്കുന്നത്.</u> ഓരിഭ്രാംകൊണ്ടു വലയുന്നവൻ ധനം കിട്ടണമെന്നാഗ്രഹിക്കുന്നു. രോഗബാധിത നീങ്ങിക്കുട്ടണമെന്നാഗ്ര നായ ഒരുവൻ രോഗം ഹവക്കുന്നു. ഈ ലോകത്തിലെ സുഖാനുഭവംകൊണ്ടു തൃപ്തിവരാത്തവൻ, സചർഗ്ഗസുഖം വേണമെന്നാ ഗ്രഹിക്കുന്നു. എന്നാൽ സുഖാനഭവത്തിനാനി ഇ പ്പിക്കപ്പെടുന്ന ലോകങ്ങളിൽ— അവ സചർഗ്ഗ അതിനേക്കാള പരിയായു**ള്ള ബ്ര**വമലോക മൊ, വൈകുണ്ടമോ, കൈലാസമൊ,ആയാലും\_ വാസം ശാശചതമായിരിക്കാനിടയില്ല. **ദി**ലോകങ്ങഗം സു**ഖസ്ഥാ**നങ്ങ**് തന്നെ** ന്നതിനു സംശയമില്ലെങ്കിലും, അവയിൽ **വുന്ന** വാസം ശാശചതമല്ല*ു*ഏന്നുള്ള രമോവനം

തന്നെ ദുഖകാരണമാണ്. നുതവണ്ഡവും അപരി ച്ഛേള്യവുമായ വസ്തുവിലാണ് സുഖം. പരിച്ഛൂ ന്നുഭാവങ്ങളിൽ സുഖമില്ല. ഏതിൽ ചക്ഷ രിന്ദ്രി യം, ശ്രവണേല്രിയം മുതലായ ഇന്ദ്രിയങ്ങമാക്കും അന്ത്യകരണത്തിനും വിഷയമാക

നീകിയയസു യം ബ്രഹുപ്രാ ച്ലിചാണ്. ന്ന യാതൊന്നുമില്ലയോ, അതാണ് അഖണ്ഡവസ്തു. യാതൊന്നിൽ ച ക്ഷൂ രാഭികഠംക്കാ,അന്തുകരണത്തി

നും, വിഷയമായി ഏതെങ്കിലും അന്വവസ്തുക്ക**ാം** കാണപ്പെടുന്നുവൊ, അതാണ് അ**ല്ലവസ്തു. അഖ** ണ്ഡവസ്തു മാണധർമ്മമില്ലാത്തതും, അല്ലവസ്തു മരണധർമ്മത്തോടുകൂടിയതുമാണു<sup>333</sup> എന്നു ചരാ ദ്രോഗ്വോപനിഷത് ഘോഷിക്കുന്നു.\*

്വ. അതുകൊണ്ട് വിചാരശീലന്മാർ ശാ ശചതസുഖത്തെയല്ലാതെ നശചരമായ സുഖത്തെ ആഗ്രഹിക്കുന്നവരല്ല. ജഃഖത്തിനെറ താൽകാലി കനിവ്വത്തിയെ മാത്രം അവർ ആശിക്കുകയില്ല. ആതൃന്തികമായ ജഃഖനിവ്വത്തിയും പരമാന ന്മലാപ്പിയുമാണ് അവർ ഇപ്പിക്കുന്നത്.

<sup>🐾</sup>യോ വൈ ഭൂമാ തത് സുഖം നാല്ലേ സുഖമസ്തി

യത്ര നാന്വത് പശ്വതി നാനുച്ചമുണോതി നാനൃത് വിജാനാതി സ ഭോഗമ യതാനൃത് പശ്വാച്ചനൂള് വിജാനാതി തമല്ലം യോ വൈ ദ്രമാ തമ്മുതം യമല്ലം തന്മർത്വം

ചരാ. ഉ. VII. 23, 24.

ത്രാള്ക്കുനൻ ഒരു ഉത്തമവിചാരശീലനാകയാൽ, ഈ അവസ്ഥയിലാണിരിക്കുന്നത്.

25. അള്ക്കുനനെ രഥസ്ഥിതനായും, ത്രീ കൃണ്ണനെ സാരഥിയായും, ചർണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നതു ക ഠോപനിഷത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുള്ള രഥവർണ്ണന യെ അനുസരിച്ചതന്നെ എന്നു കാണപ്പെടുന്നു.

ധത്തത്മാവിനെ രഥത്തിൽ ഇരിക്കുന്ന രഥി യായും, ഈ ശരീരത്തെ ഫേമായും, ഗ്രഹിച്ചാലും. ബൂദ്ധിയെയാണു് സാരഥിയായി രയം യുങ്ങാ ച ഗ്രഹിക്കേണ്ടത്. മനസ്സിനെ ക വും. യഥ കല്ലന ടിഞാൺ എന്നു ഗ്രഹിക്കണം. ഇ യും\_ ന്ദ്രിയങ്ങളെ തേരിൽ കെട്ടിയിരി ക്കുന്ന കുതിരകളായി വിചാരിക്കണം. തേരിനെ നടത്തിച്ച കൊണ്ടുപോഴകണ്ട മാർഗ്ഗങ്ങ 🗞 വിഷ യങ്ങളാണു്. ആതമാ, ഇന്ദ്രിയങ്ങളാകുന്ന ശ്രോ **ത**ം, തുചക്ക്, ചക്ഷൂസ്സ്, രസനേങ്ങിയം, ഘാണേ മ്രിയം ഇവകളോടും, മനസ്സിനോടും ചേന്ത നി

**പ്ലൂന്ന** ഭാവതൊതാണ് വഭ്രചാന്മാർ ഭോക്കാ എ

ന്നം പറയുന്ന<u>ത</u>്<sup>റു</sup>.\*

<sup>\*</sup> ചെടുതമാനം രഥിനം വിദ്ധി ശരീരം രഥമേവ ഇ ബൂസിം ഇ സാവ്ഥിം വിദ്ധി മനു പ്രശ്രഹമോച ഇന്ദ്രിയാണി ഹയാനാള്ള വീഷയാംസ്ത്രേഷ്യ ഗോചരാത് ചെയ്യുന്നു അവ്യിയമനോയുക്തം ഭോക്തേത്രാള് ർമനീക്കിണ്ടും

<sup>.</sup> க. 2. 1-3-3&4

വിവരണം: \_\_ ഗുരുവിനെ ബുദ്ധിസ്ഥാനത്തിൽ ഇരിക്കുന്ന സാരഥിയായി സങ്കല്പിച്ചിരിക്കുന്നതി നാൽ, ഗുരുവിനെ അനേചഷിക്കേണ്ടതു വെളിയി ലല്ലെന്നും തൻെറ ഉള്ളിലാണെന്നും സൂചിപ്പിച്ചി രിക്കുന്നു.

സ്വാത്ഥതയാൽ മാലിന്വം വരാത്തതും, പരി തുഭാവുമായ ബുദ്ധിനിൽകൂടി പ്രകാശിക്കുന്ന അ ന്തരാതമാവിനെയാണ് ഗരു എന്നു പറയുന്നതു്. ഗുരുവിൻെറ അഭാവത്താൽ യോഗ്വതയുള്ള ഒരു ശിഷ്വനും കഷ്ടപ്പെടേണ്ടതായി ലോകത്തിൽ വ ന്നിട്ടില്ല; വരികയുമില്ല. ഈ തത്വത്തെ ശ്രീശ കരാചായ്യർ താഴെ വിവരിക്കുന്ന വാക്വത്താൽ വിശദമപ്പെടുത്തീട്ടുണ്ടു്...

"സ്വതേ ശാന്തന്മാരും, മഹാമനസ്തന്മാരും, ഭയങ്കരമായ ജനനമരണശ്രവമാകുന്ന സംസാരസ മുട്രത്തെ തരണം ചെയ്തവരും, ആയ്യാത്തിക തവക്ക് യാതൊരു കായ്യവും സാ ധിക്കേണ്ടതായില്ലെങ്കിലും സംസാ രത്തിൽ അകപ്പെട്ടു വലയുന്ന അന്വാജനങ്ങളേ തരണം ചെയ്യിക്കുന്നതിലേക്കായി ലോകമാസക ലം അനുഗ്രഹബുദ്ധിയോടുകൂടി സഞ്ചരിച്ചുകൊ

<sup>\*</sup>അന്തോ മഹാത്തോ നിവസന്തി സത്തോ വസന്തവല്ലോകഹിതം ചരന്തഃ തീർണ്ണായ സായം ഭീമഭവാർണ്ണവാ ജനാ ന ഹേളനാത്യനേപി താരയന്തും.

വിവേകചൃഡാമണി. 39ൂ

ണ്ടിരിക്കുന്നവരുമായ സജ്ജനങ്ങരം വസിക്കുന്നു ണട്ട്.

എന്നാൽ ദൃശ്വലോകങ്ങളിൽ ശരീരത്തോടുകൂടിയോ, സൂഷ്യശമിരത്തോടുകൂടി യോ അവരേ കാണേണ്ട ആവശ്വ മയാവിനെ ഭ മില്ല. മായാമയലോകങ്ങളിൽ ഗ്രിക്കേണും ആവ ഇ**രുവി**നെ കാ**ണാ**ൻ ഇച്ഛിക്കു ശ്വാവം, സ്ഥാന തെന്നാണു ഒരു പ്രധാന ഉപദേശ വും ഗ്രന്ഥം പറയുന്നുള്ം. ഈ ഭ്രലോകവും മായാമ യലോകത്തിലുഗപ്പെട്ടതു ട്രശ്യമായ**തും** തന്നെ. **ദ്രശ്വ**മാകാവുന്നതുമായ സകലലോകവും യം തന്നെ. വാസ്ക്ലവമായ ഇരു ഈശചരനാണും. അഭ്രേഹം എല്ലാവരുടെ ഹൃദയത്തിലും വസിക്ക ന്നുണ്ട്. ശിഷ്യൻ വേണ്ടതായ യോഗ്യതകളോടു കൂടി തീവ്രനിശ്ചയമുള്ള വനായി ഭവിക്കുമ്പോഗം, സവ്വാദയങ്ങളിലും അന്തയ്യാമിയായി വസിക്കുന്ന ഈശചരൻ തന്നെ ഗുരുസ്ഥാനത്തിൽനിന്ന് ആവ ശ്വമുള്ള പ്രകാശത്തെ പ്രഭാനംചെയ്യും. **ശി**ഷ്യ**ന്റ്** പ്രകാശമുണ്ടായതായും, സർവ്വ സ്വതേ തന്നെ സംശയങ്ങളും നീങ്ങിയതായും അന്നഭവപ്പെട്ടം. രിൽിശ്യ ഈരെ പരധാത്വ നങ്കലില് പ്രജിവ് വന്ന മൃത്തി തന്നെ ഗുരു എന്ന നിലയിൽവേണ്ട തായ പ്രകാശംകൊടുത്തതായും, ഒടുവിൽ തന്റെറ

ത്തത്മാവായി പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ടതായും, ശിഷ്യൻ് അ ത്തത്മാവ് ഏകവും തനിക്ക് നാഭവമുണ്ടാകും. വസ്തുവില്ലാത്തതുമായ **അന്വമായി രണ്ടാമ**തൊരു പരമാത്ഥവസ്തുവാണെന്നു ക്പോല്യുപ്പെടും. അന്വ സംസാമസമുദ്രത്തിൽ നിന്നു് കരക മനഷ്ട്വ**െ** യ ഒവാൻ സഹായിക്കുന്നതിന് സന്നഭാനായ ബ്ര ഹ്മനിഷ്ഠൻ, താൻ സഹായം ചെയ്യുന്നതിഴെ ശി ഷ്മ്വനറിയണമെന്നിച്ഛിക്കുകയില്ല. സാധാരണ മനു സഞ്ചരിക്കുകയല്ലാതെ, ഷ്വരെപ്പോ<u>ലെ</u> വത്തിൽ ബ്രഹ്മനിഷ്ഠനായുള്ളവൻ, ഇമേവാണെന്നു നടിക്കുകയാകട്ടെ, ശിച്ച്യസമ്പത്തുണ്ടാക്കാൻ മിക്കുകയാകുടെ ചെയ്യുകയില്ല.

- 27. ആത്മസാക്ഷാത് കാരാലഭിക്കണമെന്നിച്ചു യുള്ള വൻ, ഇരുവിനെ മുൻപ്രസ്താവിച്ചതുപോലെ ധരിക്കുകയല്ലാതെ, മറുവിധത്തിൽ സ്ഥൂലശരീര ത്തോടുകൂടികാണണമെന്നോ,സ്ഥപ് നകാലങ്ങളിൽ സൂക്ഷ്യശരീരത്തോടുകൂടി കാണണമെന്നോ ആഗ്ര ഹിക്കുന്നുപക്ഷം, മിക്കവാറം തെററായ മാർഗ്ഗ ജേളിൽ ചാടുന്നതിനും, ജീവിതം മുഴുവനും വൃഥാനഷ്യമാക്കുന്നതിനും ഇടയാകുന്നതാണു്.
- 28. **അനേകം ആളുക**്ക സംഘങ്ങളുടേയും സ്ഥാപനങ്ങളുടേയും സഹായംകൊണ്ടു് **ആതമാ**ം

നഭവം ലഭിക്കാമെന്നു തെററായി വിചാരിച്ച ഇതു വെ**റ**ം അതുതാ വതുന്നു. സം ഫങ്ങളുടേ നമാണാ്. ഏതെങ്കിലും ഒരു ശി സ്ഥാ<sub>ല</sub>ന യും ക്ഷാക്രമം പരിശീലിക്കു**ന്നതി**നോ, **ങ്ങളു** ടേയും സ്ഥ*ം* ന്നെ ചേന്നു ശാസ്ത്രങ്ങാ പഠിക്കും ന്നതിനോ, അനേകംപേർ സഹകരിച്ച് ഒരു പ്രവൃത്തി നടത്തുന്നതിനേ സംഘങ്ങളും സ്ഥാപ ഉവകരി**ക്ക**ാവുന്നതും, അവയുടെ **ഹ**ായം സചീകരിക്കാവുന്നതുമാകുന്നു. ത്തുത്മാനു എന്നതു് ഓരോരുത്തന്തും അവനവ **ൻറെ പ്രയന്**രകൊണ്ടുമാത്രം ഉണ്ടാകേ**ണ്ട**താ**ണാ്**. വിഷയത്തിൽ സ്ഥാപനങ്ങളോ ങ്ങളോ ഉപകരിക്കുന്നതല്ല. ധരാലങ്ങുഗുക്കും സ്ഥാപനങ്ങരംക്കും എത്രമാത്രം വിലയും ഉപ യോഗവുമുണ്ടെന്നറിഞ്ഞു്, അവയെ ശരിയായുപ യോഗപ്പെടുത്താത്തവക്ഷം, അവ ആത്മാനുഭ വത്തിന്ന് തടസ്സമായിക്കൂടിത്തീരാവുന്നതാണു്.

29. അജ്ജുനൻ സ<u>വാത്മനാ</u> ശ്രീകൃഷ്ണനെ ശരണം പ്രാപിക്കുന്നതിൽനിന്നും, മൻപറഞ്ഞ രീതി അനുസരിച്ച ഗ്രഹിക്കപ്പെട്ട ഗുരുനാഥനെറ സഹായംക്രടാതെ, ആത്മാനുഭവം ഉണ്ടാകുന്നത കുന്നു കാണിച്ചിരിക്കുന്നു. ഉപനിഷത്തുകളും ഈ തന്ത്വത്തെ വെളിവാക്കുന്നുണ്ട്.

ധ്യാമായും പരാധിച്ചവന് പരം സ്വാഹവസ്സുവിനെക്കുറിച്ചുള്ള ശരിയായ ജ്ഞാനംം യായും സംസ്ഥാരം പരിയായ സ്ഥാരം ജ്യാരം പരിയായ സ്ഥാരം പരം എന്നു മോദ്ദോഗ്വോപനിഷത് പറയുന്നം.\* ഈ വകൃത്തിൽ ആചായ്യൻ എന്നു പറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നത്ല്, ഈശചരനായി പൂജിക്കപ്പെട്ട് ഇരുത്രപാതിൽ പ്രതൃക്ഷീഭവിച്ച മത്തിയൊ പരബ്രമാസചത്രപത്തെ നാക്ഷാത്കരിച്ച ഒരു ബ്രാമാവിഷ്യനോ ആയിരിക്കാം. ഇപ്പകാരമുള്ള ഇരുനാഥതായാണ് ശ്രീശങ്കരാചായ്യരും ശരണം പ്രാപിക്കാൻ പായുന്നത്.

''സംസാരത്തിൽനിന്നും മോചനം ലഭിക്കാ നുള്ള മാഗ്ഗത്തെ നിങ്ങശക്കുപദേശിച്ചതമാൻ കഴിയുന്ന ജ്ഞാനനിഷ്ഠനായ ഒരു ഗുരുവീനെ പ്രാപിച്ചാലും."

എന്ന വിവേകച്ചഡാ2ണിയിൽ **പറ**ഞ്ഞി മിക്കുന്നം.†

30. ബ്രഹ്മനിഷ്യനായ ഒരു ഗുരുനാഥനെ സ്ഥൂലശരീരത്തിൽതന്നെ പാപിക്കാൻ മോഠംക്കു ഭാഗ്വം സിജിച്ച് രുന്നാലും ഗുരു തിഷ്യാൻ മാത്രമെ കഴികയുള്ള എന്നും, മുഴുവൻ തന്നെ ചായും. ചെയ്യേണ്ടതാണെന്നും എല്ലാം

അതുചായ്പ്രാൻ പുതംഷോ വേദ

ഛാ ഉ VI-14-2

<sup>†</sup>ള പസീദേല് ഇരും പ്രാജ്ഞം യസ്മാ ല്ബന്ധപിമോക്ഷണം

വി. ചൂ. 34.

ഗുരു സാധിച്ചതരുമെന്നു കരുതുന്നതു തെററാണെ ഓമ്മിക്കേണ്ടതാണു്. തൈതനിരീയോപ നിഷത്തിൽ അടങ്ങീട്ടുള്ള <u>ട്രു</u>വിന്റോയും വരുണ ം ൻറയം സംവാദവം, ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തി**ൽ** വണ്ണിച്ചിട്ടുള്ള ഇന്ദ്രൻ, വിരോചനൻ, ബ്രഹ്മാവു ഇവരുടെ സംവാഭവം, ഈ വസ്തത വെളിവാ ക്കുന്നുണ്ടു്. തവസ്സചെയ്തം സ്വതേരന്നെ ഗാഢ വിചാരണചെയ്ത്രം അറ്റിയണമെന്നാണു് <u>ഭൃഗ</u>വി നോട്ട വരുണനം, ഇന്ദ്രനോടു ബ്രാമാവം ഉപഭേ ശിച്ചിരിക്കുന്നള്. അല്ലാതെ ചിലർ തെററായി ധരിച്ചിരിക്കുന്നതുപോലെ, ഗുരുവിനെറ വാദം കൊണ്ടുമാത്രം ബ്രഹ്മാനമേ സിജിക്കുന്ന തല്ല. ഗുരുക്കന്മാർ എന്നു നടിക്കുന്ന ചിലക്ക് ശിഷ്വരിൽ മോഹനവിച്ച (Hypnotism or Mes\_ merism)കൊണ്ടു മനസ്സിന്താബുദ്ധിക്കാചില മാററ **ക്കു** ഗ വരുത്താൻ സാധിച്ചു എന്നുവരാം.എന്നാൽ അവ ആത്മവിദ്ദ്വയ്ത്ര നുക്രലമായി വരുന്നതല്ല. നേ രെമറിച്ചു ശിഷ്യന്റെ ബുജ്ലിക്കു വേണ്ടതായ വി ചാരണശ ക്തിയെ അവ മന്ദിഭവിപ്പിക്കാനംകുടി ഇടയാക്കും: അതിനാൽ ശരിയായ അനുഭവമുള്ള ബ്രഹ്മനിഷ്ഠന്മാർ ഈ മാതിരി വിദ്വകഠം പ്രയോ യോ**ഗവാസി**ഷ്ഠത്തി**ലുള്ള** ഗിക്കുന്നില്ല.

പറയുന്ന ഭാഗം ഈ വസ്ത്രതയെ വെളിവാക്കു ന്നുണ്ട്.

"വിചാരത്രുന്നായ ഒരു മനുഷ്യന്, ഇഞാര നമാനംചെയ്യാൻ ശ്രീമന്നാരായണൻകൂടിയും ശ കതനാവുകയില്ല. സച്ഛാസ്ത്രേപഠനംകൊണ്ടും, സത്സഹവാസംകൊണ്ടും സത്കമ്മാംകൊണ്ടും പാപങ്ങളെ നശിപ്പിച്ചവക്കുമാത്രമെ, സാരം ഗ്ര ഹിക്കാനുള്ള ബുദ്ധി, പ്രകാശത്തോടുകൂടിയ ഭീപ ത്തിനുമല്വമായി ഉണ്ടാകുന്നുള്ള."

അജ്ജ് നൻ ഉൽക്രഷ്ടനായ ജീവനാ കയാൽ, ജൂഖത്തിനെറ താൽകാലികനിവൃത്തിയെ ആഗ്രഹിച്ചില്ല. അതി**െ**ൻറ **ഞ**്ച്വത്തികമാ ആത്വന്തികനിവ്വത്തിക്കുള്ള മാഗ്റ്റം യ കുചനിവൃത്തി ഉപദേശിക്കാനാണാ് അപേക്ഷി **ആതു** ഇത്താനം ച്ചത്യ് . **മുഖ**ത്ത്വന് കൊതൊണ്ടു മെഗ്തുമോ ഭഗവാൻ ഞ്. അജ്ഞാനമല്ലാതെ യാത്തൊരു കാ oണവുമില്ലെന്നും, ദുഃഖനിവ്വത്തി ആത്മജ്ഞനം കൊണ്ട മാത്രമെ സിദ്ധിക്കുകയുള്ള എന്നാം ഭേഭശിക്കുന്നു.

യോ. വാം V. 5. 5%

<sup>\*</sup> നാവിചാരവതോ ലതാനം മാതും ശക്നോതി മാധവാ യോ, വാ. V. 43. 10 താസ്ത്രസമ്ജനസത്കായ്യ്യ സംഗേനോചഹെതെനസാം സാരാവലോകിനീ ഇയിർ-ജായതേ ജീപകോപമാ.

നാനംശോചതി പണ്ധിതാദം ത്രാനാനായാ പ്രായവസ്ത്രാം അശോച്യാന ന്വശോചസ്ത്രാം അര്വായാ പ്രായവത്രി വണ്ടിതാദം

ധീത II. 11∗

ഥ്തീഭഗവാൻ പറഞ്ഞു

്ശോകത്തിന വിഷയമാകാത്തവരെക്കു റിച്ച നീ വൃസനിക്കുന്നു. ബുദ്ധിമാന്മാർ പറ യുന്ന വാക്കുകളേയും പറയുന്നു. എന്നാൽ ആത്മ വിഷയമായ ബുദ്ധിയോടുകൂടിയവർ മരിച്ചവരെ ക്കുറിച്ചാകുടെ, ജീവിച്ചിരിക്കുന്നവരെ ക്കുറിച്ചാകുടെ വൃസന്ദിക്കുന്നില്ല."

<sup>\*</sup>ത്രീഭഗവാൻ ഉ പാച = ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു; അശോ ചുറൻ-ത്വ-അനവാശാചം = ശോകത്തിന വേഷയമാകാത്ത വരെക്കറിച്ചു കീ വൃസനിക്കന്തും ലുള്ഞാവാദാൻ-ചം.ഭാഷ സെ = ബുദ്ധിമാന്മാർ പറുന്ന വാക്കകളേയം പറയുന്നു. ഗതാസുൻ - അഗതാസൂൻ-ച = മരിച്ചവരേക്കറിച്ചാകടെ ജീവിച്ചിരിക്കുന്നവാരെക്കറിച്ചാകളെ; പംബധിതാം = ആത്മ വിഷയമായ ബുദ്ധായാടുകൂടിയവർ, ന-അനംശോചന്തി

ഭാവവം ഉശപ്പെടുന്നു. അവരെ ആതമാവാണ്ടെ ന്ന കാണുന്നുപക്ഷം, ആത്മാവിനു് ഒരുകാലത്തും നാശം വരുന്നതല്ല. ശരീരങ്ങഠം പ്രതിനിമിഷം വികാരത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതും നശിക്കുന്നസ്ഥഭാവ ത്തോടു കൂടിയതുമാണു്. നശിക്കുന്ന ത്തോടു കൂടിയതു നശിക്കുന്നുവെന്നൊ, ഒരു കാല നശിക്കാത്തതു നശിക്കുമെന്നോ, വിചാരി ച്ച ദുബിക്കാൻ കാരണമില്ല. സാധാരണജനങ്ങ 🗘 ത്തത്മച്ചിവേകമില്ലാത്തതിനാൽ മരിച്ചവരെക്കുറി ച്ച ദുംഖിക്കും. പഠിച്ചവർ മരിച്ഛവരെക്കുറിച്ച് ടുബിക്കുകയില്ലെങ്കിലം, വിച്ചയില്ലാതെ മുഡനമാ രായിരിക്കുന്ന ബന്ധപ്പതാഭികളെക്കുറിച്ചു ആത്മജ്ഞാനികരം മരിച്ചവരെക്കുറിച്ചാ കടെ, ജീവിച്ചിരിക്കുന്നവരെക്കുറിച്ചാകുട്ടെ, ദുഖി ക്കുകയില്ല. ശരീരം, പ്രാണൻ, മനസ്സ്, ബുജ്ധി ഇ വയിൽനിന്നും ഭിന്നനും യാതൊരു വികാരത്താലും .ബാധിക്ക**പ്പെ**ടാത്തവനും **ശ**ാശ പത അമാ**ത** ത്മാവാണു് താൻ, എന്നു അർജ്ജൂനനു് അനുഭ **ം** തിനാൽ ഭീഷ്മട്രോണാളിക പപ്പെട്ടിട്ടില്ല. **ഉേത്രം ശയ്യമാ**ഭ്യഭാഗങ്ങുളാട്ട**ചേർന്ധു** ആ ( വ ത്തിൽ വത്തിക്കുന്നവരായിത്തന്നെ ശരീരാടികളോടുള്ള താഭാത്മ്വവും അ ഭിമാനവും നീങ്ങുമ്പോഗം മാത്രമേ ടുുംഖം എന്നതു മനസ്സിനു പലകാരണങ്ങളാൽ ഉണ്ടാകുന്ന പ്രതി കൂലവികാരങ്ങളിൽനിന്നും വരുന്നതാണെന്നു ബോ

**ലോകത്തിൽ വത്തിക്കുന്നതു**ം ദ്ധ്വപ്പെടുകയുള്ള. വരെ ശരീരം മുതൽ ബുദ്ധിവരെയുള്ള ഒാരോ: കരണങ്ങാംക്കാം വികാരങ്ങാം ഉണ്ടാകാതിരിക്കാ താൻ ശരീരാളികളല്ലെന്നും നും നിവ്വത്തിയില്ലു. **അവ**യ്യൂണ്ടാകുന്ന വികാരങ്ങ**ാം** തന്നെ ബാധിക്കു കയില്ലെന്നും താൻ ശാശചതന്തം നിർവികാരനും **ആനന്ദസച@**പനമായ ആത്മാവാണെന്നുമുള്ള ബോധംകൊണ്ടു മാത്രമേ ടുംഖത്തിനെറ ഷനിവൃത്തിയുണ്ടാക**യുള്ള** . ഇ നൂറ്റാകഗകൊണ്ടു ത്തുത്മുജ്ഞാനത്താൽ **@00**62 **ഒ**ചേത്തിന്റെറ **ആ**ത്യ**ന്ത**ികനിവൃത്തിയുണ്ടാകയുള്ള വെന്നും ത്മുള്ളൂനൻ അമുപ്പു നൻ ലാപിക്കേ സൂചിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നും ണ്ടതെന്നും <u>ആത്മല</u> ക്ഷണം എന്നു്, അനാത്മലക്കുണം എന്തു്, എന്ന വിവേചിച്ചറിയുന്നതിനാൽ ആത്മസാക്ഷാത്കാ രവും, ആത്മാവുതന്നെ ബ്രഹ്മമാകയാൽ ബ്രഹ്മ സാക്ഷാത് കാവേം ബ്രാമസാക്ഷാത് കാരത്താൽ ബ്രാമാനന്ദവും, അനഭവസിഭാമാകുന്നതാണു്

32 എല്ലാ ഉപനിഷത്തകളും, ഒരേ നി ശവയത്തോടുകടി ബുഹ്മസാക്ഷാത്കാരത്താൽ മാത്രമേ ടുംഖത്തിന്റെ ആത്വന്തി കുനിവൃത്തി, അവനുപ്പാപ്പിയും വാന്യക്കറിച്ചു കണ്ടാകുകയുള്ള എന്നു ഘോഷി വാന്യത്തുക കാന്യത്തി. ം സവ്ത്തിനും ആടികാരണമായ **ബ്രഹമം** - ആനന്ദരുപമാണെന്നറിയുന്നവൻ, യാതൊന്നിനെ - ക്കുറിച്ചം ഭയപ്പെടേണ്ടതായിട്ടില്ല.

മുന്നു തൈത്തിരിയോപനിഷത്തിലും,\* പ്യത്യത്മസാക്ഷാത്കാരം പ്രാപിച്ചവൻ ദുഃഖ സാഗരത്തെ കടക്കാം" എന്നം

പോവവിമുക്കന്നം, വാർദ്ധക്വം, മരണം, വിശപ്പ്, വ്വസനം, ഭാഹം ഈ വികാരങ്ങളില്ലാ ത്തവനം, സത്വത്തിൽമാത്രം ആഗ്രഹം, സത്വ ത്തിൽ മാത്രം സങ്കല്പം ഇവയോടു കൂടിയവനമായ ആത്മാവിനെയാണ് നാം അനേചചിക്കേണ്ടതും അറിയേണ്ടയ്ക്കാ<sup>3,3</sup> എന്നും

ഛം**ന്ദ്രാഗ്വോ**പനിഷ**ഞിലും പ്രതിപാദി** ച്ചിരിക്കുന്നു. †

ഈ വാകൃങ്ങരം കൊണ്ട് ജര, മരണം, വിശപ്പ് , ഭാഹം, വൃസനം മുതലായവ ശരീരാദികരംക്കുണ്ടാ കുന്ന വികാരങ്ങളാണെന്നും, അവ ആത്മാവിനി ലെന്നും വിശദമാകുന്നു.

<sup>\*</sup> ആനേനദം ആഹാടണോ വിഭാൻ നെ ബിടുടേതി അതശ്ചന

<sup>ൈ.</sup> ഉ. II -9.

<sup>†</sup> തരതി ശോകമാതമാപിന്. ഛാ. ഉ. VII.1-3.

യ ആ തമാപനതചാപ മാ വിജതോ വിമുത്യവാശാകേഴിചിജിഘത്തോ-പ്രിപാനു സത്യകാമു സത്വസങ്കല്പു സോഴിമേവഷുവും സ വിജിജ്ഞാസിതവും.

ചരാ ഉ. VIII.7-1

33. ത്രീ ശങ്കരാചായ്യരുടെ സർവവേദാന്ത സിലാന്തസംഗ്രമാത്തിൽ താഴെപ്പറയുന്ന വാക്യം ഈ തത്വത്തെ കുറെക്രൂടി വെളിവാക്കുന്നുണ്ട്... അതിൽ ദുഖത്തിനുള്ള കാരണത്തേയും, ആത്മാ നാത്മവിവേകത്താൽ ബ്രഹ്മസാക്ഷാത്കാരം ലഭി ക്കുന്നതുകൊണ്ട് ദുഖത്തെ നിശ്ശേഷം നീക്കാമെ ന്തുള്ള തിനെപ്പററിയും വിശദമായി പ്രതിപാദി ച്ചിരിക്കുന്നു.

ധ്യാനാത്മാവായ സ്ഥുപശരീരം, ഇന്ദ്രിയ ങ്ങഠം, മനസ്സ്, ബൂദ്ധി ഇവയുടെ ധമ്മങ്ങ ളായ ജനനമരണാളിവികാരങ്ങളെ, ആത്മാവിൽ ആരോപിക്കുന്നതിനാലാണ് ടുമ്പമുണ്ടാകുന്നത്. ടുമ്പത്തിനു കാരണം ആത്മാവിനെക്കുറിച്ചുള്ള അഴഞാനം മാത്രമാണ്. സവഭയത്തേയും തു ജിച്ച് ആനന്ദം അനുഭവിക്കുന്നവനായി ഭവി ച്ചാലും.'

. അനാതമാ പായ ശരീരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, പ്രാ ണൻ, മനസ്സ്, ബുദ്ധി ഇവയിലുണ്ടാകുന്ന വി കാരങ്ങളെ ആതമാവിനുണ്ടാക <sup>ഭയയകാരണം.</sup> ന്ന വികാരങ്ങളാണെന്ന് സങ്കല്പി ധരന്നതിനാലാണ് ടുഖമുണ്ടാകുന്നതെന്നും ആതമാ

കേരുന്നാത്തുനോ ധർമ്മാനാത്മന്വാരോപ്പു ശോച്തി തലുത്താനുകൃതം സവം ഭചം തൃക്തപാ സുഖി ഭവം സം. വേ. സി. സം. 270ൂ

വിനെ ദുബം ബാധിക്കുകയില്ലെന്നും ഈ വാകൃം കൊണ്ടു കാണാം.

വിവേകപുഡാമണിയിൽ താഴെപ്പറയുന്ന വാ ക്വാകൊണ്ടു ദുഖം നീങ്ങുന്നതിനുള്ള മാർഗ്ഗത്തെ ത്രീ ശങ്കരാചായ്പർ പ്രതിപാദിച്ചി **8ു ചനി**വൃത്തി രിക്കുന്നു. **ംഗത്തേത്മാവെന്നെന്നും** . കൈളുള മാഗ്ഗം അനാത്മാവെന്തെന്തും ഉള്ള വിവേ സംസാബേന്ധത്തിൽ നിന്തം ക്തനാകണമെന്നിച്ചയുള്ള വിഭചാൻ *കേ*ണ്ടെത്ര്. അപ്രകാരമുള്ള വിവേകത്താൽ മാത്രമേ താൻ ദുഖ്വയല്ലെന്നും സച്ചിദാനന്ദസച **രൂപി**യാണെന്നും അറിഞ്ഞു ബ്രഹ്മാന**ന്ദ**ം ഭവിക്കുന്നവനായി ഭവികയുള്ള."

അഭ്വായത്തെ അവസാനിപ്പ് ഈ ക്കുന്നതിനമുമ്പായി ഗീതപഠിക്കുന്നവർ ധരിച്ച് രിക്ഷേണ്ടതായ ഒരു സംഗതികൂടി പറഞ്ഞുകൊ ജീവിതപരിപൂണ്ണതയും ടുഖരഹിര മായ പരമാനന്ദലാപ്തിയുമാണ് ഭ**ഗ**വദ്ഗീര ഉവദേശി ശ**ന്ന**തെന്ന് അഭ്വായത്തിത ഈ **വെ**ളിവാക്കീട്ടുണ്ടു്. അതിനാൽ ഇയ് മോക്ഷേ ച ഛക്കുമാത്രം ഉപയോഗ**പ്പെടുന്ന** 

എത്മാനാത്മ പിവേകു

കത്തവേച്ചാ ബന്ധമുക്തയേ വിറ്റുഷാ തേരസൊന്നെങിഭവം

തി സചം വിജ്ഞായ സച്ചിഓനന്ദം.

വി. ചൂ. 154

ഭമാണെന്നും സാധാരണ ജനങ്ങഠംക്ഷ് ഇ**തു** -കൊണ്ട് ഉപയോഗജില്ലെന്നും വിചാരിച്ചു പോ -കരുതു് ഭഗവാൻ ശ്രീകൃഷ്ണൻതന്നെ പറഞ്ഞി -ട്ടുള്ളതുപോലെ —

> സചല്പമപ്വസ്വ ധമ്മസ്വ ത്രായ**രേ** മ**ഹ**തോ ഭയാത

> > ග්තික. II. 4().

''ഇതിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുള്ള ധർമ്മത്തിൽ അല്പമെങ്കിലും അനുഭവത്തിൽ കൊണ്ടുവരുന്നപ ക്ഷാം മവത്തായ ഭയകാരണങ്ങളിൽനിന്നും അതു് രക്ഷിക്കും."<sup>7</sup>

അതിനാൽ മോക്ഷേച് ഛക്കാക്ഷ പലതരത്തിലു<u>ള്ള</u> ബൂദ്ധിശ ലോകത്തിൽ ക്തിയോടും പലപ്രകാരത്തിലുള്ള ജീവിതരീതി പടികളിലായി നിൽക്കുന്ന യോട്ടം അനേകം സകല മനുഷ്യക്കും ഈ ഉത്തമഗ്രന്ഥത്തിൽ ഉപ ദേശിച്ചിട്ടുള്ള സഭാചാ**രമാ**ഗ്ഗങ്ങളും തതചസമ ഹങ്ങളും **അനു**ഷാനപദ്ധതികളും വ**ളരെ** ഉപ യോഗപ്രദമായിത്തീ ജന്നവയാണ്. അവയെ എത്ര ത്തോളം പഠിച്ച നാം അനഭവത്തിൽ വരുന്നുവോ, അതിനു തക്കുവണ്ണം അവ ഫലപ്രദ വം ദുഃചനിവ്വത്തിക്കു കാരണവം ആയിത്തീരുന്നു താണും'.

## ഗിതാത്ഥന്നുംഗ്രഹം

ദ്വിതീ**യാഭ്യ്യായം**.

സാധനനിരുപണം.

1. ത്രീമഭ്ഭഗവഭ്ഗീത എന്നതു സകലമന ഷൃരേയും ഉദ്ദേശിച്ചുള്ള ഒരു ഉത്തമമായ ഉപനി

പ്ഥമാലൂോയ അതിനെ ചുത കാവും, ഒിതീ യാജൂം യ അതി നെറെ പ്രതിപാ ദൃവീഷയവും. ഷഭ്ഗന്ഥമാണെന്നും, അത് ഉപ ദേശിക്കുന്നത് ഉത്തമമായ ഭക്തി, പരിപൂർണ്ണമായ ജ്ഞാനം, സാ ത്വികമായ കമ്മകൌശലം, സാവ ത്രികമായ നിസ്സംഗതചം, ഇവയെ ല്യാമ്യംപ്പെടുന്ന പരിപൂർണ്ണമായ

ജീവിതമാണ് എന്നു ഒന്നാമല്യായത്തിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇപ്പകാരമുള്ള പരിപൂർണ്ണജീവിതത്തിൽ മാത്രമേ, സകലവിധലുംഖത്തിന്റേയും ആത്വന്തികനിവൃത്തിയും, പരമാനന്മപ്രാപ്തിയും ഉണ്ടാകുകയുള്ള എന്നും, ഈ നില ആത്മള്ക്കൊ നാംകൊണ്ടുമാത്രമെ സിദ്ധിക്കുകയുള്ള എന്നും, യാതൊരു സംശയവുംകൂടാതെ കാണാവുന്നതാണ്. ആത്മാവിനെപ്പററിയുള്ള യഥാത്ഥള്ക്കാനമുണ്ടാ കണമെന്നിച്ചുിക്കുന്ന ഒരു സാധകന്റ് വേണ്ടതായ സ്വാഗ്ഗനിഷ്യ, മുതലായവയെയാണ് ഈ അല്യായ ത്തിൽ വിവരിക്കുന്നത്.

2. ഒരു സാധാരണ മനുഷ്യൻ താൻ ശരീരമാ നൈന്നാം തനിക്കു ഒരാത്മാവുണ്ടെന്നും കരുതുകയും

മനുഎൻ ആ തമാവാണം. ശ ശീരവും മനസ്സം അവൻ ഉപംപോ ഗിക്കേണം കോ നെങ്ങാ ഗരാത്രോ സ്. ഇയധാരണേയ്ക്കുന്നസരണമായി എ ഒൻറ ആത്മാവ്<sup>377</sup> എന്നെല്ലാം വ്യവഹരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ നിലയെ മാററി താൻ ശാശചത മായ ആത്മാവാണെന്നും, ശരീര മെന്നതു തൻറെ ഒരു വാഹനമെ ന്നുപോലെ താൻ ഉപയോഗിക്കാ

ന്തുള്ള ജന്ത കുരണം മാത്രമാണ്ട് എന്നും ഓരോ മനും ച്ച്വന്തം ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നം. . ആത്മാവായ **മന**ം ഷ്യൻ ഉപയോഗിക്കുന്നതു ഈ കരണത്തെമാത്ര സ്ഥൂലലോകത്തിൽ ചില മല്ല. പ്രവൃത്തിക**ം ചെയ്യുന്ന**തിനുപയോഗപ്പെടുന്ന കരണമാ**ണു ഇ**ത സ്ഥുലശരീരം. കരചരണാളി അവയവങ്ങളോടുക്ര ടിയ് **ഇ**ൗ സ്ഥൂലശരീരം മാത്രമല്ല മനുഷ്ഠൻ ഉപ യോഗിക്കുന്നതു്. ശബ്ദം, സ്പരം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം എന്ന അഞ്ചു വിഷയങ്ങളേയും, ത്രോത്രം തചക്കു്, ചക്ഷസ്സ്, രസനേന്ദ്രിയം, ഘാണേന്ദ്രിയം എന്ന അഞ്ചു ഇന്ദ്രിയങ്ങ**ാ**ംമുഖം മനുഷ്യൻ അറി കോപം, അനൂയ, സ്റ്റേഹം, അനുകമ്പ, മുതലായ അനേകവികാരങ്ങറം മനുഷ്യനിലും ഉണ്ടാകുന്നുണ്ടു്. ചുറവുള്ള ആള കളേയും സംഭവങ്ങളേയും കുറിച്ച പല വിചായ ങ്ങളും മനുഷ്യനിൽ കാണാം. ഓരോവിഷയങ്ങളെ

ക്കുറിച്ച പലവിധത്തിലുള്ള അറിവും മനുഷ്യനം സിദ്ധിക്കുന്നുണ്ട്. മനുഷ്യനിൽ ഓരോ വിഷയങ്ങ ളെക്കുറിച്ച് വിവിധങ്ങളായ അഭിപ്രായങ്ങ**ളം** കാണപ്പെടുന്നു. ഇവയെല്ലാം അന്തരിന്ദ്രിയമെന്നും അന്തഃക**രണ**മെന്നും പറയപ്പെടുന്ന മനസ്സിൽ പലവിധത്തിലുണ്ടാകുന്ന ചലനങ്ങൾ മാത്ര മാണ്. മനസ്സിനുതന്ന മൂന്നു ഭാവജ്ജാം ഉള്ളതായി കാണാം. അവ (മ) വികാരഭാവം, (വ) വിചാരം ഭാവം, (മ്പ) വിജ്ഞാനഭാവം ഇവയാകുന്നു. മന സ്സിൻെറ്റ് വകാരഭാവത്തിലുണ്ടാകുന്നു ചല നവിശേ ഷങ്ങളാണു കോപം, അസൂയ, സ്നേഹം, ട്രോഷം മതലായ വികാരങ്ങൾ. മനസ്സിന്റെ വിചാരഭാവ ജീവൻ പ്രകാശിക്കുന്നത് **ത്തിൽ**കൂടി . വിചാരങ്ങളായി വെളിപ്പെടുന്നു. സ്ഥൂലശരീരം, ഇന്ദ്രയങ്ങൾ, മനസ്സ്, ഈ കരണങ്ങളിയകടി പല വിഷയങ്ങളെക്കുറിച്ചും കിട്ടാവുന്ന ഭവങ്ങളുടെ ഒരു സംഘാതത്രചമാണു് ജീവൻേറയും അറിവായി പ്രകാശിക്കുന്നത്ു്. സ്ക്ക ലശരീരവും ഇന്ദ്രിയങ്ങളും, വികാപേരമായം വി **ച**ാരപരമായും വിജ്ഞാനപമോയും ക്കുന്ന അന്ത്യകരണവും, മനാഷ്യന ഉപയോഗിക്കു ന്നതും ഉപയോഗിക്കേണ്ടതുമായ കരണങ്ങൾം മാ ത്രമാകുന്നു.

3. സന്മാഗ്ഗശാസ്ത്രമെന്നുള് സ്ഥൂലശരീരം, ഇവ്രിയങ്ങൾ, മനസ്സ് മുതലായ കരണങ്ങളെ പരി തുളാമായം കായ്യക്ഷമതയോടും സൂക്ഷിക്കുന്നതി നുവേണ്ട മാഗ്ഗങ്ങളെപ്പററി പ്രതി പാദിക്കുന്ന ശാസ്ത്രമാകുന്നു, സകല സന്മ ഗ്ഗ് ശാസ്ത്ര ജീവന്മാരും ഒരു ആത്മാവിന്റെറ തിവും യോഗരി സ്സൂരണ വിശേഷങ്ങളാ െണെന്നം, കുയയും. ഈ ശ**്വര**ന്തം ആത്മാവും ണെന്നു ുള്ള തത്വമാണു്, സന്മാഗ്റ്റ ഗാസ്ത്രത്തിന ടിസ്ഥാനമായി നില്ലൂന്നത്. സന്മാഗ്ഗശാസ്ത്രത്തി നെറെ ഉദ്ദേശ്വം ആതമാനാതമ വിവേകത്തിൽക്രുടി ജീവിതത്തിന്റെ പരമോദ്രേശ്വമായ പരമാനന്ദ സ്ഥൂലശരീരം, ചാപിക്കാൻമാത്രമല്ല, മനസ്സുമുതലായ കരണങ്ങളോടുകൂടി ഭൂലോകത്തിൽ വസിക്കുമ്പോരംതടന്ന ഏററവും സുഖമായിവസി ഉപദേശിക്കാൻകൂടിയാ മാഗ്ഗത്തെ ക്കാനുള്ള

4. ഹിന്ദുമതം ആതോലാരണ വിഷതത്തിൽ വൃക്തിപരമായിമാത്രം പ്രവത്തികുന്ന ഇപോലെ സനമാഗ്ഗനിഷ്യയിലും വൃക്തിപര സമാഗ്ഗനിഷ്യയിലും വൃക്തിപര സമാഗ്ഗനിഷ്യയിലും വൃക്തിപര മായി പ്രവത്തിക്കുന്ന മതമാണെ അവരം മായ തായ സമ്മായികമായി വേണ്ട തായ സമ്മണങ്ങറം വികസിക്കു ന്നതിന് ആവശൃമുള്ള അവസര അഭാം അതു നൽകുന്നില്ലെന്നും രെളിലോയം കാണം

കുന്നു.

അരം തന്നെയാണ് ലോകം മുഴവൻേറയും പ്രശ്ന അരം<sup>7</sup>; എന്ന തത്വത്തെ ഹിന്ദമതം സിദ്ധാന്തി ക്കുന്നുണ്ട്. പരിശുദ്ധത, കായ്യക്ഷമത, ഒഗ്ഗണങ്ങ ഉടെ അഭാവം, സട് ഇണങ്ങളുടെ സമ്പൂർണ്ണത, ഇവ ഒാരോ വ്യക്തിയുടേയും സമ്പത്തായിത്തിരു ന്നപക്ഷം, വൃക്തികളുടെ സമുഹമായ കടുംബ ത്തിനം, കടുംബങ്ങളുടെ സമുഹമായ ഗ്രാമത്തിനും ഗ്രാമങ്ങളുടെ സമൂഹമായ രാജ്യത്തിനം, രാജ്യങ്ങ ഉടെ സമുഹമായ ലോകത്തിനം, ഈ സമ്പത്ത കരം ഉണ്ടാകുമെന്നുള്ളതിനെ സംശയമില്ല.

5. മനാഷ്യക്കണടാകേണ്ട അഭിവൃദ്ധിയിൽ സാ മുടായികവശത്തേയും ഹിന്ദുമതം വിസൂരിക്കുന്നില്ല. **ഒ**ംരോഹിന്ദുവും പഞ്ചമഹായജ്ഞ ങ്ങ**ാം** അനുഷ്ഠിക്കേ**ണ്ടത**ായി ഹിന്ദു സന്മാഗ്ഗ്യാസൂ വും, സമുദായ മതം നിർബന്ധിക്കുന്നുണ്ട്. പഞ്ച സേവനവും. മഹായജ്ഞങ്ങം എന്നാൽ (ഫ) ഋഷിമാരെക്കുറിച്ചുള്ള യ ഉഞ്ഞം, (വ) ഭോവമാരെ ക്കുറിച്ചുള്ള യജ്ഞം, (ന്മ) പിത്രക്കളെക്കുറിച്ചുള്ള യള്ള , (ർ) മനുഷ്യരെക്കുറിച്ചുള്ള യജ്ഞം, (®) മൃഗാദികളെക്കുറിച്ചുള്ള യജ്ഞം ജുവയാകുന്നു. ലോ കത്തി**ൽ സ്ഥ**ലമായം സുക്ഷമമായം ഉള്ള ശരീര ങ്ങളോടുകൂടി വത്തിക്കുന്ന് സത്വങ്ങളിൽ, മേല്പ് ′ സത്ത അഞ്ചു വഗ്ഗങ്ങഴിൽ ഏ**തെ**ങ്കിലുമൊന്നിലു**ം** പ്പെടാത്തതായി മന്നംതന്നെ കാണാകയില്ല. ഇപ്ര

കാരം നോക്കുന്നതായാൽ, സാവ്ത്രികമായസഹോം ഭരഭാവം, സാവ്ത്രികമായ സഹകരണം, ഇവ യിൽ പ്രതിഷ്ഠിതമായിട്ടാണ് ഹിന്ദുമതം നില്ലൂ ന്നുള്. ഹിന്ദുമതത്തിലെ സന്മാഗ്ഗശാസ്ത്രവും സഭാചാരനിയമങ്ങളും ഈ തത്വങ്ങളിൽതന്നെ പ്രതിഷ്ഠിതമായി നിൽക്കുന്നു.

6. **ഇപ്പോ**ഗം മേല്പറഞ്ഞ യജ്ഞങ്ങളേക്കുറിച്ചു. ശരിയായ ഇഞാനമൊ അവയുടെ ശരിയായ അ നുഷ്ഠാനമൊ കാന്നുന്നില്ല. യെ ആചരിക്കുന്നവർഭപാലം ഏ രതിഷെറ താനും മന്ത്രജപമൊ ഗ്ലേ കപാ ക്ഷ്യ ത്ഥം രായണമൊ നടത്തുന്നതുകൊണ്ടും തർപ്പണം മുതലായ ചില ചടങ്ങുകരം ആചരിക്കു ന്നതുകൊണ്ടും പഞ്ചമഹായജ്ഞങ്ങഠം നടത്തിയ തായി തൃപ്തിപ്പെട്ടുവത്തിക്കുന്നു. ഈ പ്രവൃത്തികം കൊണ്ടുമാത്രം പഞ്ചമാറായജ്ഞങ്ങൾ നടത്തപ്പെ ട്ടതായി വരുന്നതല്ല. മേല്പറഞ്ഞ ചടങ്ങുകഠം വാസ്തവമായുട്ടെ വുമതലകളെപ്പററി നമ്മുടെ നമെ ഓമ്മിപ്പിക്കുന്ന കൃത്യങ്ങളായിമാത്രമേ കര തപ്പെടാവൂ. ഈ യജ്ഞങ്ങളെപ്പററി നാം ഗ്രഹി ക്കേണ്ടതു വിശാലമായ ദ്രഷ്ട്രിയോടുകൂടിയാണാം. വ്യക്തിപരമായോ സമഷ്ടിപരമായോ മനാഷ്ട്വ അടെ അറിവതന വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതിലേക്കുള്ള സകല പ്രതനങ്ങളും ഋബിയ ഇഞ്ഞത്തിലുയപ്പെട്ടം.

ഇപ്രകാരം നോക്കുന്നതായാൽ വിദ്വാലയങ്ങളും ഗ്രന്ഥശാലകളും സ്ഥാപിക്കുക, പ്രസംഗമണ്ഡപ ങ്ങളും സവ്കലാശാലകളും ഏർപ്പെടുത്തുക, ഗവേ ഷണമന്ദിരങ്ങറോ ഉണ്ടാക്കുക, ഇപയെല്ലാം ഋഷിയ ജ്ഞത്തില്ലാം രപ്പട്ടം. ഈമാതരി സ്ഥാപനങ്ങളുടെ നടത്തിപ്പിലും മററും ചെയ്യുന്ന ഏതുവിധം പ്രോത്സാഹനവും ഋഷിയജ്ഞമായി ഗണിക്കേണ്ടം താകന്നും.

- 7. നമ്മുടെ ഉള്ളിലും പുറമേയുമുള്ള ഭാവങ്ങളിൽ സൗന്ദയ്യം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതും വർദ്ധിപ്പിക്കുന്ന തുമായ സകല സംരംഭങ്ങളും വയജ്ഞത്തിലു**ംപ്പെടുന്നതാണ്** ത്ത**ി**ൻെ **മ**ശനത്തിന്നം . അതാധനത്തിനും ഷയ്യാ**ബ്മം**. ഉതകുന്ന ക്ഷേത്രങ്ങ് പണിയിച്ച നടത്തിക്കുക, പുപാടികളും ലതാഗ്രഹങ്ങളും നിമ്മിക്കുക, ചിത്രകലാമന്ദിരങ്ങളും നാടകവേദി കളും സ്ഥാപിക്കുക, സംഗീതകല മുതലായ സകല ലളിതകലകളേയം പ്രോത്സാഹിപ്പിക്കുക, ഇവ ദേവയഈഞത്തിൽ ഉഗ**്പെടുന്നവ**യാ ) DETOO കുന്നു.
- 8. വിവാഹബന്ധത്തെ പരിശുഭാമായ ഒരു സംസ്താരമായി കരുതി അതിനെറ മാഹാത്മു ത്തേയം ആവശ്യകതയേയം ജന പിത്രയജ്ഞ ജെളെ ധരിപ്പിക്കത്തക്ക വണ്ണം ച്യോത്ഥം. സ്ഥാപനജ്ജാം മൂലമോ നിയമ

ം അംഗം പ്രമായം വേണ്ട മാററങ്ങൾം വരുത്തുന്നുളും, മാതാക്കളുടേയും ശിതു കളുടേയും ആരോഗ്യത്തി നാം രക്ഷയും വേണ്ടതായ സഹായങ്ങൾം വ്യക്തി പരമായും സമഷ്ടിപരമായും ആചരിക്കുന്നതും, പിതുയജ്ഞത്തിലുകപ്പെട്ടം.

സകലജീവികളും ആശിക്കുന്നതു ദുമാനി **്വിയയ**ിൽം സുഖപ്രാപ്തിയുമാത്ര്. മനഷ്ച്വരുടെ ുംബം അറയ്യുന്നതും സുചം വദ്ധി പ്പിക്കുന്നതുമായ സകല സദ്പ്രവ മനു കൃചാജ്ഞം, **ഭു**തയ**ജ്ഞ**ം ത്തികളും മനുഷ്വയജ്ഞ**ത്തിലു**ഗം വകളുടെ പ്പെട്ടം. അതുപോലെതന്നെ ന മ്മുടെ സമസ്യഷ്ട്രജ്ജം ഇളയ സഹോദരങ്ങഠം എന്നു കരുന്നപ്പെടേണ്ടവ യുമായ മൂഗാളികരംക്കുണ്ടാകുന്ന ലുഖം ന്നതിനം വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതിനും സൂഖം പ്രവൃത്തികളും തിാവീ*ധ്ധ* സകല ഭ്രതയജ്ഞ ്ത്തിലു&പ്പെടുന്നതാ**കുന്ത**. ഇപ്രകാരം സമുദായ ംസേവനം എന്ന വിഷയത്തിൽ അനന്വസാധാര ണമായ വിശാചുദ്രഷ്ട്രീയോടുകൂടിയാണ്യ് ഹിന്ദുമതം ്വത്തിക്കുന്നത്ല്.

10. സദ്ഗുണ സമ്പന്നനായ ഒരുവനു മാത്ര മേ ആത്മൗഞാനം സിധിക്കുക <sup>ആ ഈ ഇഞാന</sup> യുള്ള എന്ന് സകല ഉപനിഷത്തു <sup>തരു ലേക്ക</sup> ജ സാധനങ്ങാം. കളും ഘോഷിക്കുന്നു. ് എത്ര തന്നെ അറിവിന്നോലും, ദുന്നടത്തം കളെ ഭൂരീകരി കാരെയും, വികാരപരമായും വിചാ പേരമായും പ്രവത്തിക്കുന്ന മനസ്സിനെ സ്ഥാധ്യാ നപ്പെടുത്തി ഏകാഗ്രതയോടുകൂടി പൂണ്ണസമാ ധാനം സമ്പാളിക്കാതേയും, വത്തിക്കുന്ന ഒരുവന് ആത്രമജ്ഞാനമുണ്ടാകുന്നതല്ല.<sup>77</sup>

എന്നു കഠോപനിഷത്തും \*

ധനിരന്തരമായ സത്വാനാഷ്ഠാനത്താലം അം സ്സിനാലം പൂണ്ണമായ ജ്ഞാനത്താലം നിരന്തര മായ ബ്രഹ്മചയ്യാനാഷ്ഠാനത്താലുമാണം ആത്മസം ക്ഷാത് കാരമുണ്ടാകുന്നയ്ട് ു??

എന്നു മൂണ്ഡകോപനിഷത്തും : ഫ്രോഷി കുന്നു.

11. ആത്മീയമായോ സാന്മാഗ്ഗിച്ച മായോ വരേണ്ടതായ വള ച്ച്യൂ പലിയ പ്രതിബന്ധമായി

ആത്മവിയാ സ അഭി ൻേറയും ഹധയ്യത്തിൻേറ യുംആവശ്യകത. നില്ലൂ**ന്ന ഒരു പ്രധാനശ**ത്രു, ആത്മം പിശചാസമില്ലാതെ നിരാശയ്യുമ വശംവദനായിത്തീരുന്ന അവസ്ഥ യാണു്. ഇപ്രകാരമുള്ള നിരാശ യ്യൂ കാരണം താൻ സ്ഥൂലശരീര

<sup>\*</sup>നാവിരുതാ ഋശ്ശമിതാം നാരോതാ നാസമാഹിതു നാരാനത്യാനസോ വാപി പ്രജ്ഞാരനം തനമാച്നമാത്.

<sup>. 12-24</sup> ഉ...

Tസത്വേന ചെടുസ്തുപസാ ഫ്വേഷ ആത്മാ-സമ്വന് ജ്ഞാഴനന ബ്രഹ്മചുയ്യുന്ന നിത്വം.

<sup>4. 2.</sup> III-1-5.

തമന്നോ വികാരപരമായും വിചാരപരമായും വി ഇഞാനപരമായും വത്തിക്കുന്ന മനസ്സാണെന്നോ, വിചാരിക്കുന്ന അജ്ഞഭാവം മാത്രമാണു്. വാസ്തവ ത്തിൽ മനുഷ്യൻ ഈ കുറണങ്ങളല്ല ഇവമനം ഷ്യൻ ഉപയോഗപ്പെടുത്തുന്ന കരണങ്ങൾ മാത്രമാണെ നാം ഈശ്വരസച്യപ്രത്തിൽനിന്നും ഭിന്നമല്ലാത്ത ആത്മാവാണു് താൻ എന്നും, ഓരോ അത്തനം കരു തേണ്ടതാകുന്നു. അതിനാൽ മനുഷ്യനും സാധിക്കാൻ കഴ്യയാത്തതായി ലോകത്തിൽ യാതൊന്നും തന്നെ യില്ല. ധീരതയും ആത്മവിശ്വാസവും ഓരോസാധ കന്നും അത്വാവശ്യമായുള്ള ഇണങ്ങളാകുന്നു. അതു കൊണ്ടാണു ത്രീക്കണ്ട് ഗേവാനം അർജ്ജ്യ നനെ ബാധിച്ചതായിക്കണ്ടെ അധെയ്യുത്തയും നിരാശ ഭയയും അപലപിക്കുന്നത്.

> ക്ലൈബ്വം മാസ്ത ഗമഃ പാർത്ഥ! നൈതത്തായ്യ പപല്യതേ ക്ഷുര്രം ഫ്ലദയമോർബല്യം തൃക്തോത്തിഷ്യ പരന്തപ! \*

> > **ഗീ**ത. II. 3.

ന! ഈ മാതിരിയുള്ള കാതരഭാവത്തെ അജ്ജ്ജ്

<sup>്</sup>ഹേ! പാണ്! ഒരു ബ്വാം = കായയ്യ അടില്ലാക്കെ അ പെയ്യാം; മാസൂ ഗമം = പാപിക്കുമുട്ട് ഏതെ = ഈ അ ചെയയാം; താചി ന.ഉപപലിയ = നിനക്ക മോജിച്ച തല്ല; ക്ഷ്യാം ഏദയായാ കിത്ത ചാത്യച്ചാത്തെ തൃജിച്ച്; പരന്തപാ = ഇച്ചമായ കിത്ത ചാത്യച്ചാത്തെ തൃജിച്ച്; പരന്തപാ = ഉച്ചമായ കിയത ചാത്യ അള്ളുന്നും ഉത്തിഷ്ട എഴുന്നേക്കുകം.

യ്യത്തെ) പ്രാപിക്ക**രുമ്. ഈ** നി**ക്രഷ്ടമാ**യ സച ഭോവം നിനക്ക് ഒട്ടംതന്നെ യോജിച്ചതല്ല; ഈ നീചമായ ചിത്തപാപല്യത്തേ ഉപേക്ഷിച്ച -യുലാത്തിനായെഴുന്നേല്ക്കക്<sup>2</sup>?

വിവരണം: കാതയ്യം അല്ലെങ്കിൽ അരധെയ്യം എന്നത് ആത്മീയമാഗ്ഗത്തിൽ മാത്രമല്ല പ്രതിബ ന്ധമായി നില്ലുന്നത്. അധെയ്യം ലൌകിക മാര സകല പ്രവൃത്തികളിലും മനുഷ്യന്റെ ഉൽ കഷ്ടത്തെ തടയുന്ന ഒരു പ്രധാന ശത്രുവാകുന്നു. അതിനെ താൻ ഈശ്വാം ശമെന്നുള്ള ബോധം കൊണ്ടും ദൃഢനിശ്ചയത്തോടും ഏത്രവിധത്തിലും ഉപേക്ഷീ കേണ്ടതാകുന്നു.

12. എത്രതന്നെ അറിവുള്ള വനായാലും ലോ കത്തിൽ വത്തിക്കുന്നിടത്തോളം കാലാ, അതിൽവ ച്ചുണ്ടാകുന്ന സുഖം, ഒബം, ശീതം, ഉഷ്ണം മതലായ ഒചന്മചഭാവങ്ങളെ ഒഴിക്കാൻ കഴിവുള്ളതല്ല. ഈ ഒചന്മചഭാവങ്ങാം ഏത്ര മനുഷൃനേയും ബാധിക്കും എന്നുള്ള ലോകസ്വഭാവമാണും. എന്നാൽ അവയ്ക്കു ഒരുശോശ്വതനിലയില്ല. അവയ്ക്കു് എല്ലാ സ്വോഴം മാറികൊണ്ടിറിക്കുന്ന സ്വഭാവമാണുള്ളത്. അതിനാൽ വിവേകത്തോടുകൂടി ജീവിക്കുന്ന ഒരു വന്ന് സ്ഥനശീലാകൊണ്ട് അവയെ ജയിക്കാ വന്ന് യം അപ്രകാരംതന്നെ ജയിക്കേണ്ടതുമാകുന്നം. മാത്രാസ്പ്രശ്രാസ്ത്ര കൌന്തേയ ശീതോഷ്ണസുഖജാഖഭാഃ ആഗമാപായിനോന്നിത്വാ സ്താംസ്തിതിക്ഷസച ഭാരത!

സഹനശക്തി യുടെ **ആ**വശ്യ കത.

ഗൗര. II. 14\*

യം ഹി ന വൃഥയന്ത്വേതേ പുരുഷം പുരുഷഷ്ഭ! സമദുംഖസുഖം ധീരം സോ/മുതത്വായ കല്പതേ

ഗീത. II. 15†

്ഹേ! ഭരതവംശജനായ കന്തീനന്ദന! ഇന്ദ്രിയ അറംക്ക് ബാഹ്വവിഷയങ്ങളോടുകൂടി ഉണ്ടാകുന്ന സംബന്ധം, ശീതോണ്ണാടികളായ വലവിധബോധ അളെ ഉണ്ടാക്കുന്നതും, ഹഷം, വിഷാദം മുതലായ

<sup>്</sup> കൌംഭന്തയ! = കുന്നിനന്ദന; മാത്ര സ്വീത്താ = ഇന്ദ്രിയ വൃത്തികളും വിഷയങ്ങളുമായുള്ള സംബസ്സം; ശീതോഷ്ക്സു പെടുഖേ ഒടോ ട്രയിതം, ഉഷ്ണം, സുഖം, ടുഖം, ഈ വിപരീതാനു ഭവങ്ങളെ കൊടുക്കുന്ന ഗയാണം; എംഗ്മോപായിനാ = ഉത്ഭാവു കയും നശിക്കുകയും എന്ന സ്വഭാ തോടുകൂടിയവയുമാണ്; പ്രനിത്വം = നിതൃങ്ങളുമല്ല; താൻ-തിതിക്കുസ്വ = അവയെ സെ

<sup>†</sup> പുരുക്ഷർഷഭ ! പ്രാനവം ശ്രേഷ്യ! യം ഹി സമ ട്രൂഖസുഖം പ്രയുഖങ്ങളിൽ സമദാവം അരുടേകൂടി വത്തി കുന്ന ഏ താരും ധീരം - പുരുഷം ചുറുയയ്യുള്ള പുരുഷം നുംഏ തേ - ന - വൃഥയന്തി - ഇവ യുസനി പ്രിക്കുകയില്ലയോ; സം = അ വൻ; അമൃതത്വായ - കല്ലുത = മോക്ഷം പ്രാപിക്കാൻ സമത്തെയാ യിത്തീരുത്തം

വയെ ജനിപ്പിക്കുന്നതുമാകുന്നു. ഇവയെല്ലാം ഉതഭവിക്കുമ്പോഠംതന്നെ, വിനാശസ്വഭാവത്തോടു കൂടിയവയുമാണു്. അവ നിത്വങ്ങളുമല്ല. അതി നാൽ അ വയെ ധൈയ്യത്തോടുകൂടി സഹിക്കുവാൻ തന്നെ അഭ്വസിച്ചാലും."

്നേ! മാനവകലോത്തമനായ അജ്ജ് ന! സൂവദു വേങ്ങളിൽ സമഭാവത്തോടുകുട വത്തിക്കുന്ന എതൊരു ധീരനെ, ശീതോഷ്ക്കാദ്യനകങ്ങളായ ബാഹ്വവിഷയങ്ങരംക്ക് ചലിപ്പിക്കാനം ക്ഷോഭി പ്രിക്കാനം സാധിക്കുന്നില്ലയോ, അവനാണ് അമൃതസ്വരു പമായ മോക്ഷം പ്രാപിക്കാൻ സമ ത്ഥനായി തീരുന്നള്."

വിവരണം: \_\_ ആത്മ സചരുപത്തേയും, ജിവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ സംബന്ധത്തേയും പററി നിരന്താമായി വിചാരണചെയ്യയും ധ്വാനിക്കുകയു മാണം ബ്രഹ്മസാക്ഷാത് കാരത്തിനുള്ള മാഗ്ഗം. ലോകസ്വഭാവമായുണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ശീതോഷ്ക്കാഭി വികാരങ്ങരംകൊണ്ടും, ഫർഷവിഷാഭ കാരണങ്ങരംകൊണ്ടും, ചലിച്ചപോകുന്ന ചിത്ത ത്തോടുകൂടി വത്തിക്കുന്നവന്ത്, തന്റെ ഉള്ളിൽ വത്തിക്കുന്ന ആത്മ ഭാവത്തിലോ, ജീവാത്മപാമാത്താക്കുന്ന ആത്മ ഭാവത്തിലോ, മനസ്സിനെ ഉറ

2421

13. ലോകഘടനയുടെ ചില മുഖ്വതത്വങ്ങ ച്ചൈററി അറിഞ്ഞിരിക്കുന്നതു് സന്മാഗ്ഗശാസ്ത്ര

ലോകം മുഴുവ നംം സതാം, രജ സ്സ്, തമസ്സ്, ംഎ ന്നെ മൂന്നു ഗുണ അളൂടെ പലവി ധത്തീലുള്ള കൂട്ടി കാലർപ്പേകൊണ്ടു അോയിട്ടുള്ളതാകം ത്തിനെറെ സ്വദേവം ഗ്രഹിക്കുന്നു തിനത്യാവശ്യമാകയാൽ, അതിനു വേണ്ടതായ ചിലഭാഗങ്ങളെ ഇവി ടെ പ്രസ്താവിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ഈ അറിവ് സൽഗുണങ്ങളെ വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതിനും, ഒർഗ്ഗണം അളെ ദുരീകരിക്കുന്നതിനും, ശരീ രത്തിനും അന്ത്യകരണത്തിനും

ത്തവശ്വമുള്ള പരിശുഭാധിയം ബലവും നേടുന്നതി നും ഉപയോഗപ്പെടുന്നതാണു്. ഭേഹം, ഇന്ദ്രി യങ്ങും, പ്രാണൻ, മനസ്സ്, അഹങ്കാരം ഇവയും, ശബ്ഭം, സൂർശം, രൂചം, സോം, ഗ്രസം . എന്ന വിഷയങ്ങളും, സുഖം, ദുംഖം മുതലായ വികാരം അങ്ളൂം, ആകാശം, വായ, അഗ്നി, ജലം, പുഥചി അനാത്മ പദത്തിൽ പഞ്ചഭ്രതങ്ങളും, ഇവയടെ ഏററവും സൂക്ഷ്ണമായ ഉഗംപ്പെടും. അവസ്ഥയേയാണ് അവ്വക്തം, മുലപ്രകൃതി, ഇണ സാമ്വം എന്ന വാക്കുകളാൽ വിളിച്ചവരുന്നത്. പ്രളയാവസ്ഥയിൽ സകല **അവസാനമാ**യുള്ള പ്രപഞ്ചവും കാരണാവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുമ്പോരം <u>ഗുണസാമ്വാം,</u> അവൃക്തം എന്ന മുലപ്രകൃതി യിൽ ലയിച്ചപോകുന്നു. ഈ **മൂലപ്രകൃതി**യി**ൽ** നിന്നു് സകല പ്രവഞ്ചവും ഈശചാന്റെറ ഇച്ഛാ **ഗ**ക്തിയാൽ സ്റ്റരിക്കുന്നും. ഈ മൂലപ്രകൃതിയി**ൽ** 

സത്വം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന മൂന്നു ഗുണങ്ങളും സമമായി വത്തിക്കുന്നേതുകൊണ്ടാണ് ഇതിനെ ഗുണസാമ്വം എന്നു പറയുന്നത്ല്. ഇവ നിർഗ്ഗ ണമായ പാബ്രഹ്മത്തിൽ സ്പരിക്കുന്ന ശക്തിയുടെ മൂന്നു ഭാവങ്ങറം മാത്രമാണ്ട്. അല്ലാതെ ഓരോ ദ്രവ്വത്തെ ആശ്രയിച്ചു നില്ലൂന്ന ശ്രദ്ധം, സേം, ഗുന്ധം, എന്ന മാരിരിയിലുള്ള ഗുണങ്ങളും സമവാം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്നു മുന്നു മുന്നു ഗുണങ്ങളും സമവായി വത്തിക്കുന്നിടത്തോളം ഒരുവിധമായ സ്വാപ്പിയുമുണ്ടാകുന്നില്ല, ഈ മൂലപ്പുക്തിയെ വേദാ ന്തികരം മായയെന്നും പറയുന്നുണ്ട്. ഇത് ഈശചരൻറ ശരീരംപോലെ വത്തിക്കുന്നു അതിസുക്ഷ്ക മായ തത്വമാകുന്നു.

14. സഗ്ഗാരാഭത്തിൽ ഈശചരാൻ ഇച്ഛാം ശക്തിയാൽ ഈ മലലുക്തിയിൽ ഒരു സ്പദന മുണ്ടാവുകയും, ത്രിഗുണങ്ങൾം വിഷമാവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അപ്പോൾ മഹത്ത തചര, അഹകാരം, ആകാശം, വായു, അഗ്നി, അപ്പ്, പ്രാപി എന്ന സുക്ഷ്യപദാത്ഥങ്ങൾം, അവ വിധം ഗോളങ്ങളും, ടോഗ്യപഭാത്ഥങ്ങളും ഉണ്ടാ കന്നും. അതിനാൽ സ്ലാഷ്ട്രി എന്നത്ര് സതചം, രജ

ഈ മുന്നു ഇണങ്ങളിൽ, ഏതി ഷക്കണടതാകുന്നു. നേയെങ്കിലും പ്രത്യേകമായി ഒരു സതചത്തിലൊ പദാത്ഥത്തിലോ കാണ്മാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. ഒരു വസ്തുവിൽ സത്വം കൂടുതലായും **ര**ജസ്തമോഭാവ മം**റ**ാ**രു** വസ്തുവി**ൽ അഭാം കുറവായും കാണാം**, **രള**സ്സ് കൂടുതലായും സത്വവും **ത**മസ്സം കുറപാ**യും** കാണ്പ്പെടാം. മറെറാരു വസ്തുവിൽ് തമസ്സ കൂട തചാത്രം ജേസം സയപവും അറവായം ഒരു വസ്തുവിൽ ഏത്ര ഗുണം കൂടുത പ്പെടാം. ലായിരുന്നാലും, മറവു രണ്ടു ഗുണങ്ങൾ കൂടിയുണ്ടാ യിരിക്കുമെന്നുള്ള തിന സംശയഭില്ല. ലോകത്തി ലുള്ള വസ്തുക്ക**ം** എ**ത്ര സ്ഥ**ൂലമോ സുക്ഷ്യമോ ത്തേയാലും, അവയെല്ലാം സത്ഥം, രജസ്സ്, തമസ്സ്, എന്നു പറയപ്പെടുന്ന മൂന്നു ഗുണങ്ങളുടെ പരി ണാമത്താൽ മാത്രം ജനിക്കുന്നായാകയാൽ, ത്രിഗു ണങ്ങഗം വൃാപിക്കാത്തതായി ഒരു പടാത്ഥ്യം ഈ ഗുണങ്ങളുടെ ശക്തി കാണപ്പെടുന്നതല്ല. യാലാണ് ഓരോ ജീവനം അവനവനെറ ഉപാ ധികളായ ശരീരം, പ്രാണൻ, മനസ്സ്, ഇവയിൽ ബന്ധിക്കപ്പെട്ട നിൽക്കുന്നയ്.

15. സതചം രജസ്തമ ഇതി <sup>സതചം, രടസ്സ്</sup>, <sub>തമസ്സ്</sub>, എന്ന ഇണാഃ പ്രകൃതിസംഭവാഃ.\*

<sup>\*</sup>മഹാബാഹോജഏററവും ഭൂജപരാക്രമത്തോടുകളിയ അയ്ജന; സതാം-രജം-രമും-ഇതി≖നുതാം, രജസ്സ്, തമ

ഗുത്തിയും വച വൃത്തിയും വച നിബധ്നന്ത്വ മഹാബാഹോ ദേഹേ ദേഹിനമവ്വയം. ഗീത. XIV. 5.

"ഏറാവും ഭുജപമാക്രമത്തോടുകൂടിയ അജ്ജ്ജ് ന! മൂലപ്രകൃതിയിൽനിന്നും സംഭവിക്കുന്നതായ സതചാമന്നും, രജസ്സെന്നും, തമസ്സെന്നും വിളിക്കപ്പെടുന്ന മൂന്നു ഗുണങ്ങളും, നിവികാരനും, നാശ രഹിതനുമായ ആത്മാവിനെ ഭേഹത്തിൽ തന്നെ ബന്ധിക്കുന്നു."

വിവരണം: \_ ആത്മാവ്, നിവികാരനം നാശ രഹിതനമാകയാൽ, ജസമായ ഗുണങ്ങ ഗംഷം ആത്മാവിനെ വാസ്തവത്തിൽ ബന്ധിക്കാൻ സാ**ധി** ക്കുന്നതല്ലെന്നു തത്തചദ്ദഷ്ട്വ്വാ കാണാവുന്നതാണും. എന്നാൽ ശധീരങ്ങളോടുള്ള താഭാതമും വാൽ, ആത്മാവ ബന്ധിക്കപ്പെട്ടവം നപ്പോലെ കാണപ്പെടന്നു. സതചമ്പണത്തിന്റെ ആധിക്വം പ്രകാശം, ജ്ഞാനം, സൗന്ദ്യം, മുതലാരവയെ രജസ്സിനെറ ആധിക്വം, പീണ്ടും വർദ്ധിപ്പിക്കും. വീണ്ടും വേഗത്തിൽ മാററങ്ങളും പ്രവൃത്തികളും ആവത്തിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നതിനു കാരണമായി ത്തിരും. തമസ്സിന്റെ ആധിക്യം, അജ്ഞാനത്തെ

<sup>\*</sup> സ്റ്റ്, ്രന പേയുകളോടുകൂടി; പ്രകൃതിസംഭവ പോഗ്രണായ മൂലപ്പുകതിയിൽ സംഭവിക്കുന്നവയായ ഇണുക്കാറം; അവൃയം-ക്രേഹിനം=നിവികാരനം, നാശരഹീരനമായ ആ അോവിനെ; ദേദഹ=പ്രകൃതികായ്യമായ ദേഹത്തിൽ; നിബല്നത് =ബം സ്പ്രിക്കുന്നു.

വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതോടുകൂടി അലസതയേയും പ്രവൃ ത്തിചെവുച്ചുത്തേയും ഉളവാക്കും.

> സതചാത് സംജായതേ ജ്ഞാനം രജസോ ലോഭ ഏവ ച പ്രചമാഭമോ ഹെയ തമസോ ഭവതോ/ജ്ഞാനമേവ ച

> > ආ්ක. XIV. 17.

ധന്നതചുള്ക്കത്തിൽ നിന്നും ഇഞ്ഞാനവും, രജോ ഇണത്തിൽനിന്ന് എത കിട്ടിയാലും തുപ്തിവരാതെ വീണ്ടും വേണമെന്നുള്ള ആശയും, തമോഗുത്തിൽ നിന്നും അജ്ഞാനം, തെററായ അറിവും, ബുദ്ധി ഭൂമം മുതലായവയും ഉണ്ടാക്കുന്നം."

വിവരണ: ഒരുവനിൽ ഉതാനാധിക്യം കാ അന്നപക്ഷം സായ്യാണം വർദ്ധിച്ചിരിക്കുന്നതാ യം, എത്രതന്നെ സാധനങ്ങളും സ്വാതം കിട്ടി യാലും തുപ്തിവരാതെ വീണ്ടും വേണമെന്നുള്ള മനോവൃത്തി കരുത്തനിൽ കണ്ടാൽ, അവനിൽ രജോഗുണം വർദ്ധിച്ചിരിക്കുന്നതായും, അജ്ഞാ നവും തെററായ അഭിപ്രായങ്ങളും ബുദ്ധിഭ്രമങ്ങളും ഒരുത്തനിൽ കണ്ടാൽ, അവനിൽ തമോഗുണം

<sup>\*</sup> സത്യാത് = സത്വളണ ത്തിനെ നിന്നും; ജ്ഞാനം \_ സം ജായത് = ജ്ഞാനമുണ്ട കുന്നു; രാജസും ലോഭോ ഏവ - ച = രുജാളണത്തിൽ നിന്നും ലോഭം (എത്ത എട്ടിയാലും ഇറിയും വേണമെന്നുള്ള ചിത്തവുണ്ടി ഉണ്ടായുന്നു); തമസു = തമോ ഇണത്തിൽ നിന്നു; പ്രമാദമോഹെയും അജ്ഞാനവും ഉണ്ടാ അംലെസ്വവും വിപരീതജ്ഞാനവും അജ്ഞാനവും ഉണ്ടാ കുന്നു.

പർദ്ധിച്ചിരിക്കുന്നതായും അനുമാനീക്കാം. ഓരോ അത്തനം തൻറെ സകല ഭാവങ്ങളിലും സതചുമ ണത്തെ വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതിനും രജസ്തമേടഭാവ ങ്ങളെ ക്രമേണ കുറയ്യുന്നതിനും യത്നിക്കേണ്ടതാ കുന്നു. ഇതിലേക്ക് ആട്വമായും മുഖ്വമായും ത്രദ്ധിക്കേണ്ടത് ആഹാരാദികളെയാണ്.

16. ആഹാരസ്തചപി സവ്സ്വ അഹാരപഭാ ത്രിവിധോ ഭവതി പ്രിയഃ.\* ത്രങ്ങളുടെ വി ഗീത, XVII. 7. \*

സകല പ്രാണികളം പ്രിയപ്പെട്ട് ആഗ്രഹി ക്കുന്നു ആഹാരപഭാത്ഥങ്ങളും മൂന്നുവിധത്തിലുണ്ട്.

അനാരാഃ സാതചികളിയാം. അനാരാം സമല്പിതിവിവർലാനാം അനാരാം സാതചികല്പിയാം.

തീത. XVII. 8. †

ത്രവ്സൂ-ഇ-ആഹാരു-അപി = എല്ലാവരുടേയും ആഹാരവും; ത്രിചിയു\_കിയു-ഭവതി= മൂന്നു വിധത്തിൽ കിയമാചി ഭവികുന്നും.

<sup>†</sup> അയുഭസത്താബലാദരാഗ്രാസുകളിതിവിവർലാനോടാം അയുണ്ട് ഉത്സാഹാം, ശക്തി ആരോഗ്യം, സുഖം, അഭി തചി ഇവയെ വർദ്ധിച്ചിക്കുന്നവും രസ്യുട=രസത്തോടുകൂടിയവും സ്ഥിരാട = മൈഹത്തിൽ സ്ഥിന്മായി ചേരത്തക സാരാശത്തോടുകൂടിയവും എല്ലാടെ ചനസ്സിന് സ്വര്താഷത്തെ ജനിപ്പികുന്നവും ആഹ രാട=ആ ഹാരത്താം; സാത്വികപ്രിയാടേ=സ്തച്ചെന്നുള്ള വക്ക് പ്രിയമായില്ലൂള്ള വക്ക് പ്രിയമായില്ലൂള്ള വക്ക് പ്രിയമായില്ലൂള്ള വക്ക് പ്രിയമായില്ലൂള്ള വക്ക്

് അയുസ്സ്, ഉത്സാഹം, ശക്തി, രോഗമില്ലായ് മു ചിത്തപ്രസാഭം, അഭിരുചി ഇവയെ വർദ്ധി പ്രിക്കുന്നവയും, നെയ് മയമുള്ള വയും, സാരാംശം കൂടുതലായി അടങ്ങിയവയും, കാഴ്ചയ്യും തന്നെ സ നോഷത്തെ കൊടുക്കുന്നവയുമായ ആഹാരങ്ങൾം സാത്വികന്മാക്ക് പ്രിയമായിട്ടുള്ള വയാകുന്നു."

വിവരണം: ത്രത്തീയമായോ, സാന്മാർഗ്ഗിക മായൊ, ഉത്കർഷത്തെ ഇച്ഛ ക്രുന്നവൻ സാത്ഥി കമായ ആഹാരം മാത്രം ഉപയോഗിക്കേണ്ടതാ കുന്നം.

Oo.

കടചമ്ലവണാതൃഷ്ണ-തീക്ഷ്ണശ്രക്ഷവിഭാഹിനഃ അഹാരാ രാജസസ്വേഷ്ടാ ഒബശോകാമയപ്രഭാഃ.

ග්බා. XVII 9 \*

<sup>\*</sup> കടാച്ചയമ നാതൃഷ്ണതീക്ക് നെത്രക്കെ വിഭാഹിനാം ക അതിയായ കയ്പ്, പുളിപ്, ഉപ്പ. മൂട്, എത്വ്, ഇവ യോടുക്ടിയമയും നെയ്മയുളില് നെ യം, സന്ത്രത്തെ ജനിപ്പിക്കുന്നുയും അയോ അമഹാരാം അയാരേജെ ഗം ം താജസസ്യ ഇഷ്ടം കാജനസ്ഥഭാവിക ഗക്ക് ഇഷ്ടമുള്ളവെയും കന്നും ഒപോകൊമയുപ്പോടും എന്നാൽ ഒപ്പെട്ടെ രോഗാം അത്തയും ശോകം മത്തയും അവ ഉണ്ടാക്കുന്നുയുമാണ്.

്രത്തിയായ കയ്പ്, പുളിപ്പ്, ഉപ്പ്, വൂട്, എതിവു ഇവയോടുക്കടിയവയും, ഒനയ്മയമില്ലാ ത്തവയും, സന്താപത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നവയുമായ ആഹാരങ്ങറം രാജസഗുണം അധികരിച്ചിരിക്കുന്ന വർക്ക് പ്രിയമായിട്ടുള്ള വയാകുന്നും. ഇവ ടുംഖം, ശോകം, രോഗം ഇവയും കാരണമായിത്തിരുന്നവ

താമസ**ആഹ**ാ തം. യാതയാമം ഗതരസു പൂതി പരുഷ്തം ച യത് ഉച്ഛിഷ്മമപി ചാമേദ്യം ഭോജനം താമസപ്രിയം.

കീത. XVII. 10. \*

പ്രോകംചെയ്ത് ഒരു യാമത്തിന മേലായതും, രസമെല്ലാം പോയിട്ടുള്ള തും, അന്വൻ ഭക്ഷിച്ച തിൻറ അവശിഷ്ടമായതും, അശുദ്ധമായതുമായ അഹാരത്തെയാണ് താമസഗുണം അധികരിച്ചു വർ ഇഷ്ടപ്പെടുന്നത്."

<sup>\*</sup> യാതയാമം = പാകോ ചെയ്ള് ഒരു വാമം കഴിഞ്ഞ ഇ; ഗതരസം = രസം പോയായ്; പൂതി = ഒഗ്ഗസാമുള്ളയ്; പെയ്യുഷിതം—ചാ=തലേനാറ്റേ പായം ചെയ്യിട്ടുള്ളയ്; ഉച്ചാരി പ്രൈം-അപി = അനൃൻ ഉക്ഷിച്ച് അവശിക്ടമാറയ്; അംഭമ ബാഗം-ച = അശുജോമായായ്; യത്-ാഭാജനം = യാടതാരാഹാ രമുണ്ടോ അത്; താമസപ്രേയം = താമസഗുണുമുള്ളവക്ക് പ്രി യമായിട്ടുള്ളതാകുന്നും.

വിവരണം: \_ ആത്മിയമായ <u>ഉ</u>ത് കർഷത്തെ അഗ്രഹിക്കുന്നവർ മാസ്വം, മാംസം ഇവയെ നി വർത്ജി കേണ്ടതാകുന്നു. 888 5H0 മത്സുവും മാര അലസതയേയും ദുഷ്പമായ മനോ വികരങ്ങളേയം വർദ്ധിപ്പിക്കുന്ന സവും പഭാർത്ഥങ്ങളും ചുമന്നുള്ളി, വെ<u>ഷ്ട്രെ</u>ള്ളി മുതലായ **ഉ**പേഷംബിയോഗം സസ്വപദ:ത്ഥങ്ങളേയും ഉപേക്ഷി പാനീമ ക്കേണ്ടതാണു്. അ**തുപോലെ**തന്നെ ങ്ങളായും മററു പലവിധത്തിലും ഉപയോഗിക്കാ **ദ**ങ്ള നുകല പരാമിപദാർത്ഥങ്ങളേയും ധിശ്ശേഷം തൃജിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

17. സസ്വളക്കായ ഒരു മനുഷ്യന്റേറയും മാംസളക്കായ ഒരു മനുഷ്യൻറേയും സഹനശക്തി, തുടർച്ചയായി പ്രവർത്തിക്കാനുള്ള മനംഘുന്റെ ശക്തി, ഇവയെ പരിശോധിക്ക ളത്തമവും നചാ ന്നപക്ഷം, സസൃളക്കിൻെറ ശ ഭാറികവുമായ കതി മാംസളക്കിനെറ ശക്തിയെ ത്തുഹാരം സ്വാഹാരമാണ്, ക്കാരം തുപ്പോം കൂടുതലാണെ**ന്ത**് മ്പോദ്യൂപ്പെടും. മൃഗങ്ങളുടെ വിഷയത്തിലും ഈ സത്വം വെളിപ്പെടു**ന്നു**ണ്ടു്. നമ്മുടെ ത്തിൽ സസ്വളക്കുകളായ ആന, കാള, കുതിര മുതലായ മൃഗങ്ങളിൽ കാണുന്ന സഹനശക്തിയും ഇടർച്ചയായി പ്രവത്തിക്കാനുള്ള ശക്തിയും ഇതി നു ദൃഷ്ടാന്തങ്ങള**ാ**കുന്നു. ലൌകികമായും സ**്വാത്ഥ** <u>പരായുമുള്ള</u> ദ്രഷ്ട്രി ഉപയോഗിച്ചനോക്കിയാലും,

ംമനുഷ്യന്റ<sup>്</sup>ൃധാവന്ദ തോജ്വത്തം ധടി**ത**ം ഗനാ ഭാവികവുമായ ആഹാരം ്രസസ്വാഹാരമാണെന്നു കഴിക്കുന്നതി**ൻ**റ ആവാരം തന്നെ കാണാം. ഉദ്ദേശ്വംതന്നെ ശരീരത്തിൽ ക്ഷയിച്ചപോകന്ന യാതുക്കളെ വീണ്ടം പോഷിപ്പിക്കുകയാണം". ശരീ **രത്തി**ലുള്ള പദാത്ഥങ്ങളെ സപ്തധ**്ര**ക്കളായി പിരിക്കാം. അവ തചക്ക്, മാംസം, രക്തം, ഞര മ്പു്, മഞ്ജ, തുക്ലം, അ**സ്ഥി** ഇവയാണം. മെല്ലാവററിനേയും ശുദ്ധീകരിച്ച് നന്നാക്കുന്നതും പോഷിപ്പിക്കുന്നതു മായ സാധനങ്ങൾം നാം കഴി ക്കുന്ന ആഹാരാതിലുണ്ടായിരിക്കേണ്ടതാണ്. ഇവ യെല്ലാം സസ്വപഭാത്ഥങ്ങ<sub>ി</sub>ൽനിന്നും കിട്ടാവുന്ന തുപോലെ മാംസാഹാംത്തിൽനിന്നും കിട്ടാവുന്നു തല്ല. മനുഷ്വശരീരത്തിനു അവ നുസാമഹാത ശ്വമുള്ള പോഷകാംശങ്ങ**ം**, എത ത്തിനെ പെയ്യാ തരത്തിലു 38 മാംസത്തിലും മത്സ്വ എത. ത്തിലും <u>ഉള്ള</u>തിനേക്ക**ാം** സസ്വപദാത്ഥ ജളിൽ കാണപ്പെടുന്നുണ്ട്. പാൽ, വെണ്ണ, പയര്,ഉഴ ന്ന്, അണ്ടി മുത്വായവയിൽ പോഷകാംശത്മാം വളരെ കൂടുതലാണു്. ഗോതമ്പു്, ഓട്ട്, ബാർലി, അര മതലായ ധാന്വങ്ങളിലും, പഴവഗ്ഗങ്ങളിലും, പഞ്ചസ്ത് മുതലായ പോഷകാംശങ്ങ**ം** ധാരാ ളം കാണുന്നുണ്ട്. അനേകം സസ്വങ്ങളിൽനിന്നും ശരീരത്തിന് ആവശ്യമുള്ള കോഴുപ്പ്, നെയ്യ് മുതവായവയും കിട്ടുന്നണ്ട്. എല്ലാ സസൃങ്ങളിലും ശരീരപോഷണത്തിനു വേണ്ടതായ ഉപ്പവകകളും

കാണുന്നും. ഇപ്രകാരം നോക്കുന്നതായാൽ ആഹാം രത്തിനുവേണ്ടി മാംസമോ മത്സ്വമോ സ്ഥികരിക്കു ന്നതു ഒട്ടം ആവശ്യമില്ല: ത്തതാകുന്നും

ത്തുഹാരത്തിന്റെ പ്രാധാന്യം അതിൽ 18. അടങ്ങിയിരിക്കുന്ന പ്രവൃഷം ഉ മാത്രം ആശ്രയിച്ചു നിൽക്കുന്നില്ല. ഓരോ സസ്വത്തി ലം അടങ്ങിയിരിക്കുന്ന ദ്രവ്വങ്ങരം സസ്വാ**ഹാ**ര ത്തിനെർറഉൽകു സസ്വഭാഗമായി പരിണമിക്കുന്ന ഷ്യതം അവസ്ഥയിൽ, സൂയ്യനിൽനിന്നും **പ**ലവിധത്തിൽ സൂരിക്കുന്നതായ ശക്തി**കളെ**ക്രുടി ആകർഷിച്ച് അവയുടെ ഉള്ളിൽ അടക്കിവയ്ക്കു ന്നുണ്ടും. നമുക്കു കിട്ടുന്ന സകല ശക്തികഠംക്കും നിദാനമായി നിൽക്കുന്നതു സൂയ്യനാണെന്ത പറ യേണ്ടതില്ലല്ലോ. സാധരണയായി എല്ലാവർക്കും ബോനി**ച്ചു** നീട്ടം **വെ**ളിതിവിം മാത്രമല്ല സൂയ്യ നിൽനിന്നും നമുക്കു കിട്ടുന്നതു്. പല ത്തിൽ സ്ഫൂരിക്കുന്നതും അനുഭവപ്പെടുന്നതുമായ വിളു ച്ഛക്തിക്കും, കാന്തശക്തിക്കും, പ്രാണശക്തി മാനസികവും സൂക്യൂവുമായ പലത**ം** ശക്തിക**ാ**ക്കും, നിഭാനമായി നിൽക്കുന്ന**യ്** സൂ<u>യ</u>് മാംസഭുക്കുകളായ മനുഷ്വർ ടുന്നതും സസ്വഭുക്കുകളായ മൃഗങ്ങ**ളുടെ** മാംസ**ത്തെ** യാണും. അല്ലാതെ മാംസളക്കുകളായ മൃഗങ്ങളുടെ

മാംസത്തെയല്ല. മൃഗജ്ജാം ഭൂജിച്ചതായ സസ്വ - അളിൽനിന്നും കിട്ടാവുന്ന ദ്രവ്വങ്ങ**ം** മൃഗങ്ങളുടെ ശരീരങ്ങളിൽ സപ്ലധാതുക്കളായി പിരിഞ്ഞു ചേ ന്നിരിക്കും. മാംസളക്കുക്കാക്ക് എല്ലാ ധാതുക്കളും **ഉപ**യോഗപ്പെടുന്നില്ല. **ആ**ഹാരത്തിന് യിൽ ചില ധാതുക്കരം മാത്രമേ മാംസളക്കായ ആഹാരമായിത്തിരുന്നുള്ള. മനഷ്യൂ**ന്റെ**റ ഷ്യസ് ആഹാരമായി വേണ്ടത്ര് ചില ദ്രവ്യങ്ങൾം മാത്രമല്ല, അവയിൽ അടക്കിവച്ചിട്ടുള്ള തും പല പ്രകാരത്തിൽ സ്നൂരിക്കുന്നതുമായ ശക്തിക**ാ**കൂടി മ**നാ**ഷ്യാൻറ് ആഹാരത്തിൽ ഞവശ്യമാ**കുന്നു.** മൃഗങ്ങാം ജീവിക്കുന്ന അവസ്ഥയിൽതന്നെ, അവ യുടെ ശരീരഭാഗങ്ങളായി പരിണമിച്ചു പഭാത്ഥങ്ങ ളിൽനിന്തും കിട്ടാവുന്ന ശക്തികളെ എല്ലാം അവ ഉപയോഗിച്ചു കഴിഞ്ഞിരിക്കും. അയ്കൊണ്ടു് മാംസം, മത്സ്വം മുതലായവയെ **ആ**ഹാരമായി ഉപയോ**ഗിക്കുന്നവ**ർക്കു് ആവശൃമു<u>ട്</u>ടെ പോഷക ശക്തിക**ം എല്ല**ം കിട്ടുന്നതല്ലു. ശക്തി ക്ഷയി ച്ചുതും മിക്കുവാരും ശക്തി നീങ്ങിപ്പോയതുമായ സാധനം മാത്രമേ കിട്ടുന്നുള്ള. അവയിൽനിന്നും ത്തവശ്യമുള്ള പോഷകദ്രവ്യങ്ങളെല്ലാം കിട്ടന്നു ണ്ടെന്നും വിചാരിച്ചാലം, അവ പോഷകശക്തി ക്ഷയിച്ചപോയ ദ്രവൃങ്ങളാണെന്നു സംശയംക്രടാം തെ പറയാവുന്നതാണു്.

സസിഭഗിങ്ങ**ും മസങ്ങ**ളായ് *ആ*നാമം പല ധാതുക്കളായി ചി മായി സചീകരിക്കപ്പെട്ട അവസ്ഥയിൽ, രിയുന്ന മനുഷ്ട്വ മത്സ്വമാംസാ ആ ഹാരത്തിന് ഒരുവിധ സെറ ഹാരത്തിലുളള ത്തിലും ഉപയോഗമില്ലാത്ത ചില **880ഷങ്ങ**0ം. ചില വിഷപദാത്ഥങ്ങളേയും സാധനങ്ങളേയും മത്സ്വമാംസളക്കുക**്ഷങ്** ഉണ്ടാക്കുന്നുണ്ടു്. ക്രടി ഇവയെ നീക്കാനം സാധിക്കുന്നതല്ല. **്റ**രവായി **ദേശ**ങ്ങളിലുള്ള അനേകം ഭിഷ**ഗചന്മോർ** മാംസാ **ഫാരവും മണ**്യാഹാഭവും പല രോഗങ്ങ¢ഷം് കാരം ശഭീരഘട**ന** ണമാണെന്നു് അഭിപ്രായപ്പെടുന്നും **യേയും** അതിലുള്ള പച അവയവ**ങ്ങ**ളുടെ സ്ഥിതി യേയും നോക്കിയാലും, മനുഷ്വർ സചാഭാവികമാ യി സസ്വഭക്കുകളാണെന്നും മനാഷ്യുരുടെ സ്ഥാഭാ മികമായ ആഹാരം സസ്വാഹാരമാണെന്നും ചേല ഭിഷഗചരന്മാരും അഭിപ്രായപ്പെടുന്നുണ്ടു്. മാംസ ആഹാരമായി ഉപയോഗിക്കുന്ന വും മത്സ്വ**വും** വർ താണതരേ വികരങ്ങേഠംക്കു വശംവളരാകുന്ന സസ്വളക്കകഠം വശംവദ**േ**കന്നില്ല എന്നുള്ള അനുഭവാവം സസ്വാഹാരത്തിന്റെറ ഉൽ കൃഷ്ടതയെ തെളിയിക്കുന്നു. അതിനാൽ സചാ**ത്ഥ** ചിന്തയോടുകൂടി നോക്കിയാലം, മണ്യൂമാംസാ ബേച്ചപ്പെടുന്ന സാഗങ്ങറം വച്ചുങ്ങിക്കുളാലെ**ഡാ** താണ് .

മത്സ്വമാംസാഹാരത്തെക്കാഗം **ശരീത്തിനും** മനസ്സിനം ബുദ്ധിക്കും കുറിന **ഇ**പ്രിയങ്ങ**ാ**ക്കും മായ ഉപഭ്രവത്തേയും നാശത്തേ ലഹരിപദാ ലഹരിപ യും ചെയ്യുന്നവയാ**ണു** ത്ഥങ്ങളാലു അംഗ കുന്ന കോഷം. ഭാത്ഥങ്ങ്ം. ഇവ പ്രധാനമായി മസ്സിഷ്യത്തിലും മറ**ുമുള്ള** സൃക്ഷമായ പല ഞരമ്പൂ കളെയും ക്ഷയിപ്പിക്കുന്നവയാണു്. ഇവയെ എത **രുപത്തി**ൽ ഉപയോഗിക്കുന്നുളും നാശകാരണമാ യി**ത്തീ**രുന്നതാ**ണാ്.** അതിനാൽ സന്മാഗ്ഗനിഷ്ഠ യിലും, ആത്മീയമാഗ്ഗത്തിലും ഉതക്കർഷം ലാപി ക്കണമെന്നിച്ഛയുള്ള വർ മത്സ്വമാംസാഹാരങ്ങളേ യും ലഹരിപദാത്ഥങ്ങളേയും സവാത്മനാ വച്ചി കേണ്ടതാകുന്നു.

സഭാ**ചാരനി**ഷ്ഠയം ആത്മസാക്ഷാത്കാ <u>ഉണ്ടാകണമെന്നി പ്പയുള്ള</u> വർ താരാരം എന്നതിനെ ്വിശാല<u>ട്</u>ടഷ്പിയോ**ട** സകല ഇന്ദ്രിയ കൂടി ഗ്രഹിക്കേണ്ടതായിട്ടുണ്ടു്. ര ளாதின் கூதி உ സനേന്ദ്രിയഭചാരാ ഉശക്കെള്ള ന **ഗ** പക്ക ഉളന്നു ഇം പഭാത്ഥങ്ങ മാത്രമല്ല ആഹാര **അ**വരായമാണാ്... ത്തിലാരപ്പെടുന്നത്ര്. സ്റ്റൂർശമായം ശബ്ദമായാ നമ്മിൽ വിഷയ ഗന്ധമായംകൂടി ത്രവമായും 603 റം പ്രവേശിക്കുന്നുണ്ടു്. അനേകംവിധത്തിൽ o 101 രൂറപത്തോടിൽ**ടി**ത സങ്കല്പങ്ങളും ആഗ്രഹങ്ങ അന്തരിന്ദ്രവയമായ അന്തഃകരണത്തിൽക്രുടി നമ്മിൽ പ്രവേശിക്കുന്നു. ഇവയെല്ലാം സൂക്ഷു മായി നോക്കുന്നപക്ഷം ആഹാരങ്ങ**ാം ത**ന്നെ അവയേയും സതചം, രജസ്സ, തമ

മറരം ഇന്ദ്രിയ സ്സ് എന്ന ഇണ അംഗ വ്വാപിച്ച **ങ്ങളു**ടെ വിന്നയ നില്ലൂന്തുണ്ട്. രസനേദ്രിയ**ത്ത**ിൽ കൂടി **ഉ**ക്കാള്ളുന്ന ആ **ഹാര** യ വിദവകംം സാധനങ്ങളുടെ വിഷയത്തിൽ സാത്ഥികവദാ**ത്ഥ** ങ്ങളെ സചീകരിക്കേണ്ടതുപോലെ, മറ്റിന്ദ്രിയങ്ങ ളൂൽകൂടി പ്രവേശിക്കുന്ന വിഷയങ്ങളെ സംബ സ്സിച്ചം പൂണ്ണവിവേകത്തോടുകൂടി സാതചികഭാ വങ്ങളെ സചീകരിക്കുന്നതിനും, താമസമായും രാജ സമായുമുള്ള വിഷയങ്ങളെ ക്രമേണ ഉപേക്ഷിക്കു ന്നതിനം, അഭ്വസിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ലോകത്തിൽ ജന അംഗം വസിക്കുന്നു നെ ഇ**രുന്തു** കോടിവരെ **ങ്കിലും**, സകല ഭാവങ്ങളിലും സമമായി ഇരിക്കുന്നവ രായി രണ്ടുപേരെ കാണാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. ഈ മാതിരി വൃത്വാസ**ങ്ങഠം** സകലപദാ**ർത്ഥങ്ങ**ളുടെ വിഷയത്തിലും കാണുന്നുണ്ട്. ഇതെല്ലാം ത്രിഗുണ വൈ**ചിത്ര**്വ**ംകൊ** <u>കൂട്ടിക്കലർപ്പിലുള്ള</u> ണ്ടാണാ് ഉണ്ടാകുന്നതു്.

ഭക്ഷണസാധനങ്ങളിൽ സ്വാത്വികവും **രാജ** സവും താമസവുമായുള്ള പടത്രിവങ്ങ**ം ഉള്ളതു** പോലെ, ശണ്ടങ്ങളിലും ഈ വ്യു**ത്വാസമു**ണ്ട്.

മനഃശാന്തിയെക്കൊടുക്കുന്ന ഉത്തുമമായ സംഗീതം സാതചികവും, പ്രവൃത്തിക്കു പ്രേരിപ്പിക്കുന്നു. രസെന്വങ്ങളുടെ മാച്ചിംഗ് സാംഗ് ക്രവാത്തിനും മററം ഉപയോഗിക്കുന്ന പാട്ടുക**രം**) പോലെയു ളളവ രാജസവും, ബൂജിയെ വ്യാമോഹിപ്പിച്ച് താണതരം വികാരങ്ങളെ ജനിപ്പിക്കുന്നവ താമ നേ**ത്രങ്ങ**ഠംക്കു വിഷയമായുള്ള സവുമാകുന്നു. **രൂ**പങ്ങളിലും ഈ വൃത്വാസം കാണാം. മായ സമൃദ്രം, ഗംഭീരമായ പവതനിരകരം, മനോ ഹരമായ ചിത്രങ്ങ&, ഇവ മനസ്സിന ശാന്തിയെ കൊടു**ക്കുന്ന**വയും സാതചികങ്ങളുമാകുന്നു. പോലെതന്നെ ക്ഷേത്രങ്ങളിലുള്ള ഗോപരങ്ങ 🏡 ധുചജങ്ങരം, ഉത്തമവിഗ്രനങ്ങരം ഇവയെല്ലാം സംത്വികങ്ങളാണ്. യുലാങ്ങളേയും ഭൂകമ്പങ്ങ ളേയും കാണിക്കുന്ന ചിത്രങ്ങരം, ധുന്തിയിൽ ജോലികളും മറ്റരം നടക്കുന്ന ചന്തകഠം, വ്വവസാ യശാലകനം, ഇവ രാജസങ്ങളാകുന്നു. മനസ്സിനം മോഹത്തേയും ബുദ്ധിക്കു മാന്ദ്വത്തേയും ജനിപ്പി ക്കുന്നതും രക്തപ്രവാഹത്തോടുകൂടിയതും മരണം രോഗം മുതലായ അനിഷ്ട്വ**സംഭവങ്ങ** നിറഞ്ഞ ത്രമായ താമസരൂപമാകുന്നു. കാഴ്യ ഗന്ധം, സ്പ്രശം മുതലായവയിലും ഈ വ്വത്വാസങ്ങഠം ഉണ്ടു്. പഠിക്കേണ്ടതായ ഗ്രന്ഥങ്ങളിലും ഈ വൃതൃാസം മനസ്സിന ദുഷ്ടവികാരങ്ങളെ ഉളവാ കാണാം. ക്കുന്ന താണതരം കഥാഗ്രന്ഥങ്ങൾ താമസവും

യമ്മപരമായ പ്രവൃത്തികളിൽ സഹതാപത്തേയും ഉത്സാഹത്തേയും വല്റിപ്പിക്കുന്ന കഥാഗ്രന്ഥങ്ങളും ചരിത്രഗ്രന്ഥങ്ങളും രാജസവും, മനസ്സിന്റ് ശാന്തി യേയും സമധാനത്തേയും വല്റിപ്പിക്കുന്ന ഉപനി ഷത്, ഗീത മുതലായ ഗ്രന്ഥങ്ങറം സാത്വികവുമാ കുന്നു. സാത്വികം, രാളസം, താമസം എന്ന മുന്നു ഭാവങ്ങളേയും തിരിച്ചറിഞ്ഞു്, നാം ഏർപ്പെടേ ണ്ടതായുള്ള സകല വിഷയങ്ങളിലും ശുഖാരാജസ ത്തേയും സാത്വികത്തേയും ആത്രയിച്ച താമസ ത്തെ കുറയ്ക്കുന്നതിനും, സാത്വികത്തെ ആശ്ര യിച്ച് രാജസതാമസഭാവങ്ങളെ കുറയ്ക്കുന്നതിനും, ശീലിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

21. ഏററവും സൂക്ഷ്യമായ പദാത്ഥങ്ങറം മുതൽ അതിസ്ഥൂലമായപദാത്ഥങ്ങറാവരെ പ്രോക ത്തിലുള്ള സകല സാധനങ്ങളും കളും ത്രിഗണ പ്രകൃതിവികാരങ്ങളാകയാൽ, സ ങ്ങളാൽ ബല തചം, രജസ്സ്, തമസ്സ്, എന്ന നമാരാണ്. മുന്നു ഇണങ്ങളാൽ വ്യാപിക്കപ്പെട ടാത്ത ഒരു വസ്തുവും ലോകത്തിൽ കാണുകയില്ല. ന തമസ്തി പ്രധിവ്വാം വാ

<sup>\*</sup> പൃഥിച്ചാം-വാ = ഭൂമിയികൊം; ദിവി ഭദവേഷം-വാ-പുനഃ = സാഗ്ഗത്തിൽ ദേവന്മാരുടെ ഇടയിലൊം; പ്രേക കീകായും ഏദിം തിരിം-ഇതണു = പ്രകൃതിസംഭവങ്ങളായ

സത്വം പ്രകൃതിജൈർമുക്തം യദേഭിഃ സ്വാത്തിഭിർഗുണൈും.

മീത. XVIII. 40\*

ന്ഭൂമിയിലാകളെ, സചർഗ്ഗത്തിലാകളെ, ഇവി ടെയുള്ളവരിലൊ, ദേവന്മാരുടെ ഇടയിലൊ, പ്ര കൃതിസംഭവങ്ങളായ സതചം, രജസ്സ്, തമസ്സ്, എന്ന മൂന്നു ഇണങ്ങളാൽ ബന്ധിക്കപ്പെടാത്ത ഒരു സതചവും കാണപ്പെടുകയില്ല."

വിവരണം: ഇൗ ലോകത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന ഏററവും താണതരം പ്രാണിമതൽ ദേലലോകങ്ങ ളിലുള്ള ഏററവും ഉത്തമരായ ദേവന്മാർവരെ സകലരം ത്രിന്നുണ്ടളാൽ ബന്ധിക്കപ്പെട്ടവരാ കുന്നം.

22. സുഷ്ടിയില്പ് പ്രൈട്ട് സകല സത്വങ്ങളം സത്വം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന മുന്നു ഇണ ങ്ങളാൽ ബന്ധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു ത്രിഗ്രണ്ടയത്തി കൊണ്ടു്, ശരിയായ ശിക്ഷാക്രമ പോയുമുള്ള ശി വും അഭ്യാസവും കൊണ്ടല്ലാതെ രൂന്നവും. രജസ്തമോഭാവങ്ങളെ കറയ്യുന്ന തിനൊം, സാത്വികവൃത്തിയായി

ക നുറയുന്നു ഇന്നാങ്ങളാതു; തുത്**-മുക്കാം**-സൂറത് = ഏള നുവധം ബാ ഡിക്കുപ്പട്ടിട്ടില്ലയൊ; തത്-സത്വം ന-അസൂി = അനസ്തവം ല്ല.

ഇജിയങ്ങരം, മനസ്റ്റ്, െതപ്പോലെ, ഇവയെ രുപ്പിച്ച്, ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും <mark>င္က ၂</mark>၀၀၊ ထျွ ൻറെ വികാരപരമായും വിചാരപരമായുമുള്ള ഭാ നിഗ്രഹിക്കേണ്ടതും, ശാരീരികമായും വങ്ങളേയും മാനസികമായുമുള്ള പരിശ്രദ്ധി, ബലം, സമ്പാളിക്കേണ്ടതുമാകുന്നു. എന്നാൽ മാത്രമേ **ഭർഗുണങ്ങ**ളേയും **ടുവാന നക**ളേയും നിശ്ശേഷം നീക്കുന്നതിനു വേണ്ടതായ ധൈയ്യവും **ശക്തി**യു*ം* അതിനു വേണ്ടതായ അള്വാസമം ഉണ്ടാകുകയുള്ള. **ഭ**ഗവാൻ ഉവദേശിക്കുന്നുണ്ടു .

> ബുദ്ധ്വം വിശുഭായാ യുക്തോ ധുത്വാത്മാനം നിയമ്വ ച രാഗദേപപ്പെ വ്വദസ്വ ചം വിവിക്തസേവീ ലഘചാശീ യതവാക്കായമാനസം

<sup>\*</sup> വിശൂലയാം ബുധ്യാ പുണ്ട = രാജസകാമസഭാമ അട ളം നാചുത്ഥതയും നീണ്ടിയ ബുദ്ധിയോടുക്കൂട്ട്; ഗ്രത്യാ-ആത്രമ നാ-നിയമ്വ-ച = സാര്യിഷമായ ഡെയ്യ് ത്തോടുകള് മനസ്സ് നെ നിയത്തിച്ചും; ശാനുവാക്കാ എക്കവാ = ശബ്ദാ ദി വിഷമങ്ങളെ തൃജിച്ചും; രാഗദോചക്കാ എക്കാ ച = രാ ഗദോഷങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ചും; വി ്ക് സേറീ = പരിശ്യമ്പ മായ വിജനസ്ഥലത്ത വസിക്കുന്ന വനായും; ലഘാശീ = മിത മായി ഭക്ഷികുന്നവനായും; യമാ കായമാനസം = ചാക്കി നേയും മനസ്സിനേയും ഭേഖത്തിനേയും അടക്കിയവനായും;

## ധ്വാനയോഗപ**ോ** നിത്വം വൈരാ**ഗ്വം സമ**പാത്രിതഃ

மிற. XVIII. 51&52.\*

വേണമെന്നിച്ചുയു ശ്യത്തെ സാക്ഷാത കാരം <u>മേള</u>വൻ രജസ്തമോഭാവങ്ങ**ഠം** നീങ്ങിയ ങ്കമായ ബുദ്ധിയോടുകൂടി, പരിശുദ്ധമായ ഡെയ്യം **കൊ**ണ്ടു് മനസ്സിനേ**ചു**ം ബുദ്ധിയേയും മാക്കിത്തിത്തും, ജീവിതത്തിന് അത്വാവശ്യമായു ഒഴിച്ച ബാക്കി ശബ്ദാഭി വിഷയങ്ങളെ ത്വജിച്ചം, രാഗം, ദേഷം, എന്ന മനോവകാര അങ്ങളെ നിശ്ശേഷം ഉപേക്ഷിച്ചം, പരിശുദ്ധമായ ശരീരം, വാക്കു്, മനസ്സ് മുതചായ കരണങ്ങളെ അടക്കി, ആത്മസ**ചത്ര**പത്തെപ്പ ററി നിരന്തരമായ ചിന്തയോട്ടകൂടി നിത്വവും വൈരാഗ്വയുക്തനായി വസിക്കേണ്ടതാകുന്നം.<sup>>></sup>

വിവൗണം: തൃത്മസാക്ഷാത്കാരത്തെ ഇ ച്ചിക്കുന്നവൻ, ആഡംബരജീവിതത്തെ നശ്ശേഷം തൃജിക്കേണ്ടതും, ശരീരം ഇന്ദ്രിയങ്ങരം, മനസ്സ മതലായ കരണങ്ങളെ ആവശ്യമുള്ള സാത്വക വൃത്തിയിൽ മാത്രം ഉപയോഗംക്രണ്ടെതുമാകുന്നം.

<sup>്</sup> നിത്വം = എപ്പോഴും; ധ്വാനയോഗപരു = നന്നിൽ നി പൂ.ന്ന ആതുഭാ വമാണ് താൻഎന്നു ചിന്തിക്കുന്നതിൽ തൽപ വ്യാസ്വനായും; വൈരാഗ്വം സമുപാത്രിതു = ഇഹലോകപ ഘോധം ഭോഗങ്ങളിൽ ദുഢമായ പൈരാഗ്വത്തെ ആശ്രയിച്ചുവ സാഡം മറിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

ഓരോ കരണം സംബന്ധിച്ചം ഒവാസനകള*ം* ഒഗ്ഗണങ്ങളും ഉണ്ടു്. അവയെ നിശ്ശേഷം ത്വജി ച്ചാൽ മാത്രമെ ജീവിതം പരിശുദ്ധമായി തീരുക യുള്ള.

ഇതിലേക്കുള്ള അഭ്വാസവിഷയത്തിൽ **പരിപൂർണ്ണമാ**യ വിവേകം അവശ്ശുമാണ്ട്. **ശക്തിക്കു ത**ക്കവണ്**മല്ലാതെ ഒ**രു ക**രണ**ത്തേയും പാടില്ല. വിഷമിപ്പിക്കാൻ അല്ലാത്തവക്ഷം പരിഹരിക്കാൻ പാടില്ലാത്ത ആപത്തിനിടയാ അവയ്ക്കു വലുതായ ഭോഷങ്ങ**ം** നേരിടു**ന്ന** പക്ഷം ഈ ജീവിതത്തിൽ തന്നെ നന്നാക്കുവാൻ പ്രയാസമായിത്തീരു**ന്ന**താണു്. സ്ഥയലശരീരത്തെ സംബന്ധിച്ചെടത്തോളം പറയുകയാണെങ്കിൽ, ആഹാരത്തേ ശരിയായ ത്രഭാവമായ സമയത്തേ ഭുജിക്കാവ്യ എന്നാണ് താവശ്വത്തിലധികം ണുള്ളാനാകാല<u>ം</u> നിയമം. **ത്തു**പയോഗിക്കേ ത്രാനാരം കഴിക്കുന്നത് സ്റ്റോഴും ദോഷകമമാണു്. ത്തെകൊണ്ട് അതിനാൽ കഴിയുന്നിടത്തോളം പ്രവത്തിപ്പിക്കാം. അതിൽ സൽ**കമ്മങ്ങ**ളിൽ പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്ന**തു** കൂടുതലായി ഭോഷകര മാണ്. വാക്ക്, പാടം, പാണി, പായ, , ഉപ സ്ഥം എന്നു പറചപ്പെടുന്ന കുമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും എല്ലായ്പോഴം മനുഷ്യപ്പെറ അധീനതയിൽതന്നെ യിരിക്കണം. ശരിയ യ ചിന്തയ്ക്കുശേഷം എന്ത എന്നു നൃശ്ചയിച്ചതിന്മേലല്ലാത്ര **പറ**യണം തെ വാക്കുപോലും ഉച്ചരിക്കാൻ വടില്ല. ഇല കാരം വാഗിന്ദ്രിയത്തിലുള്ള നിയമനംപോലെ, വിഷയത്തിലം ശധി **എല്ല**ാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ യായ ചിന്തയും നിശ്ചയവും പ്രവത്തിക്കുന്നതിനു **ുർ**ഗുണങ്ങ്യം ത്തരത മുമ്പു വേണ്ടതാകുന്നു. ച്ചിരിക്കുന്നത്ര് മിക്കവാറും രാഗം, ഭേചഷം എന്ന മനോവികാരങ്ങളെയാണ്. മനസ്സിഡ് കാമസ ങ്കല്ലത്തോടുകൂടിയ ഒരു ഭാഗം, കാമസങ്കല്പമി**ല്ലാ** ത്തെ ഒരു ഭാഗ ര ഇങ്ങനെ രണ്ടു ഭാഗങ്ങ 🗘 ഉണ്ടും. കാാസങ്കുപ്പുടേത്താടുകൂടിയ ഭാഗത്തിനു നായിരിക്കുന്നവൻ എല്ലായ്പോഴം കോപം, ഭേചഷം, മുതലായ താണതരം വികാര **ങ്ങു**ളെ ആഗ്ര**ഹിക്കും. അ**വയാൽ ഉണ്ടാകുന്ന ചലനത്തെ അവൻഇഷ്ട്ചുപ്പടുകയുംചെയ്യും. അ**തു** വിചാരപരമായ *മ*നസ്സാ**ണാ്** പോലെതന്നെ താൻ എന്നു വിചാരിച്ച് അതിനു വശംവടനാ യവൻ, അതിൻെ സ്വഭാവമായ അഹങ്കാരം ഡംഭം, മുതലായ സചാത്ഥവികാരങ്ങളേയം അവ യൽ മനസ്സിനുണ്ടാകുന്ന ചലനത്തേയും ആഗ്ര ഹി ക്കുകയും ഇഷ്ടപ്പെടുകയും ചെയ്യും. മനസ്സിൽ പ്രഹി ഉണ്ടാകുന്ന ഈ രണ്ടുവിധം വികാരങ്ങളേയും ജന് കണമെങ്കിൽ, സവപ്രാണികളിലും **മാന്മാ**റ്വായി പ്രകാശിക്കുന്ന ഏകമായ

തമാവിനെ ഏകാഗ്രതയുള്ള ബുദ്ധിയാൽ ധ്വാനി കേണ്ടതാകുന്നം. ഇപ്രകാരം ധ്വാനിക്കുന്നതിന പ്രതിബന്ധമായിനില്ലൂന്ന അഹകാരം മുതലായ ഒർഗ്ഗണങ്ങളെ തൃജിക്കുന്നതിനായം ഭഗവാൻ ഉപദേശിക്കുന്നം.

യാത ്ദ്മു∑ും യാത ്ദ്മു∑ും തിജിക്കേണ്ട അഹങ്കാരം ബലം ദവ്പം കാമം ക്രോധം പരിഗ്രഹം വിമുച്ച നിമ്മമഃ ശാന്തോ ഇവമഭ്രയായ കല്പതേ.

ഗീണം XVIII. **5**3. \*

"ദേഹേന്ദ്രിയാളികളാണ് താൻ എന്ന ബുദ്ധി കാമരാഗാളികളോടുകൂടിയ സാമത്ഥ്യം, ദേഹാഭി മാനം നിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന മദം, ഇവയേയും, കാമം, ക്രോധം മുതലായ വികാരങ്ങളേയും, ഭായ്യ, പത്രൻ, ധനം മുതലായവയിലുള്ള രാഗയുക്ക മായ അഭിമാനത്തേയും ത്വജിച്ച്, ഞാൻ, എ നേറെയ്, എന്നു ബുദ്ധിയില്ലാതെ മനഃശാന്തിയോ

<sup>\*</sup> അഹകാരം = ്ലൈക ദികഗം താഴനന്ന ജാവം; വലം = കാമരാധാദികളെ ആശ്യാമിച്ചു സാമത്മും; ക്രൂപം = ടേക്കാ ഭിമാനം നിമിത്തമുണ്ടാകുന്നു ; കാരം = വിഷയങ്ങളിലു ഒരു ആശ്യക്കം; കോയം = നിത്രഹം = ഭായ്യ, പു ത്രൻ, ധനം മതലായാഥയിൽ രാഗത്തോടുള്ളിയ അഭിമാനം; (ഇവയെ) വിമുച്ച = ചൂജിച്ച്, നിമ്മു = എൻുറേച്ച് എന്ന ബുദ്ധിയില്ലാത്തയും; ശാന്തു = യാത്രനാ വിക്കു പുവില്ലാ ത്ര ബുദ്ധിയോടുകളിയും (ഭവിക്കുന്നു പ്രമായി ഭവിക്കുന്നു പ്രത്രമായി ഭവിക്കുന്നു

ട്ടകൂടി ഭവിക്കുന്നവന് ബ്രഹ്മസാക്ഷാത കാരമു ണ്ടാകുന്നം.<sup>77</sup>

വിവരണം:\_\_\_അഹകാരം വലവിധത്തിൽ മന ഷ്വനെ ബാധിക്കുന്നുണ്ട്. കുലം, ഗോത്രം, നാമം, ആശ്രമം, വിദ്വ, ധനം, **ഇപ്രകാ**രമുള്ള **ആശ്രയി**ച്ചം ഭാവങ്ങളെ താമകാരം പ്രവത്തിക്കും. സംസാരഹേതുക്കളായി വിവരിക്ക പ്പെടുന്ന വികാരങ്ങഠം പലതുണെടങ്കിലും, അവ വേത്രന്നി യെല്ലാം നില്ലൂ**ന്ന**ള് അഹങ്കാരത്തി ഒരുവന് അഹങ്കാ**രമെന്നതു്** അല്പമെ ലാണാ്. ക്കിലം ഉണ്ടായിരുന്നാൽ അവന് മോക്ഷപദവി യെ അടുക്കാൻ സാധിക്കുകയി<sub>പ്</sub>. ത്രീമത് ശങ്ക**രാ** കൂര്വം വിവേകച്ചുഡാമണിയിൽ പോലെ \* "മനുഷ്യന സംസാരഹേതുക്കളായി പല കാരണങ്ങളുണ്ടെങ്കിലും അവയെ**പ്രാ**ത്തിന്റേറയും മൂലമായി നില്ക്യുന്ന പ്രഥമവികാരം ദേഹാളികര

സന്ത്വന്നു പ്രതിബന്ധാഃ പംസം സംസാരഹേതവോ ഒഷ്ടാഃ തേ≄ാമേഷാം മൂലം പ്രമചികാരോ ഭവതൃഹങ്കാരഃ യാവത്ത്വായപസ്വ സംബസോംം

<sup>്</sup> കായായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായില്ലായ പ്രത്യായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്

പ്. ചു. 299-300-

് സർവ ഒഗ്ഗ്**ണ ങ്ങ**ഠാക്കാ കാരണ മായ മുലവികാരം അഹങ്കാരമാകുന്നം ണങ്ങാഗ താൻ എന്നു വിചാരിക്കുന്ന അഹങ്കാരമാകുന്നു. ഇപ്രകാരം അഹങ്കാരത്തോടുകൂടിയുള്ള നില എതുവരെ നിൽക്കുന്നുവോ, അതുവരെ അഹങ്കാരത്തിൽ നി

ന്നും അത്വന്തം വിലക്ഷണമായരിക്കുന്ന മുക്തിയെ സമീപിക്കുവാൻകൂടി സാധക്കുകയില്ല."

അന്ത്യുകരണത്തിലുള്ള വിചാരവരമായഭാവ **ത്തെ** ടുഷിപ്പിക്കുന്നവയിൽ ഏറവും ശക്തിയുള്ള അഹങ്കാരം, ഡംഭം, ഒർപ്പം ഇവ **ഒ**റ്റ്റണങ്ങ**ം** യാകുന്നു. വികാ**ര**ഭാവത്തെ **ു**ഷിറ്റ്പ് ക്കുന്ന ധാന ഒഗ്ഗണങ്ങഠം കാമം, ക്രോധം, ലോഭം ഇയ ഒഗ്ഗണങ്ങളിൽ നിന്നും വിമു**ക്തന**ാ കാത്തവന് ആത്മിയമാഗ്ഗത്തിലെ, അതിന ധനമായുള്ള സന്മാഗ്ഗനിഷ്യയിലെം, യാതൊരു ഉ**ൽ** കുഷ്വം കിടുന്നതല്ല. സമുദായസേവന്ദ്രത്തിനുള്ള പഞ്ചമഹായജ്ഞങ്ങളിൽ നിരന്തരമായ ശ്രമവം, അതിനുറേ ണ്ടതായ സചാത്ഥം ിന്താരാഹിത്വത്തെ വർജ്ഗിപ്പിക്കുന്നതുമാണു് സകല ദോഷങ്ങ**ാ**ംക്കം കാരണമായിരിക്കുന്ന അവേങ്കാരത്തെ ഉൻച്ചലനം <u>ചെസ്റ്റാനുള്ള</u> പ്രധാനമാഗ്ഗം. സമുദായസേവന മെന്നുള്ള ത്ര് സാവ്ത്രികമായ സഹോദരജാവം, സാവ്ത്രികമായ സഹകരണം ഇവയിൽ പ്രതി ഷ്ഠിതമായാണു് നില്ലൂ**ന്ന**ത്ര്. ഈ തതചങ്ങളം

ആത്മാക്കളുടെ എകത്വത്തെ ആത്രയിച്ചു നില്ലൂന്നു. ഈ തത്വങ്ങളെപ്പററി ഇടവിടാതെ ധ്വാനിക്കുന്നതുകൊണ്ടും ധ്വാനത്തിനനുസരണമായി സ്വാത്ഥചിന്തക്രടാതെ സമുഭായസേവനത്തിൽ ഏർപ്പെടുന്നതുകൊണ്ടും അന്ത്യകരണത്തിനെറ വികാരഭാവത്തേയും വിചാരഭാവത്തേയും ടുഷിപ്പി ക്കുന്ന ഒർഗ്രണങ്ങളെ നിശ്ശേഷം ഭുരീകരിക്കാൻ സാധിക്കുന്നതാണും.

**ആത്മ**ിയമാഗ്ഗത്തിലം സഭാമാരവേദ്ധ നില്ലൂന്നവ പ്രധാനശ്തുക്കളാതി തിയിലും കാമം എന്നും ക്രോധം എന്നും പറ യപ്പെടുന്ന വികാരങ്ങളാണെന്നും ဗဲ**ဖဲ**္ကာ**က အေ**ာ နွေ നീര്ക്കണം സ് ഉപദേശിക്കുന്ന ഭഗവാൻതന്നെ യൊത്താന കാരകാ ണട്ട്. അവയെ ജയിക്കാനാം ഭൂരി ത്തു പൂണ്ട്രക്കു കരിക്കാനം യത്നിക്കേണ്ടത് പൂണ്ണ തോകുന്നു ഇരി ബലത്തോടുകൂടി വത്തിക്കുന്ന കാല ക്കും സൂറ**ാ** വേ ണടത**ാണാ**്. ത്താണെന്നും ഭഗവാൻതന്നെ ഉപ

ദേശിച്ചുകാണ്ടന്നു.

്രജോഗുണസമുത്ഭവു \*

<sup>്</sup> ഏഷാ = ഇള് (പാപംചെയ്യാൻ പ്രേരിപ്പികാനായ്) കാധാ = കാമമാകുന്നു; ഏഷാ = ഈ കാമാതന്നു; കോധാം = ഡ്രോധമായിത്തിരുന്നു; (ഇള്) മഹാശാനാം = തൃപ്പിയില്ലാത്ത് ഇം; മഹാപാപ്മാ = മഹാപാപങ്ങഠക്കു് കാരണാവുമാ

മഹാശനോ മഹാപാപ്മാ വില്യേനമിഹ വൈരിണം.

തീത. III. 37-

ശക് നോതിഹൈവ യു സോഡ്യം പ്രാക്ശരീരവിമോക്ഷണാത് കാമക്രോധോതളവം വേഗം സ യുക്തു സ സുഖീ നരും.

ഗീത. V. 23. \*

"മനുഷ്യനെ പാപകൃത്യങ്ങ ചെയ്യുന്നതിനായി പ്രേരിപ്പിക്കുന്നത് രജോഗുണത്തിൽ നിന്നു ണ്ടായ കാമം തന്നെയാണു്. ഈ കാമം തന്നെ ഏതെങ്കിലും കാരണവശാൽ തടസ്സംവരുമ്പോഗം കോധമായി പരിണമിക്കുന്നു. അത്ര് ഒരു വിധ ത്തിലും തുപ്തിവരാത്തതും അതൃഗ്രമായ പാപ ത്തിനു കാരണമായിത്തീരുന്നതുമാകുന്നു. ഇതിനെ മോക്ഷുപ്രാപ്തിക്കുള്ള ശത്രുവായി അറിഞ്ഞാലും."

<sup>-</sup> കുന്നു; ഏനം = ഈ കാമതെന്നു, ഇഫ = ഈ മോക്ഷമാഗ്ഗ ത്തിൽ; ചൈരിണം = ശത്രുവായി; വിഭധി = അറിഞ്ഞാലും.

<sup>\*</sup> കാമകോധോത് ോം = കാമം, ക്രോധം ഇവയിൽ നിന്നു അഭാകുന്നു; വേഗം = ത്രെട്ടുക്കാളത്തെ; ഇഹ\_ഏവ = ഇത ജന്മത്തിൽ വച്ചുതന്നു; ശരീരവിനുമാക്കുന്നാത് -പ്രാക് = ശ മീരം ക്ഷയിക്കുന്നതിനും മുമ്പായി; സോഡും = സഹിക്കുന്നതി ന്; യാ.നെടും ശക്രോതി = ഏതു മനുഷ്യൻ ശക്തെനാകുന്നു വോ; സം = അവൻ തന്നെ; യുക്തം = യോഗി; സം = അ ചാൻ തന്നെ; സുഖീ = സുഖമനുഭേവിക്കുന്നവൻ.

'കാമം, ക്രോധം എന്നവികാരങ്ങളാൽ ഉണ്ടാ കുന്ന മനക്ഷോഭത്തെ ഈ ജന്മത്തിൽതന്നെ ശരീ രക്ഷയം വരുന്നതിന മുമ്പായി പ്രതിരോധിക്കു വാൻ ആക്ക് സാധക്കുന്നവോ, അവൻ ഒരു യോ ഗിയും സുഖിയുമാകുന്നു."

25. ഒരുവന് അന്ത്യകരണത്തെ ടുഷിപ്പി ക്കുന്ന ഈ രണ്ടുവികാരങ്ങളേയും ജയിക്കാനും ഭൂരീ കരിക്കാനും സാധിക്കുമെങ്കിൽ, ഈ വിജയം തന്നെ ബ്രാമാനന്ദം അനുഭവിക്കുന്നതിനു അവനെ പ്രാപ്തനാക്കിത്തീക്കുന്നു.

> കാമക്രോധവിയുക്താനാം യതീനാം യതചേതസാം അഭിതോ പ്രമനിവാണം വത്തതേ വിഭിതതമനംം.

> > ഗീത. V. 26. ∗:

'കോമക്രോധങ്ങളിൽ നിന്നും മോചനം പ്രാ പിച്ചവരും ചിത്തത്തെ അടക്കിയവരും ആത്മ തത്വത്തെ അറിഞ്ഞിരിക്കുന്നവരുമായ യതികഠം ക്ക്, ബ്രഹ്മാനന്ദം എന്ന പരമസുഖം ജീവിച്ചി

<sup>\*</sup> കാമക്കോധപിയുക്കാനോം = കാമക്രേവങ്ങളിൽ നിന്നും മോചനം പ്രാപിച്ചവക്ക്; യതചേതസാം = മനസ്സിനെ നി ഗ്രഹിച്ചാക്ക്; വിളിതാത്മനാം = അത്രേതത്വത്തെ അറിഞ്ഞ വക്ക്; യതീനാം = സന്വാസിമാക്ക്; ഇവമനിവാണം = ഇവരാനന്ദമാകന്ന മോക്കാം; അഭിരേദ = ജിവിച്ചിരിക്കും മേവശ്യം മരിച്ചശേഷവും; വത്തുത = ഉണ്ട്.

രിക്കുന്ന അവസ്ഥയിലും മരണാനന്താവും ഉള്ള താകുന്നം.''

26. അന്ത്യകരണത്തിനെ വികാരഭാവത്തേയും വിചാരഭാവത്തേയും റുഷിപ്പിക്കുന്ന ചില വധാന റുർഗ്ഗണങ്ങളേയും അവയെ ദൂരീകരിക്കേണ്ട ആവശ്യകതയേയും പററി പ്രതിപാദിച്ചു കുഴിഞ്ഞു. സാധകന്മാക്ക് അവയെ നിശ്ശേഷം ഭൂരീകരിക്കുന്നതിനും ബ്രാമസാക്ഷാത് കാരമുണ്ടാകുന്നതിനും ഈ റുർഗ്ഗണങ്ങളുടെ വിപരീതഭാവമുള്ള സഭ്ഗുണങ്ങളുടെ സമ്പത്തുണ്ടായാൽ മാത്രമേ സാധിക്കുകയുള്ളം. അതിനാവശ്യമുള്ള സഭ്ഗുണങ്ങ ഒളപ്പററി താഴെ വിവരിക്കുന്നും.

അഭാചംഷ്ലാ സവിഭ്രതാനാം സമ്പാളിയെ മൈത്ര കരുണ ഏവ ച അസള്ളാണ നീമ്മമോ നി**രവാ**ങ്കാരു അറം. സമദുവസുഖു ക്ഷമീ.

ഗീത. XII. 13, \*

<sup>\*</sup> സവ്യാഹനാം താലെയ്യാ — ഒരു പ്രാണിയുടെ നേക്കും പോകുബ്യിയില്ലാ താറിൻ; തയെത്ര — സവ്പ്രാണികളുടെ ഭന്ത ക്കും സ്നേഹഭാവത്തോടുക്കിയവൻ; തരുണ്ട — കുപാലു; നിമ്മ മു — എൻറെ തെന്ന ബുഡിയില്ലാ തവേൻ; സമലുഖനുഖു — സുഖലും യങ്ങളെ സമമായി പിചാരിക്കുന്നവൻ; ക്ഷമീ — ഏത്ര വികാരം തേയും ചിന്തയാ വിചാപയോ കൂടാതെ സഹിക്കുന്ന ശീലുത്താടുകൂടിയാൻ.

സമഃ ശത്രെ ച മിത്രേ ച തഥാ മാനാപമാനയോഃ ശീതോണ്ണസുഖട്ടുഖേഷ്യ സമഃ സംഗവിവജ്ജിതും

ഗീത. XII, 18⋅ \*

ധരയ പ്രാണിയുടെ നേക്കും ട്രോഷബുദ്ധിയില്ലാ തേയും, സവ്പ്രാണികള് ടെ നേക്കും മിത്രഭാവ ത്തോടുക്രടിയവനായും, കുപാലുവായും, അഹങ്കാര മോ മമതയൊ ഇല്ലാതെ (ഞാന് എന്നോ എ ൻേറതെന്നോ ദാവചില്ലാതെ) സുഖദ്യദ്വങ്ങളെ സമമായി വി പാരിക്കുന്നവനായും, ശത്രവിൻെറയും സ്നേഹിതന്റെറയും നേക്ക് ഒരുപോലെ സ്നേഹ ത്തോടുക്കടിയവനായും, അതുപോലെ തന്നെ മാ നാവ്യാനങ്ങളെ ഒരുപോലെ കരുതുന്നവനായും, ശിത്രം, ഉണ്ണം സുഖം, ഒരുവം എന്ന ഭാവഭേഭങ്ങരം കൊണ്ടും യാതൊരു ക്ഷോഭവം ഭവിക്കാത്തവനായും ഒന്നിലും സക്തിയില്ലാത്തവനായും വത്തിക്കേണ്ട

<sup>\*</sup> തുത്യ പെമിത്യ ചെസമം = ത്യെലിലും സ്റ്റേഹിതനിലും ഒതുപോഴല് സ്റ്റേഹത്ത് ടുക്ക് ഒയെൻ; തഥാ മാനാപമാന യോഗ-സമം = അപ്പകാരം മാനാപമാനങ്ങളെയും സമമായി വിപൂരി അന്ന്യൻ; ശീതാഷ്ക്കസുഖക്കുവേഷുംസമം = ശീതം ഉഷ്ണം, സുഖം, കുഖം, വായ സമമായി വിചാരിക്കുന്നവൻ; സംഗവിവള്ളിരുടെ = ക്കിചില്ലാത്തവൻ.

27. സാധകൻ സമ്പാദിക്കേണ്ടതായ അനേ കം വിധത്തിലുള്ള സദ്ഗുണങ്ങളെ താഴെ പറ യുന്ന ഗ്ലോകങ്ങളിലും പ്രതിപാദിച്ചുകാണുന്നു.

> അഭയം സത്വസംശുദ്ധിം ഇഞാനയോഗവ്വവസ്ഥിതിം ഭാനം ഭമശ്ച യളഞശ്ച സ്വാദ്ധ്വായസ്തപ ആജ്ജവം അഹിംസാ സത്വമക്കോധ— സ്ത്വാഗം ശാന്തിരപൈശുനം.

<sup>\*</sup> അഭേയം = ഭയമില്ലായ് മ — സവിവും ഈ ശോരാ**ധിന** ഈശാരാൽ വ്യാപ്തമാണുന്നും തനിക്കായി മാണെന്നം, യാതൊന്നുമില്ലെന്നും ഉള്ള നിഗ്യയത്താക്ക ഉണ്ടുക്കുന്ന ചിത്ത സൈനത്രം; സമ്പസംതുലിം = രാഗദേചക്കണം വിങ്ങിയതി നാലുണ്ടാകുന്ന അന്താകരണുമലി; ജ്ഞാനയോഗവ്യമസ്ഥി തി := അത്രേജ്ഞാനത്തിനു പരോഗമുള്ള ശ്രേവണം, മനനം കാനം ട്രതിക്കള്ള വ**സ്ത**ക്കളെ യ്വാനം ഇവയിൽ നിഷ്യ; സത്പാത്രങ്ങളുടയ അന്വേക്കുകൂടി കൊടുക്കാനുള്ള മനു സേഥിതി ളമും.ച = ജ്ഞാനേശ്രിയങ്ങളുംടയും ∞ മ്മേശ്രിയങ്ങളുടേയും നിഗ്രഹം; വളത്തു-ച = പഞ്ചമഹുമേളതങ്ങളെ കുഴിയുന്നത്ര **അചര**ിക്കും; സാഖല്ലായും = സം ശംസ്ത്രഹാനം; തപം = അരീരം, വാക്ക്, മനസ്സ ഇവയെ ശ്ലെലിചരിക്കാനുള്ള പ്രതാ മികളെ ആചരിക്കുക; ആർത്ജവം = ാക്ക്, മനസ്സ്, പ്രവ **ത്തി ഇവ**യുടെ ഋള്ളഭാതം (അവ ഹേസ്വരം വിരോധമാകാതി **രിക്കുക) അഡ**ാംസ = മസോവാക്കായ ആളാത പരച്പെ വർജ്ജിച്ചിരിക്കുക; സത്വം = വധാർത്ഥഭാഷണം പോലെ പറയുക്); അം(ക്രാധട = കാരണ മുള്ളമേപ്പിട്ടും ികോ പമുണടാകാരിരിക്കുക; ത്വാനാ = ഒന8ായ്പ്ര (കമ്മഹലങ്ങളെ തൃജിക്കുന്ന ശീചം) ്ശാന്തിം = മനസ്സിനെ അടക്കുക; അ മപൊശുനു = അന്യ അടെ ഭോഷങ്ങളെ പ്രാറി ചിന്തിക്കുക്യോ

ഭയാ ഭ്രതേഷപലോലുപ്പപ്റ മാർദ്രവം ത്രീരചാലലം തേജു ക്ഷമാ ധ്യതിു ശൌചച മല്രോഹോ നാത്രിമാനിതാ ഭവന്ത്വ സമ്പദം ദൈവീ– മഭിജാതസ്വ ഭാരത!

دام. XVI. 1,2&23

്ന്നവ്വം ഈശചരാധീനം എന്നോ, ആത്മാ വായ തനിക്കുന്നുമായി യാതൊന്നമില്ല എന്നോ ഉള്ള നിശ്ചയത്താൽ ഭയരാഹിത്വം, ദേ വഭാവത്തിയ ശാഗദേചച്ചാഭികഠം നീങ്ങിയതിനാ ജതിച്ചിട്ടുള്ള വ കേരം സ്വഭാവ ഇതാനപ്രാപ്തിക്കാവശ്യമുള്ള ഉപ

<sup>\*</sup>പാറയുകയോ ചെയ്യാതെ ഇരിക്കക; ഭേതേഷ്-ഒയാ = ലാണി കളിൽ കരണ; അലോ പപ്പാം = വി കരങ്ങളിൽ ആശയില്ലാ യ്മ; മാർളവാ = മുളസ്വഭാവം (കുത്തരില്ലായ്മ); ഹ്രീം = നിഷിലാകൃത്വങ്ങളെ കുറിച്ചുള്ള ലഞ്ജ; അചാപലാ = വ്യ ബ്മായുള്ള ചിന്തമോ വടേക്കാ പ്രവൃത്തിയോ ഇല്ലാത്രിരിക്ക ക; തേജു = ഉഴജ്ചസ്വലത; ക്ഷമാ = ചിന്തയോ വിലാപ ഫോ കൂടാതെ അപകാരങ്ങളെ സഹിക്കാനുള്ള സ്ഥഭാവം; ന്റേറി = ചൈയ്യാം; താരാചാ = ബാഹ്വുമായും അള്ള ന്തരമായും നിന്നുമുള്ള കവമുമ്പും; നാതിമാനിതാ = ഗവ്മില്ലായ്മ; ഹേ പിന്നു കരവുള്ളന; (ഇവ) ടൈവീം-സസ്വഭം-അഭിജാ പ്രത്ര = മെടിച്ച സഭത്തോടുള്ളി ജനിച്ചിട്ടുള്ള വരെന്റു വേ ന്തി = (സ്വഭാവളണംങ്ങളുമ്മി) വത്തിക്കന്നം

നിഷതുതുകഠം മുതലായ ഗ്രന്ഥങ്ങളെ പഠിക്കുകം മനനം, ധ്വാനം ഇവയിൽ നിഷ്യ, സാധനങ്ങളെ അന്വക്ക് കൊടുക്കാ വക്കലുള്ള നുള്ള മനഃസ്ഥിതി, ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ നിഗ്രഹം, പലവിധത്തിലുള്ള സമുറായസേവനം, ജഞാ**ന** പ്രാപ്തിക്കുതകുന്ന ശാസ്തപാനം, മനോവാക്കാ യങ്ങളെടെ ജജൂഭാവം, യാതെയെ പ്രാണിക്കും മന പ്രവൃത്തിയാലോ, സ്സിനാലോ, **വ**ാക്കിനാലോ, ഉപ**ദ്ര**വത്തിന കാരണമാകാതിരിക്കുക, യഥാത്ഥ ഭാഷണം, ക്രോധമില്ലായ്മ, സവകമ്മഫലങ്ങളേ യും തൃജിക്കുവാനുള്ള സ്വഭാവം, മനസ്സമാധാനം, അനുനെറ ഭോഷങ്ങളെപ്പററി ചിന്തിക്കകയോ, പറയുകയോ ചെയ്യാതിരിക്കുക, സകല പ്രാണി കളിലും കാരുണ, വിഷയങ്ങളിൽ ആശയില്ലായ്ക്ക, ക്രൂരതയില്ലാതെയുള്ള മുദുസ്വഭാവം, നിഷിലാപ്ര വൃത്തികരം സംബന്ധിച്ച് ലഞ്ജ, വൃത്ഥമായി മന സ്റ്റക്കെണ്ടോ വാക്കുകൊണ്ടോ ശരീമം കെംണ്ടോ **ഒ**രു പ്രവൃത്തിയും ചെയ്യാതിരിക്കുക, **ഉ**ൗർജ്ജസച ലത, ചിന്തായാ വിലാപമോ കൂടാതെ അവകാര ങ്ങളെ സഹിക്കാനുള്ള സ്വഭാവം, ചിത്തസ്ഥെ ത്വം, ബാഹ്വവം ആഭ്വന്തരവുമായ ശുദ്ധി, ഒരു വൻറെ നേക്കും ഹിംസ ചെയ്യുന്നതിനുള്ള വൈമു ഖ്വം, ഒട്ടംതന്നെ ഗവമില്ലായ്മ, ഇവയെല്ലാം ദേവഭാവത്തിൽ ജനിച്ചിട്ടുള്ള വൻെറ ഫ്രസത്തായി വത്തിക്ക**സം**."

വിഷരണം:\_\_ സകലഭാവങ്ങളും സതചം, രജസ്സ്, തമസ്സ്, എന്ന മൂന്നു ഗുണങ്ങളാലും വ്യാപൂമാണെ ന്നു വിവരിച്ചിട്ടുണ്ടപ്പെടും. ഈ മൂന്നു ഇണങ്ങളും പ്രകൃതിസംഭവങ്ങളാണെന്നും വൃക്തമാക്കിട്ടണ്ട്. മനാഷ്യസചഭാവത്തെ രാ**ക്ഷ**സം, ആസുരം, ടൈ എന്നു മുന്നുവിധത്തിൽ പിരിച്ചിരിക്കുന്നു. മാക്ഷസം എന്നത് അന്വക്ക് പിം പചയ്യുന്ന തിൽ താല്പയ്യത്തോടുകളിയതം ദേഹാഭികളാണം താൻ എന്ന നിശ്ചയം കൊണ്ടു സചാത്ഥബൂലി നിറഞ്ഞതുമായ സ്വഭാവമാണ്ം. ആസുരം എന്ന ത്ര്, രാക്ഷസത്തെപ്പോലെ പരഹിംസയിൽ താ ലയ്യമുള്ള തല്ല; ഡംഭം, ഒർപ്പം, മുതലായ ദോഷ ങ്ങഗം കൊണ്ടു നിറഞ്ഞതാണും രാ**ക്ഷസഭാ**വത്തേ യം ആസുരഭാവത്തേയും ചേത്ത് **രണ്ടും ആസുര** മെ**നാ**ം വറയാറുണട്ട്. ഈ രണ്ടു സ**്വഭാവങ്ങ**ഗംക്കും മുലകാരണമായി നില്ക്യുന്നത് അഹങ്കാരവും, സചാ ത്ഥബ്ബയിയുമാണ്. ഇവയ്ക്കെ തിരായുള്ള സ്വഭാ ടൈവീ പ്രകൃതിയെന്നും ടൈവീ വത്തെയാ**ണു** ഭഗവാൻ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നതു സമ്പത്തെന്നും നേൻ വിവരുവിട്ടുള്ള മൂന്നു ഗ്ലോകങ്ങളിലും പ്രതി ് ടൈ വീസമ്പത്തു ന**റഞ്ഞ**വ പാദ്വാദിച്ചുള്ളവ നൻറ സചാഭാവികമായുള്ള ഗുണങ്ങളാണു്. ആത്മ സാഷ്യാത്കാരത്തെ **പ്രാ**വിച്ച **ജചത്തിന്റെ ്തു**ത്വന്തിക നിവൃത്തിയുണ്ടാക്കണമെന്നിച്ചമിക്കുന്ന് വൻ, ഈ ഗുണങ്ങളെല്ലാം സചാഭാവികമായിത്തീം രുന്നതിനു യത്നിക്കേണ്ടതും, ഇവയ്ക്കു വിരോധമാ യൂള്ള ദുർഗ്ഗണങ്ങളെ സവാത്മനാ തൃജിക്കേണ്ടതു മാകുന്നു. ശാരീരികമായും മാനസികമായും ഉള്ള അതൃന്ത വരിശുദ്ധി വന്ന സാധകന മാത്രമേ സവാത്മപ്പകാശം ഉണ്ടാവുകയുള്ളം.

28. ഈ തതചങ്ങളെത്തന്നെ ഛാന്ദോഗ്വോപ നിഷത്തിൽ താഴെപ്പറയുന്ന വാക്വം കൊണ്ട് വള രെ ഭംഗിയായി വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. \*

"യ്രോത്രം, തചക്, ചക്ഷുസ്സ്, രസനം, ഘോണം, എന്ന പറയപ്പെടുന്ന അഞ്ചു ജ്ഞാനേന്ദ്രിയ അളിൽക്കുടി ശബ്ദം, സ്വൻം, ശ്രവം, രസം, ഗന്ധം എന്ന വിഷയങ്ങളായും, അന്തകരണ ത്തിൽക്കുടി വികാരം, വിചാരം, വിജ്ഞാനം, എന്ന രൂപത്തിലും, നാം ഭൂജിക്കുന്ന സകല വിധ ആഹാരങ്ങളും അത്വന്തം തുളുമായിഭവിക്കുമ്പോരം, നാം സവഭാവങ്ങളിലും ശൂദ്ധയുള്ളവരായി ഭൂവിക്കുന്നും. ഇപ്രകാരം സകലഭാവങ്ങളിലും വരിശുദ്ധ ഉണ്ടാകുമ്പോരം, നമ്മുടെ സുരണം ശക്തം സുസ്ഥിരമായിത്തിരുന്നും. നുരണശക്തി

<sup>ൂ \*</sup> ആഹാരയ്ക്കായെ സതച്യമലിടു തച്യമാക്കായ്യുചാനുതിട ണൂതിലാളേ സവ്ഗ്രന്ഥീനാം വിപ്രദോക്ഷസ്തടെനു മുഭിതക ഷായായ തമസസ്പാരം ഒരുതയതി ഭഗവാൻ സനത്കമാര**സ്തം** സ്ക്രനുമെത്രാചക്ഷതേ.

ഛം ഉ. VII. 26. 2.

സുസ്ഥിരമാകുമ്പോരം, അനാത്മഭാവങ്ങളോടുള്ള നമ്മുടെ ബന്ധം മുഴുവനം ഉലഞ്ഞുററുപോകുന്നം. ഇപ്രകാരമുള്ള അഭ്വാസത്താൽ സകലഭോഷങ്ങളും നീങ്ങിയ നാരദമാർഷിക്ക് മഹാത്മാവായ സനത്കുമാരമഹർഷി ഒരുവിധമായ അജ്ഞാനത്താലും ബാധിക്കപ്പെടാത്ത പരബ്രവ്മസ്വരുപത്തെ കാണിച്ചുകൊടുത്തു. ഈ സനത്കുമാരമഹർഷിയെ യാണ് ന്യുന്ദനെന്നു പറയുന്നത്.<sup>73</sup>

ബ്രഹ്മസാക്ഷാത്കാരം വന്നവരിൽ യാതൊരു വിധമായ ഒർഗ്ഗണമോ ഒവാസനയോ കാണകയി ല്ല. ഈവിധം ജീവിതപരിപൂണ്**ത** സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ള വരിൽ ടൈവീസമ്പത്തായി വിവരിച്ചിട്ടുള്ള സക ലസദ് ഗുണങ്ങളും പൂണ്ടായും ഉജ്ചലത്തായും പ്രകാശിക്കും. ആത്മീയമാഗ്ഗത്തിൽ ഉൽകർഷം പ്രാവിക്കണമെന്നിച്ഛിക്കുന്നവർ ഈ സട്ഗുണ സ്ഥിരസ**്ഭാവമായിത്തി**രുന്നതിനുവേണ്ടി സഭാ ജാഗരൂകന്മാരായിരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. സകല എകഭാവത്തേയു*ം* **ബ**ത്രത്മാക്കള് ടേയും ബ്രാഹത്തോടുള്ള ഐ.കൃത്തേയും സാക്ഷാത്കരി .o.j°, ഉത്തമഭക്തിയം, പരിപൂണ്ട് ഞാനവും, സാ സാവീത്രിക**മ**ായ ത ികമായ കമ്മകൌശലവും നിസ്സംഗതചവം നിറഞ്ഞ ജിവിതപരിപൂണ്ണത എത്തുന്നതുവരെ, മനുഷ്യക്ക് ഈ വിഷയത്തിൽ സെന്ത്വാനം ശ്രഭായം ജാഗ്രതയം ഉണ്ടായിരിക്കേ

ണ്ടതും, മേല്പറഞ്ഞ സ്ഥാനത്തിലെത്തുമ്പോരം, അവരിൽ ഈ സൽഗുണങ്ങളെല്ലാം പരിപൂണ്ണ മായി വികസിച്ച സ്വഭാവസമ്പത്തായിഞ്ഞന്നെ പ്രകാശിക്കുന്നതുമാകുന്നു.

ഇപ്രകാരം ഭഗവഭ്ഗീതയിൽ വിവരിച്ചി **ട്ടുള്ള** കുറ്റു**ബ**ങ്ങള് ഉട കുരുവ**വ്**ം ഗന്റു **റുണങ്ങള് ടെ** സമ്പൂണ്ണതയും തികഞ്ഞതായ ഒരു വ്വക്തി ഏത സമുദായത്തിൽ ചേന്നവനായാലും, മനുഷ്വവറ്റ ത്തിനെ റ ഒരു ഉത്തമാലങ്കാരമായിത്തന്നെ പ്രശോ ഭിക്കുമെന്നുള്ള തിന സംശയമില്ല. ഈ ഗുണങ്ങളോ ടുകൂടിയ ഒരാഗം ഏതുസമുദായത്തിന്നം രാജ്വത്തിനും **മതത്തി**നം അഭിമാനജനകമായ സചത്താണു്. ഇപ്രകാരം ടുംഖത്തിനെറ ആത്യന്തികമായ നിവ്വ ത്തിക്കും പരമാനന്ദപ്രാപ്ലിക്കുമുള്ള മാഗ്ഗത്തെ ഉവ മേശിക്കുന്ന ഒരു ത**ത**ചശാസ്ത്രഗ്രന്ഥമെന്ന നിലയി ലും, സഭ്ഗുണസസ്യണ്ണതയേയും സഭാചാരനിഷ്ഠ യേയും ഉപദേശിക്കുന്ന ഒരു സന്മാഗ്ഗശാസ്ത്രഗ്രന്ഥ നിലയിലം, ത്രീമങ് ഭഗവദ് ഗീത ലോകവേളമായി പ്രശോളിക്കുന്ന ഒരു ഗ്രന്ഥമാണെന്നു പറയാവുന്നതാണു്.

## ഗീതാർത്ഥസംഗ്രഹം.

തൃതീയാദ്ധ്വ**ായം**.

## ജീവാത്മനിരൂപണം.

. കഴിഞ്ഞ രണുച്ചായങ്ങഠംകൊണ്ട് ത്രീമദ് ഒഗവദ്ഗീത സവ്മതങ്ങഠംക്കും സകലമനാപ്പുക്കും ത്തുദരണിയമായ ഒരു ഉത്തമഗ്ര ന്ഥമാണെന്നും, ജീവിതത്തിന്റെറ പ്രഥമഭാഗത്തി ലേ പ്രാിപാള്യ പരമോദ്ലേശ്വമായി ഗീത വിക്കയാ ശിക്കുന്നത് ടുംഖത്തിന്റെറ ന്ത്രികനിവൃത്തിയം പരമാനന്ദപ്രാപ്തിയുമാണെ ന്നും വിശദമാക്കീട്ടുണ്ട്. സകല മതങ്ങളുടേയും ത തപശാസ്ത്രങ്ങളുടേയും ഉദ്ദേശ്വവും പരമാനന്ദ പ്രാപ്തിരുന്നു. ഈ പരമാനന്ദപ്രാപ്തി സാക്ഷാത്കാരാകൊണ്ടുമാത്രമേ കിട്ടുകയുള്ള എ ന്നാണ് ഗീതയുടെ സിദ്ധാന്തം. ത്തുത്മ ഈ സാക്ഷാത്കാരം ഒരു സാധകന്ത് ഉണ്ടാകണ്ടാമ ക്കിൽ ശരീരതുദ്ധി, മനഃതുദ്ധി, സന്മാഗ്റനിഷ്ഠ, സ്വദാവസംസ്താരം, മുതലായവ ആവശ്വമാണു . ത്തവയെയാണു് ഒച്തിയാദ്യ്വായത്തിൽ വിവരി ച്ചിളമ്മ മൂ.

്. മുന്നലുായങ്ങഠം അടങ്ങിയ ഈ ഭാഗം കൊണ്ട് ധരുത്തചമസി<sup>22</sup> എന്ന മഹാവാക്വത്തി ലുള്ള ശവം' എന്ന പടത്തിന്റെ അത്ഥം വിവര കപ്പെടുന്നു. ജീവാത്മാ ഉപയോ ദ<sup>്രിയ</sup>ോഗ ഗിക്കുന്ന സ്ഥൂലശരീരം, സൂക്ഷ്ക ത്തിലേവിക്കയം. ശരീരം, കാരണശരീരം, എന്ന മൂന്നു ശരീരങ്ങളെയും അവയിൽ കൂടി അനുഭവിക്കപ്പെടുന്ന ജാഗ്രത്, സ്വാപ്പം, സുഷുപ്പി എന്ന മൂന്നവസ്ഥകളേയും, ഈ അവ സ്ഥകഠംക്കും ശരീരങ്ങരംക്കും സാക്ഷിയായി നില്ലൂ. ന്നു പരിശുഭാമായ പ്രത്യഗാത്മാവിനേയും, ഈ

മനുഷ്യനിൽ അടങ്ങീട്ടുള്ള ഈ **തത്വങ്ങ** ളെ ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ ചേക്കുന്നതുകൊണ്ടു് അല്വേ താവിനു് ഗീതാപഠനത്തിൽ കുറെ വൈഷമ്വം കൂടുമെന്നു ചിലർ വി **ഗീത**ാതതചം അര **റിയണ മെങ്കിൽ** ചാരിക്കാനിടയുണ്ടു്. ഈ വിഷയം മനുഷ്യനിചടക്കുി ഗ്രഹിക്കുന്നതിനു കുറെ മുഴുവാന്തം യിട്ടു**ള്ള** തതാകു ഒ്ള പ്രാറിയുദേ∧ വൈഷമ്വമുണ്ടെന്നുള്ള തുമ്മ**തി അറി**വും ആച തരമില്ല. എന്നാൽ ശുമാണ്. ഈ വൈഷമ്യം ഒഴിച്ചക്രടാവു**ന്ന** വിള്യകളിലും ശാഗ്രീങ്ങള് ;പ് സകല വച്ചു അദ്ധ്വാത്മപിദ്ദ്യ ഏറ്റവും പ്രധാനമായിട്ടു ള്ളതാണെന്ന് എല്ലാവരം സമ്മതിക്കുന്നതാണ്.

> സ ഇ ഹമവിള്വാം സവവിള്വാപ്രതിഷ്ഠാച മഥവായ ജ്വേഷ്ഠപത്രായ ലാഹം.

"ബ്രഹാവ്, സകല വിള്യകരംക്കും അധിവ്യാന മായുള്ള ബ്രഹമവിള്യയെ ജ്യേഷ്യവത്രനായ അഥവ നായികൊണ്ട് ഉവദേശിച്ചു."

എന്നു മൂണ്ഡകോപനിഷത്ത് ഘോഷിക്കും ശ്**തത്തചമ**സി'' മുതലായ മഹാവാകൃ∞ ങ്ങാം കൊണ്ട് ഉപനിഷത്തുകാം പ്രതിചാദിക്കും . ബ്രഹ്മവിദ്വയെയാ**ണ്. ഇ**ത ബ്രഹ്മ**വിദ്യ** തന്നെയാണ് ഗീതയുടേയും പ്രതിപാദ്വവിഷയം... പഠിക്കാവുന്നത**ായി ഒ**ട്ടം പ്രയാസംകൂടാതെ ഒരു ശാസ്ത്രവുമില്ല. രസായനശാസ്ത്രം, പ്രകൃതി **ശ**ാസ്ത്രം, ശരീരശാസ്ത്രം, ഒവെട്ട്വശാസ്ത്രം, മുതലാ യവയിൽ ഏതു ശാസ്ത്രമായാലം പഠിക്കാനിച്ചി ക്കുന്ന ഒരലോതാവിന് അനേകം സാങ്കേതിക പടങ്ങളും, അവകഠം സൂചിപ്പിക്കുന്ന പല സംഭ വങ്ങളും അറിയേണ്ടതായിട്ടുണ്ടു്. മറദ താസ്ത്ര ങ്ങളുടെ വിഷയത്തിലെന്നപോലെ ഗതാശാസ്ത്രം പഠിക്കുന്നതിലും ഒരു വോത്രാവ് പല തഞ്ചങ്ങളും സാങ്കേതികപദങ്ങളും ഗ്രഹിക്കേണ്ടതായിരിക്കുന്നു. ആത്മാ, മനസ്സ്, ചിത്തം, ബുദ്ധി, ഇന്ദ്രിയങ്ങ**ാം ക്യലാന വടങ്ങളെ നടു** ക്രിട്ടുക്കളിലും വിയിഡ് അർ**ത്ഥത്തോ**ടുകൂടി തന്നേയം ഭഗവത് ഗീതയിൽ ഉപയോഗിച്ചകാണുന്നുണ്ടും. **അന്നുഭവത്തി**ൽ വരുന്ന പല സംഗര്ഭികളിൽ നിന്നുതന്നെ, യുക്തിപ്പിറ്റം ആലോചിക്കുന്നതാം യാൽ, അനേകം തതചങ്ങളെ നമുക്കു ഗ്രഹിക്കാം...

ം ധഞാൻ ഇന്ന വർഷത്തിൽ ജനിച്ച; ഞാൻ ഒരു ബാലനായിരുന്നു; ഇുപ്പാഠം ഞാൻ ഒരു യുവാ വായ; കാലക്രമത്തിൽ ഞാനൊരു വൃദ്ധനാകം; എനിക്കു മരണവും സംഭവക്കും'', എന്നെല്ലാം ഒരു മനാച്ച്വൻ വാമാരിക്കുന്നു. ഈ ഞാൻ ആരാ ണെന്നു നാം ഓരോമത്തേരം ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാണു്. **്എൻെ** ശരീരം രോഗമില്ലാത്ത ദൃഢമായിരുന്നു; ഇപ്പോഠം അതിനു ബലമില്ല; എന്വക്കു അതിനെ ബലമുള്ള താക്കത്തിക്കണം<sup>21</sup>, എന്നൊരുവൻ പറ ഈ **'ഞാൻ' എന്ന പദംകൊണ്ടു** നാ**ം** ഗ്രഹിക്കുന്നതാരെയാണ് ? ശേതാൻ കാണാന്തു; ഞാൻ കേഠംക്കുന്നു; ഞാൻ സ്പർശിക്കുന്നു; അറിയുന്നു; തോൻ സേം അറിയുന്നു<sup>77</sup> എന്നൊരുവൻ പറയുന്നും. ഈ 'ഞാൻ' ആരാ ണ**ു '**'എൻെ നേത്രങ്ങ**ം**ക്കു അത്ര സൂക്ഷ്മര യില്ല; എൻെറ ത്രോത്രങ്ങഗംക്കു നല്ല കൂമ്മയുണ്ട്; എാൻറ നാക്കിന രുചിയില്ല<sup>77</sup>, എന്നൊരുവൻ . നേഗ്രവഹ ഈ 'ഞാൻ ആരാണ്? ഞോൻ ള**ഃഖിക്കുന്നാ**; ഞാൻ സന്തോഷിക്കുന്നാ; ഞാൻ ചി ന്തിക്കുന്നു; ഞാൻ നിശചയക്കുന്നു <sup>77</sup>, എന്നൊരുവൻ ഈ നേതാൻ അതരാണം ? എന്റെറ പറയുന്നും. മനസ്സ ചലിക്കുന്നു; എൻെറ മനസ്സിന് ഇപ്പോഗം നല്ല് സ്ഥിരതയുണ്ടു് അതിനെ ഏകാഗ്രതയോടു **കൂടി നിറത്താൻ എനിക്കു സാധിക്കും'', എന്നൊ** 

അവൻ പറയന്നും. ഈ ഞോൻ അതുരാണും? ഇപ്പ കാരമുള്ള പല അനുഭവങ്ങളിൽനിന്നും, ഞാൻ എന്ന വ്യവഹാരത്തിന് ആസ്ലടമായ ഭാവത്തെ പ്പാറി ചിന്തിക്കുന്നപക്ഷം, അ**യ് ഓരോ സ്ഥാന** ങ്ങളിൽനിന്നും മാറിമാറി വരുന്നതായി കാണാം. ചിലപ്പോഗം ശരീരമാണു താൻ എന്ന നിലയിലും, ചിലപ്പോരം ശരീമത്തിൽനിന്നും താൻ അന്വ നെന്ന നിചയിലും വൃവഹരിക്കുന്നു. ഇതുപോലെ ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, മനസ്സ്, ബുദ്ധി കരണങ്ങളോടും, ചിലപ്പോഗം അവത**ന്നെ** താൻ എന്ന നിലയിലും, ചിലപ്പോഴെല്ലാം അവയിൽ നിന്നും താൻ അന്വനെന്ന നിലയിലും നാം ഓരോ അത്തരം വ്വവഹരിക്കുന്നുണ്ടു്. ഈ സ്ഥാനങ്ങ**ാ** ഏതാണെന്നും അവയോടുള്ള താദാത്മ്വത്തിന്റെ ഗ്രഹിച്ചാല സ്വഭാവമെന്താണെന്നും ശരിയായി ല്ലാതെ ജീവാത്മസചത്രപത്തെ ഒരുവന്റ് അറി യാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. ഗീതാതതചങ്ങളെ സംശ യപ്പുള്ള തേററിലാരണകളോ ക്രടാതെ യായി ഗ്രഹിക്കണമെങ്കിൽ, മനുഷ്യനിൽ അടങ്ങീ ട്ടുള്ള വിവിധത**ത**ചങ്ങളുടേയും ശരിയായ ജ്ഞാന മാവശ്യമാണം".

4. സാമവേദത്തിൽ ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷ അതിൽ ഉദ്ദാലകമാഥർഷി ശിഷ്യനായ ശേചതകേതും വിനാപദേശിച്ചതാണ "ത്രത്തചമസി" (അതു നീയാകുന്നു) "<sub>തതചമനാ</sub>" എന്ന മഹാവാക്വമെന്ന് ഇതിനു മുമ്പു് പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ടല്ലോം ഭഗവത്ഗീതതന്നെ ഈ മഹാ വാക്വത്തിന്റെ വിവരണമാണെ

എന്ന് മഹാവാ കൃത്തി ലടങ്ങി യിട്ടുള്ള 'തചം' എന്ന പകായി അൻറ അർത്ഥം

ച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഗീതാതതചങ്ങളെ ശരി യായി ഗ്രഹിക്കണമെന്നിച്ഛിക്കുന്ന

ന്ന് പ്രഥമാഭ്യായത്തിൽ വിവരി

**ഒ**രുവൻ പല സംങ്കേതികപടങ്ങളു*ം ത*തചങ്ങളും **ഗ്രഹിക്കേണ്ട**തായിരിക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോം **മ**നുഷ്യനിലടങ്ങിട്ടുള്ള വിവിധ തതചടങ്ങളേയും ശമീരഘടനയേയുംപറി ഗ്രഥിക്കാത്ത ഒരുവനം, എത്രപ്രാവശ്യം ഗീത പഠിച്ചാലും ജീവനത്തതപ ത്തെയോ, ഈശചരതതചത്തെയോ ശരിയായി സാധിക്കുന്നതല്ല. ഗ്രഹിക്കാൻ അതിനാൽ ഗീത പഠിക്കാനിച്ഛിക്കുന്ന ഓരോ അദ്ധ്വേതാവം, തോള്വമായി മനത്തുനിലടങ്ങിയിട്ടുള്ള *ധ*ന്ധ് ഒവിം സൂക്ഷൂവുമായുള്ള ഘടനയെപ്പററി പഠിക്കേണ്ടതാ **ധത**ത്തചമസി" എന്ന മഹാവാക്വത്തിൽ (തത്', 'തചം', അസി', എന്ന മൂന്ന പടങ്ങ∂ം **ഉ**ണ്ടു്. ഇവയിൽ ശത്<sup>9</sup>ാഎന്നും ശേചം<sup>9</sup>ാഎന്നും **ഉള്ള പടങ്ങ**ഠംക്ക് വ**ാച്വ**ംത്ഥമായും ലക്ഷ്വംത്ഥ മായും അത്ഥങ്ങ*ം* ഉണ്ടു്. ത്രചം' എന്ന പഭ ത്തിന്റെ വാച്ചാത്ഥം നോക്കുന്നതായാൽ, **പദം** ജീവാത്മാവിന്റെറ സകല ഭാവ**ങ്ങ**ളേയും

കാണിക്കുന്നു. സന്മാഗ്ഗ്ഗാസ്ത്രത്തെപ്പററി വിവ രിച്ചിട്ടുള്ള കഴിഞ്ഞ ഭചിതീയാഭ്വ്വായത്തിൽ ജീവാ തമാവിനേയും ജീവാതമാ ഉപയോഗിക്കാനുള്ള . **ഉപ**ാധികളേയം തിരിച്ചറിയേണ്ട ആവശ്വക**ത** യെപ്പ**ററി** വിവരിച്ചിട്ടുണ്ടല്ലൊ. സ്ഥൂലം, സൂ കഷ്പം, കാരണം, എന്ന മൂന്തപാധികളോടും ജീവാ ത്മാ **ചേന്നിരിക്കു**മ്പോഴുള്ള നിലയെ**ന്തെന്ന**ം, അവ ഓരോന്നിൽനിന്നും ചിരിഞ്ഞൂ് ഒട്ടവിൽ സകല ഉപാധികളം നീങ്ങിവരുമ്പോ**രം ജീ**വാ ത്മാവിന്റെ നില എന്തെന്മം, **ഇ**യ അഭാവാത ത്തിൽ പ്രതിപാദിക്കുന്നു. ജീവാത്മാ, സ്ഥ ലം, സുക്ഷ്ഗം, കാരണം, എന്ന മുന്നുപാധികളോടും ചേന്ത് അവയാൽ ബന്ധിക്കപ്പെട്ട നില്ലൂന്ന നില യാണും ത്രചം<sup>7</sup> എന്ന പഭത്തിന്റെ വാച്ചാത്ഥ മായി പറയപ്പെടുന്നതു്. അതിനെറ ലക്ഷ്യാത്ഥം എന്നത്ര് സകല ഉപാധികളിൽനിന്നും നീങ്ങി, യാതൊന്നിനാലം ബന്ധിക്കപ്പെടാതെ, ചൈതന്ത്യമായി മാത്രം നില്ലൂന്ന നിലയാണു്.

5. സാധാരണമായി സ്ഥൂലശരീരത്തിൽ ബോധത്തോടുകടിയിരിക്കുമ്പോറംമാത്രമേ നമുക്കു ലൂജ്ഞ കാണന്തുള്ള. ഈ അവ സ്ഥൂവരേത്രം സ്ഥയിൽ സ്ഥൂലവുടാത്ഥങ്ങളോടു വ്യൂര്യം നമുക്കു സമ്പക്കമുണ്ടാവുകയും, വസ്യൂരം

അച്ചാരം നമ്മിൽ ചെയ്യന്നു. **ഉണ്ടാകുന്നു**ം ചില വികാരങ്ങളാണ് വിശപ്പെന്നും ഭാഹമെന്നും നമുക്കു ബോ**ല്വെടുന്നത്.** ഈ അവസ്ഥയി**ൽ** നേത്രങ്ങളിൽകൂടി രുപത്തേയും, ത്രോത്രങ്ങളിൽ കൂടി ശബ്ദത്തേയും, തചക്കിൽകൂടി സ്റ്റൂ**ർശത്തേയും**, മൂക്കിൽകൂടി ഗന്ധ **നാക്കിൽ**കൂടി രസത്തേയും, അറിയുന്നുണ്ട്. വാഗിന്ദ്രിയം നാര കൊണ്ടു നാം സംസാരിക്കുന്നു; കൈയ്ക്കൊണ്ടു സാ ധനങ്ങഗം എടുക്കുകയും കൊടുക്കുകയും ചെയ്തുന്നും കാൽകൊണ്ടു നടക്കുന്നു; പായുവിൽകൂടി വിസ് ജിക്കുന്നു; ഉവസ്ഥംകൊണ്ടു സന്താനോല്പാമനം അന്തൃകരണത്തിനെറ വികാരഭാവ ചെയ്യന്നു. ത്താൽ കാമം, ക്രോധം, സ്റ്റേഹം, ദേപപ്പം മത ലായ വികാരങ്ങഠം നമുക്കുണ്ടാകുന്നുണ്ടു്. നെറ വിചാരഭാവത്തിൽകൂടി അനേകം വിചാര ങ്ങളാ നമ്മിലുണ്ടാകുന്നു. അന്ത്യകര**ണത്തിനെ**റ നിശ്ചയിക്കാനുള്ള ശക്തിയാൽ പല നിശ്ചയ **ങ്ങള**ം നാം ചെയ്യു**ന്നു**ണ്ട്; നകല പ്രവൃത്തിക ളിലം ഞാൻ, എൻേറത്ത്, എന്നെല്ലാം അഹങ്കരി ക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അനേകം പ്രവ്യത്തികളുടേയും കത്താവ് താനാണെ ന്നും, താന്തന്നെ ഭോകതാ വെന്നും വിചാരിക്കുന്നും

ങ്ങുളാടും, ബഹിർവിഷയങ്ങളിൽ പ്രജ്ഞദയാടും,

പത്തൊൻപതു മുഖങ്ങളോടും, സ്ഥൂലപഭാർത്ഥ അളെ ളജിച്ചാംകൊണ്ട് ജാഗ്രദവസ്ഥയിൽ നിൽ ക്കുന്നു;" എന്നു മാണ്ഡൂക്വോപനിഷത് പറയുന്നു \*

ഏഴവയവങ്ങഠം ശിരസ്സ്, മാറിടം, വയറ്, രണ്ടും കെയ്യാഠം, രണ്ടു കാലുകഠം ഇവയാണ്. പ്രത്തോൻ പത്രതാൻ മുഖങ്ങഠം, അഞ്ചു ഉഞാനേന്ദ്രിയങ്ങഠം, അഞ്ചു കമ്മേന്ദ്രിയങ്ങഠം, അഞ്ചു പ്രാണങ്ങഠം, അത്വു പ്രാണ്ട് കാർ താണ്. ഈ അവയവങ്ങളിൽ പ്രാണയോടുകൂടി സ്ഥ്യലപദാത്ഥങ്ങളെ അനേഭവിക്കുന്ന അവസ്ഥ യേയാണു ജാഗ്രഭവസ്ഥയെന്നു പറയുന്നത്ല്. ഈ ശരീരത്തെ സ്ഥ്യലശരീരമെന്നും അന്നമയകോശമെന്നും പറയുന്നുണ്ടു്.

6. സചച്നാവസ്ഥയിൽ നാം സ്ഥൂലശരീര ത്തെ ഉപയോഗിക്കുന്നില്ല. സൂക്ഷ്കശരീരത്തെ യാണ് അച്ചോഗം നാം ഉപയോ സൂക്ഷയതീപോ ഗിക്കുന്നത്. അതിലും ഏഴവയവ അളം പത്തൊൻപത മുഖങ്ങള മുള്ള തായും, അവയിൽകൂടി സുക്ഷ്യ വിഷയങ്ങളെ ഭജിക്കുന്നതായും, അന്ത്യപുള്ള

<sup>\*</sup> ജാഗതിതസ്ഥാനോ **ബഹി: പിജ്**ഞഃ സപ്താംഗഃ ഏുകാന വിംശതി**മുഖഃ സ്ഥു**ഖള**ക്** 

മാ. ഉ. 3.

സചച്നാവസ്ഥയിലിരിക്കുന്നതായും, ംതോടികുടി മാണ്ഡു ക്യോപനിഷത്തിൽ വിവരിച്ചിരിക്കുന്ത.\* ഈ അവസ്ഥയിൽ നാം സ്ഥുപശരീരം ഉപയോ ഗിക്കുന്നില്ലെങ്കിലും ശിരസ്സ്, വക്ഷസ്സ്, ്രണ്ടു കൈയ്ക്കൂറം, രണ്ടു കാലുകുരം ഇങ്ങനെ ുഹൃഴവ യവങ്ങളോടകൂടിയ സൂക്ഷ്മശരീരത്തെ ഉപയോഗി മുമ്പു പറഞ്ഞതായ പത്തൊമ്പഇ മുഖ നൂളും നാം ഉപയോഗിക്കുന്നു. **ഇ**തിൽനിന്നും ചചങ്ങളിൽ ഉശപ്പെട്ട പാ അവാന്വത ജ്ഞാനേദ്രിയങ്ങളുടെയും അഞ്ച കുമ്മേദ്രിയങ്ങളു സൂക്ഷ്മശരീരത്തിലാണെന്നും, സ്ഥിതി ടെയും സ്ഥ പരത്രത്തിലേ അവ യവങ്ങളായ ചെവികരം, നുചക്ക്, നേത്രങ്ങരം, നാക്ക്, മൂക്ക് ഇവ കെട്ടിടത്തിലുള്ള ജന്നലുക**ം**പോലെ ശരീരത്തിൽ സ്വർശനേന്ദ്രിയം, ചക്ഷസ്സ്, തോത്രം, ഘാണം എന്ന അഞ്ച ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങൾ വവ മാത്രമാണെ ത്തിക്കുന്നതിലേക്കുള്ള സ്ഥാനങ്ങമം ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഇന്ദ്രിയഅം ഫ് <sup>ഇഞ്ഞ</sup>ാധസന്ദ്രാദധത്തിനു ഉപയോഗപ്പെടു<mark>ന്ന</mark>വ <sub>ഇഞ</sub>ാമനദ്രിയങ്ങ**ാ** യാകയാൽ ഇവയെ ഇതുപോലെതന്നെ സംസാരിക്കുന്നതി പറയുന്നും. നുള്ള വാഗിന്ദ്രിയവും, സാധനങ്ങളെ എടുക്കുന്ന

<sup>\*</sup>സാപ്നസ്ഥാനോfന്തപ്രേജ്ഞു നേ പ്ലാംഗം ഏകോനവീംശതിമുഖഃ പ്രവിവിക്തളക്,

<sup>20. 2. 4</sup> 

തിന്തം കൊടുക്കുന്നതിനും ഉപയോഗിക്കുന്ന പാണി എന്ന ഇന്ദ്രിയവും, നടക്കുന്നതിനുപയോഗിക്കുന്ന പാളങ്ങളം, വിസർജ്ജനത്തിനുള്ള പായൂവും, സന്താനോല്പാദനത്തിനുള്ള ഉപസ്ഥവും, നാക്ക്, ടെകയ്ക്കാരാ കാലുകരം പായു, ഉപസ്ഥം മുതലായ അവയവങ്ങളിൽകൂടി പ്രവർത്തിക്കുന്നു. പോണി, പാദം, പായു. ഉപസ്ഥം എന്ത പ്പെടുന്ന കമ്മേന്ദ്രിയങ്ങരം പ്രാണനിൽ പ്രതിഷ്ഠി തമായിരിക്കുന്നു. ഈ ഇന്ദ്രിയങ്ങരം പ്രവർത്തി ക്കുന്ന തിലേക്കുള്ള വയാകയാൽ ഇവയെ കമ്മേദ്രി യങ്ങൾ എന്നു പറയുന്നും. പ്രാണൻ ഒന്നുതന്നെ യെങ്കിലും അതിന് അഞ്ചു ശുപഭേദങ്ങാം ഉണ്ടു്. അവയെ (൧) ലാണൻ, (൨) അപാനൻ, സ്ഥ) വ്വാനൻ, (ർ) ഉഭാനൻ, (®) സമാനൻ എന്ന് അഞ്ചു പേരുകഗംകൊണ്ടു വിളിക്കുന്നു. നാസാഗ്രംവരെ സഞ്ചരിക്കുന്ന പ്രാണ ശക്തിയെ പ്രാണനെന്നും, മലമുത്രവിസർജ്ജന ത്തിൽ സഹായിക്കുന്നതും പൊക്കിഠം മുതൽ മല ഭചാരംവരെ സഞ്ചരിക്കുന്നതുമായ പ്രാണശക്തി യെ അപാനനെന്നും, ശരീരം മുഴവനും വ്വാപിച്ചു നില്ലൂന്ന പ്രാണശക്തിയെ വ്വാനനെന്നും, കുണ്യം മതൽ മേല്പോട്ട സഞ്ചരിക്കുകയും മുഖത്തിലും ശിര സ്സിപ്പമുള്ള **അ**വയവങ്ങളെ **ചേ**ഷ്പിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന പ്രാണശക്തിയെ ഉഭാനനെന്നും, ആമാ **ശ**യത്തിലും പകചാശയത്തിലും നിന്നു ഭക്ഷ്യപേയ

സാധനങ്ങളിലുള്ള രസത്തൊപ്പിരിച്ച സപ്തധാത്ര **ക്കളോടു ചേക്കുന്ന** പ്രാണശക്തിയെ സമാനനെ ന്നും വിളിച്ചുവരുന്നു. ബലകാരം ഓരോ ശരീര ത്തിലും വത്തിച്ചപ്രവത്തിക്കുന്ന പ്രാണശക്തിക്കും, യോഗശാസ്ത്രഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ പ്രതിപാദിക്കപ്പെടുന്ന സമഷ്ട്രിപ്രാണനം തമ്മിലുള്ള വ്വത്വാസമെന്താ **ണെന്നു ഓരോ സാധകനും അറിയേണ്ടതായുണ്ടും**. മൂലപ്രകൃതി എന്നു പറയപ്പെടുന്ന അതിസൂക്ഷൂ മായ പ**ദാത്ഥം** മുതൽ സ്ഥൃലപഭാത്ഥംവരെയുള്ള സകല ഭ്രതങ്ങളിലും പ്രവേശിച്ച പ്രവർത്തിക്കുന്നു സമഷ്ട്രിശക്തിയേയും പ്രാണൻ എന്നു പറയുന്നും. സമഷ്ടിപ്രാണൻ എന്ന ഈ ശക്തി പ്രകൃതിയുടെ സകല വികൃതഭാവങ്ങളിലും പ്രവേശിച്ചു പ്രവത്തി ക്കുന്നുണ്ടു്. ഈ ശക്തികൊണ്ടാണു് പ്രവഞ്ചത്തി ൻറെ സുഷ്ടിം സ്ഥിതി, സംഹാരം, എന്ന സകല **പ്രവൃത്തി**കളും നടക്കു**ന്നതു്**. പ്രകൃതത്തിൽ സാധ കൻ ഗ്രഹിക്കേണ്ടത് വ്യക്തിയായ ഓരോ മനുഷ്യ നിലും പ്രവത്തിക്കുന്ന പ്രാണശക്തിയെയാണു്. ശരീരത്തിൽ അഞ്ചുവിധം പ്രവത്തിക്കുന്ന നാം അതിൽ പ്രതിഷ്ഠിതമായുള്ള വാക്, പാണിം **പാടം**, പായു, ഉപസ്ഥം, എന്ന അഞ്ചു മ്രിയങ്ങളും കൂടി ജീവാത്മാവിന്റെ ഒരു ഉപാസി യായി വത്തിക്കുന്നു. ഇതിനെയാണു പ്രാണമയ കോശമെന്നു പറയുന്നത്ര്. പ്രാണമയകോശത്തി, ലുണ്ടാകുന്ന വികാരങ്ങളാണം ജാ**ഗ്രഭ**വസ്ഥയി**ൽ** 

അതായഇ്, പ്രജ്ഞ സ്ഥൂലശരീരത്തിൽ നിൽക്കു ബോഗ വിശപ്പെന്നം ഓഫമെന്നം അനാഭവപ്പെടു ന്നത്.

ശബ്ബം കേഠംക്കുന്നതിനുള്ള സ്റ്റർശം അറിയുന്നതിനുള്ള ത്വക്കു്, രൂപം അറി യാനുള്ള ചക്ഷുസ്സ്, രസം അറിയാ **നൂക്ഷ്യ**ശരീര നുള്ള രസനേന്ദ്രിയം, ഗന്ധം അറി ത്തിലടങ്ങിയിട്ട യാനുള്ളം ഘാണേന്ദ്രിയം **ളുള**കോശങ്ങ 🗪 അഞ്ച് ഇന്ദ്രിയങ്ങളും പ്രതിഷ്ഠിത മായിരിക്കുന്നത്ക് അന്ത്യകരണത്തിലാണും. അന്ത്യ കരണത്തി**നു** നാല ഭാവങ്ങളുണ്ട്. അവയെ ചിത്തം, മനസ്സ്, ബുദ്ധി, അഹങ്കാരം, എന്നു വിളി ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽകൂടി ശബ്ദം, സ്വർശം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം, എന്ന വിഷയങ്ങളെ ഗ്രഹി ക്കുന്ന അന്തഃകരണഭാവത്തെ ചിത്തമെന്ന യുന്നു. സങ്കല്പിക്കുന്നതും ഓമ്മിക്കുന്നതുമായ അന്ത കരണഭാവത്തിനു മനസ്സെന്നു ചേർ. ധിശ്ചയ ശക്തി സ്കൂരിക്കുന്ന അന്ത്യകരണഭാവത്തെ യെന്നം, ഞാൻ, എൻേറതെന്നെല്ലാം അമാങ്കരി ക്കുന്ന ഭാവത്തെ അഹങ്കാരമെന്നും വിളിക്കുന്നുണ്ട്. ചിത്തമെന്നതു് മനസ്സിനെറ ഒരു ഭാവഭേഭം മാത്ര മാണെന്നും അഹങ്കാരമെന്ന**തു** ബൂദ്ധിയുടെ **ജേ**മമാണെന്നും കാണാവുന്നതാണും തചക്ക്, ചക്ഷ്യസ്സ്, രസന, ഘാണം, എന്ന അ ത്യിന്ദ്രിയങ്ങളും മനസ്സിലും ബുദ്ധിയിലും

നിൽക്കുകയും പ്രവത്തിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. മനസ്സും ഇതു മന്ദ്രിയങ്ങളും പേർന്നു ജീവാത്മാവിനെറ മനോമയകോശമായി ഭവിക്കുന്നു. ബുദ്ധിയും ഈ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും ചേർന്നു വിജ്ഞാനമയകോശമായും ഭവക്കുന്നു. ഇവ രണ്ടും അന്നമയകോശമെന്നു വിളിക്കപ്പെടുന്നു സ്ഥൂലശരീരംപോലെ മനുഷ്യൻ ഇപയോഗിക്കുന്നു രണ്ടു പ്രത്വേക കോശങ്ങളാണു. അഞ്ചു കമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും പഞ്ചപ്രാണനും ചേന്നു പ്രാണമയകോശവും, മനസ്സും പഞ്ചുജ്ഞാനേന്ദ്രി ചഞ്ചുജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളും ചേന്നു വിജ്ഞാനേമയ പരാശവും കൂടി സുക്ഷ്യശരീരമെന്നു വിളിക്കപ്പെടുന്നു. മനുഷ്യൻ സ്വപ്നാവസ്ഥയിൽ ഉപയോഗിക്കുന്നു ശരീരം ഈ സുക്ഷ്യശരിരമാകുന്നു.

8. എല്ലാ മനുഷ്യങ്ങം അനുഭവിക്കുന്ന ഇനിയെൽ അവസ്ഥ സുഷ്യപ്തിഎന്ന ഗാഢനിദ്രയിലു ഉള്ള അവസ്ഥയാകുന്നു. ഈ അവ അനുമയ സ്ഥയിൽ മനുഷ്യത്രൻറെ പ്രജ്ഞ സ്കൂലശരീരമെന്ന അന്നമയകോ ശത്തിലോ, സൂക്യൂശരീരമെന്ന പ്രാണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞാനമയം എന്ന കോശങ്ങളിലോ നിൽക്കുന്നില്ല. ഈ അവസ്ഥയിൽ ആഗ്രഹമാകട്ടേ വിചാരമാകട്ടേ

ഉണ്ടാകുന്നില്ല.\* ഒന്നും അറിയുന്നില്ല എന്ന വിധ ത്തി**ൽ** നില്ലൂന്ന സഖപ്രദമായ **ഒ**രവസ്ഥയാണു ഈ നിലയിൽ സഷപ്പ് ചവസ്ഥം മനാഷ്യ്വന്റെറ പ്രായ നിൽക്കുന്നത് വിജ്ഞാനമയകോശത്തേ ക്കാഗം സൂക്ഷ്മമായ ഒരു ഉപാധിയിലാണു്. അവസ്ഥയിൽ മനുഷ്യന്റ് ബോധമില്ലെങ്കിലും സു തടസ്സവമില്ല. ഖമനഭവിക്കുന്നതിന് യാതൊരു അതിനാൽ സുഷപൂച്ചവസ്ഥയിൽ ഉപയോഗി ക്കുന്ന ശരീരത്തെ ആനന്ദ്രമയകോശമെന്ന സുക്ഷ്മശര്ിരത്തിനും സ്ഥൂലശരീരത്തി**നും** അത് ആത്രയമായിരിക്കുന്നതിനാലും, മനുഷ്യൻ ഉപയോഗിക്കുന്ന ഉപാധികളിൽവെച്ച് അത് ഏററവും സൂക്ഷ്മമായിരിക്കുന്നതിനാലും, അതിനെ കാരണശരീരമെന്നും പറയുന്നു. ബോധമില്ലായ്മ തന്നെ അതിന്റെ സ്വഭാവമാകയാൽ അതിനെ അവിള്വാശരീരമെന്നും പറയുന്നുണ്ട്.

9. ഇപ്രകാരം മനുഷ്യൻ ഉപയോഗിക്കുന്ന തായി മുന്ന ശരീരങ്ങഠം ഉണ്ടു്. അവ (1) സ്ഥ്യല ശരീരം, (2) സുക്ഷ്മശരീരം, (3) കാര സ്ഥ്യ<sup>ലാ</sup>, സൂ ണശരീരം അല്ലെങ്കിൽ അവിദ്വാ ക്യൂം, കാരണം, എന്ന മുന്ന കരി. ശരീരം, ഇവയാകുന്നും ഈ മൂന്നും

<sup>്</sup>യത സുപ്രതാന കഞ്ചാന കാമാം കാമയുത ന കഞ്ചന സാപ്നം പശ്വതി തത് സുഷുപ്തം.

<sup>ു</sup>മാ. ഉ. 5 ...

രങ്ങളുടേയും അ ഞൂ കോശങ്ങ സംബം ശരീരങ്ങളെയാണ് അഞ്ചു് കോശ ങ്ങളായി വിഭജിച്ചിരിക്കുന്നതു്. അവ (1) നുന്നമയകോശം, (2) പ്രാണമയകോശം, (3) മനോമയ

കോശം, (4) വിജ്ഞാനമയകോശം, (5) ആനന്ദ മയകോശം ഇവയാകുന്നു. സ്ഥൂലശരീരം തന്നെ അന്നമയകോശമെന്നു പറയപ്പെടുന്നും. സൂക്ഷ്മശ രീരത്തിൽ പ്രാണമയകോശവും മനോമയകോ ശവും വിജ്ഞാനമയകോശവും ഉശപ്പെടുന്നും. ഈ സൂക്ഷ്മശരിരംതെ ലിംഗ ശരാരമെന്നും പറയാറുണ്ടും. കാരണശരീരംതന്നെ അവിച്ചാശരീരമെന്നും ആന നമമയകോശമെന്നും വിളിക്കപ്പെടുന്നും.

10. ജീവാത്മാ അന്നമയകോശത്തിൽകൂടി പ്രവത്തിക്കുമ്പോഠം 'ഭൂതാത്മാ' എന്നും, പ്രാണമ യത്തിൽകൂടി പ്രവത്തിക്കുമ്പോഠം

പി വിധശരീര അളിലും കോശ അളിലും കൂടിചു ജോ ജീവാത്മാ ധിനെറ സ്റ്റുരണ വ്യൂത്വാസങ്ങ**്ം**. പ്രോണാത്മാ'എന്നും, വിളിക്കപ്പെട്ടുന്നും. മഹോമയകോശത്തിൽകൂടി പ്രവത്തിക്കുമ്പോഠം ജീവാത്മാവി നെ 'മന ആത്മാ' എന്നു പറയു ന്നും. വിജ്ഞാനമയകോശത്തിൽ കൂടി പ്രവത്തിക്കുമ്പോഠം വിജ്ഞാ

നാത്മാ' എന്നും പറയുന്നു. ആനന്ദമയകോശ ത്തിൽ ജീവാതമാ ലയിച്ചിരിക്കുമ്പോഠം അതു തോനമാതമാ' എന്നും, 'പ്രാജ്ഞാതമാ' എന്നും വിളിക്കപ്പെടുന്നു. ജീവാത്മാവിനു പഞ്ചകോശ ങ്ങളിൽ നിന്നും വ്വതിരിക്തമായ ഒരു നിലയുണ്ടു്. ഈ ഭാവത്തെയാണു് പ്രത്വൃഗാത്മാ? എന്നും ക്രേ ടസ്ഥൻ? എന്നു പറയുന്നത്ല്. ജീവാത്മാവിനെ സ്ഥുലശരീരാഭിമാനി എന്ന നിലയിൽ വിശ്വൻ? എന്നും സൂക്യുശരീരാഭിമാനി എന്ന നിലയിൽ തേതജസൻ? എന്നും കാരണശരീരാഭിമാനി എന്ന

11. മനു ച്ചുനിൽ അടങ്ങിട്ടുള്ള തത്വങ്ങളി**ൽ** ശാശചതവും സ്ഥിരവുമായ ഭാവത്തെയാ**ണു് (കൂട** സ്ഥൻ അപ്ലെങ്കിൽ 'പ്രത്വൃ**ഗ**ാ

് (പ്രത്വധാത്മാ). യ കൂട സ്ഥ ൻ യ കൂട സ്ഥ ൻ

ത്മാ' എന്നു പറയുന്നതു്. അവ നെ വാഹനം പോലെ വത്തി കുന്ന അഞ്ചു കോശങ്ങളിൽ നിന്നും കുടസ്ഥൻ വ്വതിരിക്കനാ

ണം. കൂടസ്ഥനം, സവത്തിനേറയം അനിഷ്യാന ചൈതന്വമായി പറയപ്പെടന്ന ബ്രഹ്മചെതന്വ ത്തിനം, യാതൊരു വൃത്വാസവമില്ല. കൂടസ്ഥൻ അല്ലെങ്കിൽ പ്രത്വഗാത്മാ എന്നത് ജാഗ്രത്, സചപ്പം, സുഷപ്പി, എന്ന മുന്നവസ്ഥകരംക്കും അതീതനാകുന്നു.

(i) മൻച്ച്വൻ സ്ഥൂലശരീരമെന്ന അന്നമയ കോശത്തിൽ താഭാത്മ്വത്തോടുകൂടി, അതായതു് സ്ഥ ലശരീരമാണു് താനെന്നുളിമാനിച്ച് വർത്തി അവൻ വിചാരിക്കു ക്കുമ്പോഗം അ നാമയ സ്ത്ര ഞോൻ ഒരു മനംഷ്യനാ ഭകാശം ഞാൻ ഇന്ന വഷ്ത്തിൽ ജനിച്ചു; എനിക്കു് ഇത്ര വയസ്സായി; ഞാൻ ഒതു ഇൻഡ്വാക്കാരനാണം; ഞാൻ ഒരു ഇംഗ്ലീഷുകാര ഈ അവസ്ഥയി എ**ന്നെല്ലാമ**ാകുന്നു. ജീവാതമാവിനെ പിശചൻ' എന്ന പറ യൂന്നത്ര്.

(ii) പ്രാണമയകോഗമെന്നത്. അന്നമയകോ ശത്തിൻെറ പ്രതിരുപം പോലെ വർത്തിക്കുന്ന ഒന്നാണു്. കുമ്മേന്ദ്രിയങ്ങൾ എന്ന വാക്ക്, പാണി, പാദം കോഗാം യവ പ്രാ**ണമ**യത്തിൽ പ്രതിഷ്ഠി തങ്ങളാണെന്ത് പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടല്ലൊ. ഈ വസ്തുത യെകൈയ്, കാൽ മുതലായ വ ബണ്ഡിച്ചിട്ടുള്ള ആ ളുകളുടെ അന്നഭവത്തിൽ നിന്നുകൂടി കാണാവുന്ന താണം. അവക്ക് സ്ഥൂലമായി കാണത്തകംവിധ ത്തിൽ കൈയോ കാലോ ഇല്ലെങ്കിലും, അവകഠം **ഉണ്ടാ**യിരുന്നാൽ എങ്ങനെയോ അതുപോലെ ത്ത സ്ഥാനത്ത് എന്തെങ്കിലും സ്റ്റശിച്ചതുപോലെയു ള്ള തോന്നൽ ചില സമയം ഉള്ള തായി കാണാം. പ്രാണമയകോശമെന്നത് സ്ഥൃലശരീരത്തിന്റെ വ പ്രതിരുപംപോലെ വർത്തിക്കുന്ന ഒരു സൂക്യുമായ

കോശമാകയാലും, സ്ഥ്യ ലമായ ശസ്ത്രക്കിയകരം അതിനെ ബാധിക്കാത്തതിനാലുമാണ് ഈ അന്ത്ര കാണന്ത്ര്. ഇത്ര സ്ഥ്യൂലശരീരത്തിൽ ഊട്ടം പാവും പോലെ സാർവത്രികമായി വ്യാപിച്ചാണ് നില്ലുന്നത്ര്. ഇതിലുള്ള ചില വികശങ്ങരം ജാഗ്രഭവസ്ഥയിൽ വിശപ്പം ഓഹവുമായി ബോല്യും പ്രെട്ടുന്നം. യോഗഗ്രന്ഥങ്ങളിലും മററും വിവരിക്കപ്പെടുന്ന മൂലാധാരം, സ്വാധിഷ്യാനം, മണിപ്പുരകം, അനാഹതം, വിശുലി; ആളം , സഹസ്രാരം, എന്ന ചക്രങ്ങരം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്ര് പ്രാണമയകോശത്തിലാകുന്നു. അല്ലാതെ ചിലർ തെററായി ധരിക്കുന്നത്രപോലെ, ഈ ചക്രങ്ങരം സ്ഥ്യൂ വേരളും

(iii) മനോമയകോശം എന്നത് അന്നമയ തേയും പ്രണമയത്തേയുംകാഠം സൂക്ഷ്മവും അവ രാന്ദിലും വ്വാപിച്ച് അവയുടെ മാക്കന്നും. മാക്കന്നും കടന്നു നില്ലൂന്നതു രാഗം, ദേവഷം, സ്നേഹം മതലായ വികാരങ്ങളും വിചാരങ്ങളും അന്തസരിച്ച്, ഈ കോശത്തിൽ പല രൂപങ്ങളും മാററങ്ങളും ഉണ്ടാകുന്നുണ്ട്. രാഗം, ദേവഷം, സ്നേഹം, കരുണ മുതലായ സകല വികാരംപപ്പും രൂപത്തോടുകൂടിയ സകല വിചാര ങ്ങളും സ്വതേ ഉള്ളിൽ നിന്നോ, വെളിയിലുള്ള ്സാംളവങ്ങളാലോ, ഈ കോശത്തിലുണ്ടാകുന്ന 'ഭാവഭേദങ്ങാം മാത്രമാണ്. ഈ കോശത്തിൽ അോദാത്മൃത്തോടുകൂടി അതായത്, അതാണ് നാര എന്നു വത്തിക്കുന്ന അവസാഞ്ജളിൽ, ഉണ്ടാകുന്ന അനുഭവങ്ങളെയാണ് നാം സുഖമായും ടുംഖമായും അനുഭവിക്കുന്നത്.

(iv) വിജ്ഞാനമയകോശം എന്നത്ര് മനോമ യത്തേക്കാഠം സുക്ഷ്മമായുള്ള തും, സാധാരണമായി മ നോമയ കോശ ത്തി്ന വി ജ്ഞാനമയ മായ വ്വാപ്തിയോടുകടിയതുമാ കോ.2000ം കോശം കുന്നു. ഈ മനോമയ ത്തേയും പ്രാണമയത്തേയും **അന്ന**മയത്തേയും **ഓതപ്രോതരൂപമാ**യി വ്വാപിച്ച നില്ലൂന്നണ്ട്. എല്ലാമാതിരിയിലുള്ള അരൂപവിചാരങ്ങളും ഈ കോശത്തിൽ പലവിധചലനങ്ങഠംക്കും കാരണമാ യിത്തീരുന്നു. മനുഷ്യൻ ഇതിൽ താഭാത്മ്വത്തോടു **കൂടി** വത്തിക്കുന്നതിനാലാണ്. **'ഞ**ാൻ യുള്ള വൻ; എനിക്കു ഗ്രഹണശക്തിയുണ്ടു്; ചിതിക്കുന്നു; ഞാൻ നിശ്ചയിക്കുന്നു? ല്ലാം വിചാരിക്കുന്നത്ര്. സകലവിധത്തിലുള്ള അഹ ങ്കാരത്തിനും കാരണം ഈ കോശത്തോടു**ള്ള** താളാ ത്മുംതന്നെ. പ്രാണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞാന മയം എന്ന മൂന്നു കോശങ്ങളിലുമോ, അവയിൽ ഏതെങ്കിലും ഒന്നിലോ, താഭാത്മ്വത്തോടുകൂടി വത്തിക്കുമ്പോഠം ജീവാത്മാവ് ശതെജസൻ'എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

(v) ആനന്ദമയകോശമെന്നതിന്റെ സ്വഭാവം ഇന്നതാണെന്നു പറയാൻ പ്രയാസമാണു്. അതി നെ അനിർവാച്ചുമെന്നു ശാസ്ത്ര അനന്ദമയ ങ്ങളും അനഭവസ്ഥനമാരും പറ കോതാം.

''ആദിയില്ലാത്തതും സചരുപലക്ഷണമിന്ന തെന്നു പറയാൻ നിവ്വത്തിയില്ലാത്തതുമായ അവി ഭ്വയെയാണു് കാരണശരീരമെന്നു പറയുന്നതു്.'?

എന്ന ഭ്രീമത് ശങ്കരാചായ്പർ 'ആത്മബോധ' ത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നം.\*

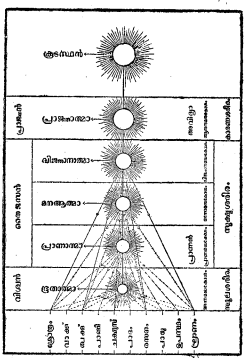
ഇതിൽ ജീവാതമാ ലയിച്ചിരിക്കുന്ന അവസ്ഥയെ സുഷുച്ചി എന്നു പറയുന്നു. ഈ അവസ്ഥയിൽ യാതൊരു ബോധവുമില്ലെങ്കിലും, ഉണൻവേ അവോഗം 'താൻ സുഖമായി ഉറങ്ങി. ഒന്നും അറി ഞെറില്ല' എന്ന ഓമ്മ സകല മനുഷ്യക്കും ഉണ്ടാ കുന്നുള്ളം സുഷുച്ഛിയിൽ അനുഭവിച്ചതി നാലാണു, പിന്നീട്ട് ഉണരുവോഗം, അവ ഓമ്മയിൽ വരുന്നത്ര്. ജീവാതമാവിനെ ഈ അവിള്വാശരീത്തിെൻറെ അഭിമാനി എന്ന നിലയീൽ പ്രോജ്ഞൻ' എന്നു പറയുന്നു.

<sup>\*</sup>അനാളുവിളുന്നിർവ്വാച്ചാ കാരണോ ചാധിരാച്ചുതേ. . ആ . ബോ. ച േ

12. ജാഗ്രഭവസ്ഥയിൽ മനുഷ്യന്റെ പ്രജ്ഞ അന്നമയകോശം എന്ന സ്ഥുപരംഭീരത്തിൽ നില്ലൂ

വിവിധമായു ഇലെ പ്രജ്ഞാക ഉീൽ മനംഷ്പിൻ ഉപയോഗി ക നെ ഉപായി കരം. ന്നു എങ്കിലും, സ്ഥൂലവസ്തക്കളെ അനഭവിക്കുന്നതായ ഈ അവ സ്ഥയിൽ മനുഷ്യൻ അന്നമയം, പ്രാണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞാ നമയം, ആനന്ദമയം എന്ന അ ഞ്ചു കോശങ്ങളേയും ഉപയോഗി

സ്വാപസ്ഥയിൽ അന്നമയമെന്ന സ്ഥൂലശഭീരത്തെ മനുഷ്യൻ ഉപയോഗിക്കുന്നില്ല. പ്രാണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞാനമയം, ആന ന്ദ്രമയം എന്ന നാലു കോശങ്ങളേയും ഉപതോഗി ക്കുന്നു. ഈ അവസ്ഥയിൽ പ്രജ്ഞ പ്രാണമയത്തി മോ മനോമയത്തിലോ വിജ്ഞാനമയത്തിലോ നില്ലുാം. പ്രാണമയത്തിൽ പ്രജ്ഞ നില്ലൂന്നപ ക്ഷം സ്ഥൂലശരീരം കിടക്കുന്ന സ്ഥലത്തിൽ നിന്നു് മനുഷ്യന്നീങ്ങാൻ സാധിക്കുന്നുതല്ല. എന്തുകൊ ണ്ടെന്നാൽ അന്നമയത്തിൽ നിന്നും പ്രാണമയം **പി**രിയുന്നുപക്ഷം ഉടൻതന്നെ മരണം സംഭവി ക്കുന്നത**ുണ്**. പ്രജ്ഞയെ മനോമസത്തിലോ വി **ജ്ഞാനമ**യത്തിലോ നിറുത്തു**ന്നപ**ക്ഷം **പത്തി**നിടയില്ല. ഈ രണ്ടു കോ**ശങ്ങ**ളിൽ ുതി **ലെങ്കി**ലം പ്രജ്ഞ നില്ലൂമ്പോറം. മനുഷൃന്ത് **ഇ**ത് ഭ്രലോകം മുഴുവനിലുമോ അതിൽ നിന്നം വളരെ ളുരംവരേയുമോ സഞ്ചരിക്കാം. സുഷുപ്ലി എന്നം



തോട്ട് 2. ഭൂതാത്താ. പ്രാണാതാ. ബ്രാധിൻ നിന്നം ബാധ് ത്രീയവുത്തോട്രക്കി**യ് 10 ത്രേഖകൾ 3** ഇഷ്ടത്തിയങ്ങളെയുടേക്ക്രെറ്റിയാനുള്ള കാഗ്നിയാനം 2. ക്രാബ്യസ്വ്വി**രം**ന്നായാ **ച്ലാവിൻ നി** ൺ. അമ്പ് താടയാളത്തോട്ട്രിയ ശേഖകർം ക്രാത്വിയാ**നുള്ള പദരിക്കാര**.

താഢനിദ്രാവസ്ഥയിൽ അന്നമയം, പ്രാണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞാനമയം എന്ന നാലു കോശ **ങ്ങ**ളിൽനിന്നും നീങ്ങി ആനന്ദമയമെന്ന അവിള്വാ ശരീരത്തിൽ ജീവാത്മാ ലയിച്ച നിൽക്കുന്നു.

13. തെ**ഞ**്വമസി<sup>9</sup> എന്ന മഹാവാക്വത്തിലുള്ള ത്രചം' എന്ന പദത്തിനെറ വാച്ചാർത്ഥത്തിൽ,

'ത **ഞച**മസി' .എന്ന മഹാവാ കുൃത്തിലെ "ത<sub>ം</sub>" ുന്ന പദത്തി ൻെ വാച്വവം ലാക്ഷു വുമായ ത്തത്ഥങ്ങഠം.

**ഇതോടു**യുടി

അന്നമയം, പ്രാണമയം, മനോമ യം, വിജ്ഞാനമയം, ആനന്ദമ യം, എന്ന അഞ്ചു കോശങ്ങളം ഉരംപെടും. സ്ഥൂലശരീരം, സൂക്ഷ് ശരീരം, കാരണശരീരം, മൂന്നു ശരീരങ്ങളും അവയിൽ കൂടി അനഭവപ്പെടുന്ന ജാഗത്, പ്നം, സുഷപ്പി എന്ന മൂന്നവസ്ഥകളം ഭ്രതാ തമാ, പ്രാണാതമാ, മന ആതമാ, വിജ്ഞാനാതമാ, പ്രാജ്ഞാത്മാ, എന്ന ആത്മഭാവങ്ങളും നിരുപ**ാ** ധികമായ കൂടസ്ഥനെന്നും പ്രതൃഗാതമാ എന്നും പരിതു**ഭാമായ** ആത്മഭാവവും, പറയപ്പെടുന്ന **മ**റംപ്പെടുന്നുണ്ടു്. <തചം' പഭത്തിനെറ ലക്ജ്വാ ത്ഥം സ്ഥൂലം, സൂക്ഷും, കാരണം എന്ന ശരീരത്ര മ്പത്തിനെറ്റ സാക്ഷിയായി, പഞ്ചകോശവൃതിരി മൂന്നവസ്ഥക*ാം*ക്കും അതീ തതനായി, ജാഗ്രഭാഭി **ഷനായി വത്തിക്കുന്ന** കൂടസ്ഥനെന്നു പറയപ്പെ ത്രസൗൌയവയവിധിയവൾ മാത്രമാണാ്. ത്തന്തബന്ധിച്ചിരിക്കുന്ന

കൊണ്ട് ത്രചം' പദത്തിനെറ വാച്ചാത്ഥമെ നെന്നം ലക്ഷ്യാത്ഥമെന്തെന്നും തെളിവായി ഗ്രഹിക്കാവുന്നതാണ്.

14. മനു പ്രൃനിലടങ്ങിട്ടുള്ള തത്ത്വങ്ങളിൽ കടസ്ഥനെന്നും പ്രത്യഗാത്മാ എ ക്രാസ്ഥനെന്നും പ്രത്യഗാത്മാ എ അറിയിട്ടുള്ള വ യിൽ ശാശ്വത ശാശ്വതമായുള്ളതെന്നും, ക്രട മായുള്ള തയാം സ്ഥൻ പരമാത്മാവിൽ നിന്നും ഭിന്നനല്ലെന്നും കഠോപനിഷത്തിൽ വിവരിച്ചിരി ക്കുന്നു.

ശത്രേത്രം, തചക്ക്, ചക്ഷ്സ്, എന്ന അച്ചു ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളിൽ നിന്നും അവയിൽകൂടി അന്ത്യകരണത്തിൽ പതി യുന്ന ശബ്മം, സുർശം, രൂവം, രസം, ഗന്ധം എന്ന വിഷയങ്ങ*ഠം* ഭിന്നങ്ങളാകുന്നു. ഈ വിഷയ ങ്ങളിൽനിന്നു ഭി**ന്നവു**ം ശ്രേഷ്യവുമാണു് മനസ്സിൽനിന്നും ഭിന്നവും ത്രേഷ്ഠവമാണ് ബുജ്ി. ബുലാിയേക്കാഠം അന്വവും ശ്രേഷ്യവുമാണ് ആത്മം സ് പുരണത്തിനു കാരണമായ അഹേകാരത്തചം. അനാകാരത്തെക്കാഠം ശ്രേഷ്യമാണ് മഹത്തെന്നു പറയപ്പെടുന്ന സമഷ്ടിത**ത**ചം. **അ**തിനേക്കാഠം അന്വവം ത്രേഷ്ഠവമാണ് അവ്വക്തമെന്ന പ*േ* മൂലപ്രകൃതി. **അവ്വക്തതേക്കാ** . യ**പ്പെ**ടുന്ന

അന്വമായം ത്രേഷ്യമായം പുരുഷൻ നിൽക്കും. പുരുഷനെക്കാഠം ത്രേഷ്യമായി യാതൊന്നുമില്ലും. ഉത്തമമായുള്ള അവസാന പദം അതുതന്നെ.' #

വിവരണം: \_\_ഇവിടെ പ്രുഷൻ എന്ന പറ യുന്നതു സാംഖ്യാന്മാർ പറയുന്ന അനേകം പുരു ഷന്മാരിൽ ഉറംപ്പെട്ട ഒരു വ്യക്തിയല്ല. സകല പ്രവഞ്ചത്തിനും ആഭികാരണമായി വത്തിക്കുന്ന പരമാത്മപെത്ത്വത്തെയാണ് പരുഷശബ്ദം കാണിക്കുന്നത്ര്. പുരുഷശബ്ദത്താൽ മനുഷ്യ നിൽ ശാശചതതച്ചായി വത്തിക്കുന്ന പ്രത്യശാത്താ എന്ന കൂടസ്ഥഭാവത്തെയോ സവത്തിനും ആദികാരണമായ പരബ്രവമലൈചതന്യത്തെയോ പ്രതിപാഭിക്കുന്നു. മനു ഷ്യ നിൽ പ്രത്യശാത്മാവായും പ്രവഞ്ചത്തിന്റെ ആദികാരണമായ പരമാത്മാചെതന്യമായും സാക്ഷാത്കരിക്കപ്പെടുന്ന വസ്ത ഒന്നു തന്നെ.

15. പരമാത്മചൈതന്വത്തെ സാക്ഷാത്ക രിഗുണെമെങ്കിൽ ഒരു സാധകൻ ആള്യമായി

<sup>\*</sup>ഇളിടെയളും പരാഹൃത്ഥാ അർത്തെളൃയി പരാ മനും മനസസ്ത പരാ ബുഭധിം ബൂഭധരാതമാ മഹാൻ പരം 'ഹസം പരമവൃക്തം മുവൃക്താത്,പുതുഷം പേരം പൂതുഷാന്ന പരം കിഞ്ചിത് സാധകാഷ്ഠാസാ പരാ ഗതിം.

க. உ. I, 3. 10, 11⊷

**ചെയ്യേണ്ടതു്** ആത്മാ എന്തെന്നും, അനാത്മാ എന്തെന്നും തിരിച്ചറിയുകയാണും. ഇതിനെത്തന്നെ, അറിയുന്നവനാ ത്തുത്താനത്തേ വിദവകം. ങ് ? അറിയപ്പെടുന്നവ ഏവ ? എന്നുള്ള വിവേകമാണെന്നും പറയുന്നുണ്ട്. ഓരോ മനുഷ്യനിലും നോക്കിയാലും അറിയുന്ന തതചം, അറിയപ്പെടുന്നു അപ്ലെങ്കിൽ അറിവിനു വിഷയ മായ അതചം, എന്നു രണ്ടു ഭാഗ അംഗം കാണപ്പെ ടുന്നു. അറിയുന്ന തൗചത്തെ ക്ഷേത്രജ്ഞനെന്നും - **അറിയപ്പെടുന്ന** അല്ലെങ്കി**ൽ** അ**റി**വിന മായ ഭാഗത്തെ ക്ഷേത്രമെന്നും പറയുന്നു. **ക്ഷേത്രക്ഷേതു**ജ്ഞവിഭാഗത്തെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്നു ശ്ലോകംകൊണ്ടു വിവരിക്കുന്നു:\_

> ഇദം ശരീരം കൌന്തേയ! ക്ഷേത്രമിത്വഭിധീയതേ ഏതദ്വോ വേത്തി തം പ്രാഹു ക്ഷേത്രജ്ഞ ഇതി തമപിദു.

> > லிும். XIII. 1.

'കുന്തീപുതുനായ ഹേ അജ്ജുന! ഈ ശരീരം ക്ഷേത്രമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ഈ ശരീരത്തെ തൻറെ അറിവിനു വിഷയമാക്കി വെച്ചംകൊണ്ടു് അതിൽതന്നെ വത്തിക്കുന്നതായി കാണപ്പെടുന്ന ജീവനെ അറിവുള്ളവർ ക്ഷേത്രജ്ഞൻ എന്നു പറയുന്നു.'

ക്ഷേത്രജ്ഞഭാവത്തെ പല നിലകളിലും ഗ്രഹിക്കാനുണ്ട്. **ഹ്നാ് ചെ**ശമു ക്ഷേ**തു** ജ്ഞനെ താ**ഭാത്മ്വത്തോടുകു**ടി രത്തിൽ വർത്തക്കുന്ന നിലയിൽ തമാ. എന്നും, പ്രാണമയകോശ ത്തിൽ താദാതമുതോടുകുട വർ നതിക്കുന്ന നിലയിൽ പ്രാണാത്മാ' എന്നും പറയുന്നു. മനോമയുകോശത്തിൽ താഭാത്മ്വത്തോടു ഷ്രടി വർത്തിക്കുന്ന നിലയത്ര മന ആത്മാ<sup>2</sup> എന്നും, വിജ്ഞാനമയകോശത്തിൽ താഭാത്മു ത്തോട്ടകൂടി വർത്തിക്കുന്ന നിലയിൽ 'വിജ്ഞാനാ എന്നും, ആനന്മമയകോശ ത്തിൽ താഭാ ്തമാ' ത്മുത്തോടുകൂടി വരത്തിക്കുന്ന നിലയിൽ ഇഞ്ഞാതമാ<sup>3</sup> എന്നും പറയുന്ന ഇ് ഈ ക്ഷേത്രജ്ഞ എന്നാൽ വാസ്തവ മായുള്ള ക്ഷേത്ര ംനെയാ**ണാ്**. **ംഞ**ഭാവം കുടുസ്ഥാനന്നും പ്രത്വഗാതമാവെന്നും പറയപ്പെടുന്ന തുലാചെതന്വത്തിന്റെറ "യാ**ണു്.** ശ്രീകൃഷ്ണൻ **ഇ**യ ശ്ലോകത്തിൽ ക്ഷേത്രേത ഇത്തനായി വിവരിക്കുന്ന ഉ് ഉപാധര **ഥ**തരും ജാഗ്രദാദി മൂന്നവസ്ഥകരം കുതിതവുമായി വർത്തി ക്കുന്നെ പ്രത്വഗാത്മ ഭാവത്തെയാണു്.

തെ ഹിന്ദുക്ഷേത്രത്തിലുള്ള തതചങ്ങളെ അനാൻ ഗ്രഹിക്കുന്നവാക്ഷം, ആതമാവിൻേറയും 2421

അനാത്മാവിൻേറയും ലക്ഷണങ്ങളെ ശമിയായി ഗ്രഹിക്കുന്നതിനാം, കൂടസ്ഥരനാ ം ഹിനുക്കേത്ര ന്ന പ്രതൃഗാത്മഭാവത്തെ സാ വും വി**ഗ്രഹ:ഭി** ക്ഷാത കരിക്കുന്നതിനാം അതു സ കളുനായും അവ **ഫായിക്കുന്ന താണു്. കു**രു ഫിന്ദ്ര സൂഷ്യാ ബാവും. ക്ഷേത്രത്തിന സന്മാഗ്ഗ് **ബോധക** വും ആത്മപ്രകാശകവുമായ അനേകം വശങ്ങൾം µ**ഉണ്ടെങ്ക**ിലും, അവയിൽ **ഞ്ഞു തുമുളാവത്തേയു**ം അനാത്മഭാവത്തേയും തെളിയിച്ച ആരാധകനെ സ്വാത്മസാക്ഷാൽകാരത്തിലേക്കു നമ്പിക്കുന്ന വശ മാണു് ഏററവും ഉധാനമായിട്ടുള്ളത്. ക്ഷേത്ര ങ്ങളിലുള്ള **പ്രാ**കാരസംച്ച അനുസരിച്ച് യെ മൂന്നു ഭാഗമായി പിരിക്കാം. ചില ക്ഷേത്ര ങ്ങൾക്കു മൂന്നു പ്രാകാരണ്ട് ഉണ്ട്. മററു ചില **ഉക്ഷ**ത്രു കൊരുക്കാര കാരം കോർക്കുന്നു. ചില ക്ഷേത്രങ്ങൾക്കു എഴു പ്രാകാരങ്ങൾ **ത**ായും കുറനുണ്ട്. ഇവയിൽ ഏററവും അന്ത ഭാഗത്തിലുള്ള തു് ശ്രീകോവിലെ ന്നും ഗർഭഗ്രഹമെ . നാം പറയപ്പെടുന്നു. മൂർത്തിയെ പ്രതിഷ്ഠിച്ചിരി **ക്കുന്നതു്** ഇതില**ം**ഞ്. എല്ലാ ക്ഷേത്രങ്ങളിലും **പ്ര**തിന്റിക്കപ്പെടിട്ടുള്ള മൂർത്തി, കൂടസ്ഥൻ അല്ലെ ങ്കിൽ പ്രതൃധാത്മാ എന്ന ഭാവത്തെ കാണി ക്കുന്നു. വൃന്നു വൃക്കാരങ്ങളുള്ള ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ **കാര**താ പ്രാകാരവും സ്ഥൃലം, സുക്ഷും, കാരണം, എന്ന ഓരോ ശരീരത്തെ കാണിക്കുന്നു. അവം

യിൽ ഏററവും വെളിയിലുള്ള തു സ്ഥുലശരിര ത്തേയും, മദ്ധ്വത്തിലുള്ള ത്ര്ന്നുക്ഷ്കൃശരീരത്തേയും ത്രീകോവിൽ കാരണശരീരത്തേയും കാണിക്കുന്നും **ത്നാഞ്ചു പ്രാകാരങ്ങളുള്ള ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ, കാരോ** പ്രാകാരവും പഞ്ചകോശങ്ങളിൽ ഓരോ കോശ ത്തെയാണു കാണിക്കുന്നത്ല്. ഏററവും വെളി അന്നമയകോശത്തേയും, അതിനട്ട യിലുള്ളത് ത്തയ പ്രാണമയകോശത്തേയും, അതിനടുത്തു അതിനടുത്ത **ള്ള തു് മനോ**മയകോശത്തേയും, മ്മത് വിജ്ഞാനമയകോശത്തേയും, ഗുള്ഗുഹമെ ന്നതു് ആനന്ദമയകോശത്തേയും കാണിക്കുന്നും. എഴ <u>പാകാരങ്ങളുള്ള</u> ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ വിഷയ ത്തിൽ, ഗർഭഗ്രഹമാംപ്പെടെ ഏററവും അന്തഭ് ഗത്തുള്ള മൂന്നു പ്രാകാരങ്ങളും ആനന്ദമയകോശ ആനമ്മയ കാശത്തിന് ത്തെ കാണിക്കുന്നു. വിരണ്മയകോശം, ഭഹരകോശം, പ്രാജഞകോ **ശ**ം, എന്നു മൂന്നു ഭാഗങ്കൾ ഉണ്ടു്. ഏററവും ന്നാന്തർഭാഗത്യുള്ള താണ് പ്രാജ്ഞകോശം. അതി നടുത്ത വെളിയിലുള്ളത്ര് ഭഹരകോശവും, ഹിരണ്മയകോശവുമാകുന്നു. നാലു പ്രാകാരങ്ങളും, ക്രമത്തിൽ വിജ്ഞാനമയം, മനോമയം, പ്രാണമയം, അന്നമയം എന്ന നാലൂ പോഗത്തുളേയും കാണിക്കുന്നു. ഏററവും വെളി യിച്ചുള്ള താണ് അന്നമയകോശം. ഓരോ ക്ഷേത്ര ത്തിലും ഒർശനത്തിനായി പോകുന്നവർ

മാതിരിയുള്ള വിഭാഗത്തെ ധരിച്ചു വേണ്ടതായ ശരീരതുജി, പ്രാണത്രജി, മനൃത്രജി മുതലായവ യോട്ടം ദ്രശവിചാരണയോട്ടം ആരാധന നട ത്രൂന്നപക്ഷം ക്ഷേത്രാരാധനകൊണ്ടുതന്നെ വേദാ ത്രവിചാരണയാൽ സിജിക്കുന്ന ക്രാരവും ക്രമത്തിൽ പരമാത്മസാക്ഷാത്കാരവും സിജിക്കുന്നതാകുന്നും

16. ഭഗവാൻ ക്ഷേത്രസചഭാവത്തെ താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകങ്ങൾംകൊണ്ടു പ്രതിപാദിക്കുന്നു:-

ഗാം\* <del>യേമ</del>യെധ്≀ജാ മഹാഭ്രതാന്വാമങ്കാരോ ബുദ്ധിരവ്വക്തമേവ ചു ഇന്റ്രിയാണി ഒരെ കം ച പഞ്ച ചേന്ദ്രിയഗോചരാം ഇച്ഛാ ഭേപഷം സുഖം ടുംഖം സംഘതേശ്ചേതനാ ധ്യതി ഏത്ത് ക്ഷേത്രം സമാസേന സവികാമുദാഹൃതം.

တါတ. XIII. 5 & 6. \*

്തേകാശം, വാന്ത്യ, അഗ്നി, അപ്പ്, പ്രഥി എന്ന പഞ്ചസൂക്ഷ്മഭ്രതങ്ങളും, ആ കാശത്തേക്കാരം സൂക്ഷ്മവും പഞ്ചസൂക്ഷ്മഭ്രതങ്ങ**ാ**ക്കു കാരണവുമായ

<sup>\*</sup>മഹാഭതാനി = പഞ്ചനുക്കുളത<sup>പെ</sup> ഗ എന്ന ആകാശം വായു, അഗ്നി, അപ്പ്, പൃഥി എന്നിവ; അഹങ്കാരുടച്ചത്മ ശൂരങ്ങറും ക്ക് കാരുണവും ആകാരത്തേക്കാറാനുക്കുവുമായഒരു

അഹകാരമെന്ന സമഷ്ടിഭ്രതവും, അതിനെറയും കാരണമായുള്ള മഹത്തത്വവും, അതിനും കാരണ മായുള്ളതും സത്വം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്നു മുന്നു ഇണങ്ങളുടെ സാമ്വാവസ്ഥയുമായഅവ്വുക്തമെന്ന മൂലപ്രകൃതിയും, ത്രോത്രം, തചക്ക്, ചക്ഷസ്സ്, രസ നേന്ദ്രയം, ഘാണേന്ദ്രിയം എന്ന അഞ്ചുള്ളതാനേ ന്വരാം, ഘാണേന്ദ്രിയം എന്ന അഞ്ചുള്ളതാനേ വിത്തം, ബുദ്ധി, അവകാരം എന്ന നാലു ഭാവ അഗാള ഇക്ക് അന്ത്യകരണവും,ഇന്ദ്രിയവിഷയങ്ങളായ ശബ്ദം, സൂർശം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം എന്തപാ

സമഷ്ടി ജഡ പസ്സ് ബുദ്ധിം = അഹങ്കാരം മന്ന സമഷ്ടിജഡവസ്ത വിനം കാരണമായ മഹത്തതം എന്നജ്ഡവസ്ത; അവൃക്തം-**ഏ**വ-ച=സത്വം, രജസ്സ്, തമസ്സ് ന്ന മുന്നുഗുണങ്ങളുടേയും സാമ്യാവസ്ഥയായ മൂചപ്രക്കുതി എന്ന ജഡവസ്കവുറും; ഇന്ദ്രിയാ ണി.ഒശ-ഏകം\_ച-യോത്രം, തിക്ക്, ചക്ഷ്സ്സ്, രസനം, ലോ ണം, ുന്ന അ ഞച്ചു ജ്ഞാനേന്ദ്രിയ അടളും, പ്രക്ക്, പാണി പോടം, പയ, ഉപസാദം ചാന്ന അഞ്ചു കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും. അന്തുകരണവുമു**ഠാ**രപ്പുടയുള്ള പതിനൊന്നു ഇന്ദ്രിയങ്ങ**ഠാ** പഞ്ച-ച-ഇന്ദ്രിയഗോചരാഃ=ശബ്ദം, സൂർശം, രൂപം, രസം, പ ഗ്നാം ്ു്ഡ അത്തി ത ഷതങ്ങഠം (ഷം ഞീഹപ് നെ@യങ്ങഠം) ÷ നു പ് ഹാം.അഗ്രഹ: : ഭലഷം വെറ്റും; സുഖം == ന്നതുലഭാ വാഷധാ ഉണ്ടാകുമ്പോടാ വരുന്ന മാനാവൃത്തി; ലുംഖം 🗕 പ്രതി Man a au co o ras unióo ഉലഭാകുന്ന തും വിതര് വേശാ പം പം വിത്രാലി കശം ചന്നതായ ഈ ശരീരം; ചേരന ലേചെ ച പുണം പ; ധുതിം≃ബലം(സ്ഥിരത); ഏതര് ≕ഇവയം; സ്വി ഷാൻം സു െ പുടെ വികാരങ്ങളും ചേന്ത്; കേഷംത്രാട്ടുക്കുത്മാ ക്ഷാവര്: നാഗാസേന്—ചുരുക്കമായി; ഉദാഹൃതം =വിവ**രിക്ക ுயூ தி**ரிக்கார்.

യുന്ന അഞ്ചു വിഷയങ്ങളും (അംല്ലങ്കിൽ അഞ്ചു സമ്യൂലഭ്രതങ്ങളും,) ഇപ്പാ, ട്രോഷം, സുഖം, ട്രൂഖം, ഇത ശരീരവും, അവയവങ്ങ**ാം**ക്കു് ബലത്തേയും ഉത്സാഹത്തേയും കൊടുക്കുന്ന ചൈതന്വവും, സ്ഥി രതയും, ഇവയുടെ വലവികാരങ്ങളും ക്ഷേത്ര ത്തിൽ സ്വര്യവത്തെ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്.'

വിവരണം:....സ്മൂലശരീരം എന്ന അന്നമയ കോശത്തിൽ പ്രജ്ഞയോടുകൂടി ജീവാതമാ വത്തി ക്കുമ്പോഗം ത്രോത്രം, തചക്ക്, ച വി ിധമായു entan, രസന, ഘാണം, എന്ന അഞ്ചുള്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളേയും, വാ ളിൽ ജീവാതമാ വി ൻറ നിച ക്ക്, പാണി, പാഭം, പായ, ഉപ സ്ഥം, എന്ന അഞ്ച കമ്മേന്ദ്രിയ **ങ്ങളേയും, പ്രാണൻ,** അ പാനൻ, വ്വാനൻ, ഉളാ നൻ, സമാനൻ എന്ന പഞ്ചപ്രാണങ്ങളേയും, മന സ്സ്, ചിത്തം, ബുദ്ധി, അഹങ്കാരം എന്ന നാലു അന്ത്യകരണത്തേയും, ഭാവങ്ങള് ജ ഉവയോ ഗിക്കു:നതായി ഈ ജീവാത്മ പറയപ്പെടുന്നു. ഭാവത്തെ ഭൂതാത്മാ എന്നും വിശ്ചനെന്നും പറയു സ്ഥ്ലപദാർത്ഥങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്ന ജാഗ്രദവസ്ഥയെന്നും ഈ അവ**സ്ഥ**യെ യൂന്നു.

അ**ഞ്ചു ഇഞ്ഞ**ാനേന്ദ്രിയ**ങ്ങള**ം, അഞ്ചു കമ്മേന്ദ്രി യങ്ങളും, അഞ്ച പ്രാണങ്ങളും, മനസ്സ്, ചിത്തം, ബൂദ്ധി, അഹങ്കാരം എന്നനാലു രൂപത്തിൽ പ്രവ ത്തിക്കുന്ന അന്തുകരണവും, ചേന്ത് സൂക്ഷ്മശരീര മെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. സ്ഥൂലശരീരം കൂടാതെ സൂക്ഷ്മശരീരത്തിൽകൂടി**മാത്രം ജി**വാത്മാ പ്രവത്തിക്കുന്ന അവസ്ഥയെയാണു സചച്ചാവസ്ഥ **എ**ന്നു പറയുന്നത്ര്. ഈ അവസ്ഥയിൽ ജീവാ തമാവിനെ ശൈജസസെന്താ പറയുന്നു. സൂക്ഷ്മശരീരത്തിൽ പ്രാണമയകോശം, മയകോശം, വിജ്ഞാനമയകോശം, എന്ന മൂന്ന കോശങ്ങളും ഉരുപ്പടു**ന്നു**. അഞ്ചു കുമ്മേന്ദ്രിയ **ങ്ങ**ളും അഞ്ചുവിധത്തിലുള്ള പ്രാണനം ചേന്ന് പ്രാണമയകോശമെന്നും, അഞ്ചു ജ്ഞാനേന്ദ്രിയ **ങ്ങളം മ**നസ്സം ചേന്ന് മനോമയകോശമെന്നും അഞ്ചുജ്ഞാനേന്ദ്രിയ**ങ്ങള**ം ബുദ്ധി**യം**ചേർന്നു് വ പറയപ്പെട**ന്നു.** മറ **ഇഞാനമയകോശമെന്നും** സ്സിൽ ചിത്തവും, ബുഭ്ധിയിൽ അഹങ്കാരവും, അ ജ്വവാത്മാവിനു പ്രജ്ഞ പ്രാ ന്തർഭൂതങ്ങളാകുന്നു. നി**ല്ലുമ്പോ**ഗം ലാണാത്മാ **ണ**മയകോശത്തിൽ എന്നും, പ്രാംബ മനോമയകോശത്തിൽ നില്ലൂ പോഗം മന ആത്മാ എന്നും, പ്രജ്ഞ വിജ്ഞാന **മ**യഴകാശത്തിൽ നില്ലൂമ്പോ**റം വി**ജ്ഞാനാത്മാ എന്നു, പേർ പറയുന്നു. ജീവാതമാ സ്ഥൂലശരീര മെന്ന സ്നനമയകോശത്തിൽകൂടിയോ, പ്രാണമയ കോശവും മനോമയകോശവും വിള്ളതാനമയകോശവും ഉരപ്പെട്ട സൂക്യൂശരിരത്തിൽക്രടിയോ പ്രവത്തിക്കുമ്പോരം, അതിനെ ദേഹി എന്നു വിളി ക്കുന്നു. വിള്ളതാനമയകോശത്തേക്കാരം അത്വന്തും സൂക്യൂമായിട്ടുള്ള താണു് ആനന്ദരായ കോശം ഗാഡം നിരു എന്ന സുഷപ്പു വസ്ഥയിൽ ജീവാത്മാ ലയി ച്ചിരിക്കുന്നത്ത് ഈ ആനന്ദരയ കോശത്തിലാണും. ഈ അവസ്ഥയിൽ ജീവാത്മാവിനെ പ്രായ്യന്നും ഈ അവസ്ഥയിൽ ജീവാത്മാവിനെ പ്രാജ്ഞൻ എന്നും പറയുന്നും അന്നമയകോശംമുതൽ ആനന്ദര ചറയുന്നും അന്നമയകോശംമുതൽ ആനന്ദര മയകോശംപരെയുള്ള പഞ്ചകോശങ്ങരക്കും അ തീരുമായി അവയാൽ ബാധിക്കപ്പെടാതെ നില്ലൂ ന്ന ആത്മഭാവത്തെയാണു് പ്രത്വഗാത്മാ എന്നും കുടസ്ഥൻ എന്നും പറയുന്നത്ര്.

17. ജീവാത്മാവ്, ജനനം, മന്നോ മുത ലായ വികാരങ്ങളാൽ ബാധിക്കപ്പെടുന്നില്ല. ഒരേ മനുഷ്യന്നു തന്നെ ബാല്വം,യൊവനം,വാർഭാക്വം, എന്ന മുന്നവസ്ഥകളിലും പ്രജ്ഞ തുടച്ച്യായി നി ലൂകയും, ബാല്വത്തിലും, യൊവനത്തിലും, വാർഭാ ക്വത്തിലും ഞാൻ എന്ന വ്യവ മാരത്തിന് ആശ്ര യമായ ജീവാത്മാ ഒന്നുതന്നെ എന്ന അനുഭവമ ണ്ടാവുകയും ചെയ്യുന്നു. അതുപോലെ വിജ്ഞാന മയകോശത്തിൽ പ്രജ്ഞയുള്ള ഒരുവന്ത്, വിവിധ ശരീരങ്ങളിലും പ്രജ്ഞ തുടർച്ചയായി നില്ലൂന്നതും, കഴ്ചിഞ്ഞജനമത്തിലേ ശരീരങ്ങളിൽ വത്തിച്ച താൻ തന്നെ ഈ ജന്മത്തിലുള്ള ശരീരത്തിലും വത്തിക്കും ന്നതായി ബോല്യുപ്പെടുന്നതുമാകുന്നും. ദേഹംമാവ ന്നതുകൊണ്ട് ആത്മവ്യത്യാസമില്ലെന്നും ഒരു ആ തമാവത്രന്നെ പല ജന്മങ്ങളിൽ സ്വീകരിക്കപ്പെടുന്ന ശരീരങ്ങളിൽ വത്തിക്കുന്നു എന്നും ഭഗവാൻ പറയുന്നും.

> ടോപിനോ ന്സ്മിൻ യഥാ ഭേദന്മ കൌമാരം യൌവനം ജരാ തഥാ ഭോഗതരപ്രാപ്പി? ധീരസ്ത്രത നമുഹൃതി.

> > ഗീത. II. 13∘. \*

**ഏതു** സ്ഥൂലശരീരത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന ഭ്രതാത്മാ എന്ന ദേഹി ഒരേ ശരീരത്തിൽ ബാല്വം, യെവേ

ഭോവം വത്ത മാതാം ഭവി ഷൃത്തം അന ശേരീര അം ഉിൽ പോജനാവുടെ തു ടർച്ചു. നം, വാർദ്ധകൃം എന്ന മൂന്നവ സ്ഥകളേയും പ്രജ്ഞാക്ഷയം കൂടാ തെ അനുഭവിക്കുന്നതുപോലെ തന്നെ, വിജ്ഞാനമയ കോ ശ ത്തിൽ പ്രജ്ഞ സ്റ്റൂരിച്ചിട്ടുള്ള ഒരു ദേഹിക്ക് ദേഹവിയോഗം കൊ

<sup>\*</sup> ദേഹിനു == ദേഹത്തോടു കൂടിയ ഒരുവന്; അ സ്മിൻ\_ദേഹേ = ഈ ശരീരത്തിൽ യഥാ കൌമാരം-യൌവ നം.ജരാ = ഏത്ര പ്രകാരത്തിൽ കുമാരോപം, യൌവനം, വാർദ്ധക്വം, എന്ന മൂന്നു സ്ഥകളും ഉണ്ടാകുന്നുവോ; യഥാ-ദേഹാന്തരപ്പാപ്ലി = അതുപോലെ തരന്ന ദേഹാന് പ്രോപ്ലി എന്ന മരണവും ജനനവും; ധീരു = ബുജ്വമാൻ;തത്ര = ജനന മരണങ്ങളാലുണ്ടാകുന്ന ദേഹമാററത്തിൽ; ന-മുഹൃതി = പരി ഒമിക്കുന്നില്ലം

ണ്ടാ ദേഹസ്ഥികരണം കൊണ്ടും യാതൊരു പ്ര ജ്ഞാക്ഷതിയും ഉണ്ടാകുന്നില്ല. ഈ മാതിരി ഭേ ഹമാററത്താൽ ധീരനായ ഒരുവരു യാതൊരു പരിഭ്രമവും ഉണ്ടാകുന്നില്ല."

വിവരണം:\_\_ മരണാവസരത്തിൽ ആനന്ദമയ വിജ്ഞാനമയകോശം, മനോമയകോ ശം, പ്രാണമയകോശം എ**ന്ന** നാലു കോശങ്ങ ളോടുകൂടിയ (അവയാൽ ചുററാപ്പുട്ട) കൂടസ്ഥൻ (പ്രതൃഗാതമാവു) അ**ന്നമ**യകോശമെന്ന സ്ഥൂല ശരീരത്തെ ഗൃജിക്കുന്നു. അതിൽ പിന്നുട് പ്രാണ മയകോശത്തേയും ഉപേക്ഷിക്കുന്നു. പ്രാണമയ ത്തെ ഉപേക്ഷിച്ച ഭശഷം മനോമയകോശത്തേയും ഉപേക്ഷിക്കുന്നു. ജീവാത്മാവിന്റെ സ്ഥിരമായ സവനം വിജ്ഞാനമയകോശമാണ്മ്. അനന്ദ മയകോശ താലും വിജ്ഞാനമയകോശത്താലും ആവൃതനായ കൂടസ്ഥനെയാണ് വിജ്ഞാനാതമാ എന്നു പറയുന്നത്. വീണ്ടം വീണ്ടും ജന്മം സചീക രിക്കുന്ന<u>ത്</u> ഈ വിജ്ഞാനാ**തമ**ാവാണ്. പേണ്ട തായ അനഭവങ്ങളെല്ലാം സിദ്ധിച്ച്, മോക്ഷം പാപിക്കുന്നതുവരെ, ജീവാതമാ ഈ രണ്ടു കോശ **ങ്ങ**ളേയും **ആ**ശ്രയിച്ചു നി**ല്യുന്നതു**ം അനുഭവങ്ങളും ജ്ഞാനാളിഭാവങ്ങളും വർദ്ധിക്കുന്നതിനുവേണ്ടി -വീണ്ടും വീണ്ടും ജന്മം സചീകരിക്കുന്നതുമാകുന്നു.

18. പുനർജന്മമെന്നത്വിജ്ഞാനാത്മാവിനെ ഭബാധിക്കുന്ന ഒരു മാററമാണ്. ജനനം, മരണം മുതലായ വികാരങ്ങ**ം** ശുദാചെതന്യ സചര്രപിയായ പ്രത്യഗാതമാവിനെ ബാധക്കുന്ന തല്ലം പുനർജന്മസ്വഭാവത്തെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകം കൊണ്ടു വിവരിക്കുന്നു.:\_\_\_

വാസാംസി ജീർണ്ണാ നി യഥാ വിഹായ നവാനി ഗ്രഹ് ണാതി നരോപ്പോണി തഥാ ശരീരാണി വിഹായ ജന്മണാ— നൃത്വാനി സംയാതി നവാനി ദേഹീ.

ഗീത. II. 22. \*

്മനുഷ്യൻ വൃയ വസ്ത്രങ്ങളെ ഉപേക്കിച്ച് അന്യമായ ആതനവസ്ത്രങ്ങളെ സ്വീകരിച്ച ധരി പുനർജന്തം ക്കുന്നതുപോലെ ദേഹി ജീർണ്ണീ എന്നത് വസ്ത്രം ഭവിച്ച ശരീരങ്ങളെ ഉപേക്കിച്ചു മാരന്നു പോ ത്രതനമായ അന്യശരീരങ്ങളെ പുണ്ണനം.

വിവരണം: വിജ്ഞാനാത്മാ എന്ന ദേഹി ആനന്ദമയം, വിജ്ഞാനമയം, എന്ന രണ്ടുകോശ ങ്ങളാൽ ചററപ്പെട്ട കൂടസ്ഥനാണം. ഈ വി

<sup>\*</sup> നും ടേ മനുഷ്യൻ; യഥാ\_ജീർണ്ണാനി - വാസാംസിപ്പിക്കാ ചെയ്യൻ; യഥാ\_ജീർണ്ണാനി - വാസാംസിച്ചു : ന പാനി-അപേരംബി ഗ്രഹ് നാതി ടെ പുത്രത്രെ വേദര വസ്ത്രം ഉ സ്വീകരിക്കുന്നുവാ; തഥാ ടെ അത്രപോലെ; ജീണ്ണാ നിംശരീരാണി വിഹായ ടെ ജീണ്ണിഭവിച്ച ശരീരങ്ങളേ ഉപേ കഥി വിട്ട്; കേഹീ ടെ കൈ തോട്ടെക്ടിയവൻ (വിജ് ഞാനാ അമാ നന്നർത്ഥം;) നവാനി അന്യാനി സംയാതി ടെ പുത്രത്തുവരി അവരു വരുത്തി അവരു പുത്രത്തുവരി അവരുത്തി അവരു പുത്രത്തുവരിക്കുന്നു.

ഇഞ**ാനാതമാ മരണ**സമയം ആളുമായി അ<sup>°</sup>ന™ മയകോശം എന്ന സ്ഥൂലശരീരം വിട്ടുപോകുന്നും. ഞതിൽ പിന്നീട്ട ക്രമമായി പ്രാണമയത്തേയും, അതിന്റെ മനോമയ ത്തേയും ശേഷം ക്ഷിക്കുന്നും മ**നോമയ** കോശത്തെ ഉ പേക്ഷിച്ച ശേഷം, വിജ്ഞാനമയത്തിൽ വത്തിക്കുന്നു. മുൻ ഉണ്ടായിട്ടുള്ള അനുഭവങ്ങളെല്ലാം ജന്മങ്ങളിൽ **പാ**സനാത്രപമായം സ്കൃതത്രചമായം വുജ്ഞാന മയകോശത്തിലാണു് വത്തിക്കുന്നത്ല്. ഇന **കോ**. ശത്തിൽ പ്രാത്ത വികസിക്കുന്ന അവസ്ഥയിൽ ഇവയെ ഓമ്മിക്കാവുന്നതുമാണു്. തോഗശാസ്ത്ര ത്തിൽ ഈ പ്രജ്ഞയെ വികസിപ്പിച്ച് മൻജന്മ ങ്ങള 1ലണ്ടായിട്ടുള്ള ഓ*മ്*മിക്കാ അന്തഭ**വങ്ങ**ളെ ൻമും മാർഗ്ഗങ്ങളും ഉവഭേശിച്ച കാണുന്നു. ണടും ജന്മം എടുക്കേണ്ട അവസരത്തിൽ, വിജ്ഞാ നാത്മാവിനു ആതനമായി ഒത മനോമയശരീരവും ഒരു പ്രാണമയശരീരവും ഉണ്ടാകം. ഇവയ്ക്കുന്നസ **ര**ണമായി അവന് ഒരു സ്ഥൂലശരീരവും ഉണ്ടാ കം. ഈ സംഭവങ്ങളെല്ലാം നയന്ത്രിതവം അനി വാരിതവുമായ കമ്മനിയമമനുസരിച്ചാണു് നടക്കു ന്നത്ര്. വീണ്ടം വീണ്ടും ജന്മം സചീകരിക്കുക എന്നതും വിജ്ഞാനമയകോശത്തെ അത്രയിച്ചി രിക്കുക എന്നതും മോക്ഷപ്രാപ്തിവരെ ഉണ്ടായി മോ**ക്ഷപ്രാ**പ്തിയിൽ രിക്കും. വിജ്ഞാനമയ കോശം നശിച്ചപൊകുന്നതാണു്.

19. അന്നമയകോശം, പ്രാണമയകോശം, മനോമയകോശം, വിജ്ഞാനമയകോശം, ആന ന്മമയകോശം, എന്ന പറയപ്പെടുന്ന കോശങ്ങ ഉത്ത് ഉണ്ടാകുന്ന വികാരങ്ങറും കുന്നം തന്നെ തുടെ ചൈതനുസ്വരുപിയായ കൂടസ്ഥനെ ബാധിക്കു ന്നതല്ല. ഒഭാതികവികാരങ്ങരം ഒന്നും അന്നെ ആത്മലൈതനുത്തെ ബാധിക്കുന്നതുല്ലുന്നു ഭഗ വാൻ ഉപദേശിക്കുന്നും.

ഭെയുനികവി കാരങ്ങാം എന്നും പ്രത്യാനായാ എ ന്ന കൂടസ്ഥനെ ബാധികുന്നതല്ല എന്ന പ്രതിപാ ടെനനം മരിന്ദന്തി ശസ്ത്രാണി നൈനം ഭാഹതി പാവകഃ ന ചൈനം ക്ലേദയന്ത്വാപോ ന ശോഷയതി മാരുതഃ

ഗീതം II. 23. ∗

"ഈ ഞത്മാവിനെ ശസ്ത്രങ്ങരം മേരദിക്കുക യില്ല; അഗ്നി ഭാഹിപ്പിക്കുക മില്ല; ജലം ദ്രവിപ്പി ക്കുകയില്ല; വായ ഉണക്കുകയുമില്ല."

വിവരണം:\_\_ആത്മാവ് പഞ്ചഭ്രതങ്ങഗം കൊ ണൂണ്ടായതല്ല. അന്തഃകരണവും ഇഞാനേന്ദ്രിയങ്ങ

<sup>\*</sup> പുനു = ഇവരന; ശസ്ത്രാണി = ശസ്ത്ര അഭാം (കയ്യിൽ വച്ചു തെരിണ്ടുപയോഗിടെക്കു ആയുധങ്ങാം, വാഠം, കഠാരി മുതലായവ;) നചരിന്ദ്രന്തി = മുറിക്കു കയില്ല; ഏനം പാവകം; നുഭഹതി = ഇവരന അഗ്തി ഒഹിപ്പിക്കുകയില്ല; ഏനം — ആപം - നൂം ക്ലൈയന്തി ച = ഇവരന ജലവും രൂവിപ്പിക്കുകയില്ല. ലൂ; മാരോതം - നേ ശോഷയതി = ായു ശോഷിപ്പിക്കുകയില്ല.

ളൂം കമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും സ്ഥ്യലശരീരവും പഞ്ചളത ജ്ജളടെ വികാരം കൊണ്ടുണ്ടായവയാണ്യ്. ആ തമാവ് പഞ്ചളതാത്മകമല്ലാ ത്തതിനാൽ, സ്ഥ്യല മായോ സൂക്യുമായോ ഉണ്ടാകാവുന്ന യാതൊരു ഭ്ര തവികാരങ്ങളും ആത്മാവിനെ ബാധിക്കുന്നതല്ല.

20. ജീവാത്മതതാത്തിൽ ശാശചതവും പ്രധാനവുമായ ഭാഗം ഈശചരഭാവമാണു. എം ന്നാൽ അത് അവിഭ യോട്ട സംബന്ധപ്പെട്ടു നിൽക്കുന്നതുവരെ മനസ്സോടും, ത്രോത്രം, തചക്കു, ചക്ഷുസ്സ, രസനം, ഘാണം, എന്ന അഞ്ചു ജഞാം നേന്ദ്രിയങ്ങളോടും ബന്ധിക്കപ്പെടുതന്നെ നില്ലും. ഈ തത്വത്തെ താഴെ വറയുന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ട് ഭഗവാൻ ഉപദേശിക്കുന്നു:—

ജീവാത്യാവി നുള്ള പ്രധാനഭാ വവും അതിസ് ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടു ഉള സമ്പക്കവും മമൈവാംശോ ജീവലോകേ ജീവഭ്രതഃ സനാതനഃ മനഃ ഷഷ്യാനീഥ്രിയാണി പ്രകൃതിസ്ഥാനി കർഷതിം

ഗീത. XV. 7. ∗

<sup>\*</sup> മമ്-അംശാദം എവ= ന് ൻറ അം.അംതാന്നും ഭീവഭ്യോട — സനാതനാട — ജീവനായും, സന്ധതനനായും അതായുള നിതൃ നായും ആള്യനാം ഹിംഗായും ഇരിക്കന്നും ജീ വപോടക — പ്രപ ഞ്ചത്തിൽ; പ്രകൃതിസ്ഥാനി — പ്രൂക്കിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന (ചുകൃതിവികാരഅഭളായ); മനാ ഷഷ്യാനി — ഇന്ദ്രിയാണി — മനസ്സ് ആറാമും തരായുള്ള ഇപ്രെയങ്ങള (ത്രോത്രം. തച ക്ക്, ചക്ഷുസ്സ്, രസനാം, ഘാണാ എന്ന അഞ്ചു ഇന്ദ്രിചഞ്ഞു ഉള്യും എറാമം തത് ഇന്ദ്രിയമായ രനസ്സിനെയും); കർഷതി — ന്തുക്ക്കിക്കുന്ന (രംന്നിൽ ആകർക്കിച്ചുകെള്ളുന്നം)

്ളോ പ്രചഞ്ചത്തിൽ ജീവാത്മാവായി പ്രകാഹം ശിക്കുന്നതു വരമാത്മാവായ എൻറെ ശാശചം തവും ആള്യന്തരഹിതവുമായ അംശമാകുന്നു. അ തു ഈ ലോകത്തിൽ പ്രകൃതിയിൽതന്നെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നതും, പ്രകൃതിവികാരങ്ങളും ആയ അഞ്ചു. ഇഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളേയും ആറാമത്തെ ഇന്ദ്രിയമായ ബുദ്ധിയേയും തന്നിൽതന്നെ ആകർഷിച്ചു ചേത്ത്ര കൊള്ളകയും ചെയ്യുന്നു."

വിവരണം. ഇവിടെ ജീവാതമാവിനെ അം ശമായി കല്ലിക്കുന്നതു ഗ്രഹണസെയകയ്യത്തിനും വേണ്ടിയും ളവാധിക<u>ളെ</u> ആശ്രയിച്ചമാകുന്നു. തത്വദ്ര പ്രാം നോക്കുന്നു പേരു കോലചെത ന്യസചരുപിയായ ചരമാത്മാവിന് അംശകല്പന യോജിക്കുന്നതല്ല, ഈ ശചരചൈതന്ത്വം സമഷ്ഠി സൂക്ഷ്ട്രതത്യമായ അഹങ്കാരത്തിൽ ( അന്തുകര ണാംശമായ അഹങ്കാരമല്ല) പ്രതിഫലിക്കുമ്പോരം, സംഖ്യമ്മിക്കാത്ത ജീവന്മാരുടെ സ് ഫൂ**രണമുണ്ടാ** കുന്നു. ഈ മാതിരി പ്രതിഫലനത്തിന് ഉപാ ധിയായി വരുന്ന അവങ്ങാരാംശത്തെയാണ് അ ഈ അവിദ്വയെ വിദ്യ എന്നു പറയുന്നത്. ത്തെന്നെ ആനന്ദമയകോശമെന്നും കാരണശരീര **്രതി**ബിംബം **െമുന്നാം** പറയുന്നു. ഈ **ഒ**ംരോ **അവവ**ം (ഷാഞി ജ്**ഞ**ം ധേദ്രിയങ്ങളും അന്ത്യകക **ണ**ഭാവമായ ബുദ്ധിയം ചേന്നുള്ള) വിജ്ഞാനമയ ധംഗത്തെൽ ആവൃതമായിത്തീരുന്നു.

"ഈ പ്രവഞ്ചത്തിൽ ജീവാത്മാവായി പ്രകാഗിക്കുന്നത്ത പരമാത്മാവായ എൻെറ ശാഗ്രച്ചം തവും ആള്യന്തരഹിതവുമായ അംഗമാകുന്നം. അത്ര ഈ ലോകത്തിൽ പ്രകൃതിയിൽതന്നെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നതും, പ്രകൃതിവികാരങ്ങളും ആയ അഞ്ചു. ഇതാനേന്ദ്രിയങ്ങളേയും ആറാമത്തെ ഇന്ദ്രിയമായ ബുദ്ധിയേയും തന്നിൽതന്നെ ആകർഷിച്ചു ചേത്ത്രം കൊള്ളുകയും ചെയ്യുന്നും."

വിവരണം \_\_\_ഇവിടെ ജീവാതമാവിനെ അം കല്പിക്കുന്നത്ര **ഗ്രഹണസെകേ**ത്വത്തിന . ഉപാധി**കളെ ആശ്ര**യിച്ചമാകുന്നു. വേണ്ടിയും തത്വദ്യ പ്രാക്കുന്നു കോലചെത നൃസ്വരുവിയായ പരമാത്മാവിന് അംശകല്ലന യോജിക്കുന്നതല്ല, ഈശചരചൈതന്ത്വം സമഷി അന്നു പയത്തിൽ സൂക്ഷ്മതത ചമായ അന്തേദകര ണാംശമായ അഹങ്കാരമല്ല) പ്രതിപലിക്കുമ്പോരം സംഖ്യമിക്കാത്ത ജീവന്മാരുടെ സ്ഫുരണമുണ്ടാ കുന്നു. ഈ മാതരി പ്രതിഫലനത്തിന് ഉപാ ധിയായി വരുന്ന അഹങ്കാരാംശത്തെയാണ് അ അവിഭ്വയെ വിള്യ എന്നു പറയുന്നത്്. ഈ ആനന്ദമയകോശമെന്നും കാരണശരീര **്രതിബിംബ** മെന്നാം പറയുന്നു. ഈ **ഒ**ാരോ ഭാ**വവം** (യു.ഞി ഞ്ഞാ ധേദ്രിനുങ്ങ**ള്ം** യാധാുയുയ ണഭാവമായ ബുദ്ധിയം ചേന്തുള്ളു വിജ്ഞാനമയ കോശത്താൽ ആവൃതമായിത്തീരുന്നു.

പഷ്പാദികളുടെ അന്തർഭാഗത്തുനിന്നും ഗന്ധം ത്തെ എങ്ങിനെ ഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ടു പോകുന്നുവൊ, അതുപോലെയാണം ജീവനം ഇന്ദ്രിയാദികളെ ഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ടു പോകുന്നത്.

വിവരണം: \_\_ അവിള്യയിൽ പ്രതിബിംബി ച്ചിരിക്കുന്ന ഈശചരാംശമായ ജീവൻ മോക്ഷം പ്രാപിക്കുന്നതുവരെ അഞ്ചു" ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളോ ടം ബൂദ്ധിയോടും ചേന്തരന്നെ നിൽക്കും. നമായ ഒരു മനോമയകോശത്തിലും ഒരു പ്രാണ മയകോശത്തിലും അന്നമയകോശത്തിലും പ്രവേ ശിക്കുമ്പോരം, മുൻജന്മങ്ങളിലേ വാസനകരം കൊണ്ടു നിറഞ്ഞ ദേഹബീജങ്ങളായ ഭ്രതസൂക്ഷ് ങ്ങളോടും ജ്ഞാനേദ്രിയങ്ങ്മം ബുജ്ബി ഇവയോടും — കൂടിയാണു പ്രവേശിക്കുന്നത്. അതുപോലെ **ത** ന്നെ അവയെ ക്രമമായി വിടുമ്പോഴും, ഇവയെ ഞ കോശങ്ങളിൽനിന്നാം ആകർഷിച്ച പിരിച്ചും ്കൊണ്ടാണു വിടുന്നത്ല്. വിജ്ഞാനാത്മാവ് മരണം സമയത്തിലും മരണാനന്തരവുമായി അന്നമയ ത്തേയും പ്രാണമയത്തേയും മനോമയത്തേയും വിടുമ്പോഠം, ദേഹബീജങ്ങളായ ഭൂതസൂക്യൂങ്ങളെ വ്യാടുത്തുകൊണ്ടാണു വിടുന്നത്ര്. ഈ ഭൂതസൂക്ഷ്മ **ങ്ങ**ും തന്നെ മേൽ ഉ**ണ്ടാ**കുന്ന സ്തതനമായ മനോം മയാദി ശരീരങ്ങഠംക്ക് ബീജങ്ങളായി ഭവിക്കുന്നു അഞ്ചു ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളോടും യയാട്ടം ചേർന്നനിൽക്കുന്ന ഇയാ പരാം ശമായ

2421

ജീവൻ പരമാത്മലൈതന്യത്തിനും തനിക്കുമുള്ള അഭേദഭാവത്തെ അവിള്യാനാശത്താൽ സാക്ഷാത് കരിക്കുന്നയവരെ, ലോകത്തിൽ വിണ്ടും വീണ്ടും ജന്മങ്ങളെ സ്വീകരിക്കുകയും, സ്ഥൂലലോകത്തിലും സൃക്ഷ്മമായ മനോമയലോകത്തിലുമുള്ള വിഷയ ങ്ങളെ അനഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നും ഏയുവിധ ത്തിൽ വിഷയങ്ങളെ ജീവൻ അനഭവിക്കുന്നു എന്ന് താഴെ പറയുന്നു ഗ്ലോകം വിവരിക്കുന്നു.

ലോകത്തോടു മെന്ധം വത്തി ക്കുന്ന ഇവ∻െജീ വാതമാച<sup>്</sup>െൻറ അവസ്ഥ. ത്രോത്രം ചക്ഷും സ്റ്റർശനം ച രസനം ഘണമേവ ച അധിഷ്യായ മനശ്ചായം വിഷയാനുപുസവതേ.

மிற. XV. 9. \*

്ഞോചിള്വയാൽ ആവൃതനായ ഈ ജീവാ തമാവ് ശ്രവണേന്ദ്രിയം, ചക്ഷുരിന്ദ്രിയം, തചഗി ന്ദ്രിയം രസനേന്ദ്രിയം, ഘ്രാണേന്ദ്രിയം, അന്തഃക രണം, ഇവയെ ആശ്രയിച്ചുംകൊണ്ട് ശബ്ദം, സ്വർശം, ശ്രവം, രസം, ഗന്ധം, സുഖം, ദുംഖം മുതലായ വിഷയങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നു."

<sup>\*</sup>ആത്രത്രം ശധ്യം അറിയാനുള്ള ശ്രവാണമ്പ്രയം; ചക്ഷുട = രൂപം അറിയാനുള്ള നേത്രേമ്മിയം; സൂശ്നം = സ്വാന്മറിയാനുള്ള താഗിമ്മിയ; രാനനം = രസം അറിയാ നുള്ള രസനേത്രിയം; ഘോണം ലോഗസം അറിയാനുള്ള ഘോണേ ത്രിയം; മനുംച = അന്തുകരണത്തേയും; അധിഷ്യായ = ആ ഗ്രയിച്ചുംകൊണ്ട്; അയം = ഈ ജീവാത്മാവ്; വിഷയാൻ = ശബ്ബം, സ്വാനം, തുപം, രസം, നസം, സുഖം, ഒുഖം മത

വിവരണം: വിഷയാനുഭവങ്ങളും സുഹേട്ടുഖാദിവികാരങ്ങളും കൂട സ്ഥനെ ബാധിക്കുന്നത്തെല്ലുന്നും, ഇന്ദ്രിയാഭികരണങ്ങരം താനെന്നും വിചാരിക്കുന്നതിനാലാണു ബന്ധം ഉണ്ടാകുന്നതെന്നും ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നും.

23. അവിള്യ മുത**ൽ** സ്ഥൂലശരീരവേരെയുള്ള ഓരോ കരണങ്ങളെ താനാണെന്നു `വിചാരിച്ചം ഓരോ വ്യഷയങ്ങളും സുബടുുബാ**ടിവി**കാരങ്ങളും താനാണനാഭവിക്കുന്നതെന്നു സങ്കല്പിച്ചും, വത്തി ക്കുന്നതുവരെ ജീവാത്മാ**വിന്റെ** വാസ്തവസചത്രപം അറിയാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല എന്ത് താഴെ യുന്ന ്ശ്ലോകത്താൽ ഭഗവാൻ ഉപദേശിക്കുന്നു.\_\_\_ ഉത്ക്രാമന്താ സ്ഥിതാ വാചി നല്ല വിവേകി ധവാക്ക മാത്ര 📶 ളഞ്ജാനം വാ ഇണാനചിതം ബിവാതമയായ വിമൂഢാ നാനുപശ്വന്തി **അ**റിയാൻ പശ്വന്തി ഉഞ്ഞാന ചക്ഷുഷ്യ ധ്രാന്വഴുടെ നുന്നുള്ള്

๑๑๑ XV. 10. ∗

ചുന്നുന്നു; പുരുന്തി = കാരുന്തി ട്രൂ പോകുന്നവാനപ്പോം പുരുന്നു പുരുന്നു പുരുന്നു പുരുപ്പും പുരുന്നു പുരുപ്പും പുരുപ്

്രായ ശരീരംവിട്ടപോകുന്നവനെപ്പോലേയും, ഒരു ശരീരത്തിൽ വത്തിക്കുന്നവനെപ്പോലേയും, വിഷയാഭികളെ ഉജിക്കുന്നവനെപ്പോലേയും, സത്വം രജസ്സ്, തമസ്സ്, എന്ന മുന്നു ഇണങ്ങളോടു കൂടി വത്തിക്കുന്നവനെപ്പോലേയും, കാണപ്പെടുന്ന ജീവാത്മസ്വയുപത്തെ അജ്ഞാനത്തൽ മറയ്ക്ക പ്രെട്ട ബുദ്ധിയോടുകൂടിയവർ കാണുന്നില്ല. ജ്ഞാ

വിവരണം: \_\_ ജീവാത്മാവിൻെറ വാസ്തവസച **ബ്രഹ്മത്തിൽ** ഈശ**ചരംൈചത**ന്വു**മാ**യ നിന്നം അഭിന്നമായ കൂടസ്ഥനാണു്. ശരീരാഭി കരണങ്ങളിൽ താദാത്മ്വത്തോടുകൂടി ജീവൻ നില്ലൂ ന്നതായി സങ്കല്പിക്കുന്ന<u>യ</u>വരെ, കൂടസ്ഥ*േവത്തെ* അറിയാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. സ്ഥൂലശരീരം മുതൽ **ഞ**വിദ്വവരെയുള്ള ഒരു ഉപാധിയം താനല്ലെ ന്നുള്ള നിശ്ചയത്തോടുകൂടി ആവൃത്തചക്ഷുസ്സായി ഞോൻ' എന്ന ഭാവത്തെ എല്ലാ ഉപാധികളിൽ നിന്നും നീക്കാനും, സകല വികാരങ്ങളും ഇന്ദ്രിയാ ഭിക**രണങ്ങ**്കുക്കുന്നുവയാണെന്നു് അറിയാ ആക്ഷ് സാധിക്കുന്നുവോ മാത്രമേ അവന ആത്മസാക്ഷാത്കാരം ഉ**ണ്ടാകാ**നിടയുള്ള.

24. ജീവാത്മാവിനെറ വാസ്തവസചരുപം ത്തെ താഴെപറയുന്ന ശ്ലോകംകൊണ്ടു ജഗവാൻ വണ്ണിക്കുന്നും ജീവാത്താവി നെറ്റ വാസ്താവ സായ്ത്രപാം ശരി രം മുതൽ ബു യിവരെയുള്ള ഉ പാധികളിയനി നാം ഭിയമാണ നാള്ള പ്രാപാ ഒനം ഇന്ദ്രിയാണി പരാണ്യാഹം , ഇന്ദ്രിയേളും പരം മനഃ മനസസ്തു പരാ ബങ്കിഃ യോ ബുലോം പരതസ്ത സം.

തീത. III. 42 ·

്യാന്ദ്രിയങ്ങൾ ശരീരത്തേക്കാൾ ശ്രേഷ്ഠമാ കുന്നു. ഇന്ദ്രിയങ്ങളേക്കാൾ ശ്രേഷ്ഠമാണ് മനസ്സ്. മനസ്സിനേക്കാൾ ശ്രേഷ്ഠമ ണ് ബുദ്ധു. ബുദ്ധിയേ ക്കാൾ ശ്രേഷ്ഠമായി വത്തിക്കുന്ന യാതൊരു ചൈ തന്ത്യവസ്തുവുണ്ടോ അതിനെയാണ് ആത്മാവെന്ന റിയേണ്ടത്."

വിവരണം: ഇന്ദ്രിയങ്ങഠം സ്ഥൂലശരീരത്തേ കാഠം സൂക്ഷ്മവും ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽകൂടി നോക്കുന്ന പക്ഷം സ്ഥൂലശരീരം ദൃശ്വവമാകുന്നം. അതിനാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങഠംസ്ഥൂലശരീരത്തേക്കാഠംശ്രേഷ്യംതന്നെ. മനസ്സ് ഇന്ദ്രിയങ്ങളേക്കാഠം സൂക്ഷ്മവും, മനസ്സിൽ

<sup>\*</sup>ന്റ്രിയാണി-പരാണി-ആളാ: = ഇത്രിയങ്ങ് (സ്കൂഖ ശേരീരത്തുക്കായ) ഗ്രേഷ്യമാണെന്നും പറയുപ്പട്ടുന്നു; ഇത്രി സ്കൂഖം പരംപ്പട്ടുന്നു; ഇത്രി സ്കൂഖം പരംപ്പട്ടുന്നു; മന സ്കൂദ് പരംപ്പട്ടുന്നു; മന സ്കൂദ് വരം വരം പരംപ്പട്ടുന്നു വരം പരംപം വരം പരംപം പരംപം വരം പരംപം വരം പരംപം പരംപം പരംപം പരംപം വരം പരംപം വരം പരംപം പരം

കൂട ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ നിയമനം ചെയ്യാവുന്നതുമാം കുന്നു. അതിനാൽ മനസ്സ് ഇന്ദ്രിയങ്ങളേക്കായ ത്രേഷ്യം ആകുന്നു. നിശ്ചായസചര്രൂപത്തോടുകൂടിയ ബുദ്ധികൊണ്ടു് മനസ്സിനെ അതിൻെറ ത്തിയായ സങ്കല്പവികല്പങ്ങളിൽ നീന്നും ഹിക്കാം. അതിനാൽ മനസ്സിനെക്കാഠം ത്രേഷ്യമാണും. ബദ്ധി ചേഷ്ടിക്കുന്നതു് **ചൈ**തന്വത്തിന്റെ സാന്നില്വുംകൊണ്ടു **ൺ്.** ആത്മഭാവം സഷപ്തി എന്ന അവസ്ഥ യിൽ അവിള്വയിൽ ലയിച്ച നിൽക്കുമോറം ബുജ്യി ചേഷ്ടിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ ആത്മചൈതന്ന്വ മാണും ബുദ്ധിയേക്കാരം ത്രേഷ്യമായിട്ടുള്ളതും ഇല കാരം സ്ഥ്യമശരീരം മുതൽ ബുദ്ധിവരെയുള്ള ഓരോ കരണവും ജീവാത്മംവിനുള്ള ഉപാധിയം ണെന്നു് ധരിച്ച്, ജീവാത്താവിന്റെ ഏററവും **ആന്തരമായുള്ള** പ്രത്യുഗാത്മാ എന്നും നെന്നും പറയപ്പെടുന്നു ഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കരി ക്കണമെന്നു് ഭഗവാൻ ഉപദേശിക്കുന്നു.

25. മനുഷ്യനിൽ അടങ്ങിട്ടുള്ള കേവലചെതന്വഭാവത്തെ അല്ലെങ്കിൽ 'തചം' പദത്തിന്റെറ ലക്ഷ്യാത്ഥമായ ക്രടസ്ഥപൈതന്വത്തെ സ്ഥൂല ശരീരം മതൽ അവിള്വരെയുള്ള ഉപാധികഠംക്കു ണ്ടാകുന്ന വികാരങ്ങഠം ഒന്നും തന്നെ ബാധിക്കു ന്നില്ല എന്നു ഭഗവാൻ താഴെപറയുന്ന ഗ്ലോകം കൊണ്ടു വിവരിക്കുന്നു.:— ജീവാതമാവി ന ജായതേ മ്രിയതേ വാ കളാചി-നെ ജനനാളി ക്കഡ് പികാരം അ ളം ബാധീക നില്ല എന്നും അജോ നിത്വം ശാശചതോഗ്യം വു-ലതിപാള നം.

ന ഹന്വതേ ഹന്വമാനേ ശരീ-

[@O.

ഗീത.  $1\cdot 20$ . $^*$ 

്ശ്ജീവാത്മാവിൻെറ വാസ്തവസ്ഥഭാവമായ കുടസ്ഥൻ അല്ലെങ്കിൽ പ്രതൃഗാത്മാ ഒരിക്കലും ജനിക്കുന്നില്ല; ഒരിക്കലും മരിക്കുന്നുമില്ല; ഒരിക്കൽ ഉണ്ടായി പിന്നീട്ട് ഇല്ലാതെയാവുകയോ, ഒരിക്കൽ ഇല്ലാതെയായി പിന്നിട്ട ഉണ്ടാവുകയോ ചെയ്യു ന്നില്ല; ഈ ആത്മാവ് ജനനമില്ലാ അവൻം, നിത്വന്തം, ശാശ്ചതനും, പുരാണനും, ഈ ശരീരം നശിച്ചാലും താൻ നശിക്കാത്തവനമോകുന്നു."

<sup>\*</sup> ന-ജായതേ — ജനിക്കുന്നില്ല; ന മീയതേ — മരിക്കുന്നു പ്രാപന കരാചിത് — ഒരിക്കുലും; ന\_അയാം \_ ഭൂതാം \_ ഭവിതാം പാകന വേധം — ഒരിക്കുൽ ഉണ്ടായി, പിന്നിട്ട ഇല്ലാതെ ം ാവുതയാം, ഒ സിന്നെട്ട ഇല്ലാതെ ം ാവുതയാം, ഒ സിന്നെട്ട ഇല്ലാതെ ം ാവുതയാം, ഒ പ്രാവര്; തിയുടെ ചുന്നാം ഒരേ രൂപ്പന്നിൽ ഇരിക്കുന്നവർ; ശായപതം — ഒരുകാലത്തും കൂടുതൽ കരുവില്ലാത്തവർ; തായപതം — ഒരുകാലത്തും കൂടുതൽ കരുവില്ലാത്തവർ; തായത്തെ പരിണു മഹം പ്രാപിത്തത്തെ വര്ത്തത്തെ വര്ത്തത്തെ പരിത്തവര്യാടുന്നം ത്രീതെ — ശരീരം നെയിച്ചാലും അവർ നയിം നനില്ലു.

വിവരണം:\_\_ജനിക്കുക, വത്തിക്കുക, വർദ്ധി ക്കുക, പരിണമിക്കുക, ക്ഷയിക്കുക, നശിക്കുക ഇവ യെ ആറു വികാരങ്ങളെന്നു പറയുന്നു. പഞ്ചഭ്ര**ത** വികാരങ്ങളായ സകല പടാത്യത്തോളിലും ഈ വി കാരങ്ങഠം ഉണ്ടാകുന്നുണ്ട്. ആത്മാവ് വഞ്ചഭ്രത **ങ്ങഠം**ക്കും അവയുടെ **ആദികാരണമാ**യ അതിതമായി വത്തിക്കുന്നതിനാൽ, ത്താവിനെ ഈ വികാരങ്ങൾം ബാധിക്കുന്നില്ല. ഈ വികാരങ്ങഗം തനിക്കില്ലെന്നും, ഈ വികാരങ്ങഗം വിഷയമായ അവിട്ടു മുതൽ സ്ഥൂലശരീരം വരെയുള്ള ഉപാധികഠം താനല്ലെന്നും ധരിച്ച്, കൂടസ്ഥൻ എന്ന പ്രത്വഗാത്മഭാവത്തെ സാക്ഷാ ത്കരിക്കണമെന്നാണ് ഈ ്യ്ലോകത്താൽ ഭഗ വാൻ ഉപദേശിക്കുന്നത്. ഈ തത്വത്തെന്നെ കഠോപനിഷത്തിൽ താഴെപറയുന്ന ഗ്ലോകത്താൽ നചികേ**ത**സ്സിന്റ് ഉപദേശിച്ചിട്ട യമധമ്മ ർ ള്ള തായി പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. \*

നുട്ടഗ് പ്രവായി അപ്പെങ്കിൽ അറിവുതന്നെ അൻറ സ്വരുപ മായി വർത്തിക്കുന്ന ആത്മാവു ഒരിക്കുമും ഒരു കാരണത്താലും ജനിക്കുകയാകുട്ടെ, മരിക്കുകയാകുട്ടെ ചെയ്യുന്നില്ല. ജനനമില്ലാത്തവ

<sup>\*</sup>ന ജായാത മിയാതേ വാ പിപാവി ന്നായം കതശ്ചിന്ന ബാളവ കശ്ചിത് അജോ നിതൃദ ശാശംതോറ്റ് ചം പുനാദനം ന ഹാനൃതേ ഹനൃ മാനേ ശരീരേ

க. ഉ. I. 2⋅ 18

നായം, നിത്വനായം, ശാശചതനായം, പുരാണ നായം, ശരീരം നശിക്കുമ്പോഴം താൻ നശിക്കാത്ത വനായം, അവൻ വത്തിക്കുന്നം."

ഈ ആത്മഭാവത്തെ ശ്രീശങ്കരാചായ്യർ വിവേകച്ചുഡാമണിയിലും സവവേദാന്തസിലാന്ത സംഗ്രഹത്തിലും താഴെപ്പറയുന്ന പ്രകാരം വണ്ണി ച്ചിരിക്കുന്നു.

"സ്വസ്ചത്രപാരകാണ്ടു നിത്വനായും, ഞാൻ എന്നവ്വവഹാരത്തിന് ആശ്രസമായും, ഒരു ചൈ തന്വഭാവാ ഉണ്ടു്. ചാവൻ ജാഗ്രത്, സ്വപ്നം, സുഷപ്പി, എന്ന മുന്നവസ്ഥക്കാക്കാം സാക്ഷിയും, അന്നമയും, പ്രാണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞാന മയം, ആനന്ദമയം, എന്നു പറയപ്പെടുന്ന അഞ്ചു കോശങ്ങളിൽ നിന്ന് വൃതിരിക്തനമാകന്നു."

'നീ ഈ ദേഹമല്ല; ഈ പ്രാണനമല്ല; ഇ പ്രിയസമുഹങ്ങളും നീയല്ല; മനസ്സ, ബുദ്ധി, അഹ കാരം, ഇവയും നീയല്ല. ഹേ! വിദ്വൻ. ഇവയുടെ സംഘംതവും(ഒന്നിച്ചചേർന്നുള്ളനിലയും) നീയല്ല.

<sup>ു</sup> അസ്തി കശ്ചിം നായം നിത്വം മഹാ പ്രിയമാണ് നാൻ അവസ്ഥാത്രയസാക്കീ സൻ വാഞ്ചു കോശവിലക്ഷണം

വി. ചൂ. 127.

നിഷ്കളങ്കമായും, ഇവയ്ക്കെ**ളാം സാക്ഷിയായും** ശോഭിക്കുന്ന യാതൊരുതതപമുണ്ടോ, അതാണം നീ എന്നു ധരിച്ചാലും.<sup>77</sup>\*

26. ഇപ്രകാരം 'തത്ത പമസി''എന്ന മഹാവാ കൃത്തിലുള്ള 'ത പം' എന്ന പടത്തിന്റെ ലക്ഷ്യാ തഥമായി കൂടസ്ഥനെന്നും, പ്രതൃ കൂടസ്ഥനെന്നും ഗാത്മാ എന്നും പറയപ്പെടുന്ന അക്കും പാഗ്ഗം, ആത്മഭാവത്തെ യക്തിപൂവ്വം ആ ലോചിച്ചു ബുദ്ധികൊണ്ടു ഗ്രഹിക്കു

ന്നതിനു സാധാരണവിവേകമുള്ള ആക്കാ തന്നെ സാധിക്കുന്നതാണു്. എന്നാൽ ഈ കൂടസ്ഥഭാവം അനുഭവവേട്ടുമായിത്തിരണമെങ്കിൽ, ബുലികൊണ്ടുള്ള ഗ്രഹണം മാത്രാപോരാ. വേദാന്തഗ്രന്ഥാക്കാറെ പഠിക്കുന്ന ചിലർ ഈ തത്വത്തെ ബുലികൊണ്ടുഗ്രഹിച്ചാൽ മതിയെന്നും അതിൽ കുടത്തലായി യാതൊന്നും ചെയ്യേണ്ടതില്ലെന്നും, വിചാരിക്കുന്നും. എന്നാൽ നിരന്തരമായ അഭ്യാസവം, അത്വന്തം പരിശുലമായ ജീവിതവും, കുടാത്തെകുടസ്ഥൻ എന്നും പ്രതൃഗാത്താ എന്നും പറയപ്പെട്ടു

<sup>\*</sup> ന**ഫി** ത്വാ ടേഹോന്സാവസ്തപ<sup>7</sup> ച വാപ്വേക്ഷനികരോ മനോ വാ ബുജാവാ കാചിടചി തഥാഹാകൃതിരപി നഞ്ചക്കാം സാക്ഷിസ്സുരണമമലം തതാമസി ഹി. സ. വേ. സി. സം. 77%

ടുന്ന പരി<u>ശ</u>്വലാമായ ആത്മഭാവം അനുഭവവേട്ടു മായിത്തീരുന്നതല്ല. സൽക്കമ്മങ്ങളിൽ നിരന്തര മാനി ത്രഭായോടുകുടി പ്രവത്തിക്കുന്നവക്ക് മേ ബലാ തുലാമാനിത്തിരുകയുള്ള. അത്വന്താവ രിശുഭാമായത്തിർന്നബുലികൊണ്ടുള്ള ദുഢവിചാ രണയാൽ, ശരീരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം, പ്രാണൻ, മന സ്സ്, ബുദ്ധി, ഇവകഗം താനല്ലെന്നു നിശ്ചയിച്ചം, വികാരപരമായും വിചാരപരമായും പ്രവത്തിക്കു ന്ന അന്ത്യകരണത്തെ ശരിത്തതി നിയന്ത്രിച്ചം താൻ എന്ന ഭാവത്തെ അന്തർമുഖമായി വിട്ട, ശരീരം മതൽ ബൂദ്ധിവരെയുള്ള ഭാവങ്ങളിൽ നിന്നും മാററി, ഇവയ്ക്കെ**ല്ലാം അതിതമായി** വത്തി**ക്കുന്ന** ആത്മഭാവത്തിൽ ഉറപ്പിക്കുന്നവക്കു മാത്രമേ. തേചം? പ്രതൃഗാത്മഭാവ പടത്തിൻെ ലക്ഷ്യാത്ഥമായ ത്തെ സാക്ഷാത്കരിക്കാൻ സാധിക്കുകയുള്ള.

## ഗീതാർത്ഥസംഗ്രഹം.

നാലാം അദ്ധ്വായം.

## കമ്മവും കമ്മയോഗവും.

- ത്രീരാമൻ, ജനകൻ, ഭീഷ്മർ മുതലായ വർ നയിച്ചതായ ഉത്തമജീവിതത്തെയാണും" ജീവി തമാതുകയായി ഭഗവദ ഗീത കരു ക**ഷ്മയോഗിയു** ഗീത **പ**ഠിക്കുന്ന **ഇന്നതെന്ന്** ടെ ജീ<mark>പിത ഭാ</mark> **ഓരോ**രുത്തെ അം ഓമ്മിക്കേണ്ടതാ றுகு. ഞ്. അവർ ഓരോതു**ത്തെ**യുടേയും ജീവിതം സത്കമ്മങ്ങരം കൊണ്ടു സമ്പൂണ്ണമായി മുന്നു എന്നുതന്നെ കാണാം. **അ**വർ തായ ഉത്തമജീവിതത്തിൽ ഉത്തമമായ ഭക്തി, പരിപൂണ്ണമായ ജ്ഞാനം, ട്രഢമായ നിസ്സംഗതച ത്തോടുകൂടിയ സത്കമ്മനിഷ്ഠ, ഇവ തെളിവായി പ്രകാശിക്കുന്നുണ്ട്.
- 2. സത്സചരുപമെന്നും ചിത്സചരുപമെ ന്നും ആനന്ദസചരുപമെന്നും സവ്ത്തിനും ആഭി കാരണമെന്നും വേടങ്ങറും ഘോ ഷിക്കുന്ന പര്യോവമവസ്തുവിൻറ യും ജീവാത്മാവിൻേറയും ഐ ക്ര ത്തെ സാക്ഷാത്കരിക്കുകയാണ് മൂന്നതമായ ഉതാനമെന്നും പറയപ്പെടുന്നത്.

മനുഷ്യനിലുള്ള 2നുഷ്യനിലുള്ള **പാരമാത്**റികവ ശാശച<u>ത്വും</u> മായ അത്വം, പ്രത്വഗാത്മാ എന്നും കൂടസ്ഥനന്തം പറയപ്പെടു**ണ** കോലമൈനത്വം മാത്രമാണാ്. ഈ ശുദ്ധ**ാചെതനുഭാ**വം അതിനെറെ ഉപാ**ധിക** ളായി**ക്കാണപ്പെ**ടുന്ന അന്നമയം, പ്രാണമയം, **മനേ**ധമയം, വിജ്ഞാനമയം, ആനന്ദമയം കോശങ്ങളാൽ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല എന്നും, അവയി**ൽ** നിന്നും വിലക്ഷണവം, ജാഗത്, സച പ്നം, സുഷുപ്തി, എന്ന മുന്നവസ്ഥകളിൽ നിന്നും അതീതവുമായി വത്തിക്കുന്ന ഇരിയചൈതന്വമാ ണെന്നും, കഴിഞ്ഞ അലുവായത്തിൽ പതിപാഭി ഈ കൂടസ്ഥദർശനമാണ് ജീവബ വൈമക്വാസാഷ്ടാത് കരിക്കുന്നതിനു മൂ മ്പായി **ഒാരോ സാധകന്നും ഉണ്ടാകേണ്ടത്.** 

3. സ്ഥ്യലസുക്ഷ്യശരിരങ്ങളെയോ കാരണശ രീരത്തെയോ ബാധിക്കുന്നതായ ജനനം, മരണം, മതലായ യാതൊരു വികാരങ്ങളും മനുഷ്യൻെറെ ക്രസ്ഥൻ എന്ന നിലയെ ബാധിക്കുന്നില്ല. എന്നാ പും ക്രസ്ഥൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്ന പ്രതൃഗാ തമാവ്, സ്രഷ്പിയുടെ ആരംജത്തിൽ അവിളുംശ ങ്ങളിൽ പ്രതിബിംബിച്ചു അനേകം പ്രാജ്ഞാ തമാക്കളായി ഭവിക്കുമ്പോരം, ആത്മലജ്ഞ ഒട്ടം

പിന്നീടുള്ള ഗതിയിൽ **ംബനാ**യ ക്രടസ്ഥ്യൻറ **ഞ്**ത പ്രകുതിവികാരങ്ങളായ സ്ഥൂലവം സുക്ഷുവ മായുള്ള പദാത്ഥംകൊണ്ട് അവൃതമായിപ്പോകസം. ഈ സ്വഭാവത്താലും ഈ പരേ വ്യയാട അ പിന്ത്വ ശക്തിയാലും അവിദ്വാപ്രതിബിംബന്മാരായ ജീവ ന്മാരെല്ലാം, പുകൃതിവികാരങ്ങളായ സൂക്ഷ്ലപഭാ തഥങ്ങളെക്കെ ണട്ടം സ്ഥ**്ലപടാത്ഥങ്ങളേ**ക്കൊ മൂടപ്പെട്ടവരായി ഭവിക്കുകയാം, അചേതനായായുവഗ്ഗങ്ങാം എന്നുപറയപ്പെടുന്ന കല്ല, മണ്ണ് മതലായവയുടെ അറുന്നും പ്രാപി ക്കുകയാം ചെയ്യുന്നു.

4. ഇപ്രകാരം ജീവന്മാർ അചേരനധായ വൃത്തിനെറെ നിലയെ പ്രാപിച്ച്, വളരെക്കാലം കൊണ്ട് ആ നിലയിൽനിന്നും കിട്ടേണ്ടതായ പ്ര ജ്ഞാസ്റ്റരണം അവക്ക് പൂത്തിയാകുമ്പോർം, സസ്യവഗ്ഗ് മായിത്തിരുന്നു. അചേരനധാതുവഗ്ഗ് അ മിൽക്രടിയുള്ള പ്രജ്ഞാസ്റ്റരണത്തേക്കാരം കുടുതൽ പ്രജ്ഞാസ്റ്റരണത്തിൽ ജീവന്മാക്ക് തൽ പ്രജ്ഞാസ്റ്റരണം സസ്യവഗ്ഗ് ത്തിൽ ജീവന്മാക്ക് തോകഷണശക്തി; വികഷണശക്തി എന്ന രണ്ടു ശംഗതിസ്റ്റരണ്ടെ വിധേയമായാണം പ്രജ്ഞാ വിധാസം നടക്കുന്നത്ത്. അസ്ത്രമ്യാവുക്കാനും വിയയമായാണം പ്രജ്ഞാവിധാസം നടക്കുന്നത്ത്. അസ്ത്രമ്യാവുക്കാകൊണ്ടു വുള്ളിയെ പ്രാപിക്കുക, പ്രതിയുമ്പോവങ്ങാക്കാണ്ടു വുള്ളിയെ പ്രാപിക്കുക, എന്ന അന്ത

ഭവം ഉള്ളതായിക്കാണാം. അനേകവിധത്തി ലുള്ള **വൃക്ഷ**ലതാദിക**ം** സസൃവറ്റത്തിലു രപ്പെട്ട അതിൽക്രൂടിയുള്ള വികാസം പുത്തി ന്നുണ്ടു്. യാകുമ്പേറേം, ജീവന്മാർ മുഗാവഗ്ഗത്തിൽ പ്രവേശി സസ്വവഗ്ഗത്തി പുള്ളതിനേ കം 🌭 പ്രജ്ഞാ സ്സുരണം മൃഗവഗ്ഗത്തിൽ കാത്രന്തണ്ട്. കാരമുള്ള കൂടുതൽ പുജ്ഞാസ്സരണംകൊണ്ടാണു മൂഗങ്ങ**ം** സുബദുഖങ്ങളേയും അവയ്ക്കുള്ള **കുരണ**ം ങ്ങളേയം അറിഞ്ഞു് സുഖത്തെ **ആശ**ിക്കുകയും, ചെയ്യുന്നത്ര്. ടുമ്പത്തെ പെറുക്കു**കയു**ം ഗ്ഗത്തിൽകൂട കിട്ടാവുന്നതും കിട്ടേഷതുമായ വി കാസം സില്ലാവ്വതിരുമ്പോരം, ജിവന്മാർ മനുഷ്യവ **പ**ുവശിക്കുന്നു മനുഷ്യവഗ്ഗത്തിൽ ഉഗപ്പെട്ടവരായ നാര് ഓരോരുത്തക്കാ പ്നി അചേതന**ധ**്താംഗ്ഗം, സസൃവഗ്ഗ്ഗം, വഗ്ഗങ്ങളിൽനിന്നും പല്പ്ര **മൃഗ**വഗ്ഗം, എന്ന കാരത്തിൽ സിബിച്ചിട്ടുച്ചു സംസ്താരവും അനുഭ കൂടാതെ, മനുഷ്ട്വവഗ്ഗത്തിൽ ത**ന്നെ** പചവിധം ജന്മങ്ങളിൽകൂടി സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ള അനും **ഭവങ്ങള**െ സംസ്താ**രവു**ം ഉണ്ട്.

വേടങ്ങളുടെ ഭാഷ്വ ർത്താവായ ത്രീസായനാ ചായ്വർ ഐതരേയബ്രാഹ്മണഭാഷ്വത്തിൽ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു:\_\_\_ ്സവ്പദാത്ഥങ്ങളും സച്ചിദാനന്ദസ്വരുപ്പു യായി സവ്ജഗത്തിനും കാരണമായിരിക്കുന്ന പര മാത്മാവിന്റെ കായ്യഭാവങ്ങളാകയാൽ. അവയെ ല്ലാം പരമാത്മാവിന്റെ അവയിൽ അചേതനപദാത്ഥ ങ്ങളായ മണ്ണ്, കല്ല് മുതലായവയിൽ പരമാത്മാ വിന്റെ സഭ്ഭാവം മാത്രമേ ആവിർഭവിച്ചുകാണു അളായ തുവയിൽ അതമാച് ജീവഭാവം മാത്രമാ അതവയിൽ വർക്കിക്കുന്ന സ്ഥാവരങ്ങളായ ജീവഭാവം മാത്ര ജീവഭാവം വർക്കിക്കുന്ന സ്ഥാവരങ്ങളായ ജീവഭാവും യായ ജീവഭാവും അ ധരിക്കുന്നവയായ ജംഗമങ്ങളായ ജീവരുപ അമും പരമാത്മാവിന്റെ കുടുതൽ ആവിർഭാവം അമും പരമാത്മാവിന്റെ കുടുതൽ ആവിർഭാവം ത്തിനതകുന്ന സ്ഥാനങ്ങളാകുന്നു. " \*

5. പരമാത്മാവിക്കറ ഏററവും താണ തരത്തിലുള്ള ആവിർഭാവസ്ഥാനമായ അചേത നധാതുവഗ്ഗം ചതൽ, പരിപൂർണ്ണ ആവിർഭാവ

<sup>\*</sup> സച്ചിഭാനനുതുപസ്ത്ര ജനത്കാരുണ്ണ് പരമാ സോപം കായ്യൂട്ടോം സവേറ്റ്പി പലത്തോട് ആവിർഭാവോ പാധയം ത്ര ചേതനേഷ് മൃത്പാഷാണാടിഷ് സത്താമാത്ര ഗമാിർഭാതി, ന ചാത്രനോ ജീവ്യപ്പിത്വം, തേ ഉ ഭാഷ വിച്ച സ്ത്രയോ ജീവ്യപോം സ്ഥാവരാം യേ ച ശവാസത്രപ പോപ് വരുന്നുത്തോ ജീവ്യപോം ജംഗമം ദേത ഉടയേ അതിരെ

<sup>ூ.</sup> ஸு. 2. 3. 2.

സ്ഥാനമായ മാതൃകാജ പിതം പ്രാപിക്കുന്നതുവ **രെ ന**ടക്കുന്നതായ ജീവചികാസത്തെ പരശോധി ക്കുന്ന പക്ഷം, ഒരു മഹത്തായ നിയമം അതിനെ **ഭരിക്കുന്നതായി കാണാം. ഇ**തിനെയാണ് കുമ്മ **നിയമം എന്നു പറച്ചുന്നതു്.** ഇതിനെ കായ്യകാര ണനിയമമെന്നാ പറയാറുണ്ട്. പുനർജന്മുമെ ന്നത് ഈ മഹാനിയമത്തിന്റെ ഒരു മാത്രമാണ്. യജ്ഞങ്ങളെ സംബന്ധിച്ച നിയമ മഹാനിയമത്തിന്റെ ഒരു ഈ നിയമത്തെ **മഹാഭാരത**ത്തിചെ ശാന്തിപവ്ത്ത്വ**ൽ** താഴെ പായുന്ന (ഉപ്പൂകാരം വവരിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_

"ഫലേച്ഛയോടും കുമ്മവലത്തിൽ അത്വാസ കതിയോടും കൂടി ഒരുവൻ ഏതേതു പ്രവൃത്തികർം ആചരിക്കുന്നുവോം, അതാതിൻെറ ഫലത്തെ തുളമായാലും, അതുള യയാലും, അവൻ ത്രിഗുണ ങ്ങളോടുകൂടി അവകളാൽ പേരിതനായിരിക്കുന്ന തിനാൽ, അനുഭവിക്കുന്നു. ഒഴുക്കിന് എതിരാ യി മേല്പോട്ടുപോകുന്ന മണ്യത്തിനു കീഴ്പോട്ടൊ ഴുകുന്ന ഒഴുക്കു വിചരീതമായിരിക്കുന്നതുപോലേയും അതു മുഴുവനേയും കുടന്നു പോക്കേണ്ടതായിരിക്കു ന്നതുപോലേയും, പൂവ്കതമായിരിക്കുന്ന കമ്മ അമരം മനുഷ്യന്നു വിപരീതമായും അനുഭവിച്ചു തീ രേണ്ടതായും ഭവിക്കുന്നു. ശരീരവത്തിയായിരിക്കുന്ന ആത്മാവു് തുഭകമ്മങ്ങളുടെ ഫലമായി സുഖം അനുഭവിക്കുമ്പോഠം സന്തോഷിക്കുകയും, ദുഷ കൃത അല്ലുടെ ഫചമായി കഷ്ണത അനുഭവിക്കുമ്പോഠം ദുഖിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു."

കമ്മനിയമമെന്നും ം കായ്യകാരണനിയ 6. മമെന്നും പറയപ്പെടുന്ന ഈ മഹ്മത്തായ നിയമ വും, അതിനാൽ നയന്ത്രിതമായ കമ്മനിയമത്തി പുനർജന്മനിയമവും, അനസദി നെറാ ച്വാപ്തി. അചേതനധാതുവഗ്ഗം, ച്ചാണു് മൃഗവഗ്റാം, മനുഷ്ട്വവഗ്റാം, സസ്വവഗ്ഗം, വിവിധവഗ്ഗങ്ങളിൽ കൂടി ജീവ പറയപ്പെടു**ന്ന** വികാസം നടക്കുന്ന<u>ത്</u>. ചെറുതായോ, സ്ഥ പമായോ സൂക്ഷ്മമായോ, ഉള്ള ഏയ ഭാവങ്ങളെ നോക്കിയാലും ഈ മഹാനിയമത്തിന വിധേയമല്ലാത്ത ഒന്നുംതന്നെ ഈ പ്രപഞ്ചത്തിൽ അണജീവികരം ധാണുകയില്ല. മുതൽ പരി

താന്ത് പല്ം. ഞ. 199. ഗ്ലോ. 24 & 25.

തഥാ യഥാ കുമ്മാണം ഫലാത്വി കരോത്വയം കുമ്മപാലേ നിവിഷ്യാം തഥാ തഥായ ഇണസമ്പ്രയുക്കാം ത്രമാതുടം കുമ്മപലാ ഭനക്തി രക്കുോ യഥാ സ്രോത ഇവാഭിപാത്ത തഥാകൃതം പൂവമുപൈതി കുമ്മ ത്രേഭ ത്വാസ ഉഷ്യതി ദുഷ്ക്യാത ഇ, ന തുക്യാത്ര വെ പരം ം ശരീരി.

വൂണ്ണത പ്രാപിച്ചവരായ ഉത്തമജീവികരം വരെ യുള്ള സകല ജീവന്മാരേയും, പരമാണ മുതൽ ബ്രഹ്മാണം വരെയുള്ള സകലഭാവങ്ങളേയും — അവ ഏത്ര ഘട്ടത്തിൽ നില്ലൂന്നു എങ്കിലും —അവ എല്ലാവററിനേയും ഈ മഹാനിയമമാണ് ഭരിക്കുന്നത്.

7. എ' എന്ന ധാതുവിൽ നിന്നും ഉത്ഭവി ച്ചതാണം' "കുമ്മം" എന്ന പഭം. സാധാരണയായി നമ്മുടെ കായികവും, വാചികവും,

മാനസികവുമായ സകലപ്രവൃത്തി കളം കുമ്മം എന്ന പടത്തിൽ ഉ**രംപ്പെടുന്നു.** ഈ സ്ഥ പരരീരത്തേയും ലവ്യത്തികളിൽ നി**ന്നാ**ം നെ പ്രിയ അളേ യും അന്ത്യകരണത്തിന്റെ വിവധ **ഭ**വെങ്ങളേയും നിരോധിച്ചു നിറുത്തുന്നതും കുമ്മം തന്നെ. കായിക**്രാൃത്തികളെ മാത്രം** നോക്കുന്നു ചക്ഷരം, ശചാസോച്ഛാസം ചെയ്യക, **ആഹാ**ര സാധനങ്ങ**ം** ഭക്ഷിക്കുക, പാനീയ പഭാ<u>ത്ഥ</u>ങ്ങ**ം** ൂഉ ഗക്കെള്ള ക, ഭക്ഷിച്ച പദത്ഥങ്ങളെ ഭഹിപ്പി ച്ച വിവിധധാത്രക്കളായി പിയിച്ചകെടുള്ളക, ശരീ ത്തിലുള്ള വിവിധസിയെളിൽ കൂടി രക്കം പ്രവ മിച്ച ചുററിവരിക മുതലായി, ശരീരത്തിൽ സകലവികാരങ്ങളും കമ്മത്തിലുറംപ്പെട്ട ഓരോത്തെയാം തന്നിലാം, തന്റെ ചുറവം സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന പദാത്ഥങ്ങളിലും, പല പടി

കളിലായി നിൽക്കുന്ന ജീവികളിലും, വരുത്തിവയ്ക്കു ന്ന വിവിധവികാരങ്ങളും കുമ്മം തന്നെ.

ഗ്രാവം, ചിദ്ഭാവം, ആനന്ദഭാവം എന്നു പറയപ്പെടുന്ന മൂന്നു ലക്ഷണങ്ങളും സവി ത്തിനും ആദികാരണമായുള്ള ബ്രൂ.

ഒ.ോകോമ്മത്തി അൻാവും മൂന്നുളെ പെത്തിപൂളള വാമി

വമത്തിന്റെ സചത്രപലക്ഷണങ്ങ ളാകുന്നു. ഈ മൂന്നു ഭാവങ്ങളിൽ ആനന്ദഭാവം ഇച്ഛാശക്തിയായും ചിട്ടാവം ജ്ഞാനശക്തിയായും

സുദ്ഭാപം ക്രിയാശക്തിയായും, ഈശ്വരനിൽ പ്രത്യക്ഷമാകുന്നു. കാരോ ജീവൻോയും പാരമാ ത്ഥികനിലയിൽ കൂടി ഈ മുന്നു ശക്തികളും സ്പൂരി ക്കുന്നുണ്ട്. പ്രതൃഗാതമാവിൻെറ വിചിധഭാവങ്ങളായ വിജ്ഞാനാത്മാ, മന ആത്മാ, പ്രാണാത്മാ, ഭ്രതാതമാ, എന്ന താണനിലകളിലുള്ള പ്രജ്ഞക ളിൽ കൂടി ഈ ശക്തികഠം സ്പൂരിക്കുന്നതാണും, ആഗ്രാഹം, ചിന്ത, പ്രവൃത്തി, എന്നു മുന്നു രൂപ ത്തിയ പ്രത്യക്ഷമാകുന്നതു. ആഗ്രാഹം, ചിന്താ ശക്തി, പ്രവത്തിക്കാനുള്ള ശക്തി, ഇവ മുന്നും ഇപ്പുത്താനക്രിയാശക്തികളുടെ ബീജുതുപം

9. നമ്മുടെ സകലവിധ കായികപ്രവൃത്തി കഠംക്കും അധിഷ്ഠാനമായിനില്ലൂന്നവ, മനോവൃത്തി അംഗ്രഹം, ചി നതെ, പ്രവൃത്തി, ഇവയുടെ പര സുരസംബംസംം കളായ ആഗ്രഹം, ചിന്ത ഇവ കളാകുന്നു. ആഗ്രഹവം ചിന്തയും അവയുടെ ബഹിന്സ്പുരണമായ കാ യികപ്രവൃത്തിയം, നിശ്ചിതമായ നിനമങ്ങൾക്കു വിധേയമായുട്ടാണം

പ്രവത്തിക്കുന്നതു. സാധാരണമായി കായികമായ സകല പ്രവൃത്തികഠംക്കും അധിഷ്യാനമായി ചിന്ത അല്ലെങ്കിൽ വിചാരമുണ്ടായിരിക്കും സകലവിചാ രങ്ങഠംക്കും അധിഷ്യാനമായി ആഗ്രമാം ഉണ്ടായി രിക്കും. ഈ തത്വത്തെ ബുഹദാരണ്യകോപനിഷം ത്തിൽ താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം വിവരിക്കുന്നു.—

"ബന്ധമോക്ഷശാസ്ത്രകശലന്മാർ പറയുന്നത് പുരുഷൻ ആശാസചയ്രപനെന്നാണ്. അവൻറ ആശം, കാമം, ഇവ ഏതു പ്രകാരത്തിലോ, അതിനെ ആശായിച്ചു അവാൻറ വിചാരവും നിൽക്കും. അവൻ ഏതു പ്രകാരം വിചാരിക്കും നമാം, അപ്രകാരം തന്നെ, പ്രവർത്തിക്കുകയും ചെയ്യം. അവൻറെ പ്രവൃത്തിക്കുന്നുരണമായി അവൻ ഉല്ലർഷത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യം."\*\*

ഈ മന്ത്രത്തിനെറ ഭാഷ്യത്തിൽ ന്തുസ്യ സംഗ സാരിതോ കാമ ഏവ ഫേത്രു<sup>27</sup> നപ്പരാഷൻ അല്ലെം ങ്കിൽ ജീവൻ ജനനമരണരുപമായി ചെത്തിക്കുന്നും

<sup>\*</sup> അഥോ ഖചാാഇം കാമമയ ഏവായം പുരുഷ ഇതി സയഥാകാമോ ഭവതി തത്ക്യയർഭവതി യത് കൃത്യർഭവതി തത്കർമ്മ കുരുകത യത് കർമ്മ കുരുകൊത്രമെളിസമ്പുള്ള

സംസാരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യാൻ കാരണം കാമം, ആശ, ഇവ ആകുണ്ട<sup>27</sup> എന്നു ശ്രീശങ്കരാചായ്യർ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

ആഗ്രഹം എന്നത് അതിനെറ വിഷയങ്ങൾം വത്തിക്കുന്ന സ്ഥാനത്തിലേക്ക് മനുഷ്യനെ ആന യിക്കും. ഓരോ മനുഷ്യന്റെ ഭാവിപ്രവൃത്തിയേ യും അനുഭവത്തേയും അവന്റെ ആഗ്രഹങ്ങൾം സൂചിപ്പിക്കുന്നു. ഈ തത്വത്തെ തന്നെ ഛാന്ദോ ഗ്യോപന്വഷത്ത് താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വിവ രിച്ചിരിക്കുന്നു.

്പേരുഷൻ ചിന്താമയനാകുന്നു. ഈ ലോക ത്തിൽ ഒരുവൻറെ ചിന്താഗതി ഏതുപ്രകാരമി രിക്കുന്നുവോ അതനുസരുച്ചുക്ക അവസ്ഥയെ അവൻ ഭാവയിൽ പ്രാപിക്കും"\*

്പ്രുമ്പൻ ആശാസ്വരുപനാകുന്നു", ്പുരു പ്രൻ ചന്താസ്വരുപനാകുന്നു", എന്ന രണ്ടുവാകൃ അളും മനാഷ്യവഗ്ഗത്തിൽ കൂടിയുള്ള വുള്ളതാവി കാസത്തിൻെറ രണ്ടുപടികളെയാണു കാണിക്കു ന്നുത്ര താണതരത്തിലുള്ള മനാഷ്യരിൽ അവരു പ്രാത്രകളെയും പ്രവൃത്തികളേയം രൂപീകരിക്കു

<sup>\*</sup> അഥെ **ചെപ്പു കൃത്യമായ പുതുന്നോ** യാഥാ കൃതുരസ്മിൻ ലോകേ ഭവതു തുഥേതഃ പ്രേകൃത്യ ഭവതി

ഛാ-ഉംIII. 14-1.

ന്നു ഇ് അവരുടെ ആശ തന്നെ എന്നു കാണാം. കൂട്ടതൽവികാസം സിദ്ധിച്ചവരിൽ ചിന്താശ ക്തി കൂടുതൽ പ്രാ**പ്തിയുള്ളത**ായി ഭവിക്കുകയും, അവ **അ**ടെ ആഗ്രഹങ്ങളും പ്രവൃത്തിയും ചിന്താശക്തി യാൽ നിയന്ത്രി കപ്പെടു കയുംചെയ്യും. ഒയുവന്റെറ ചിന്ത ആഗ്രഹത്താൽ നിയന്ത്രിക്കപ്പെട്ടാലും, ആ ഗ്രഹം ചിന്താശ കരിയാൽ നിയന്ത്രിക്കപ്പെട്ടാലം, എപ്പോഴും മ ശച്ചാന്റെറ സ്വഭാവം ഗതിയെ ആത്തയിച്ചിരിക്കുമെന്നുള്ളതിൽ യാതതാ രു സംശാവുമില്ല. മനുഷ്യതൻറ ചിന്താഗതി ഉത്തമമായിരുന്നാൽ. അവനെ സ്വഭാവവം ഉ ത്തമമായിരിക്കും. അവൻെറ ചിന്താഗതി നീച മായിരുന്നാൽ, അവരൻറ സ്വഭാവവം നീചമായി ത്തെന്നെയിരിക്കും. ഒരുവൻ അവം കറ ചിന്താഗ തിയെ നിഷ്ഠരഷയോടുകൂടി ശ്രദ്ധിച്ച്, ഉത്തമവും പരിതുഭാവുമായ മാഗ്ഗത്തിൽകൂടി അതിനെ നയി താണതരത്തിലുള്ള ഇം ക്കുകയും, ദോഷകരവു നിഷ്ഠ്രഷം ഭൂരീകരിക്കുകയും മായ വിചാരങ്ങളെ ്ളത്തമനായി ത**ന്നെ** ൈയ്യൂ**ന്ന**പക്ഷം, അവൻ ഭവിക്കും.

10. ആഗ്രാമങ്ങളേയും ചിന്താഗതിയേയും ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്ന കായികപ്രവൃത്തിക**ം** മൂല

മനുഷ്യൻ മറ്റു ജീവികളോടു സംബ**ന്ധ** പ്പെട്ട നില്ഛന്നതു്. ഒരു മനുഷ്യൻ മൂന്നുവിധത്തിലു തൻറ പ്രവൃത്തിക്ക മൂലം അന്വ കർമ്മതാള സത്വങ്ങ്ഗക്കു സുഖകാരണമായി ടെ ഫലം. ത്തിരുന്ന പക്ഷം, അതിനെറ ഫല അവനം സുഖമനഭവിക്കുന്നവ മായി ഭാവിയിൽ നായിത്തിരും. അവൻ തൻെ റ ക**രം**മൂലം അന്വസത്വങ്ങ**രം**ക്ക് കഷ്ടത ജനിപ്പി ക്കുന്നപക്ഷം. ഭാവിയിൽ അവനം ദുംഖംഅനഭവി ംക്കേണ്ടതായിവരും. **േകാ**രണം കൂടാ**തെ**. **ചോക** ത്തിൽ ഒന്നാം തന്നെ ഉണ്ടാകുന്നില്ല. സുഖകാര പുവന്നിചെയ്യാത്തപക്ഷം, സുഖവുമ ണമായ പുണ്യകമ്മങ്ങഠംകൊണ്ട തന്നെ ണ്ടാകുന്നതല്ല. ഫലമായി ജനനാനന്തരമുള്ള അവ - അവയുടെ സ്ഥയിലം ഭാവി ജന്മങ്ങളിലും മനാഷ്യൻ പ്രാപിക്കുന്നു" എന്നു ഭാരതം ശാന്തിപവത്തിൽ ംപറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. \*

ആഗ്രമാം, ചിന്ത, കായികപ്രവൃത്തി, എന്നു മൂന്നു രൂപത്തിൽ പ്രകാശിക്കുന്ന കമ്മങ്ങളെപ്പ

<sup>\*</sup> നാ ബീജാജ്ജായുത കിഞ്ചിത്, നാ കൃത്വാ സുഖദേധതേ സുകൃദതവിനുതേ സൌഖ്യം പ്രാപ്യ ദേഹക്ഷയം നരം.

താന്തിപപ്പം 296, 12º

ററിയുള്ള നിയമത്തെ താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം നിവചിക്കാം:\_\_

- i. നമ്മുടെ ആഗ്രഹങ്ങളാണു് ഇഹലോകപം രലോകങ്ങളിൽ നമുക്കുണ്ടാകുന്ന സൗകയ്യങ്ങളെ നിയന്ത്രിക്കുന്നതു്.
- ii. നമ്മുടെ ചിന്താഗതി നമുക്കുള്ള സചം ജാവഗുണങ്ങളെ നിയന്ത്രിക്കുന്നു.
- iii. **ാമു**ക്കു ചുറമുമുള്ള അവസ്ഥകളെ നിയന്ത്രിക്കുന്നതു നമ്മുടെ കായികപ്രവൃത്തികം ഉാക**ന്നു**,

ജീവിതം ഉത്തമമായിത്തീരണമെങ്കിൽ, ആഗ്ര ഹങ്ങളും, ചിന്തകളും, കായികപ്പവ്വത്തികളും. ഉ ത്തമമായിരിക്കണം. ഇവകളുടെ യോജിപ്പില്ലാ യ മകൊണ്ടാണും ജീവിതത്തിൽ പലവിഷമതക ളം ഉണ്ടാകുന്നത്ര്. ഉന്നതമായ ആഗ്രഹങ്ങളുടെ ഫലമായി ചിലക്ക് ഉന്നതസ്ഥാനങ്ങൾ ലഭിക്കാം. ചിന്താഗതി ശരിയാകാത്തപക്ഷം ആഗ്രഹംകൊ ണ്ട് ഉത്തമസ്ഥാനം ലഭിച്ചാലും, സ്വഭാവം ദ്ലഷ്യ മാമ്യം ചിന്തകളും ശരിയായിരുന്നാലും, കായിക പ്രവൃത്തി അവയ്ക്കുന്നസരണമായിരിക്കാത്തപക്ഷം, അവനുകിട്ടുന്നതായ പരിതുസ്ഥിതികൾം അവ നെറെ ആഗ്രഹങ്ങൾക്കും ചിന്താഗതിക്കും അന്ത യോഴ്വമായിരിക്കുകയില്ല. ആഗ്രഹങ്ങളുടേയും ചിന്തകളുടേയും കായിക പ്രവൃത്തികളുടേയും വൈ പ്രമൃത്താലുണ്ടാകുന്ന വിവരിതപ്പലങ്ങളേയും അവ സ്ഥകളേയും, ആരുടെ ജീവിതത്തിൽ പരിശോ ധിച്ചാലും നമുക്ക് തെളിവായി കാണാവുന്നതാണ്.

കമ്മനിയമത്തിന്റെ മേളുറഞ്ഞ അടി സ്ഥാനതതചങ്ങളെ ആസ്പദമാക്കിയാണും ഒരു മനു ഷ്യൻ ശരിയായ ആഗ്രാമവും, ശം C CO and I രിതായചിന്താഗതിയും, ശരിയായ **െ** ചിത്രത്യയും **ഉള്ള** വനായിരിക്ക ണമെന്നു ശാസ്ത്രങ്ങരം സിലാന്തി வளை க**ாறு (மு**வி அர் வி கூடி ധരു**ന്ന യ**്. **ഒരു** മനുഷ്യന്റെ വത്ത **മാനംസാലത്തിലെ അവസ്ഥ**, കഴിഞ്ഞ കാല**ങ്ങ**ളി**ൽ**് സ്ഥവനാ സിധിച്ചിട്ടുള്ള സംസ്താരത്തെ വൂിറി ജം. അവൻെ സൗകയ്യങ്ങളും ചുറവുള്ള അവം സ**്യമാവ**ഗുണങ്ങളും അവന സ്ഥാകളും, മുമ്പു അവന്ത്രണ്ടായിരുന്ന **എന്നെങ്ങ** ചിന്താഗതിയേയും കായികപ്രവൃത്തി .ന.സ്വേഡും അനുസരിച്ചിരിക്കുന്നു. <u>ഒരുവൻ തൻെ</u> **പ**രിസ് പ്രവാഷ രള യം ചിന്തകളേ യം പ്രവൃത്തികളേ യും ഇഴുപാരം ശരിയായി നിയന്ത്രിക്കുന്നപക്ഷം, **പ**ാവി എതുവിധമിരിക്കണമെന്ന് അവന തന്നെം **യു**വിഷരിക്കാം. ശരിയായ ആഗ്രഹങ്ങളാലും ശരി യായ ചിന്തകളാലം ശരിയായ പ്രവൃത്തികളാലും -അവനു മറവസത്വങ്ങളോടുള്ള ബന്ധംസൗഹാർഭ്ര ഭവിക്കും. സുവകരമായും ഇത്രമാതുവു മല്ല, അവ അവനിൽ തന്നെ പലമാററങ്ങളേയും വരുത്തി, **ബാഹ്വമാ**യും അതു നതര മായുമുള്ള ഖ്യത്തേയും സൌന്ദ്യേത്തേയും വർജ്ഥിപ്പിക്കും. <u>ഇത</u> ഉപാധികളായ **അന്ന**മയകോ കൊണ്ടു നമ്മുടെ ശം, പ്രാണമയകോശം,മനോമയകോശം,വിജ്ഞാ നമയകോശം, ഇവ ക്രമേണ ശുദ്ധീകരിക്കപ്പെട്ട് ഉത്തമമായ ഉപാധികളായിത്തീരുകയും, **ജ്ഞാനക്രിയാശക്തിക**ഠം അധികാധികം യിൽകൂടി സ്റ്റരിക്കുകയും ചെയ്യും.

12. കമ്മ ജളെ ശാസ്ത്രങ്ങൾം സാധാരണമാ യി നാലുവിധത്തിൽ വിഭജ്യക്കുന്നു. അവ ൧. നിതൃകമ്മങ്ങളും വ. നൈമിത്തിക ത്തികും കാലും, നി ക്കിയകർമ്മങ്ങൾ. ളാ ർ. പ്രതിഷിദ്ധകർമ്മങ്ങളം ആകന്നം.

നിതൃകർമ്മങ്ങഠം എന്നവ, പ്രതിഭിവസം **കരു** പൻ ചെയ്തേ തീര്ര എന്നുള്ള കർമ്മങ്ങളാണു . നിത്വകർമ്മങ്ങാള തന്നെ രണ്ടു ഭാഗങ്ങളായി പി രിക്കാം അവ (ച<sub>)</sub> തന്നെ സംബന്ധിച്ചവയും പ്ര) മററുള്ളവരെ സംബന്ധിച്ചവയും ആകുന്നു

സ്ഥൂലശരീരത്തേയും, പ്രാണശക്തി **ഒരു**വന്റെ യേയും, ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും, വികാരപരമായും വി ചാരപരമായും വത്തിക്കുന്ന അന്ത്യകരണത്തേയും പരിശുഭാമായം പരസ്പരയോജിപ്പോടം ഗ്വ**ത്തോടം** സൂക്ഷിച്ചകൊള്ളുന്ന നി<sup>ത്യകർമ്മ</sup> തിനതകുന്നതും, പ്രതിഭിനം ചെ **68**600∙ യ്യേണ്ടതുമായ കർമ്മങ്ങളെയാണാ നിത്വകർമ്മങ്ങൾ എന്നു പറയുന്നതു്. പരിശുദ്ധ മായുള്ള ആഹാരസാധനങ്ങഠം മാത്രം ഭക്ഷിക്കുക, **ശുഖാവും ദോഷം ചെയ്യാത്തതുമായ പാ**നീയ ജെ**രം** മാത്രം ഉപയോഗിക്കുക, ശുദ്ധവായു ശചസിക്കുക,... സ്ഥ്യൂലശരീരത്തെ ശരിയായ വ്വായാമംമുലം ത്തരോഗ്വവും ദൃഢതവും ഉഷ്ടതായി സൂക്ഷിക്കുക, വികാരപരമായും വിചാരപരമായുമുള്ള അന്ത്യക രണമത്ത അഹിംസാചരവും പ്രേമസന്യൂണ്വമാ സ വികാരങ്ങളെ കൊണ്ടും വിചാരങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഗ്ലാദ്ധീ കരിക്കു**ക, ഇ**വയെല്ലാം തന്നെ സംബന്ധി വ്വ നിത്വകർമ്മങ്ങളിൽ ഉകപ്പെടും. മറമുള്ളവരെ സംബന്ധിച്ച കർമ്മങ്ങളിൽ ൧. ഋഷിമാരെ ഉദ്ദേ കമ്മങ്ങരം, വ. ടേവന്മാരെ ഉദ്ദേശി വുന്നു കമ്മങ്ങൾ, ന. പിതൃക്കളെ ഉദ്ദേശിച്ചുള്ള പാർഗാത്ഭാരം, ർ. മന്തഷ്യതെ ഉദ്നേശവുള്ള ംസരം (ത. മററു ജീവികളെ ഉദ്ദേശിച്ചുള്ള പ്പാ**ഠം**, ഇവ അഞ്ചും ഉ**ഠംപ്പെടും.** ഇവയേത്തന്നെ ഗാസ്ത്രങ്ങളിൽ ഋഷിയജ്ഞം, ദേവയജ്ഞം, പിത

യജ്ഞാ, മനാഷ്യയജ്ഞാം, ഭ്രതയജ്ഞാം എന്നു പ ഞ്ചുമഹായജ്ഞങ്ങഠാ എന്നു വിവരിക്കാരുണ്ടു.

വിവിധശാസ്ത്രങ്ങരം ജചമായി ചോകത്തി ംലേക്കു സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ള ജ്ഞാനസമ്പത്തു മുഴുവനും ഋഷിമാർ എന്ന പറയപ്പെടു**ന്ന** <sup>ഋഷിയജ്ഞം.</sup> പരമയോഗികളിൽ നിന്നും വന്നി ട്ടുള്ള താ**കു**ന്നു. **ശാസ്ത്രങ്ങാം എന്നു പറഞ്ഞതിൽ** സകലവിധവിദ്വകളം അവയ്ക്കെല്ലാംആത്രയമായി നില്ലുന്ന ബ്രഹ്മവിള്യയാ ഉശപ്പെട്ടം. അവ യെ പഠിക്കുക, താൻ പഠിച്ചതിനെ അനൃക്ഷപ ദേശിക്കുക, ഇവ ഋഷിയജ്ഞാ അല്ലെങ്ക്വൽ ജ്ഞാനയജ്ഞം എന്നു പറനപ്പെടുന്നു. ഇപ്രകാ രം സിജിച്ചിട്ടുള്ള **ജ്ഞാനസമ്പത്തിനെ ലോ**ക ത്തിൽ പ്രചരിപ്പുച്ചു വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതിലേക്കുതക ന്ന പാഠശാലകരം, സവകലാശാലകരം ഗ്രന്ഥ ശാലകരം, പ്രസംഗമന്ദിരങ്ങരം മുതലായ സ്ഥാപ ഏർപ്പെടുത്തുന്നതും അവയുടെ ത്തിപ്പൂൽ കഴിയുന്നത്ര സഹായിക്കുന്നതും ജ്ഞാന യജ്ഞത്തിപുഠംപ്പെടുന്നതാണു .

ii. ദേവന്മാർ എന്നവർ നമ്മെപ്പോലെയു ഇള സകല ഉപാധികളും അവക്കാ ഉള സകല ഉപാധികളും അവക്കാ ചേയത്തോ. ഉണ്ട്. നമ്മെപ്പോലെ തന്നെ അ വർക്കു ഇന്ദ്രിയങ്ങളും, മനസ്സം, ബുദ്ധിയും ഉണ്ട്. സകലവിധ കലകളേയും അവർ ഇഷ്ടപ്പെടുന്നും സംഗീതം, ചത്രമഴത്ത്, കൊത്തുപണ്ണി, മുതലായവയിൽ അവരുടെ ത്രദ്ധ പ്രത്യേകം പതിയുന്നും നമ്മുടെ ഉള്ളിലും പുറമേയും ഉള്ള ഭാവങ്ങളിൽ സൗന്ദയ്യത്തെ വർദ്ധിപ്പിക്കാനുതകുന്ന സകല പ്രവൃത്തികളും ഭേവയജ്ഞത്തിലുകപ്പെടും. ഉള്ളാന ങ്ങളും ലതാഗ്രഹങ്ങളും നിമ്മിക്കുക, ചിത്രകലാമന്ദിരങ്ങൾം സ്ഥാപിക്കുക, നാടകവേദികളും സംഗീതശാലകളും ഏപ്പെടുത്തുക, സാതചികമായുള്ള ക്ഷേത്രങ്ങൾം നിർമ്മിച്ച് അവയെ ശരിയായ വിധത്തിൽ നടത്തിക്കുക, ഇവയെല്ലാം ദേവയജ്ഞ ത്തിൽ ഉൾപ്പെടുന്ന കർമ്മങ്ങളാണും.

പിതുക്ക**ം** എന്നവരിൽ സ്ഥൃഷശരീരം വിട്ട പോയിട്ടുള്ള നമ്മുടെ പൂവികന്മാരം ദേവ ന്മാരെപ്പോലെ സൂക്ഷൃശരീരികളാ പി**ഉ**യജ്ഞം. യി വത്തിക്കുന്ന അനേകം പടിക നില്ലൂന്ന സൂക്ഷ്മജീവികളും ഉശച്ചെടുന്നു. ജന്മംതോറും ന്തതനമായി ലഭിക്കേണ്ടതായ മനോ മസം, പ്രാണമയം, അന്നമയം എന്നു പറയപ്പെ ുന്ന കോശങ്ങറം നമുക്കു പൂവികമ്മവും വാസന യും അന്തസരിച്ച കിടുന്നതിൽ, ഈ മാതിരി സൂ *പ*ുവാരിരി**കളുടെ** സഹായം വളരെ **ആവശ്യമാ ശരി**യായും ധമ്മപരമായും ഉ**ണ്ടായിരി** ദാമ്പതൃബന്ധത്തെ സ്ഥാപിക്കുന്ന CC COMMICHAND ത്തിനാം, മാതാക്കാംക്കാം കുഞ്ഞുങ്ങാംക്കാ

തായ സുഖസൗകയ്യാഭികളെ വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നത്തി സം. ചെയ്യേണ്ടതായ സകല പ്രവൃത്തികളും ആ ചാരങ്ങളും പിത്രയജ്ഞത്ത ലുഗപ്പെടും.

iv. മനുഷതര അനേകം വിധത്തിലുള്ള ട്രും അദാം ബാധിക്കുന്നു ണ്ട്. ട്രുഖകാരണങ്ങളെ കുഴിയുന്നു പ്രത്യായിക്കുന്നതിനും സാമ്പ്രത്യായുള്ള സുഖസാധനങ്ങളെ വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതിനും, നാം ഓരോരുത്തും നിരത്തരം ത്രമിക്കേണ്ടതാണ്. രാഷ്ട്രയമായും, പിട്ടാവസായകമായും ധനസംബന്ധമായും, വിട്ടാത്തെ കറയ്ക്കുന്നതിനും സുഖകാരണങ്ങളെ വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതിനും വ്യക്തിപരമായും സമുഹങ്ങളായും വിക്കുന്നതിനും വ്യക്തിപരമായും സമുഹങ്ങളായും വാം ചെയ്യേണ്ടതായ സകല പ്രവൃത്തികളും മന്ത്രം ചെയ്യേക്കത്തിൽ ഉറംപ്പെടുന്നം.

v. ശ്വാസശ്രവപ്രാണധാരികളായ മനുഷ്യ തെഴിച്ചുള്ള മററു പ്രാണികളെ ഉദ്ദേശിച്ചുള്ള കമ്മം ങ്ങളെയാണ് ഭ്രതയജ്ഞാം എന്നും ഭോയജ്ഞാം. പറയുന്നുള്. അചേതനധാതു വഗ്ഗം മുതൽ ഉത്തമവികാനം പ്രാപിക്കുന്നതു വരെയുള്ള വല പടികളിൽ ഒരു മദ്ധൃനിലയിൽ നില്ലൂന്നവയാണ് ഈ പ്രാണിക്കം. ഇവയെല്ലാം ഭാവിയിൽ മനുഷ്യ അടെ നിചയെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യം. നാം ഇപ്പോരം മനുഷ്യമായി തീന്നിട്ടു ഉള്തും മൃഗങ്ങളുടെ നിലയിൽ കിട്ടേണ്ടതായ അന്ത വോം സിദ്ധിച്ചതിനു ശേഷമാണു്. മൃഗങ്ങ ഗം കുഞ്ഞാകുന്ന ദുഖങ്ങളെ കുഴിയുന്നതും കുറയ്ക്കേ ണുതാം സുഖകാരണങ്ങളെ വർദ്ധുപ്പിക്കേണ്ടതും നമ്മുടെ ധർമ്മമാണു്. അഹിംസു ജീവകാഴ ബ്യോ ഈ തത്വങ്ങളെ ആത്രയിച്ചു മൃഗങ്ങളെ സംബ ന്ധിക്കുന്ന നമ്മുടെ സകല പ്രവൃത്തികളേയും നിയ ന്ത്രിക്കുകയാണു് നാം ചെയ്യേണ്ടുമു്. ഈ മാത്രരി കർമ്മങ്ങളെല്ലാം ഭ്രത്യയ തത്തിലുവരുപ്പുടന്നും

13. പ്രത്യേകകാരണങ്ങളാൽ ഓരോരുത്തരം ചെയ്യേണ്ടതായിവരുന്ന കല്ക്കളെല്ലാം ഹൈ മിത്തികകർമ്മംങളിലുറംപ്പെടുന്നു.

ക**്തെ ്മെന**ം നാര **രാ**ശോധത്തെരുക്കു സാമുദായി കർമ്മണ്ടാതം. കമാതി ഓരോ നിലയുണ്ട്. നാം **സ്**പയംവരിച്ചതും സമുഭായനിബന്ധനകോണ്ടൊ രാപ്പ്യിയനിബന്ധനകൊണ്ടൊ നമ്മിൽ ചുമത്ത **െപ്**ട്ടയും, ഓാരോ കാലങ്ങളിൽ ചെയ്യേക്കുകയായ പല ജോലികാരം നാം ഓരോരുത്തരം ചെയ്യേണ്ട താസിട്ടണുംം. ഇവയെല്ലാം നൈമിത്തികക**മ്മ** യാളിൽ ള ഗുെച്ടും. ഇവയും നാം ചെയ്യേണ്ട ത സ കമ്മങ്ങ്യത്തെന്ന്. ഒരു വിദ്വാത്ഥി ശര് സ്വാസി പേഠിക്കുക, ജ്യ ഇപോല്വോയൻ രേരിതായി ചാറിറ്റപ്പിക്കുക, ംത ഭരണകത്താവു ശരിയായി ഭരി . **ക്കു**ം, ഒരു സ്വായാധിപൻ ശരിയായി ത്രായം നട**ുതു**ക, ഇപ്രകാരമുള്ള പ്രൂത്തികളാ**ണാ** ഹൈന ചിത്തികകമ്മങ്ങൾ എന്ന പായപ്പെടുന്നവ.

മനുഷ്വർ ഓരോയക്കേരാം ഈ ലോക ത്തിൽ പല സുഖസാധനങ്ങളേയും ആഗ്രഹിക്കു ന്നതുപോലെ, മരണാനന്തരം പര കാമു)കർക്ക അഗം **്പോക തെ**ലും വവിധ**സു**ഖസാധ നങ്ങളേയും ഇഷ്ട്രെ ടുന്നു. ഇവയ്ക്കു കാര**ണങ്ങ** ളായി വൈദക്രമായും താന്ത്രികമായും വലവിധം വേദ ജമൂം സമുത്വകളും താന്ത്രിക കുമ്മങ്ങളെ ഗ്രന്ഥങ്ങള് വിധിക്കുന്നുണ്ടു്. ഈ കമ്മങ്ങളെ യാണാ് കാമ്യകുമ്മങ്ങാം എന്നു പറയുന്നതു്.

പാടിലെന്നു ശാസ്ത്രക്കും ചെയ്താൻ വിധിക്കുന്നുതായ കമ്മംജുളെ നിഷിഭാകമ്മങ്ങാം ക്കുന്നു പായുന്നു. ഇവയേയും നിക്കിലാക ഉത്ത രണ്ടു ഭാഗങ്ങളായി പൂരിക്കാം. ങ്ങ 🞾 🖡 അവ (1) നമ്മെ സംബന്ധിച്ചവ (2) അന്വരെ സംബന്ധിച്ചവ, ഇവയാകുന്നു. ന മ്മുടെ സ്ഥൂലശരീരത്തേയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും മന സ്സിനേയും മലിന<sub>െട്ടി</sub>ടത്തി ഭുഷിപ്പിക്കുന്നവയായ സകല കാമങ്ങളും നിഷിദ്ധകമ്മങ്ങൾം ആകുന്നു. ജഷിമാരെ ഉദ്ദേശിച്ചം, ദേവന്മാരെ ഉദ്ദേശിച്ചം, പിത്രുക്കളെ ഉദ്ദേശിച്ചം, മൗഷ്യരെ ഉദ്ദേശിച്ചം, പക്ഷു നാദികളെ ഉദ്ദേശിച്ചം, നാം ആചരങ്ങ ണ്ട ധമ്മത്തിനു വിരോധമായുള്ള സകല കമ്മങ്ങ ഷ്**ദ്രേശ്വ**ട്ടുള്ള നിഷിദ്ധകമ്മങ്ങ അസ്ത്വരെ ളിൽ ഉശപ്പേടും. പ്രത്യേകകാരണങ്ങളാൽ അ ചരിക്കേണ്ടതായ നൈമിത്തികകമ്മ**ങ്ങ**ൾംക്കു വി രോധമായി പ്രവത്തിക്കുന്നതും പ്രവൃത്തിലോപം വരുത്തുന്നതും നിഷിദ്ധകമ്മങ്ങളാകുന്നു.

- നമ്മുടെ കമ്മങ്ങളെ പുണ്വകമ്മങ്ങരം 🤊 പാവകമ്മങ്ങൾം, മത്രകമ്മങ്ങം എന്നു മൂന്നു വിധത്തിൽകൂടി വിഭജിക്കാം. പ പുണുകർമ്മങ്ങ ണ്യകമ്മങ്ങഠം ഇാലോകത്തില്ലാ ളം പാപകർമ്മ മരണാനന്തരമുള്ള ளை து உறினு க വരലോക ർമ്പതാളെം. ത്തിലും സൂഖത്തിന്റ കാരണമായി ്തുന്നുക്കിധിഥ പാലംഗ്രാസ സോന്ദ്ര. നാത്തിത ചാചകാഗത്തെ എന്ന പ്രതാശേശകത്തിവും ചാ **ോ**ചാപപ്പെപ്പുറ പാട്ടുവതകാരക്കാം പ്രവേത്തിനും കാര ന്നുകായി പ്രേഷ്ണം പാലപണ്യമിത്രമായുള്ള ഷംഗപ്രവാശ സുഖപ്പുബ്രസാതിത്രമായുള്ള ഭൂലാ കജീ വ്യത്തതി പ കാരണമ തിത്തിരുന്നു. ചൂപിത അവർ പുണ്യാധികൃമന്മസരിച്ചുള്ള പുപൂം പാപാധികൃമരം പരിച്ചുള്ള ുഖവു പന്തപ്പാർ താനുഭ മിക്കുന്തു.
- 17. പുണ്യം എന്നാത് എന്തെയും പാപ തെന്നാത് എന്തെന്നും നിത്യകമ്മങ്ങളെക്കുറിച്ചും തെന്മിത്തിക കമ്മങ്ങളെക്കുറിച്ചും പല നി ർദ്രേശങ്ങളും ശാസ്ത്രങ്ങളിൽ കാ അന്ത്രത്തിലും നിഷിലാകമ്മങ്ങളെന്നാണ്ട് കരുതപ്പെ

ടേണ്ടത്. പുണൃകമ്മങ്ങളുടേയും പാപകമ്മങ്ങള ളടേയും സചര്രപം താഴെ ചറയുന്ന ശ്ലോക ത്തിൽനിന്നും വൃക്തമായി ഗ്രഹിക്കാൻ സാധി ക്കും.

> യുറെ പരവിധനം. പരോപകാമം പണ്യായ പരാപായ പരപീധനം.

്പതിനെട്ടു മഹാപുരാണങ്ങരം കൊണ്ടു ത്രീവേദ വ്യാസൻ സിദ്ധാന്തിക്കുന്ന തത്വക്കുറം രണ്ടുതന്നെ; അന്വക്ക് ഉപകാരപ്രദമായുള്ള കമ്മങ്ങരം പുണ്യ കമ്മങ്ങളും ഹിംസാജനകമായുള്ള കമ്മങ്ങരം പാവകമ്മങ്ങളും ആകുന്നം," സകല പുരാണങ്ങ ളം സ്മുതികളും സിദ്ധാന്തിക്കുന്ന അത്വങ്ങളും ഇവതന്നെ.

ധാമ്മവിരോധമായ ചിന്തകളുടേയും ആ ചുച്ചത്തികളുടേയും പോകരായി തരാങ്ങള് ഭേഗ്രം ട്ടാണ്ട് കാറ്റ്യതകളും ുവേട്ടുള്ളം ക്കു ഗ്രഹങ്ങ മേ ഉണ്ടാകുന്നത്ര്. സൂഖം വേണം;ു യും ചിന്തകേട്ടെ ൂബം വേണ്ട എന്ന ആഗ്രമം യിഠ പ്രീയിയിക സകല ജീവികഠംക്കം സചഭാവ ളേയും ശുലീകരി **ക്കുന്ന**തിൽ ക്ലബ സിഭാമായുള്ള തുരപാളല, മനുഷ്യ െട്ടെ ബ്രൂ (P) രിലൂം കാണാന്താനും. താണതായ **©** (€) (100 **©** വികാസനിലയിൽ നിൽക്കുന്ന

മനാഷ്യർക്കു് ആഗ്രഹങ്ങളിൽ ധമ്മപമൊയുള്ളവ

്എവ അധമ്മപരമായുള്ളവ ഏവ എന്നുള്ള വി കാണാനിടയില്ല. ശരിയായ ചിന്ത .കാരം ഏവ എന്നറിഞ്ഞു് അവകരംക്കുമാത്രം വി ധേയനമാരായിരിക്കാനാം അവർക്കു സാധിക്കുകയി അതുപോലെതന്നെ ധമ്മപരമായുള്ള കായി കപ്രവൃത്തികളിൽമാത്രം എ**ർപ്പെ**ടുന്നതിനും മാരുള്ള പ്രവൃത്തികളെ നിശ്ശേഷം തൃജിക്കുന്നതി നം അവർക്കു സാധിക്കുന്നതല്ലും വത്തിക്കുന്ന തിരെ റ ഫലമാതി പലവിധത്തി ലുള്ള കുഷ്യത്ത്യമും ഒവേറും അവ**ർ അനുഭ**ിക്കോ ണ്ടതായി വ**രുന്നു.** എന്നാൽ ക*ര്*മനിയമത്താൽ രവുമിതമായി വവ ജവങ്ങാം എടുക്കേണ്ടതായി വനന്ത്രത് അവതിൽ കിട്ടന്ന വിവിധങ്ങ ളായ സന്തർവങ്ങ**ാംകൊണ്ടും. നുവാം വേണകമ** ന്നാം പുംബം വേണ്ടാതയന്നാമുള്ള സചഭാവസി*ല*ാ മാഗ ആ ുഹാരക്കാണട്ടാം, ശമിച്ചായ ആളവങ്ങ ചേതാ അധ്യാത ചുധാകുടേതം ശരിതാത പ്രാ ത്തികുളയും ക്രമത്തിൽ തിരിച്ചറിഞ്ഞു് അവയെ മാത്രം സചീകരിക്കുന്നതിനും മാറുവിധത്തിലുള്ള ആഗ്രഹങ്ങളേയും ചിന്തകളേയും പ്രവൃത്തികളേ യം തൃജിക്കുന്നതിനും ഇനുഷ്യർ ശക്തന്മാരായി ത്തി കുന്നു.

19. സകല ജീവികളം സതചം, മജസ്സ്, തമസ്സ്, എന്നു പറയപ്പെടുന്ന മൂന്നു ഇന്തേങ്ങ**ാ**ംക്ക്

അധീനന്മാരാണെന്നു് ഇതിനു 📭 **അത∃രജസ്കൂമേ**മു നു് പതിപാഭിച്ചിട്ടുണ്ടു്. തുനെങ്ങളം അ തെ ത്രഹങ്ങമം, ശരിയായ വശയ ജയിക്കാ യാസ നാള്ള മാഗ്ഗവം ചിന്തകരം ശമിയായ് പ്രവൃത്തി തിരിച്ചറിയനേള്ള ശേക്തി മേ **ക**ഠം, ഇവയെ ല്പാഞ്ഞ ഗുണക്കുകളെ ആത്രയിച്ചാണം നിൽക്കു ന്നത്. തമോഗുണപ്രധാനനായുള്ള വൻ യാരു **ങ** വിവേകവുംകൂടാതെ സവ്പ്രവൃത്തികളിലും **അല** സനാതിരിക്കും. യു**ങ്ങാനുണ**രിനാധയായിള്ള വ**ൾ** അനേമയം മുഞ്ഞ വീഴ്ഞാനമയം വരെയുള്ള **കാരോ** ഉവാധികളെ താനാരണന്മാം അവയുടെ പ്രവൃത്തികം അൻെ പ്രവൃത്തികളാണെന്നും ധ അല്പവിവേകിയായും സകല സചാ**ത്ഥ**ത, ചാവലബുദ്ധി, **ഇവ**യോടു പ്രവത്തിക്കും. സത്വളണപ്രധാനനാ പ്പുട യും യുള്ളവൻ മാത്രമാണു അാൻ പഞ്ചകോശവ്വതി രിക്തനായ പ്രത്വഗാത്മാവാണെന്നറിയും, ലോ നിര**ന്തരം** സത്**പ്രവൃ**ത്തിക**രം** കസംഗുത**ാതഥം** ആചരിക്കുന്നതു്. ശാസ്ത്രക്കും⊙ ചിച പ്രവൃത്തി **കഠം** ചെയ്യേ**ണ്ട**വയാണെന്നു വിധിക്കുന്ന**തു**ം, മറവു ലവൃത്തിക്കം അനുഷ്യിക്കാൻ പാടില്ലെന്നു നിഷേ-ധിക്കുന്നത്രം, മനുഷ്യർ ക്രമേണ താമസരാജസ ഗുണങ്ങളെ ജയിച്ച് ശുദ്ധസതചപ്രധാനന്മാരായി ത്തീരണമെന്ന ഉദ്ദേശത്തോടുകൂടിയാകുന്നു. രജോ ഇണ്ടത്തയും സത്വേളണത്തേയും ആശ്രയിച്ച്

തമോ**ുുണത്തേ** ജയിക്കുന്നതിനും സതചഗുണത്തെ **അത്ര**യിച്ച് ജയിക്കുന്നതിന്റം രജോഗുണത്തെ ഉള്ള മാഗ്ഗത്തെയാണും കുമ്മപരമായുള്ള സകല ഉപദേശിക്കുന്നതു . **രാഗ്രൂക്കുള**ം ഇപ്രകാരം ക്രമത്തിൽ മൂന്നു ഇണങ്ങളേയും ജയിച്ച ഇണാ തീതനായ പ്രത്വഗാതമാവെന്ന ശുഭാചെതന്വ സചരൂപനാണു താൻ എന്നു് ഓരോ മനുഷ്യനും സംക്ഷാത്കരിക്കണമെന്നാണു ശംസ്ത്രങ്ങൾ ൂച ടേ**ശിക്കുന്ന**ത്ര്. ഈ തത്വത്തെ താഴെപ്പ**ായുന്ന** ഗ്ലോകംകൊണ്ട് ശ്രീമത് ശങ്കരാചായ്യസ്ചാമി കാം വിവേകച്ചഡാമണിയിൽ വിവരിച്ചതിക്കുന്നു.

ധുള്ള തമോഗ്രണം. രംജാഗ്രണത്തിനേറവും സത്വ ഗുണ ത്രവാഗ്രണം. രംജാഗ്രണത്തിനേറവും സത്വ ഗുണ ത്രിൻേറവും അവലംബനം കൊണ്ടു നശി ശുവരം. രജോഗ്രണമെന്നതും ഗ്രണംതിരോയ ശുലാചെത്നുമ ണ താൻ എന്നുള്ള സാക്ഷാത കാര താൽ നശിച്ഛുപോകം. അത്വനാൽ ശരീ രാഭികഠം താനാണ്ടെന്നും, അവയുടെ ധമ്മങ്ങൾ താഭികഠം താനാണ്ടെന്നും, അവയുടെ ധമ്മങ്ങൾ താരിക്കാതത്താനും, തനുലമുണ്ടായിട്ടുള്ള അല്യാസമതയും, സത്വേഗ്രണത്തെ ആത്രയിച്ച് നശിപ്പിച്ചാലം"\*

<sup>\*.</sup>ചു.മാ ലാജ്യാം രജഃ സത്വാത് സത്വം ഇലോന നാള്യതി തസ്മാത് സത്വമവഷ്ട്രള് സ്വാജ്യാ സാപനയം കുരു. വി. ചു. 279ി

ഗുണങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചെട 20. േനാളം, മരഷ്യാരെ മുന്നു പിഭാഗ ∞ംളാമി ചിരി ക്കാം. അവർ ۵. സതചഗ്രണ ഇത്തെ ബന്ധ പ്രധാനന്മാർ, വ ര**ജോഗുണ** ് പ്രധാനന്മാർ, ന. തമോഗുണ വിഭാഗങ്ങാം. പ്രധാനന്താർ, ഇവരാക്കുന്നും ഏതു ജീവിയം \_\_ അതിനെ ശരീരം സ്ഥുലമായാലും ബന്ധിക്കപ്പെട്ട സൂക്ഷ്മമായാലും \_\_\_\_ലോകത്തോടു നില്ലൂന്നതു സതചം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്നു പറ യപ്പെടുന്നു മൂന്നു ഇണങ്ങളെ കൊണ്ടാകുന്നു. ഈ തത്വത്തെ ശ്രീമദ്ഭഗവഭ്ഗീത താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ടു് വ്യക്തമായി പ്രതിപാദിച്ചിരിക്കുന്നു.

സതചം രജസ്സമ ഇതി ഇണാം പ്രകൃതിസം**ഭവാം** നിബധ്നന്തി മഹാബാഹോ ദേഹേ ദേഹിനമവ്വയം.

ഗിത. XIV. 5. \*

്മുലപ്പാതിയിൽനിന്നും ഉണ്ടായതും അതി നെറെ രൂപത്തിൽനിന്നും ഒരു വിധത്തിലും ഭിന്ന മല്ലാത്തതുമായ യതച്ച, രജസ്സ്, തമസ്സ്, എന്ന മുന്നു ഗുണംങളാണു് ശരീരുത്താടുകൂടി ഓരോ ദേഹിയേയും ബന്ധിച്ചിരിക്കുന്നതു്."

വിവരണം: ഇര ഇണങ്ങൾ പ്രകൃതിസചര്ര പമായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്ന മുന്തു ശക്തിവിശേ ഷങ്ങളാണും. സകല പദാത്ഥങ്ങൾക്കും തുേസ്പദ മായി നില്ലൂന്ന ഭാവത്ത്യം ഈ മൂന്നു ശക്തിക രാണും.

<sup>്</sup>സാവാ-രജ്യോയും ഇതിനെത്വാം, രജസ്സ്, തമസ്സ് പുന്നു പറയപ്പെടുന്നു; പ്രകൃതിസാഭവാം = മൂലപ്രകൃതിയിൽനി ന്നും ഉത്ഭവിച്ചതായും ഇണാം = മൂന്നു ഇണങ്ങളും; മഹാബാ ഹോം മസത്തായ കരങ്ങുളാടുക്കിയ അള്ളുനു; ഭലഹി നായ്ലാഹിയെ; ടേഹോട്രേഹത്തിയും; നിബല് നന്തിചമ്പസ്തി ചിമിയുന്നും

ഈ **ഇണങ്ങളുടെ ലക്ഷണം** താ**ഴെ പറയുന്നും** ഗീതാസ്റ്റോകങ്ങളാൽ വിവരിക്കപ്പെടുന്നു.\*

> (i) സതചാ സുലേ സാജയതി രജഃ കമ്മണി ഭാരത! ഇഞാനമാവൃത്വ ഇ തമഃ പ്രമാദേ സഞ്ജയത്വുത.

> > യീത. XIV. 9.

(ii) സതചാത് സംജായതേ ജ്ഞാനം ജെസോ ലോഭ ഏവ ച പ്രമാദമോഹൌ അമസോ .ളവതോ/ജ്ഞാനമേവ ചം

തിത XIV 17

<sup>\*</sup> i. ഭാരതെ പുരത്താരം അനായ അത്യൂന; സംവാകസം താഗുന്നം; സുംബം സംഭയയിലാവ ഖത്തിൽ (സുഖരോ രാട്ടും ഒ ബന്ധിപ്പിക്കുന്ന (സംയോജിപ്പിക്കാൻ); രേജം കമ്മണി (സ) ജയതി) = രൂയാഗുന്നു കമ്മത്തിൽ സംഭയാജിപ്പിക്കുന്നും; തമും ഇ = തുമോഗുണം എന്നുയ്; ജ്ഞാനം മതുവു രിച്ചത്താനം ത്തെ മറവും ചെയ്യ്; പൂമാും ഇത സംഭയതി പ്രമാദം (കം യ്യാകായ്യുവിയാകാചിപ്പായ്യ) മു ചൊത്വായന്റെ ബന്ധിപ്പി ക്കാനം.

<sup>ും</sup> സമ്പാര് ഇതാനം-സുമായതേ=സുച്ഛണത്തൽ നിന്നും (സത്വം വൃദ്ധികാകുംഗ്രാറ്റു) ജ്ഞാനം ഉണ്ടാകുന്നും (പ്രകാമിക്കുന്നും; രജ സാച്ചാര്യാം ഏറ്റുംച്ച് (രം.ജായാത്) ജ രജാഗുന്നത്തിൽ നിന്നും പ്രമാദം ലേമാദരോഹൌം-ഭവതാം = തമോഗുന്നത്തിൽ നിന്നും പ്രമാദം ഭവരാമാവും ഉണ്ടാകുന്നു; (പ്രമാദം = കായ്യാകായ്യൂപിവേകമില്ലാം മൂറും മാഹം = മിത്വാര്യമാ; ത്രായോഗാരാം-ഏറ്റം ചെ (ഭഖംതി) = അ ജ്ഞാനുവും ഉണ്ടാകുന്നു.

"ഭരതവംശജനായ അജ്ജ്ന! സതചതുണം സുഖത്തിലും രജോഗുണം പ്രവൃത്തിയിലും ദേഹി യെ യോജിപ്പിക്കുന്നു. തമോഗുണം അറിവിനെ മറച്ച് കായ്പാകായ്യവിവേകമില്ലാതാക്കിത്തിക്കുന്നു."

പ്സത്വതുണവുളായാൽ ജ്ഞാനം വ്യാവയാ കുന്നു. ഒണ്ടോതുണം അധികരിക്കുമ്പോഗം ഒരു വിധ ത്തിലും തുപ്ലിവമാത്തതായ അത്വാഗ്രവം അധി കുമാകുത്തു. തമസ്സിൽനിന്നും മിഥ്വാഭ്രമങ്ങളും കാ യ്യാകായ്യവിവേകമില്ലായ്യയും അജ്ഞായവും ഉണ്ടാ കുന്നു."

വിവരണം: \_\_ ആ ാസോധനങ്ങൾ, ചിവിത ചയ്യകൾ, മനോവികാരങ്ങൾ, വിചാരങ്ങൾ, ഇവ ഓരോന്നിലും ശ്രദ്ധിച്ച് സാത്വികമായുള്ളവയെ മാത്രമേ സ്വീകരിക്കാവു. രജന്റുമോളണങ്ങളെ വർബിപ്പിക്കുന്ന പേടാത്രങ്ങളേയും പവ്യത്തിക ളേയും സവ്ഥാ തൃജിക്കേണ്ടതാകുന്നു. തമോഗുണം അധികരിച്ചിരിക്കുന്നവൻ അതിനെ ജയിക്കുന്നത്തി അവേണ്ടി മാത്രം രജോഗുണം സംബന്ധിച്ചവയെ സ്വീകരിക്കുകയും, തമസ്സിനെ ജയിച്ചതിൽ പിന്നീടു സത്വത്തെ മാത്രം ആശ്രേയിച്ച രജ സ്സിനെ ജയിക്കുകയും ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു.

21. നമ്മുടെ പ്രവൃത്തികളെ ശരീരം സംബ സ്വച്ച കായികപ്രവൃത്തികളെന്നും മനസ്സിനെ സംബന്ധിച്ച മാനസികപ്രവൃത്തി മണസംബന്ധ കളെന്നും, വാക്ക് മുതലായ ഇന്ദ്രീം മായ കമ്മേപി യങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചുള്ള ഇന്ദ്രിയം പ്രവൃത്തികളെന്നും മൂന്നു തരത്തിൽ തിരിക്കാം. ഇപ്രകാരമുള്ള മൂന്നു വിധം പ്രവൃത്തികളേയും ഭഗ വാൻ തന്നെ സാതചികം, രാജസം, താമസം, എന്നു മൂന്നുവിധത്തിൽ വിഭജിച്ചിരിക്കുന്നും.

> നി മതം സംഗരഹിത-മരാഗഭേചഷത8 കൃതം അഫലപ്രേപ്സുനാ കമ്മ യത്ത് സാതചകമുച്ചതേം

> > ഗീത. XVIII.. 23.\*

യത്തു കാമേപ് സുനാ കമമ സാഹംകാരണ പാ പുനഃ ക്രിയതേ ബാഹുലായാസം തര്യാജസമുജാഹൃതം.

ഗീം. XVIII. 24. †

<sup>\*</sup> അവപാദപ്പ് സുനാ = വലത്തിയ അപോക്കാവില്ലാ ത്താനാക; സാഹരവിയ = ആദ്യക്ക് കൂടായത്യും; അരോ നാപാനത = രാഗവം ചോകുവും ൂടായത്യും; സത്-നിയു തം — കമ്മ- ഗയം = കത്ത് വൃമായുള്ള ശാരാരായ ശ്രമ്മം ചെയ്യ പ്രെയുന്നു വാ; യറ്-സാ ചിയം-ഉച്ചുയെ = ആ കർമ്മം സാ തികകമ്മയ്ത്ര വാകുപ്പുതം.

<sup>്</sup>പുന്നു = പിന്നു കായമ് സുന് - സാഹകാരേണ പാ - ആഗ്രഹം ഹെള് റാമ്ളാ ാൻ കത്താവാണെന്നുള്ള അഹകാരം ഹെള് റായിയാ; ബഹ്ലായസേം = വളുകര പ്രയാ സച്പെട്ട്; യത് - ഉ-കർമ്മ - ക്ലിയയോ = യാത്താരെ കർമ്മം ംചെ ൃതപ്പട്ടിന്നാവാ; തത് - രാജസം - ഉദാഹ്യം ം ≐ അള് രാജസം ംകർമ്മമെമനം പറയുപ്ടിന്നു.

അന്തബന്ധം ക്ഷയം ഹിംസാ-മനപേക്ഷ്യ ച പൊരുഷം മോഹാദാരഭ്യതേ കമ്മ യത്തത്താമസമുചൃതേ.

ഗീത, XVIII. 25 \*

"ഫലംപേക്ഷയില്ലാത്തവനാൽ ആസക്തിയി ല്ലാതേയും, രാഗവും ഭേവഷവും കൂടാതേയും, കത്തവും ആണം എന്നമാതം വിചാരിച്ച ചെയ്യപ്പെടുന്ന കമ്മ അറം സാത്വികകമ്മങ്ങറം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു."

പത്രേഗാഹം ചേറതുവർണം അരമധാരം ഭാരതു വാഡോ, വളുതെ സ്മാരുപ്ടു ചെയുട്ടെപ്ടുന്ന കമ്മ അഗം താളസകല്ലങ്ങാ. എന്ത ചറയപ്പെടുന്നു."

പ്രകാരത്യിക്കുന്നതിനാൽ ഉണ്ടാകുന്നു ഭവിഷ്യ ത്രാകര്യവുന്ന ആയുസ്സ്, രവ്യാം, ബലാ മുതലായവ യൂപ്പണ്ടാകുന്ന ാഷ്ട്രാം മേയും, തനിക്കും അനിക്കും ഉണ്ടാകുന്ന പിഡ കളേയും തവിക്കുള്ള ശക്തിയേ യും ഗണ്യാക്കാതെ മിഥ്വാഭമാകൊണ്ട് ആരം

<sup>്</sup> അനുബേഡാം — ഉയ്യാം അനുവേയ്യുന്ന് , ഒരു പ്രത്യാം പ്രതയാം പ്രയായ — അത്രാവ്യാം , ഒരു പ്രതയാം പ്രതയാം പ്രതയാം പ്രതയാം പ്രതയാം പ്രതയാം അനുക്കാം അനുക്കാം അനുക്കാം അനുക്കാം അനുക്കാം അനുക്കാം പരത്ര പരത്രം പരത്രത്തിക്കായാം പരത്ര പരത്ര

ഭിക്കപ്പെടുന്ന കമ്മം താമസകമ്മമെന്നു പറയ പ്പെടുന്നു.<sup>27</sup>

വിവരണം: \_\_നിയതകമ്മങ്ങൾ എന്നു പറയു ന്നവയിൽ ഭാനത്രപ്രമായും, യജ്ഞശ്രപമായും, ത പോത്രപമായുമുള്ള നിത്വവും നൈമിത്തികവുമാ യ കമ്മങ്ങൾ ഉൾപ്പെടുന്നു. കത്താവിനേയും അവ നെറ പരിതഃസ്ഥിതികളേയും ബാധിക്കാത്തതായ യാതൊരു കമ്മവും ഇല്ല. ഫലേച്ഛക്രട്ടാതെ സ ത് കമ്മങ്ങളെ ഓര്യ്യത്തെയും അന്നവു! ച്ച ശീലി കേണ്ടതാണ്. ഈ പരിശീലനം സിജിക്കുന്നതി മേക്കായി നിത്വകമ്മങ്ങൾക്ക് യാതൊരു പ്രത്വേ ക ഫലങ്ങളുമില്ലെന്നു പായപ്പെടുന്നു. അവയെ അന്നവുിക്കാതെ ലോപം വരുത്തുന്നപായാ നെ പ്യാൻ നിച്ചായ നിലകളെ പ്രാപിക്കുമെന്നുകടി

22. നമ്മുടെ കമ്മങ്ങഠം ധമ്മപരമോ അധ മ്മപരമോ ആയിരുന്നാലും സാതചി പരമാ രാജസ മോ, താമസമോ ആയിരുന്നാലും കമ്മങ്ങഠംക സാവാസ്ത്രപ്രാം അഞുകാരണങ്ങഠം ജ അഞ്ചു കാര് ഉണ്ടു്. നാവയെ ഭഗവാൻ ഞങ്ങഠം. താഴെ പറയുന്ന ശ്രോകങ്ങഠം കൊണ്ടു വിവരിക്കുന്നു:—

> പഞ്ചെതാനി മഹാബാഹോ! കാരണാനി നിഞ്ചോധ മേ സാംഖ്യേ കൃതാന്തേ പ്രോകതാനി സിജായേ സർവകർമ്മണാം

അധിഷ്യാനം തഥാ കത്താ കരണം ച പ്ലഥഗ്വിധം വിവിധാശ്ച പ്ലഥക്ചേഷ്ടാ ടൈവം ചൈവാത്ര പഞ്ചമം. ശരീരവാങ്മനോളിർയത കർമ്മ പ്രാരളതേ നര് ന്യായ്വം വാ വ്യപരീതം വാ പഞ്ചെതേ തസ്യ ഹേതവ്യം.

ഗീത. XVIII. 13, 14, 15.\*

അധിക്യാനം = സ്കൂലവും സൂക്ഷ്യവുമായുള്ള അവേയവ അളോടെ പംഘാതത്രപമായി വത്തിക്കുന്ന സ്കൂലസൂക്ഷ്യയുള്ള രങ്ങാറാ; കത്താ = താൻ കത്താവാണെന്നുള്ള ഇവാധം (ഇളാ വിജ്ഞാനമയകോശം താനാണെന്നു ചി പാരിക്കുന്നതിനാൽ ഉഹംഭാകുന്ന മിഥ്വാംഗോധമാകുന്നു.); കരണം—ച\_പൂഥ ഗ്വിധം = പലപ്രകാത്തിലുള്ള കരണങ്ങാറ അതായാള് അ ബൂ ഇഞാളവയിയങ്ങളും, അ ഞൂകമ്മേയ്രിയങ്ങളും. അന്ത രിശ്രി മായ അ അടകരണവും; വിവിധാടപുഥക് ചേഷ്യാദ = പ്യവുപ്പകാരത്തിൽ കരണങ്ങളുടെ അഭ്യാസത്രപത്തിലുള്ള ചാരണമായ മേഴും പറഞ്ഞ വിവിധകരണങ്ങളുടേയും അധി ഷുത്താരെ മേഴും പറഞ്ഞ വിവിധകരണങ്ങളുടേയും അധി

നരം = മതുഷ്യൻ, ശരീരവാങ്മനോടി = ശരീരം ചെയ്യം പാട്ടാക്കും മനസ്സുനകാരുടോ; ന്യായ്യം പാം ചി പരിഗം വാ = ന്യായമായാലും ന്യായവിശോധമായാലും; യത് കർമ്മ പ്രാരഭേത = ഏയ്യകർമ്മാം ആരംഭിക്കുന്നുവോ; തസ്യ -ഏയം പാത്യ -ഹോഗവാ = അതിനു ഈ അഞ്ചു കാരണ

<sup>\*</sup> സവ്കർമ്മണാ...വിയേഴയ = നാവ് കർമ്മങ്ങളും ഉളി ആഹലം കൊടുക്കുന്ന വരായ പ്രിക്കണം മലിൽ; തൃതായന്ത-സാം ഘ്യാഷുവാക്കാവി = കർയകാണയ ത്രിക്കെ അവസാന അതിൽ വാലെ െ നന്ത പറയപ്പെടുന്ന വേദാന്തങ്ങാം എന്ന ഉപനിഷുതുകരം പ്രിപാടിക്കണ; ഏംഭാനി-പഞ്ച-കാര ഞാവി = കാഴെ പരയുത അഞ്ചു കാരണങ്ങളുയും; മോനി ബോധ = എന്നിൽനിന്നും ധരിച്ചാലും.

"കർമ്മം മുഴുവനം അവസാനിക്കുന്നതായ സാംഖ്വം എന്ന വേദാന്തശാസ്ത്രത്തിൽ സവ്കമ്മ ജേളുടേയും സിദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ടു് താഴെ ചറയുന്ന അഞ്ചു് കാരണങ്ങാം പ്രതിപാദിക്കപ്പെടുന്നും ഹേ! മഹാബാഹോ അവയെ ധരിച്ചാലും"

ശ്ഞവ 🚜. അധിഷ്യാനം എന്നു പറയപ്പെ **മധ സ്ഥ്**ലധീക്ഷ്ാനത**റങ്ങ**ള്ളെ ഗംഹ്നായ**രു രൂപമായി** വർത്തിക്കുന്ന ശരീരം. വ. കത്താ (അല്ലെങ്കിൽ വിജ്ഞ**ാനമ**യകോ*ം* ത്തി*ൽ* താനാ താഭത്വേത്തോടുകൂടി വർത്തിക്കുന്നതി നാലുണ്ടാകുന്ന) കർതതുതചബോധം. നു. ചല വായത്തിൽ വർത്തിക്കുന്ന കധമ്മേന്ദ്രിയക്കും 🌭 , **ഇ**ഞ്ഞാരനന്ദ്രിയങ്ങരം, അന്ത്യകരണം എന്നു പറ യപ്പെടുന്നു ബാഹ്വേമായും ആന്തരമായും പ്രവ ത്തിക്കുന്നു പതിനൊന്നു കരണങ്ങൾം. ർ. ഈ കരണങ്ങളെ പലവിധത്തിത ചലിപ്പിക്കുന്നതിനാ ലുണ്ടാകുന്ന വിവിധചേഷ്ടകരം. 🚳 : ഈ ഓരോ കരണത്തിനാം അധിഷ്ഠാനദേവന്മതായി വിവ രിക്കപ്പെടുന്ന പ്രേത്രഹിശേഷങ്ങ് വേതയ സകലകാരവത്ത് രാക്ക യാണാ െ വാത്രവാതി**ട്ടെ** അദ്ഞൂ കാരണംഗര ആസ് ധരിശേഷം അളത്രീ

4 ശരീരം കൊണ്ടൊ വാക്കുകൊണ്ടൊ മനസ്സ കൊണ്ടൊ, സ്വായമായിട്ടോ, അസ്വായമായിട്ടോ, ഏതു കമ്മം ചെയ്യപ്പെടുന്നു എങ്കിച്ചും അതിന്റെ ല്ലാം ഈ അഞ്ച് കാരണങ്ങളും ഉണ്ട്്.<sup>23</sup>

വിവരണം: \_\_ ശരീരം, വാഗിന്ദ്രിയം, (അന്തഃകരണം) ഇവയാണ് നമ്മുടെ സകല ലവ്വ ത്തികളിലം നാം ഉപയോഗിക്കുന്ന കരണങ്ങ ഗരിതയ ളായി വിവരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ത്ര്. **പറഞ്ഞതിൽ സകല ക**മ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും ഇഞ**ാ**നേ ന്ദ്രിയങ്ങളും ഉൾപ്പെടും; എന്നാലും അവയിൽ **വംഗിന്ദ്രിയമെന്നത് വ**ളരെപ്രധാനമം കരാലം **അ** അതിനെ പ്രത്യേകമായി പറഞ്ഞിരിക്കുന്നത് നമ്മുടെ പ്രവൃത്തിയുടെ സ്വഭവം ഏത്ര മാതിരി യിലുള്ള തായാലും േൽ വറഞ്ഞ അഞ്ചു കാരണ ങ്ങളും അതിവ് അവശ്യമാണ്. നാം ഉപയോഗി ക്കുന്ന ശരീരം സാന്ലമായാവും സുക്യുമായാലും കർത്താവാധി നിവ്യൂന്നതു വിജ്ഞാനമായകോശ **ര**ന്തിൽ താദാത്മ്വത്തോടുകൂടി വർത്തിക്കുന്നതും എന്നു പറയുടപ്പെടുന്നതുമായ വിഇഞാനാത്മാ ത്തത്മസ്സുരണമാണു്. കുരണങ്ങഗം എന്നു പറഞ്ഞ വയിൽ ഉഞ്ഞാനസമ്പാഭനത്തിനു ഇവയോഗപ്പെ ടുന്ന ജ്ഞാന്ദേശ്രിയ ജൂള്ം പ്രവർത്തിക്കുന്നതിന ഉപയോഗപ്പെടുന്ന കുമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും ന്ദ്രിയമായ മനസ്സെന്ന അന്തഃകര**ണവും ഉ**ക്**പ്രെ** നമ്മുടെ പ്രവൃത്തികളെല്ലാം **ഇവ**യി**ൽ മ**ന്നോ **ഒന്നിലധി**കമോ കരണങ്ങളുടെ **ക**്രം കൊണ്ടുണ്ടാകുന്നവയാണു . ഒാരോ കുരണ ത്തിനും ഓരോ അധിഷ്യാനഭേവതകൾം ഉള്ളതാ യിട്ടം അവരുടെ സഹായം കൂടാതെ കരണ

കോരോ കുരണങ്ങഠംക്കുന്നും പറയപ്പെടുന്നു . ഓരോ കുരണങ്ങഠംക്കുന്നുകണ്ട അതാ തിനുള്ള അധിഷ്ഠാനദേവതയുടെ ഉവാസനയാൽ പരിഹരിക്കാമെന്നും ശാസ്ത്രങ്ങഠം ഘോഷിക്കു ന്നുണ്ട്. ഇത് അനുഭവദ്യഷ്യമായുള്ള തത്വമാ നൈന്നും കരുതയ്പ്പെടുന്നു.

ഭഗ**ച**ദ്ഗീതയിൽ അട**ങ്ങിയിട്ടുള്ള** കമ്മകത്തപ്പററിയുള്ള ഉപദേശങ്ങാം ജനനമരണ രുപത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന പ്രപഞ്ചത്തിൽ നിന്നും സ്വതന്ത്രനായി മോക്ഷം പ്രപിക്കണമെന്ന് ആഗ ഹിക്കുന്നവനെ മാത്രം ഉദ്ദേശിച്ചവയല്ല. ജീവിതത്തെത്തന്നെ ഏററവും സുഖകരമാക്കി ത്തിക്കാനുള്ള അതിലടങ്ങിയി **ഉപദേശങ്ങ**ഠം ട്ടണട്. ലോകത്തിൽ പലവിധം കഷ്പതകളും ദുബ -ങ്ങളും നാം അനുഭവിക്കേ**ണ്ടി**വരുന്നു. ഇവയ്ക്കെ**ല്ലാം** നീഞ്ജ് ട്രഷ്ടി **തോ** ടിക്രടി കാരണമെന്താണെന്നാ് നോക്കുന്നുപക്ഷം, അജ്ഞാനവും തന്മുലം പ്രകൃതി നിയമങ്ങളെ അതിക്രമിച്ച ജീവിക്കുന്നതുമാണെ **ന്ത് കാണാ**ൻ കുറിയും. ഭഗവദ് ഗീതയിൽ അട അങ്കിയിട്ടുള്ള ഉപദേശങ്ങളെ ശരിയായി പഠിച്ച് അവയെ പഠിച്ചതുകൊണ്ടുമാത്രം തുപ്തിപ്പെട്ടിരി ക്കാതെ, ജീവിതത്തിൽ തന്നെ പ്രായോഗികമാക്കി ത്തിക്കുന്നവക്ഷം, നമുക്കുന്നുാകുന്ന സകല കഷ്ണത കളേയും ദൂരീകരിക്കുന്നതിൽ അവ നമ്മെ സഹാ യിക്കുമെന്നുള്ള തിന യാതൊരു സംശയവുമില്ല.

24. വ്യക്തിപാമായോ, വഗ്ഗിയമായോ നാം **അ. നദ**വിക്കുന്ന സകചകഷ്യതമുള്ം ദുവേഷ്ടളും അ സൌകയ്യങ്ങളും നമ്മുടെ പൂവകൃ ഭാനം, യൗഞാ, തമായകമ്മങ്ങളുടെ ഫലം തന്നെ. യപ്ക് . ഇപ്പോരം നമുക്കു ലഭ്വമായിട്ടുള്ള സെമ്കയ്ക്കു അദ്ളേയും ശക്തികളേയും ശരിയായ മാഗ്ഗത്തിൽകൂടി ഉപയോഗിക്കുന്നതായാൽ, സകല വധത്തിലുക്ക അവശതകളേയും ഭാവിയിൽ നമുക്കു ദൂരീകാദക്കാൻ സാധിക്കും. നമ്മുടെ ഇപ്പോ **ൃത്തെ അവസ്ഥ പൂവ്കാമങ്ങളെ ആത്ര**യിച്ചിരി ക്കുന്നു പോരവം നാമര**ട ഭാവി** നമ്മുടെ ഇപ്പോ ുമ്മ ആ ഗാമത്രുള്ളയും പിന്താഗതിയേയും കായിക **്ടെ** റ്റി ഡയി എഴുന്നും അയായി കാര് വില്ലൂന്നു. 43 234 O 1076 യതൻറ ബലത്തെ ബലഹീനന്മാരെ സഹായിക്കാനു ചയോഗക്കണം. ധനികൻ തന്റെറ് ധനം കൊണ്ടു ഭരിഭ്രന്മാക്കുള്ള സങ്കടങ്ങളെ ഭൂരീക **രിക്കുണാ,** ഇഞ്ഞാന**ുള്ള**വൻ തന്റെ ഇഞ്ഞാനത്തെ അതില്ലാത്തവക്ക് ഓനം ചെയ്യാൻ ശ്രമിക്കണം. ഗാതി. ധനം. ഇത്തിനാം ഇവയുടെ അവരില്ലാതെ കച്ചച്ചെടുന്നവരുടെ സകടങ്ങളെ കായു<sub>രു</sub>ന്നതിനാമാത്രമാകുന്നു. ശ ക്തിയും ഫയാ പ്രാ13 ഉള്വർ അവരുടെ ശക്തിതേത്യ നധ <sup>⊯ ന്</sup>ന **വ**ര ജഞാനഭ**ത്തയം പരോ**പകാരാത്**ഥം** ്ഉ**പെ** യോഗിചാതെ അവയെ വെച്ചംകൊണ്ടു അ**ഥങ** 

രിക്കുന്നത് ധമ്മമല്ല. ഈ തര്വത്തെ ഗ്രവല്പ് ് ക്കാൻ വേണ്ടി ഭഗവാൻ യഊത്രപ്രവും ഭാനത്ര പവും തപോത്രപവുമായുള്ള കമ്മങ്ങളെ അവശ്വം അനുശ്യേയങ്ങളായിതന്നെ ഉവദേശിക്കുന്നും

> യളംഞദാനതചാകുക്ത ന ത്യാജ്യം കായ്യമേവ തത് യളോഞാ ഭാനം തപ ശൈവവ പാവനാനി മനീഷിണാം.

> > on XVIII 5. \*

"യോക്കെരുപേമായും, ഭാനത്രപേമായും, തലോ തുപോയുമുള്ള ഒരു കമ്മവും തൃജിക്കത്തകംതല്ല. അവയെല്ലാം ചെയ്യപ്പെടേണ്ടവയാകുന്നു. യോക്കാ വും ഭാനവും തപസ്സം വിവേകികുഠംക്ക് ശരീരത്ര ജ്യിയേയും, പ്രാണതുളായിയേയും, മന്ദ്രേയിയോ ജനിപ്പിക്കുന്നവയാണ്.

വിവരണം: \_ യാത്രകമ്മങ്ളിന് ഉപിയാക്കാം, മോയാക്കാം, പിത്രയാക്കാം, മനുഷ്യവാക്കാം, മ്രോയാക്കാം എന്ന പഞ്ചാമഹാന ഇതെങ്ങളും ഉശപ്പെടും. ഭാനാണു വേഎസ്വസ്യം വലവ്ധത്തി

<sup>\*</sup> യുടുന്നത്രവ്യാക്കയ് പ്രയായുന്നും പ്രായും, ടാന്ത്രവ മായും; തുപോത്യവെയുള്ള സ്ക്കാന് മായുറ്റ, നസ്യായ്യാം ഇ പേക്കിക്കത്തക്കാവയല്ല; താര് കായും എവ് — അയുകയയ്യാല്ല ടേണ്ടയ് തന്നെ; യുടുന്നാര് പാവാ എവ് — യജ്ഞ വം ഓനവും തവസ്സാം; മന്ത്ര് സാം — വ്രാതികഠാക്ക് പാവനാതി കയ്യുക്കാരുക്കാര് ഇഞ്ഞ്

ഈ രണുഭവിധകാമ്മങ്ങളും സചാത്ഥതയെ നശിപ്പിക്കുന്നതിനും പ്രേമ സ്വഭാവത്തെ പർദ്ധി ഉച്ചിക്കുന്നതിന്നും ഉവയോഗപ്പെട്ടം. ജീ വവികാ സംതന്നെ നടന്തപോകുന്നത് ഉപാധിശുജി, പ്രതാസ്പുരണം, ഈ രണ്ടു മാഗ്ഗു ജൈള്വൽ ധ്രടിയാണു്. തപോ**രൂപ**മായ കുമ്മങ്ങളാൽ ശരശ യോഗിയും പ്രാണതുദ്ധിയും മനഃശുദ്ധിയും ഉണ്ടാകും. യജ്ഞ**യപമായും ദാനന്ദ്രപമായും** ഉള്ള കമ്മങ്ങളെ ആചരിക്കേണ്ടത്ര് ശരിയായ മനഃസ്ഥി തിയോട്ടരുടിയായിരിക്കണം. അവാകാരമോ ഡംഭമോ ഉണ്ടായിരിക്കാൻ പാടില്ല. താൻ ഭാന ശിലനാണെന്നോ യജ്ഞശിലനാണെന്നോ തൃത ധരിക്കണമെന്നു വിചാനംകൂടിയും. പ്രാപി ക്കേണ്ട പ്രാത്താവികാസത്ത്വന തടസ്സമായ ഭവി ക്കുകയും കുടിലചിത്തതയ്യും കാരണമായ ത്തിരു ചെയ്യം. ംരേ ആത്മചൈനന്വമാണ സകലജീവികളിലും വത്തിക്കുന്നതെന്ന വിചാരം സകലവിധത്തിലുള്ള ദാനകമ്മങ്ങാക്കും കാമങ്കാക്കും ആശ്രയമായിരിക്കുണം. ഈ വിധ ത്തിലുള്ള മനസ്ഥിതിയോടുകൂടി ഓരോരുത്തന്മം, ശക്തിക്കുതക്കവണ്ണം, യജ്ഞഭാനതപഃ പാല്യായുള്ള ആ പരിക്കുന്നപക്ഷം, ഉവാധിതുലാ, **പ്ര**ഘതാവികാസം എന്ന മാഗ്ഗ്**ങ്ങളിൽ**കൂടി ജീവ വി കാസത്തിന്റെറ ഏററവും ഉന്നതമായുള്ള നില കളെ പ്രാപിക്കാമെന്നതിന യാതൊരു യവുമില്ല.

താണതരം മനുഷ്യനിൽ പ്രജ്ഞ മുഴ വനം സ്ഥൂലശരീരത്തിൽ മാത്രമാണ് കേന്ദ്രഭ വിച്ച നിൽക്കുന്നത്ല്. മാണെന്നു തോന്നുന്നതായ ബാഹു കർമ്മവും പ്ര സവൂലപടാർത്ഥങ്ങ**ം ജഞ**ാവികാസ മായുള്ള Qjo. പ്രജ്ഞയെ മാത്രമേ അവൻെറ **അ**യുപ്പാ വെളിക്കുകൊണ്ടുവരുന്നുള്ളൂ. പോധനത്വയ സ്ഥ് ചരാത മാങ്ക്കുത് ം ണ്ട**ാ**ക്കും അടിമയായിട്ടാണ് അ വൻ വത്തിക്കുന്നത്. അവൻെറ പ്രഥമഘട്ടം. ത്തുഗ്രവാണുളം വികാരങ്ങളുമെല്ലാം **സ്ഥ**് പഠായുനങ്ങളേ ത<sup>്</sup> സ്ഥ് പരം തൃ യോയുട്ടു അനുഭവണ്ടുളേയും മാത്രം സംബന്ധിച്ചി യുള്ള സ്ഥൂലശരീരത്തിൽ കൂടിയുള്ള അനഭവ ങ്ങളെ സംബസിക്കാത്ത പരിശുദ്ധമനോവികാര **ആഗ്രഹങ്ങളോ എന്താണെന്നറിയുന്ന** തിനോ, അവയെ അനഭവിക്കുന്നതിനോ, അവന സാധ്വക്കുകയില്ല. അവൻെറ ചിന്തകളും സ്ഥൂല ശരീരത്തിനാവശ്യമെന്ന് അവൻ കരുന്ന സ്ഥുല പട: ത്ഥങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചമാത്രമേ നിൽക്കുകയു ള്ള. ഈ അവസ്ഥയിൽ അവൻഅത്വന്തം സചാത്ഥ തൽപരനായിരിക്കാനേ ഇടയുള്ള. ഈ നിലയിൽ നിന്നും ക്രമേണ ഉൽക്കവ്പത്തെ പാപിക്കുമ്പോ**റ**ു **അവനെറ** പ്രജ്ഞ ത്തുഗ്രഹപരമായും

പരമായുമുള്ള മനസ്സിൽ കേന്ദ്രീഭവിച്ചു നില്ലാൻ ആരംഭിക്കുന്നതാണു്.

22. മനസ്സിന രണ്ടു ഭാവങ്ങ**ം** ഉണ്ടു്. **നെന്ന** കാമസങ്കല്പങ്ങളോടുകൂടിയതും, മറേറതു കാമരഹി തമായിട്ടുള്ള തും ആകുന്നു

മനോ ഹി ഭ്വിവിധം പ്രോക്തം ലജ്ഞാവികാ സത്തിനെ ദ്വി രീയഘട്ടം. ഇറോ കാമസങ്കല്പം ഇഡാ കാമവിവർജ്ജിതം.

മനസ്സിനു ശുദ്ധമെന്നും അശുദ്ധമെന്നും രണ്ടു പ്രപങ്ങൾ ഉള്ളതായി പറയപ്പെടുന്നു. കാമസങ്ക ലൂങ്ങളോടുകൂടിയതു അശോദ്ധവും കാമരഹിതമായി ട്ടുള്ളതു ശുദ്ധവുമാകുന്നു."

ഇപ്പകാരമാണ് ബ്രഹ്മബിന്ദ് പനിഷത്തിൽ മനസ്സിൻറെ രൂപത്തെപ്പററി നിർവ്വചിച്ചിരിക്കു ന്നത്. വികാരപരമായും ആഗ്രഹപരമായും വ ത്തിക്കുന്ന മനസ്സ് കാമസങ്കല്പങ്ങളോടുകൂടിയ അ ശുലാമനസ്സാണെന്ത് കാണാം. ഒരു മനഷ്യാൻറെ പ്രജ്ഞ കാമസങ്കല്പങ്ങളോടുകൂടിയ അശുദ്ധമന സ്സിൽ കേന്ദ്രീഭവിച്ച നിൽക്കുമ്പോറം, കായികമാ യും വാചികമായും മാനസികമായുമുള്ള പ്രവൃത്തി കളിൽ അവനെ പേരിപ്പിക്കുന്നത്ത് രാഗദേവക്ക ദി ഭവന്ദ്വവികാരങ്ങറെ മാത്രമാണ്. അപ്പോറം രാഗമെന്നും ഭേവക്കമന്തും പറയപ്പെടുന്നതും കാമക്രോധങ്ങളായി ശ്രവാന്തരപ്പെടുന്നതുമായ ഭപദ്പഭാവങ്ങധക്ക് അടിമയായിമാത്രമാണ് അവൻ വത്തിക്കുന്നത്ര്. തൻെറ ശരീരത്തിനോ ആത്മീയോൽകർഷത്തിനോ അനുക്ലമായവ എന്തെന്നുകൂടി അവൻ ശ്രദ്ധിക്കുകയില്ല. ലോക ത്തിലുള്ള മിക്കവാറും ജനങ്ങയ സ്വാത്ഥതൽപര നമാരായി ഈ അവസ്ഥയിലാണും ഇപ്പോരം നിൽക്കുന്നത്ര്.

27. ഈ നിലയിൽനിന്തം ക്രമേണ ഉൽക്കർഷ **ത്തെ**പ്രാപിച്ച കൂടുത**ൽ** സാസ്താരസമ്പന്നാനായി ത്തീരുന്നാരം, മനഷ്യന്റെ ചുജ്ഞാവി കാ ഇഞ വിചാര്പാമായുള്ള തും കാമ സ തതിനെറ്റ രഹിതവുമായമനസ്സിൽകേന്ദ്രീഭവി **തു**തി കംഘട്ടം ച്ച നില്ലാൻതുടങ്ങുന്നു. അപ്പോഗം അവൻ സ്ഥൂലവിഷ ംങ്ങളെ സ ബന്ധിച്ച തൃഷ്ണ യ്ക്കോ കാമക്രോധാദിദചന്ദചവികാരങ്ങഠം ഒരൊ അ ടിമയായിരിക്കുംയില്ല. എന്നാലും സചാത്ഥതൽ **പരത**ാരവനിൽനിന്നും നീങ്ങകയിച്ചു. ഈ നില യിലുള്ള അണംവട്ടങ്ങളിൽ മനംഎൻ ഡംഭം, അ ഹങ്കാരം മുതലായ ഭാവ്യങ്ങളാൽ ഭൂഷിതനായേ ഇരി

28. ഇന്നതു ചെയ്യണം എന്നും, ഇന്നതു ചെ യ്യാൻ പാടില്ല എന്നും വിധിപരമായും നിഷേധ

വലിയാത ഭാഹം

**മനുഷ്വരിൽ ഒ**രു

ഇപ്പോഠം ഈ നിചരിലാണം നിൽക്കുന്നത്.

**ക്കുകയു**ള്ള .

പരമായും പല നിയമങ്ങളും ഉണ്ടു്. **ശ**രിയായ ആഗ്രഹങ്ങരം, ശരിയായ വിചാര കർമ്മചി**ധി** ഒള ങ്ങരം, ശരിയായ കായികപ്പവ്വത്തി ടെ ഉദ്ദേശ്യം, കാരം, ഇവയെ സംബന്ധിച്ച ക്**അ** പ്ലനിയമ ജുള്ള ശരിയായി അനസരിക്കുന്നപക്ഷം മൂന്നവസ്ഥകുളേ**യും** സുഖമായും മേപ്പറഞ്ഞ പ്രധാസം കൂടാതെയും ഓരോ മനുഷ്യന്തം തരണം ചെയ്യാൻ സാധിക്കും. കായികമായുള്ള പ്രവൃത്തി കളെ ശഴിയായി നിയത്രിഷന്നതിനാൽ ശരീരത്തിന്നും സ്ഥയലാവിഷയങ്ങളെക്കുറിച്ചുള്ള തുഷ്ണ യൂം അടിമയായിനില്ലുന്ന നിലയെ ഭേദപ്പെടു ത്തി സ്ഥൂലശരീരത്തെ ഏററവും അനുസരണയുള്ള സാധിക്കുന്നതാണു . ഒരു കരണമായി മാരറാൻ കാമസങ്കല്പത്തോടുകൂടിയതും അതുപോലെതന്നെ വികാരപരവുമായ അശുദ്ധമനസ്സിനെ ശുദ്ധീകരി കാമക്രോധാദിവികാരങ്ങ**ാ**ക്കു വശംവ**ദ** നായിരിക്കാതെ അവയെ ക്രമേണ നിയന്ത്രിക്കുന്ന തിനും, വികാരപരമായുള്ള മനസ്സിൽ നിന്നും പ്ര മനസ്സി**ൽ** വിചാരപരമായുള്ള ലംബയെ മാററി ത്തതിനെ കേന്ദ്രീഭവിപ്പിക്കാനം ഓരോ മനഷ്യനം ധരസനാതിത്തിരും.

്ലാ. നമ്മുടെ പ്രജ്ഞ സ്ഥൂലശരീരത്തിലോ കാമസനല്ലങ്ങളാൽ ഭൃഷിതമായ അതുഭാമനസ്സി പ്രോ കേന്ദ്രീഭവിച്ചുനിൽക്കുമ്പോരം, നമ്മുടെപ്രവൃ സ്തികളെ നിയന്ത്രിക്കുന്നതു് ആഗ്രഹങ്ങളും രാഗ ടോഷാളിള പരു പവികാരങ്ങളും മാത്രമായിരിക്കാം. ആഗ്രഹങ്ങളും രാഗദേ പഷാളിമനോവികാരങ്ങളും ഗമിക്കുന്ന മാഗ്ഗങ്ങളിൽകൂടി അവയ്ക്കുള്ള വിഷയ അമെ ഉദ്രേശിച്ചതന്നെ ചിന്താഗതിയും നില്ലൂറം. സ്ഥൂലശരീരം സംബന്ധിച്ച തുണ്ണയും സ്വാത്ഥ മായുള്ള ആഗ്രഹങ്ങളും മനോവികാരങ്ങളും മാത്രമാണ് ഇപ്പോഴുള്ള മിക്കവാറും ജനങ്ങളുടേയും പ്രവൃത്തി പഥത്തെ നിയന്ത്രിക്കുന്നത്ര്. ഇപ്രകാരം നിയന്ത്രിക്കപ്പെട്ട പ്രവൃത്തി പഥത്തെ സാധൃക രിക്കാൻ അവർ മിക്കപേരും ചിന്താഗതിയെ ഉപയോഗിക്കുകയല്ലാതെ, വാന്തുവത്തിൽ ഇലോ ചിച്ച് നിശ്ചയിക്കാൻ അതിനെ അവർ ഉപം യോഗിക്കുന്നില്ല.

30. സ്ഥൂലശരീരസംബന്ധമായ തുണ്ണയും മനേത് **ആ തമ**ീന മായുള്ള വികാരങ്ങളും മിക്കവാറും ഉ**ര്** കർഷത്തിന വിരോധമായേ ധാർത്തിക ജീ നില്കൃകയുള്ള. അതിനാൽ വിവേ ഖിയത്തിചൻറ **കാരോ**രുത്ത നേറവും ക**ു**ഉള ന ത്രുക്കറാം കത്തവ്യം **തന്റെറശ**രീരവും സചാ ത്ഥമായുള്ള മനോവികാരങ്ങളും പ്രേമിപ്പിക്കുന്നവം എന്തെന്നും തൻെറ ആത്മീയോൽക്കുഷ്ത്തിന്റ് ഉ തകുന്നവയയന്തെന്നും തിരിച്ചറിയുകയാണും. മനും ഷ്യന്റെ ധാർമ്മികമായ ജീവിതത്തിനു വിരോധി

കളായി നില്ലൂന്നത് സ്വാ**ത്ഥത**യം ആലോചന **കൂടാതെയുള്ള തെററായ ധാരണ**കുളൂമാകുന്നും. **ഇ**ത രണ്ടു വിരോധികളും മനുഷ്യനെ പല വിധരുതിൽ **അ**ക്രമിക്കുന്നുണ്ട്. സചാത്ഥത എന്നത്ര് നമ്മെ ധമ്മ**പഥത്തിൽ നിന്നാ**ം **പല**വിധത്തിൽ വ്വക്തിപരമായ ചലിപ്പിക്കുന്നു. സചാത്ഥത, **കുടുംബപരമായ സ്വാത്ഥത,** വഗ്ഗീയമായ **ത്**ഥത, ദേശീയമായുള്ള സചാ**ത്**ഥത, ഇങ്ങനെ പ **ലവിധത്തിലാണു്** നമ്മെ സചാ**ത്**ത്ര ബാധിക്കുന്ന തു. തെററായ ധാരണകളും തന്മുലം മുൻവിധി കല്പിക്കുക എന്ന ദുസ്വഭാവവും ന**മ്മെ പല**വിധ ത്തിൽ ഒപ്പിറ്റപ്പിക്കുന്നുണ്ട്. ഇ**തിനും വ്വക്തിപ**ര മായും, കുടും ബാപരമായും, വുഗ്ഗീയമായും, ദേശീ യമായും പല രൂപങ്ങരം ഉണ്ട്. ഇപ്രകാരം പല ശ്രപത്തിൽ നമ്മെ ആക്രമിക്കുന്നതായ ഈ രണ്ടു ശത്രക്കളേയും പരിപൂണ്മായി കീഴടക്കിയാലല്ലാ തെ നമ്മുടെ ജീവിതത്തെ ധമ്മപഥത്തിൽകൂടിന ടത്തിക്കാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. ഈ രണ്ടു ശത്രുക ളേയും, **ഒടുംതന്നെ ശേഷിച്ചു നിൽക്കാൻ പാ**ടി ല്ലാത്തുവിധത്തിൽ നശിപ്പിക്കേണ്ടതും, ശരിയായ ത്തെഗ്രഹങ്ങളിലും വിചാരങ്ങളിലും വേ<mark>രുന്നിനി</mark> ലൂന്ന സത്കമ്മപഭാതിയിൽകൂടി ജീവിതത്തെ നയിക്കേണ്ടതും ഓരോ മനുഷ്യ നേറയും കത്തവ്വവുമാകുന്നു.

ഒരു കുടുംബത്തിലോ, ഒരു ചെറുതായ ്ഗ്രാമത്തിലോ, ഒരു പട്ടണത്തിലോ, ഒരു രാജ്വ ത്തിലോ, ഭൂഖണ്ഡം മുഴുവനിലുമോ സർവ്വസാഷഹാദ നോക്കിയാലും, മനംഷ്വനെറ<u>െ</u>ൽ യ്യ്യ ത്തി ചന്ദ്രാ ക്കർഷത്തിനു വിരോധമായുള്ള ശ **അ**ാഹുകത തുക്കുഗ എല്ലാം **രു**ന്നറിലാരണ മുൻവിധികള്ളിക്കൽ, സചാത്ഥത. എ കൊണ്ടുള്ള ന്ന രണ്ടു ദുംസചഭാവങ്ങളെ ആശ്രയിച്ച നിൽക്കു **ന്നത**ായി തന്നെ ബോദ്വ്വടപ്പെടും. സകല **ആ**ത്മാ ക്കുളുടേയും സമതചത്തിലും ഏകുതചത്തിലും ആ**ശ്ര** യിച്ചുനിൽക്കുന്ന സവ സാഹോദയ്യത്തെ മനാഷ്യത ടെവിഷയത്തിലെങ്കിലും മതവൃത്വാസം, ജാ<mark>തിവ</mark>ൃ ത്വാസം, വറ്റ് ചുത്വാസം, ഭരവ്വത്വാസം, സ്ത്രീപ ് അഷവിത്വാസം എന്ന വൃത്വാസങ്ങളാൽ ഹനിച്ച കളയാതെ സകലഭാവനകളിലും പ്രവൃത്തികളിലും സവാത്മനാ പ്രായോഗികമാക്കുന്നത്ര് മനുഷ്യധമ്മ ംമാണം". ഈ യർമ്മത്തിനു വിരോധമായിസചാ**ത്ഥ** തകൊണ്ടാ തെററിലാരണകൊണ്ടോ ച്ചത യ പരസ്സരഭേചഷത്തത് പ്രേരിതരായി, ജാ തിഎന്നും മത*ം* എന്നും ദേശം എന്നും ഉള്ള വൃത്വാ സത്തെ ആസ്പദമാക്കി, ശത്രഭാവത്തോടുകൂടി മന്മ നശിപ്പിക്കാന്തം ഷ്വർ പരസ്പരം ക്രോഹി.അനും മളുകതരായിട്ടാണ് ഇപ്പോരം കാണപ്പെടുന്നത്ര്. ംസവ്സാഹോഭയ്യത്തെ ലോകോൽക്കഷ്ത്തിന് ആ വശ്യമായുള്ള വാസ്തവമായ തത്വമായി ഗ്രഹിച്ച്

അതിനനുസരണമായി വ്യക്തിപരമായും സമുഹ പരമായുമുള്ള സകലപ്രശ്നങ്ങളേയും അഭിമുഖീ കരിക്കുന്നുള്ളകൊണ്ടുമാത്രമേ, മനുഷ്യത്രെ ആകമാ നം ഇപ്പോഠം ബാധിച്ചുകാണുന്ന ആപൽകരമായ അനർത്ഥഗത്തത്തിൽനിന്നും രക്ഷിക്കാൻ സാധി ക്കുകയുള്ള.

32. എല്ലാ ആത്മാക്കളുടേയും സമതചവും വ്യൂകതചവും ഈശചരൻറെ ഏകതചത്തെ ആത്ര യി ഉാണും നില്ലൂന്നത്ല്. ഈ പര്യാക്കുടെ തത്വത്തെ ഈശാവാസ്വോപ നിഷത്തിൽ താഴെപറയുന്ന മന്ത്രം വ്യക്തവും വ്യക്തമായി ഉച്ചദേശിച്ചിരിക്കുന്നു.

> ഈ ശാ ചാസ്വമിഭാ സർവ്വം യത് കിഞ്ച ജഗത്വാം ജഗത് തേന ത്വക്തേന ഉഞ്ജീഥാ മാഗ്ലധു കസ്വാചിധനം കവന്നേവേഹ കർമ്മാണി ജിജീവിഷേച്ഛതം സമാ ഏവം ത്വയി നാന്വഥേതുന്നു

ഈ. ഉ. 1, 2, പ്രത്യ വേദ്യം പ്രത്യ പ്രവ്യ പ്രത്യ പ്രവ്യ പ്രത്യ പ്രവ്യ പ്രത്യ പ്രത്യ പ്രത്യ പ്രത്യ പ്രത്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്ര

ക്കുളെ അനാഭവിക്കേണ്ടയോ ത്വാഗബുദ്ധിയോടുകൂടി ത്താന്ന വേണാ. തനിക്കു ജീവിതത്തിന് ആവ ശ്വേമുള്ളതിനെ മാത്രമാണ് അനാഭവിക്കേണ്ടത്. മറവുള്ള വാൻറ സ്വത്തിന്മേൽ ആഗ്രവാം വയ്ക്കു ആത്ര. ജീവിതകാലം മുഴവനം സൽകർമ്മുക്കുറം ആവാിച്ചാകാണ്ടുതാന്ന ജീവിക്കണം. ഇപ്പകാരം വാതിക്കുന്നുവക്ഷം ഒരുവര് ഇതിൽനിന്നും കൂടു തലായി കത്തച്ചാമാന്തുംതന്നെയില്ല. കർമ്മം

വിവരണം: പരിപുണ്ണമായ ത്വാഗബുജി തോടുകുടി അന്വജീവികഠംക്കു സവാത്മനാ ഉപ കാരപ്പദമായുള്ള ജീവിതത്തെ ഓരോ മനുഷ്യ നംം നയിച്ചാൽ മാത്രമേ ജീവിതം സുഖപ്രദമായി ഭവിക്കുകയുള്ള എന്നും അതുകൊണ്ടു മാത്രമേ സകലവിധ ബന്ധങ്ങളും നിങ്ങുകയുള്ള എന്നും ഈ മന്ത്രം ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നു.

33. ആത്മീയമായ ഉൽക്കഷത്തെ ഇപ്പിക്കുന്നു പൻ തന്റെ നിശ്ചയരുപമായു ഇപ്പാശ ക്തിയെ ബലാപ്പെടുത്തുന്നതിനും, പരിശു കർമ്മുയാഗ കരിന്റെ ചഥാ മായി വിചാരങ്ങളേയും പ്രവൃത്തി കളേയും രൂപികരിക്കുന്നതിനും ശീലിക്കേണ്ടു താകുന്നു. ആ ഇഹങ്ങ ഉക്ക വശം വദ നായി ഭവിക്കരുത്ത്. സ്ഥുലശരിരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾം, മനസ്സ്, ഇവയോട്ട ബന്ധപ്പെട്ട നില്ക്കുന്നുള പ്രാം, യാത്തെയ മനുഷ്യനം ഒരു നിമിഷം പോലും പ്രായതികടാതെയിരിക്കാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. അതിനാൽ ധാമ്മികമായ പ്രവൃത്തികളെ മാത്രം തൻറെ കത്തവ്യമാണെന്നു കരുതി അവൻ അനു വ്യിക്കേണ്ടതും, അപ്രകാരം അനുഷ്ഠിക്കപ്പെടുന്ന യാതൊരു കമ്മത്തിൻെറയും ഫലത്തിൽ ആസ കതി വയ്ക്കാൻ പാടില്ലാത്തതുമാകുന്നും. എന്നാൽ മാത്രമേ അവന്റ് ഇച്ഛാശത്തിയെ ശരിയായമാഗ്ഗ് ത്തിൽകുടി വികസിപ്പിക്കാൻ സാധിക്കുകയുള്ള. ഈ തത്വത്തെന്നെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്നും

> നാഥി കശ്ചിത് ഷ്യണമപി ജാതു തിഷ്യത്വകർമ്മകൃത് കായ്യതേ ഹൃവശഃ കർമ്മ സവഃ പ്രകൃതിജെർഗ്രണെം...

> > **ഗീ**ം III. 5

പോ വാന് പാരായ പ്ലായികയാം ഒരുനിമിക്കാപോലും, പെയിന് ചാലയ വനം; അകർമ്മകൃത് ജയാതൊരു കർമ്മവും ചെയ്യാത വാധ കർമ്മവും ചെയ്യാത വാധ കർമ്മവും ചെയ്യാത് പായിക്കുന്നില്ല; സമ്യാ തെയും പ്രവാധയാം പ്രവാധയാം പ്രവാധയാം അവരായ അവരായ അവരായ പ്രവാധയാം അവരായ പ്രവാധയാം അവരായ പ്രവാധയാം പ്രവാധയ

നഹി ഭേഹഭൂതാ ശക്വം തൃക് **തു**ം കർമ്മാണ്യശേഷതഃ

ູ່ ຜູ້ໂຫ. XVIII. II.\*

കർമ്മണ്യേവാധികാര്യേത്ത മാ ഫലേഷ്യ കടാചന മാ കർമ്മഫലരോത്രില്ലേ ർമാ തേ സംഗോഗ്രൂചകർമ്മണി.

ഗീത. II. 47.†

"ഒരുവനും ഒരു ക്ഷണംപോലും യാതൊരു കർമ്മവും ചെയ്യാതിരിക്കുവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. എന്തെന്നാൽ സകല ജനങ്ങളും പ്രകൃതിയിൽ നിന്നും ജനിച്ചതായ സത്വരജസ്ത്രമോഗുണങ്ങളാൽ പ്രേരിതന്മാരായി അസ്വതന്ത്രന്മാരായി ഭവിച്ചു" കർമ്മങ്ങളെ ആപരിക്കുന്നു. 77

"ഭേദനത്തിൽ താൻ എന്നോ തൻേറതെന്നോ അഭിമാനത്തോടുകൂടിയവന്ത് കർമ്മുങ്ങ**ാം** മുഴുവൻ തീരെ ഉംവക്ഷിക്കാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല."

<sup>്</sup> ദേഹദ്യതാ≖ഭേഹത്തിയ താന് എന്നാ ധരൻറതെന്നോ അഭിയൊന്നുത്താറ്റുകളിയറുന്ന്; കർമ്മാണി - അശേക്തു തൃക്യം = കർമ്**ങോ**റെ മുഴാ നേയും തൃജിക്കുന്നതിന്; ന-ശക്യാ⊶ഹി = നിഎത്തോയും നാധികുന്നതല്ലം.

<sup>†</sup> ത്രേകർമ്മണി എറ്റ് പുന്നിയാടെ നിനക്കു കർമ്മാടച യൂന്നതിൽ മാത്രമാണ് അധികാടമുള്ളത്; ഫലേഷു കോചനം മാ — ഫലങ്ങളിൽ ഒരിക്കും നല്ല; കർമ്മ ഫലഹേയം മാളും . = കർമ്മം ഒരിക്കും ഫലാത്തെ ഉള്യിച്ചിറിക്കുള്ള്; അകർമ്മ ണി.തേ സാംഗം പോംതെസ്ത്ര കർമ്മം ചെയ്യാതിരിക്കുന്നതിൽ ഒരിക്കും നിനക്കു നിഷ്യ ഉണ്ടായ അത്ര്

**്നിന**ക്കു കമ്മംചെയ്യുന്ന തിൽ മാത്രമേ അധി കാരമുള്ള. കർമ്മഫലത്തിൽ ഒരിക്കലും ആഗ്രഹം ഉണ്ടായിരിക്കരുതു . കർമ്മാ ചെയ്യുന്നത്ല് മരിക്കലും **ഫലത്തെ ഉദ്ദേ**ശിച്ചായിരിക്കരു**ത്**. കർമ്മം ചെ യ്യാതിരിക്കുന്നതിലംനിനക്കു നിഷ്യ ഉണ്ടാക്കുത്ത്." വിവരണം: \_\_കത്തവ്വ്വമാണ് എന്നുള്ള ബോധ ത്തോടുകൂടിമാത്രം താൻചെയ്യേണ്ടതായുള്ള സത് കർമ്മങ്ങളെ ആചരിക്കുന്നത്ല് ഒരുവ **നിശ്ചേയശക്**തി നെറെ പ്രജ്ഞയെ പ്രതി സ്രസ്ത്ര was allowand ച്ചിൽ പ്രതിവ്വിക്കുന്നതിൽ നിന്നും **മ**ാററ്റി, നിശ്ചസശത്തിസെ വർധിപ്പിക്കുന്നതിനും അതിൻതന്നെ ഗ്രാലതയെ പ്രതിഷ്ഠിക്കുന്നതിനും സ്വാനത്തിൻലെ. നാഗ്രാത്രശാരി വഴുജ്യാച് വിജ്ഞാ**നമയകോശ** സ്വോഗരം നമ്മുടെ ഉപ്പുത്ത «സ്തിൻ ചേവ്രീഭവിച്ചുതുടങ്ങം. ആതൃന്തികമായുള്ള ലഭിക്കുന്നതുവരെ മനഞ്ച്വന്റെറ ഉപാധിയായി വത്തിക്കുന്ന**്ല**് വിജ്ഞാനമയകോ ഗ്രമാണ്. ഇപ്ലൂകാരം വിജ്ഞാനമയകോശത്തിൽ പ്രത്തെ കേപ്രീഭവിച്ചനിൽക്കുമ്പേൾ, യത്രത പ അമായും വിചാരചരമായും പ്രവര്തികുന്നു മന സ്റ്റ് വികാസം പ്രാപിച്ച്, നിശ്ചായശക്തിക്കു സു സച്ചത്തനാ കീഴടങ്ങിത്തന്നെ വത്തിക്കും. വിവധിൽ എത്തിയ മനുഷ്യൻറെ പ്രവൃത്തികു എല്ലാം നിശ്ചയശക്തിയാൽ തന്നെ രൂപീകരി ക്കപ്പെടുകയും ചെയ്യും.

ൂ 34. കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളേയും ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങ ളേയം സ്വാധീനപ്പെടുത്തുന്നതിലം, അവയേയം ക്കുന്നു ത്രൂക്കുകരിക്കുന്നു. то 1 ст 🥄 പിവിധ മോഗ തിച്ചം, മനസ്സിനെ നിഗ്രഹ്മിക്കുക മാഗ്ഗങ്ങളുടെ പ എന്ന മനഃസംയമനയോഗം വള രസ്റ്റര «വാസംം രെ സഹായിക്കുന്നതും എത്രയാ ആവശ്യമായിട്ടുള്ള തുമാകുന്നു. മനസ്സിനെ സചാധീന പ്പെട്ടത്താത്തവന് കർമ്മയോഗം അനാഷ്പിക്കാനം സാധിക്കുന്ന തല്ല. അതുടേ വലെതന്നെ കർമ്മയോ ഗത്തിൻറ ഉന്നതഘട്ടങ്ങളെ പ്രാവിക്കണമെ ങ്കിലം, കേതിയും ജ്ഞാനവും വർദ്ധിച്ചാലേ അതു സാധിക്കുകയുള്ള എന്നും കാണാവുന്നതാണും. ഇപ്ര കാരം ത്രലിച്ച നോക്കുന്നപക്ഷം, കർമ്മയാഗം ഭക്തിയോഗം, ജ്ഞാന മനഃസംയമനയോഗം, യോഗം എന്നു പായപ്പെടുന്ന മാഗ്ഗങ്ങരം പര സ്സരസംബന്ധമില്ലാത്ത സ**ചൗത്ര**മാഗ്ഗങ്ങ**ം** അ അവ ഓരോന്നിൽകൂടിയുള്ള **ഭ**ഠിക്ക് ഇതരമാഗ്ഗങ്ങാം സഹായകരവും വുമാണെന്നും ബോദ്ധ്വപ്പെടുന്നതാണും.

ന<sup>ു</sup>ശ്ചയശുക്തിയെ ശരുയായ മാഗ്ഗ് **അതിൽ** കൂടി വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതിനും, ആഗ്രഹാപാമായ മനസ്സിനെ ശുദ്ധീകരിച്ച സ്വാധീനപ്പെടുത്തു ന്നതിനും, ഫലേച്ഛതിൽ നിന്നും ഒഴിഞ്ഞാൽ മാത്രം മതിയാകുന്നുതല്ല. ഓരോ ച്രോത്തിയും വിജ യത്തിലോ പരാജയത്തിലോ അവസാനിച്ചാലും, ഉഭാസിനതയോടുകൂടി അതിനെ വീക്ഷിക്കുന്ന സ്വഭാവത്തെ വർജ്ധിപ്പിക്കേണ്ടതാണും. ഈ തത്വത്തെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ടു പ്രതിപാദിക്കുന്നു.

> യോഗസ്ഥഃ കുത കർമ്മാണി സംഗം തൃകതചാ ധനഞ്ജയ! സിജ്വസില്യോഃ സമോ ദ്രതചാ സമതചം യോഗ ഉച്ചുതേ

> > ഗീത II. 48. \*

് സ്റ്റ്യൂനാ, താൻ കത്താവാണെന്നുള്ള അഭി മാനം ധ്യാതെ കർമ്മങ്ങറം സിജ്ധിച്ചാലും സിജ്ധ ക്കാതെ പോയാലും (അവ വിജയത്തിലോ പരാ മയത്തിലോ അവസാനിച്ചാലും) സമഭാവത്തോടു കൂടിയവനായി കത്തച്ചുമായുള്ള സൽക്കമ്മങ്ങളെ ആചരിക്കേണ്ടതാണ്ക്. സമഭാവത്തോടു കൂടി വത്തക്കുന്നതിനെയാണ്ക് യോഗം എന്നു പറയു

<sup>്</sup>ധ മണ്ടുയ! — അത്തുന!സംഗാതൃക്തവാ — കത്താ വാണെന്നു തെ അരിമാനം വിട്ടിട്ട്; സിദ്ധ്യസിദ്ധ്യോട — സിദ്ധിയിലും അ നിദ്ധിയിലും (വിജയത്തിലും പരാജയത്തിലും); സഭം-ഇതവാ— നെസ്ഥഭാ വനായി ഭവിച്ച്; കർമ്മാണി-കുയ — സത്കർമ്മ പു ആ പരിച്ചാലും, സമതവം — സമഭാവം; യോടും-ഉച്ചുതേ — യോഗാമെന്നു പറയാപ്പെടുന്നും

വിവരണം:\_\_ ഭഗവത്ഗീതയിൽ എന്ന പദം പലസ്ഥലങ്ങളിലും പലഅർത്ഥത്തിൽ ഉപയോഗിച്ച കാണാന്തണു. യോജിക്കുക അല്ലെ **ങ്ക**ിൽ **എകി**ഭവക്കുക എന്നർത്ഥമുള്ള ശുജ്<sup>7</sup>എന്ന യാതുവിൽ നിന്നും ഉണ്ടായ പുടമാണം ഭയാഗാം. ജീവാത്മാവിൻേറയും പരമ ത്രോപിൻറയും **ഐകൃത്തേ**യാണാ ത്ത പദം സൂചിപ്പിക്കുന്നത്ര്. ഈ അർത്ഥത്തിൽതന്നെ കർമ്മയോഗം, യോഗം, രാജയോഗം, ഇഞാനയോഗം, വയിലെല്ലാം യോഗപഭമുപയേ: ഗിച്ച കാണന്നും. ജീവബ്രവൈക്വമാകുന്ന ഈ ആത്വന്തികസാക്ഷാ ന്ത്കാരത്തിലേക്ക് മേൽ പറഞ്ഞ ഒരോ ങ്ങളിലും പല പടകാം ഉണ്ടു്. അവയെയെ ല്ലാം യോഗപഭം കൊണ്ടുതന്നെ വിവരിച്ചിരി മനസ്സ്വ**െൻറ** സാമ്വാവസ്ഥ ഈ സാക്ഷാ ത്കാരത്തിന് എത്രയും അവശ്രുമാകയത് അതി യോഗവാദാകൊണ്ടുതന്നെ നോയും കാണുന്നും

36. കർമ്മ ഫലത്തിൽ ആഗ്രഹം പാടി ക്ലെന്നും അതിനെ വെയ്യവസാനത്തെ ഉദാസീന തയോടുകൂടി വീക്ഷിക്കുണമെന്നും പറഞ്ഞഇ കൊണ്ടു് പ്രവൃത്തിയിൽ തന്നെ ഉദാസീനത വരാ നിടയുണ്ടു്. അപ്രകാരം ഒരു വിധത്തിലും വരാൻ പാടില്ലാത്തതാകുന്നും പ്രവൃത്തിയുടെ ഓരോ ഘട്ടത്തിലും അത്വന്തം ത്രഭായോടുകൂടി വത്തി ച്ചാൽ മാത്രമേ, ഒരു സാധകന് ഉപാധികളെ ഗ്രൂദ്ധീകരിക്കാനം പ്രജ്ഞയെ വികസിപ്പിക്കാനം സാധിക്കുത്തപ്പെ ക്ഷാം പ്രജ്ഞയെ താണതായ സ്യൂലോപാധികളിലേക്കു മാററാനം സാധിക്കുന്നതല്ല. അതിനാൽ സകല കർമ്മങ്ങളിലും പരിപൂണ്ണമായ ത്രഭായുണ്ടായിരു ക്കണമെന്നു തന്നെ ഭഗവാൻ ഉപഭേശിക്കുന്നു

സക്താഃ കർമ്മണ്യവിഭചാംസോ യഥാ കുവന്തി ഭാരത! കുയ്യാഭചിഭചാംസ്തഥാസക്തഃ ചികീർഷുർല്ലോകസംഗ്രഹം

ശീത. III. 25 \*

്ഹേ! അജ്ജ്ജ് ന, ആത്മള്ക്കാനമില്ലാത്തവർ കർമ്മപാലത്തിൽ ആസക്തിയുള്ള വരായി എത്ര പോരാളം ത്രജായോടുകൂടി കർമ്മങ്ങളെ ആ ചരിക്കു ന്നുവോ, അതുപോലെ ത്രജായോടുകൂടി ആത്മ അതാനിയായുള്ള വനം ലോകസംഗ്രഹത്തിനുവേ ന്നുറി പ്രവത്തിക്കേണ്ടതാകുന്നു."

പഠന ന! — അള്ളന; അവിദ്വാംസം - കർമ്മണി സക്താം — ബ്രാന് ത ഇത്താനമില്ലാ അവർ കർമ്മഹലത്തിൽ ആസക്തിയുള്ള വരാ സി; യഥാ — ഏള് പ്കാരത്തിൽ;കർവന്തി — ആചരിക്കുന്നു പവാ ബാറ്റ് പോലെ (അത്രയും ശ്രാജ്യയോടുകൂടി); വിദ്വാൻ — ബാര് അ പ്രോനമുള്ളവൻ; അസക്തം — ആസക്തിയില്ലാ അവ വരായി; ചെവർ ശംഗ്രഹം ചിമിർഷും — ചോകസംഗ്രഹം ചെയ്യാ വിപ്രാവുമ്മാനായി; കുയ്യാത് — ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നും

കത്തവ്വമായുള്ള കർമ്മങ്ങളെ ഏററവും **ശ്രഭാതോ**മുകളിയും ഫലേച്ചുക്രമാരതോ അനുപ്പു! ക്കുന്ന പക്ഷം, നിശ്ചയത്രപമായ ഇച്ഛാശക്ത ക്രമേണബലപ്പെട്ടവരും. ഇച്ഛാശക്തി ബലപ്പെട്ട വരുമ്പോരം, ആഗ്രഹപരമായും വികാരപരമായും പ്രവത്തിക്കുന്നതന്ത്രേക്കരണം ഇച്ഛാശക്തിക്കു കീഴ ടങ്ങിയതായി ഭവിക്കും. എന്നാൽ ഇതുകൊണ്ടു മാത്രം അഹങ്കാരം ശമിക്കുകയില്ല. നേരെമറിച്ചു അഹങ്കാരം ബലത്തോടു കൂടി വർജ്ഥിക്കാനാര **ആത്മിയോൽ**ക്കർഷ**ത്തി**ന തടസ്സമായിവരാനം ഇടയുണുട്. അഹങ്കാരത്തെ ശമിപ്പിക്കാനാം ആഗ്ര **ഹങ്ങളെ** നിശ്ശേഷം കീഴടക്കാനും വേണ്ടി സാധ ക**ൻ** സകല സൽക്കുമ്മങ്ങളേയും പ്പ്നമായി ചെയ്യേണ്ടതാണെന്നു് ഭഗവാൻ ഉപ കേശിക്കുന്നു. ഫലേച്ഛയെ സാ**ധക**ൻ ഉപേ **ക്സി**ഉപ്പാലം താൻ **കുത്താവാണെന്നു** <u>ഉള</u> ങ്കാരം `ഉപേ**ക്ഷ**ിക്കപ്പെടാ**ത്ത** പക്ഷം, ഓരോ കുമ്മവും അതിന്റെ കത്താവിനെ ഫലങ്ങളോടുകൂടി ബന്ധിപ്പിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥികളായിത്തന്നെ ഭവിക്കും. ത്തത്മള്ഞാനമില്ലാതെ താൻ കത്താവാണെന്നും വിചാരിക്കുന്നവൻ, എതു പ്രകാരത്തിലാണും ബന്ധിക്ക**പ്പെ**ടുന്നതെന്നു് കോർ മമാണു ഉദാൽ **ഭഗ**വാൻ താഴെപറയുന്ന ഗ്ലോകം കൊണ്ടു് ഉപ്പേ മേശിക്കുന്നു:\_

പ്രകൃതേ ക്രിയമാണാനി ഇണൈ കമ്മാണി സവ്ശാ അഹംകാരവിമൂഡാതമാ കത്താഹമിതി മന്വതേ,

യീത III, 27. **\*** 

"എല്ലാവിധത്തിലുള്ള കർമ്മങ്ങളും മൂലവുക തിയുടെ ഗുണങ്ങളായ സത്ഥാത്തന്റ്റുമോഭാവങ്ങളാ ലാണ് ചെയ്യപ്പെടുന്നതു്. ശരീരാഭികളിൽ താൻ എന്ന ഭാവത്തെ ഉറപ്പിക്കുന്നതിനാൽ ആത്മ ഭാവം മറയ്യപ്പെട്ടവൻ താൻതന്നെ കത്താവെന്നു വിചാരിക്കുന്നു"

38. കത്തവ്യമായുള്ള സകല സൽകർമ്മങ്ങളേയും ഈശചരാപ്പ് ണബൂദ്ധിയോടുകൂടി താൻ കർത്താവാണെന്നുള്ള അഭിമാന കർത്മായാഗ ത്തെ നിശ്ശേഷം തൃജിച്ച് അനുഷ്ഠി ക്കുന്നവൻ അപ്രകാരം ചെയ്യപ്പെട്ടും. ടുന്ന കമ്മങ്ങളാൽ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല. ഈ തത്വത്തെ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോക

<sup>\*</sup> സർവശു-കർമ്മാണി കസകല വിധത്തിലുള്ള കർമ്മങ്ങളും; പ്പോത്ര 2 ഇടെ മൂലപ്രകൃതിയിൽ നിന്നും ഉണ്ടായായായ സാധാധകന്തും അഹകാരവിമുശാത്രോ — ശരീരാളികളിലുള്ള സാധാധകന്തും അഹകാരവിമുശാത്രാ — ശരീരാളികളിലുള്ള സാധാധകന്തും അഹകാരവിമുശാത്രാ — ശരീരാളികളിലുള്ള സാധാധത്താൽ ആതാമാവം മറയ്ക്കപ്പെട്ടുപോയവൻ; അ ഹാവംധത്താം ഇതി മന്യാരത — (അവയുടെ) കത്താ തന്നാണെ നാം വിചാരീക്കുന്നും.

മയി സവാണി കമ്മാണി സംനൃസ്വാഭ്യാത്മചേതസാ നിരാശീർനിമ്മമോ ഭൂതചാ യുമ്യുസച വിഗതജചാം

ഗീത. III. 30∙ \*

ബ്രഹ്മണ്യാധായ കമ്മാണി സംഗം തൃക്തപാ കരോതി യഃ ലിപ്വതേ ന സ പാപേന പത്മപത്രമിവാംഭസാ.

ග්.ක. V. 10. †

"അജ്ജ് ന! സകല സത്കമ്മങ്ങളേയും എന്നി ലപ്പിച്ചിട്ട്, മനസ്സിനെ സവ്ജ്ഞനായി സവാന്ത യ്യാമിയായി പാമാത്മാവായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ തന്നെ ഉറപ്പിച്ച കാമരഹിതനായും അഹങ്കാര തുത്വനായും ലുഖം മുതലായ ക്ഷോഭകാരണങ്ങളെ തൃജിച്ചവുനായും യുദ്ധം ചെയ്താലും.'

<sup>\*</sup> സർവാണി കർമ്മാണി = സർവകർമ്മങ്ങളേയും; അല്യോത്മ ചേതസാ = പരമാതമാപിക ഉറച്ചതായ മനസ്സോടുകൂടി; മയി സംഗ്വേസ്വ = എന്നിൽ അർപ്പിച്ചിട്ട്; നേരാഹീട്ടേകമേരഹിതനാ യും; നിർമ്മമായ ചാരഹങ്ങരമില്ലാ അവനായും; വിഗത ജപരു = കു ഖം മുതലായ കാരന്നുങ്ങളെ തുജിച്ചാനാമി, യുജ്വസ്ഥ = യു ഖം ചെയ്താലും

<sup>†</sup>കർമ്മാണി-ബ്രഹ്മണി -ആധായം കത്തവുകർമ്മ ജൈയെ ല്ലാം പരമാത്മാപിൻ സമർപ്പിച്ച്; സംഗം-തൃക്തവാ = സംഗാ ത്തെ തൃജിച്ച്; യം കേരോഗി ഏതൊരുത്തൻ അനുഷ്ഠിക്കുന്നും വോ; സം = അവൻ; അംഭസാ പത്തപത്രം-ജവ = ജലത്തിൽ താമരയിലയെന്നു പാലേ; പാപേന \_ ന \_ ലിച്ചതെ = വാപേതതാൽ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ലം

് ഏതൊരുത്തൻ സകല കത്തവ്യകമ്മങ്ങളേയും പരമാത്മാവിൽതന്നെ സമപ്പിച്ച്, യജമാനന്ത് വേണ്ടി ഭൃത്യൻ എന്നുപാലെ സകലവിധത്തിലുള്ള സംഗത്തേയും തൃജിച്ച് അനുഷ്ഠിക്കുന്നുവോം, അവൻ ഒരു വിധത്തിലും പാവത്തോടു ബന്ധിക്ക പ്രെട്ടവനായി ഭവിക്കുന്നില്ല. താമരയില ജലത്തിൽതന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു എങ്കിലും ഏയ വിധത്തിലാണോ അതിനാൽ ഒരു വിധത്തിലും നനയ്യുപ്പെടാതെയിരിക്കുന്നത്ര്, അതുപോലെ തന്നെ ഇവനം വത്തിക്കുന്നം

വിവരണം:....കത്ത ച്ചങ്ങഠം അനുഷ്ഠിക്കപ്പെടേ ണ്ടതാണും എന്ന ബുജാിയോടുകൂടി ഇതുളേ ഭ്രേശ്വാ ഒന്നാക്രടാതെ അവയെ അനുഷ്ഠി കർമ്മയാഗ നി**ശ്ശേഷം** ക്കുക, ഫലുപ്പോയ ഞ്ഞി∞ൻറ പ്രഥ ത്വജിക്കുക, സിദ്ധിയിലും അസിദ്ധി മവും ഓഴീയവും എട്ടങ്ങ0ം, സമഭാവത്തോടുകൂടി .യിലും തൊരു ക്ഷോഭവുംകൂടാതെ വത്തിക്കുക, ഇവയാണു കമ്മയോഗത്തിനെറ പ്രഥമഘട്ടം. കമ്മയോഗ ഭചിതീയഘട്ടത്തിൽ ഈ**ശചരൻെ** ത്തിന്റെറ നേക്കുള്ള ശ്രദ്ധയും വിശചാസവും ഭക്തിയും വലി ഗേണ്ടെത്രം, സകല സത്കമ്മ**ജ്ജ**ളേയും പരിപൂണ്ണ ഗായി ഈ ശചരനിൽതന്നെ അപ്പിച്ച അനുഷ്ഠിക്കേ ണുതുമാകുന്നു.

39. കുമ്മയോഗത്തിന്റെ തുത്വയഘട്ടത്തിൽം **ആതമാ എന്തെന്നും അനാതമാ എന്തെന്നു** ഉള്ള വിവേകം ആവശ്വമാണു്. കൾമ്മയോഗ ഭാവം എന്തു, ജഡഭാവം എന്ത്യ്, ത്തികേസ്റെ തുതീയ തിലച്ചറിഞ്ഞു, എന്ത ഘട്ടം, വിധകമ്മങ്ങളും ജഡമായ പ്രകൃതി പ്രകൃതിവികാരങ്ങളേയും മാത്രമേ ബാധി ക്കുന്നുള്ള എന്നും ശുദ്ധപ്പൈതന്വസചര്രപിയായ ബാധിക്കുന്നില്ല **ആ**ത്മാവിനെ അവ ഈ ഘട്ടത്തിൽ കാണം കയാണു്, സ**ാധകൻ** ചെയ്യേണ്ടയ്ക്. നമ്മുടെ ശരീവേം, ഇന്ദ്രിയങ്ങളും, നിശ്ചയാത്മകമായ ബുദ്ധിയുഗ<sub>്രപ്പ</sub>ടെയുള്ള അന്തഃ കരണത്തിന്റെ വിവിധഭാവങ്ങളും, പ്രകൃതിയുടെ വികാരങ്ങരം മാത്രമാണ്. പാരമാത്ഥികമായുള്ള ത്തത്മഭാവം, ശരീരത്ത ലോ ഇന്ദ്രിയങ്ങളിലോ മന സ്സിലോ ബൂദ്ധിയിലോ ഉണ്ടാകു**ന്നതു**ം അവയെ **ഹ**ാധിക്കുന്നതുമായ യാതൊരു കമ്മത്താലും ബന്ധി ക്കപ്പെടുന്നില്ല. കമ്മയോഗത്തിന്റെറ ഈ ഉന്നത **ഘട്ടത്തി**ൽ കാണപ്പെടുന്നത് നുഅറിവിൽപ്പെടാ സ്വയം ചലിക്കുക്ന എ,ന്ന തതചമാണു്. ഇതിനെത്തന്നെ "സ്വയംപ്രവത്തക**ത**ത്വം" എന്നും പദയാം.

40. സ്ഥൂലശരീത്തിലുള്ള വിവിധ അവയവ ജെളിൽ കൂടിയാണ് മനുഷ്യൻ അവന്റെ സകല യായംപ്രവത്ത ഈ കൃത്യങ്ങളിയ ശചാസോച്ഛചാ സംചെയ്ത, ശരീരത്തിൽ രക്തം ചുററിവരിക്യ മോരാരസാധനങ്കു ടമ്പിച്ച വിവിധധാതുക്കളാ യി **ചേരുക**, ഇവയെല്ല*ം* ഉ**ഗപ്പെടുന്നു**. **പ്രവൃത്തി**ക് സചയംപ്രവത്തകത**തചത്തെ** ആശ്ര **യ**ിച്ചാണ നിൽക്കുന്നതു. അവ മനാഷ്യന്റെറ <u>ഇച്</u>പയാൽ പ്രേരിപ്പിക്കപ്പെടുന്നവയല്ല. ഇച്ഛയ്ക്കു വിധേയങ്ങളുമല്ല. സ്ഥൂലശരീരം, ഇന്ദ്രി യക്കാരം, മനസ്സ്, ബൂദ്ധി ഇവകളെ യജ്ഞത്രപ ഓന**രുപമാ**യും, തപോത്രവ:മായുമുള്ള സത്പ്രവൃത്തികളെക്കൊണ്ടും കമ്മയോഗ തതച ങ്ങരം അനുസരിച്ചം ശുള്ധീകരിക്കുന്നതായാൽ, നമുക്കു നമ്മുടെ പ്രജ്ഞയെ അന്നമയകോഗത്തിൽ നിന്നും പ്രാണമയകോശത്തിലേക്കും, പ്രാണമയ കോശത്തിൽനിന്നും മനോമയകോശത്തിലേക്കും, **മനോമയകോശത്തിൽനിന്നും വിജ്ഞാ**നമയകോ വിജ്ഞാനമയകോശത്തിൽനിന്നും ത്തിലേക്കും **ആനന്ദമയകോശത്തിലേക്കും, മാററാൻ സാധിക്കും**. ഇപ്രകാരം ക്രമേണ പ്രജ്ഞാകേന്ദ്രത്തെ മാററുന്ന പക്ഷം നാം ഈ ഉപാധികളല്ലെന്നും,ഉപാധിക്ക എല്ലാററിനേയും അതിക്രമിച്ച വത്തിക്കുന്ന കൂട സ്ഥനെന്ന പ്രത്വഗാത്മാവാണെന്നും, സാക്ഷാത് ഈ നിലയിലെ തത്രന്ധേം കരിക്കാൻ കഴിയും. മേല്പറഞ്ഞ ഉപാധികളിൽകൂടി നടക്കുന്ന സകല പ്രവൃത്തികള് ടേയം കേവലസാക്ഷിയായിത്തന്നെം നമുക്കു വത്തിക്കാൻ സാധിക്കും. കമ്മയോഗ*ം*  ത്തിൽകൂടി എത്താവുന്ന ഈ നിലയേയാണ് ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകംകൊണ്ടു വിവരിക്കുന്നതു്:\_\_\_

> കായേന മനസാ ബുദ്ധ്വാ കേവലൈരിന്ദ്രിയൈരപി യോഗിനു കമ്മ കുവ്വന്തി സംഗം ത്വക്തചാത്മശുളായേ.

> > ഗീത. V. II. ∗

സവ്കമ്മാണി മനസാ സംന്വസ്വാസ്തേ സുഖം വശീ നവദചാരേ പൂരേ ദ്രേഹീ നൈവ കുവന്ന കാരയൻ.

ഗീത V. 13. †

\*യോഗിനു പേകർമ്മ യോഗികഠം; സംഗം — തൃക്ത ചാ പവലം - അതിൻ ആസക്തിക്കുടാതത; ആത്മുമു യോയമാനും ഇയിക്കായി കൊണ്ട്; കായേന പ്രസം പുവോ ാം. കോവാലും ഇന്ദ്രിതെയും അവോ പരക്കാലാം ശരീരം കൊണ്ടും മനസ്സു കാണ്ടും ബുലാ തെം ആം ഇന്ദ്രിയ അളെ കൊണ്ടും കർത്തവാഭിമാനം കൂടാതൊ; കർമ്മ പകർവന്തി കർമ്മം ചെച്ചുന്നം

†വതി-മേഹി = മനസ്സിനേയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും സ്വാധിനെപ്പെടുത്തി ചിത്തജയം നേടിട്ടുള്ള ജീവാതമാവ്; സർവ കർമമാണി = മനസാ = സംനാസ്സി = സർവകർത്തളേയും മനയ്യും കൊണ്ടുമാത്രം തൃജിച്ച് (അരണ്ടാനം തൃജിക്കാതെ); നം ഏവ കർവൻ - കാരയൻ = യാതൊനാം ചെയ്യായേയും ചെയ്യി ക്കാതെയും; നച്ചാരെ പുരാ = ഒൻപ ഇ പാരങ്ങളോടുകൂടി യ പേട്ടണാരപാലെ ഉള്ള ശരീരത്തിൽ; സുഖം - ആസ്യേട ആഖമായിവസിക്കുന്നം, പ്രകമ്മയോഗ്കഠം ഫലാപേക്ഷക്രടാതെ മനഭ ഇലിക്കായി കേവലം ശരീരത്താലും മനസ്സു കൊണ്ടും ബൂലികൊണ്ടും ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കെ ണ്ടും യാതൊരുവിധത്തിലും കർത്തുതചാഭിമാനം കൂടാ തേയും കർമ്മങ്ങളെ ആചരിക്കുന്നു. 17

"മനസ്സിനേയോ ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയോ സാധിന പ്പെടുത്തിയിട്ടുള്ളവൻ സവ്വകമ്മങ്ങളേയോ മനസ്സു കൊണ്ടു തൃജിച്ച്, അവയിൽ യാതൊരു സംഗവും കോതെ, ഒൻപയു ഭാരങ്ങളോടുകൂടി പട്ടണും പോലെ വത്തിക്കുന്ന ഭേഹത്തിൽ ഒരു പ്രവൃത്തി യാ ചെയ്യാതെയോ ചെയ്യിക്കാതെയോ സുഖമായി വത്തിക്കുന്നു,"

വിവരണം: കർമ്മമയമായുള്ള ഈ ലോകത്തിൽ മനുഷ്യനെ അതോടുകളിലുള്ള ഇമയയും ഓരോ കർമ്മത്തിന്റെയും കത്താവു തന്നാണ്ടെന്നുള്ള മാഥയും ഓരോ കർമ്മത്തിന്റെയും കത്താവു തന്നാണ്ടെന്നുള്ള വധികഠം എത്ര സുക്യുമായിരുന്നാലും ഒരോ മനുഷ്യനം അതോടു പ്രദി ബന്ധിക്കപ്പെട്ടുനിൽക്കുന്നതുവരെ, കർമ്മ പ്രദേ നിശ്ശേഷം തൃജിക്കാൻ സാധിക്കുന്നതല്ലം പ്രത്യായ കേന്ദ്രീഭവി പ്രവത്തിക്കുകയും മെയ്യാൽ മാത്രമേ പ്രത്യാവികാസം പുണ്നമായി സില്ലിക്കുകയുള്ളം

പ്രവൃത്തികളെല്ലാം ബന്ധിക്കുന്ന സ്വഭാവത്തോടു കൂടിയവയാണെങ്കിലും, നിരന്തരമായ **പ്രാഹ**ാവികാസം സിജിക്കുന്നതല്ല. **പ്രവൃ**ത്തികള് **ക**ട ബന്ധനസ്ഥഭാവത്തെ നിരന്തരമായും **ത**≥ൾച്ചതാൽം പ്രവൃത്തിക**ളിൽ** ഏ<sub>െപ്പ്</sub>ട്ടിരിക്കുന്നത്ര് എങ്ങനയെന്നുള്ള പ്രശ്നമാണ് നമ്മെ അഭിമു**പീകരി**ക്കുന്ന<u>ത്</u>. ഈ മഹാപ്രശ്നത്തിനുള്ള സമാധാനമാണു്. ഭഗവദ് ഗീതയിലുള്ള അമൃതമയമായ ഉപദേശങ്ങളില**ട അ**ിയിരിക്കുന്നതു്. കൂടസ്ഥനെന്നും പ്രത്യഗാതമാ പറയപ്പെടുന്ന ശുദ്ധാചെതന്വമാണ് മനുഷ്യതൻറ പരമാത്ഥ സച**രു**പം എന്ന് യുക്തി ന**ി**ശ്ചയിക്കാൻ കൊണ്ടുമാത്രം സാധിച്ചിട്ടുള്ള ചിലർ, കമ്മങ്ങളെല്ലാം ബന്ധ**നമ**ണമു**ട്ടു**വയാക യാൽ, അവയെ നിശ്ശേഷം തൃജിക്കുന്നതിനാണ് ഭഗവദ്ഗീത ഉപദേശിക്കുന്നതെന്നു വിചാരിക്കു സലകമുക്കുക്കളോട്ടം ഭഗവാർ ഉപ ഭേശിക്കുന്ന ഉ കർമ്മങ്ങളെ നിഗ്റേഷം തൃജിക്കാ നല്ല. സൽക്കാമ്മങ്ങളിൽ നിാന്തരമായി എപ്പെട്ട്, അവയെ പരിപ്പുണ്ണമായ നിസ്സംഗത്വബുജിയോ ടുകുടി അനുഷ്ഠിക്കുവാനാണു് ഭഗവാൻ വീണ്ടും വീണ്ടും ഉപദേശിക്കുന്ന 🧝 . സചാത്ഥ ൂഷിതമായ കാമ്യകർമ്മങ്ങളേയും, കമ്മഫചങ്ങളിലുള്ള ആസ ക്തിയേയും മാത്രം ഉപേക്ഷിക്കണംമന്നാണം ജഗ വാന്റെ അഭിപ്രായം. സ്വാത്ഥതയും ഫലേച്ഛയും

താൻ കത്താവാണെന്നാള്ള അഹങ്കാറവും കൂടാതെ ന്യാന്തേരം സൽക്കർമ്മങ്ങളെ ആചരിക്കണമെന്നു ഉള്ളതാണും ഭഗവാൻറെ സിലാന്തയരമായ ഉപ ധേരമെന്നും ഭഗവദ്ഗീതയിൽ ഏതുഭാഗത്ത നോക്കിയാലും വ്യക്തമായി കാണാവുന്നതാണും.

41. പാസ്തവത്തിലുള്ള ത്വാഗം എന്താ പാസ്തവായ നെന്നു ഭഗവാൻ താഴെ പായുന്ന സ്വാനം. സ്റ്റോകങ്ങ ശകൊണ്ടു വർണ്ണിക്കുന്നു.\_

> കാമ്വാനാം കർമ്മണാം ന്വാസം സംന്വാസം കവയോ വിട്ടു സവകർമ്മഫചത്വാഗം പ്രാഹു പ്രാഗം വിചക്ഷണാും.

> > ഗീത XVIII, 2∗ം

കരുളാനാം — കർമ്മന്നാം എന്നാലസാധർയമളുക്കിതമായ കരുക മ്മങ്ങളുടെ പരുത്യായത്തെ; സാന്യാസം കവയം പി കരുക മ്മങ്ങളുടെ പരുത്യായത്തെ; സാന്യാസം കവയം ഒരുപ പ്രസാസ്വാസം എന്നു പണ്ടിത്രാക അറിയുന്നു; സർവ കരുക മമ്മളായും ഉള്ള കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലം തെ മാത്രം ഉദച പ്രസാത്രക്ക് ഉടെ പരുത്യായത്തും; നിതൃങ്ങളായും, നൈമി പരുക്ക് എന്നതിനെ; ത്വാഗം എന്ന്; വിചക്ഷം അവലേപിവേകികളായ നിച്ചത്താർ; പ്രാഘടേചാരയുന്നും

അസക്തബുലി സവ്ത്ര ജിതാത്മാ വിഗതസ്പ്രഹഃ നൈഷ്ലമ്മ്വസിലിം പരമാം സന്വാസേനാധിഗച്ഛതി.

ഗീത. XVIII. 49\*

"സ്വാർത്ഥഭ്ലേഷിതമായ കാമ്വകർമ്മങ്ങളുടെ പാരിത്വാഗമാണ്, സന്വാസം എന്നു പണ്ഡിത നമാർ (ആത്മജ്ഞാനിക്കം) അറിയുന്നുണ്ട്. സവ് കർമ്മങ്ങളുടെയും ഫലത്വാഗത്തെ മാത്രമാണ് വിവേകികളായ നിപുണന്മാർ ത്വാഗം എന്നു പറയുന്നത്ല്.?

്യാതൊരു വസ്തുക്കളിലും ആസക്തി കൂടാതെ പരിതുലാബുലായോടുകൂടിയവന്ദം അഹങ്കാര രഹിതനം ഫലേച്ഛയെ ഉപേക്ഷിച്ചവന്ദമായ മനുഷ്യൻ കാമ്യകർമ്മങ്ങളേയും ഫലേച്ഛയേയും പരിത്യജിക്കുക എന്ന സസ്വാസംകോണ്ട് സവി കർമ്മനിവൃത്തിലക്ഷണമായം ഉത്തമമായ സ്ഥാനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു."

<sup>\*</sup>സർവത്ര \_അസേക്രണ്ടി സർവവസ്തുകളിലും ആ സെക്കികൂടാതെയുക്കും ഗ്രൂജ-വേഖിയിയാടുകൂടിയവർ; ജിതാ തമാട അഹകാരവേഹിരൻ; വിഗതസ്പ്പാടെംഗലേച്ചര യെ ഉപേക്ഷിച്ചവൻ; സന്യാസേന = സന്യാസംകൊണ്ട്; പരമാം - നെഷ്കാർമ്മൃസിയിം = സർവകർമ്മനിവൃത്തില ക്കുന്നമായ ഉണ്ടനിലുയ; അധിഗച്ചത്തി = പ്രോപി കൊന്നും

വിവരണം: \_\_ ഇവിടെ സന്വാസം എന്നം ത്വാഗം എന്നും പറയപ്പെടുന്നതി**ൽ,** സ്വാർത്ഥ ട്ടുഷിത്രമായ കാമ്വകമ്മങ്ങളുടേയും ഫലേച്ചുയുടേ യും താൻ കർത്താവണെന്നുള്ള അഹങ്കാരത്തി നെറയും പരിത്വാഗം ഉശപ്പെടുന്നും ള്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളും ചേന്ന വിജ്ഞാനമയകോശ ത്തിൽ അതു താനാണെന്നുള്ള ബുദ്ധിയെ ന്നതുകൊണ്ടാണു മനുഷ്യൻ താൻ വിജ്ഞാനാത്മാ വെ**ന്നാം, പ്രവൃത്തി**കളുടെ കർത്താവു താനാണെ വിചാരിക്കുന്നത്. കർമ്മയോഗി ഒരു ആതമാനാതമചിജ്ഞാനത്താൽ താൻ കളല്ലെന്നും, വാസ്തവത്തിൽ താൻ ശുദ്ധമൈ**ത**ന്വ സചരുപിയാത പ്രത്യഗാത്മാവാണെന്നും അറിയു മേവാഹം, ആ മഹാത്മാവിനു് വ്യക്തിപരമായും സമപ്പ്രിതായും നടക്കുന്നതായി കാ**ണപ്പെ**ടുന്ന ുലപ്പുകൃതിയുടെ കേളീരംഗത്തിൽ താൻ കേവലം സാക്ഷിമാത്രമായിട്ടാണു യിൽക്കുന്നത് എന്ന ത്തനാഭവം ഉണ്ടാകുന്നും

42. ഇപ്രകാരമുള്ള പരിപൂണ്ണത പ്രാപിച്ച ഒരു കുഗ്മയോഗിയുടെ നിലയെ താഴ്യെപ്പറയുന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ട് ഭഗവാൻ വണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_

> കർമ്മണ്യകർമ്മ യു പശ്വേ\_ ഭകർമ്മണി ച കമ്മ യും

24 z 1

സ ബുദ്ധിമാൻ മന്തപ്പ്യേഷ്ട സ യുക്തു കൃത്സ്നകമ്മകൃത്.

on IV. 18. \*

്തേരൻറ കരണങ്ങളായ ശരീരവും ഇന്ദ്രിയ ങ്ങളും അന്ത്യകരണവും പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കു മ്പോരം, പ്രത്വഗാത്മസ്വത്രപനായിരിക്കുന്നതന്നെ, അവ ബാധിക്കുന്നതല്ല എന്ന നിശ്ചയത്താൽ ആ കരണങ്ങളുടെ വികാരങ്ങളായ കമ്മങ്ങളിൽ അകമ്മത്തേയും, മേൽ പറഞ്ഞ കരണങ്ങളെ പ്രവത്തിപ്പിക്കാതിരിക്കുക എന്ന അകമ്മാവസ്ഥയിൽ കമ്മത്തേയും ആരു കാണന്താവോ, അവൻ സകല സത് കമ്മങ്ങളേയും ആചരിക്കുന്നവനും, മനുഷ്യം രിൽവച്ച് ബുദ്ധിമാനും പുണ്ണമനുസമാധാനത്തോ ടുകൂടിയ യോഗിയുമാകുന്നും

വിവരണും:.....ശരീരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾം, അന്തും കരണം, ഇവ താനല്ലെന്നും, തന്റെ പരമാത്ഥ

സ്വരുപം കൂടസ്ഥനെന്നും പ്രത്വഗാത്മാ എന്നും പറയപ്പെടുന്ന ഉപാധിരഹി തവും അവസ്ഥാത്രയാതീതവുമായ കർമ്മയോഗി വാത്രുവ തുഭാചെതന്വമാണെന്ന ലക്ഷണം. ക്കുന്നവൻ കമ്മങ്ങളെല്ലാം മേല്ല ബാധിക്കുന്നതെ റഞ്ഞ കുരണങ്ങളുമാത്രമാണ് പരമ**ുത്ഥനി**ല ന്ത**ംഅവ കുന്നംതന്നെ** തന്റെറ തെ ബാധിക്കുന്നില്ലെന്നും അറിയുന്നുണ്ട്. കൊണ്ട് സകലകമ്മങ്ങളും തന്റെ പരമാർത്ഥ സചുതുപത്തെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം, അകമ്മ ഞ്ജ**ാം തന്നെയെന്നും** അവൻ അറിയുന്നു. പോലെതന്നെ, ഇന്ദ്രിയാദികരണങ്ങളെ പ്രവത്തി പ്പിക്കാതെ നിരോധിച്ച നിറുത്തുന്നത് സംധാരണ മായി അകാമമെന്നു തോന്നിയാലും, അതും കമ്മം തന്നെയാണെന്നും അവൻ അറിയുന്നും തുഭാചെതന്വസചര്രപനാണെ **ക്ര**ടസ്ഥനെ**ന്ന** ന്നും സവത്തിന്റെറയും ആഭികാരണമായുള്ള അറി ബ്രാമസച്യൂപവും താനും ഒന്നാണെന്നും വള്ള ബുദ്ധിമാൻ ശരീരാഭികരണങ്ങളുടെ വികാരം കൊണ്ടോ വികാരമില്ലായ്മകൊണ്ടോ യാതൊരു പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ക്ഷോഭവും ഈ രണ്ടവസ്ഥ കരം ക്രാം സാക്ഷിയായിട്ടാണ് അവൻ വർ ത്രിക്കു കമ്മയോഗത്തിന്റെ <sub>ഒ</sub>ററവും ന്നത്. മായ നിലയും ഇതു**തന്നെ. ഇപ്രക**ംഗുള്ള വനിൽ പരിപൂണ്ണമായ നിസ്സംഗതചവും നിരന്തരമായുള്ള സൽകമ്മനിഷ്യയം ഉണ്ടായിരിയ്ക്കും. സവ്കമ്മ കൃത്' എന്ന പഭാകൊണ്ട് സകല സത്കമ്മങ്ങ ളേയും ആചരിക്കുന്നവൻ എന്നും, കമ്മങ്ങളുടെ സകാവധത്തിലുള്ള ബന്ധനകാരണങ്ങളേയും മേര ഭിക്കുന്നവൻ എന്നും അത്ഥമാക്കാം. ഈ ണ്ടേത്ഥ ങ്ങളും ഈ ഗ്ലോകത്തിൽ യോജിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

- 43. കമ്മങ്ങളെല്ലാം ഫലങ്ങളോടുകൂടി കത്താ വീനെ ബന്ധിക്കുന്ന സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയവ തന്നെ. കമ്മങ്ങളുടെ ബന്ധന കർമ്മത്തിയൻ ഇന്നമായ മൂന്നു ബന്ധനം ക്ഷണ വിധത്തിൽ വിഭജിക്കാം. അവ വും വിഭാഗവും. ഫ. സഞ്ചിതകമ്മം, വ. ആഗാമി കമ്മം. ന. പ്രാബ്ലേകമ്മം ഇവയാകുന്നു.
- ാ കാരോ മന്ത്രഷ്യന്താം, പലജന്മങ്ങളിലായി ചെയ്ത് ട്ടുള്ള ഈ ഫലം അനുഭവിച്ച പിരാത്തത്ത മായ ഒരു വലതായ കമ്മസമുഹ മായ ഒരു വലതായ കമ്മസമുഹ വച്ചു തീരേണ്ടതായ നിലയെ അവ പ്രാപിച്ചും കാണുകയില്ല. ഇപ്രകാരമുള്ള കമ്മസമുഹത്തെ യാണം സഞ്ചിതകമ്മലും പുണ്യകമ്മങ്ങളും അതിനാൽ ടുംഖകാരണങ്ങളും പുണ്യകമ്മങ്ങളും അതിനാൽ ടുംഖകാരണങ്ങളും സുഖകാരണങ്ങളുമായ അനേകവിധത്തിലുള്ള കമ്മങ്ങളും ഉറംപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതാണം.
  - (ii) ഈ ജന്മത്തിൽതന്നെ ഓരോ മനുഷ്യനം പലവിധത്തിലുള്ള കമ്മങ്ങളും ചെ ഈ മാമികർമ്മം യൂന്നുണ്ട്. ഇവയിൽ അനേകവും

ന്ത്രനേപലങ്ങളോടു മനുഷ്യനെ ഘടിപ്പിക്കുന്നതിനുള്ള ന്ത്രതനകാരണങ്ങളായി ഭവിക്കും. ഇവ യെല്ലാം ഭാവിജന്മങ്ങളിൽ അനുഭവിച്ചതീരുന്നത്തിനായി സഞ്ചിതകമ്മങ്ങളിൽ ചേരും ഈ വിധം ഓരോ ജന്മങ്ങളിലും ചെയ്യപ്പെടുന്ന കമ്മങ്ങളെ ആഗാമികമ്മമെന്നും വത്തമാനകമ്മമെന്നും പറയുന്നുണ്ടും.

(iii) ഓരോജന്മത്തിനും കാരണമായിതീന്നിട്ടുള്ളം, സുഖര്രപമായം ജന്മം അവസാനിക്കുന്നതിനുമുമ്പു് അന്ത <sup>പോരങ്ങുകർമ്മം</sup> ഭവിച്ച തീരേണ്ടത്തമായ കമ്മങ്ങ ളെ പ്രാരണ്യകമ്മങ്ങൾ എന്നു പറയുന്നു.

കർത്തവ്വമായുള്ള നിത്വനൈമിത്തിക കമ്മ ങ്ങളെ കർത്തവ്വാ എന്ന നിശ്ചയത്തോടുകൂടി ഫലേച്ഛുകൂടാതെ ആചരിക്കുകയാ

മുന്നു പിധക്ഷേ നെ കമ്മയോഗത്തിന്റെ പ്രഥമ അജേയും ജയി കാനുള്ള മാഗ്ഗം. ഈ വിധത്തിലുള്ള സല്ധമ്മങ്ങളെ

പരിപുണ്ണമായ ഭക്തിയോടുകുടി ഈശ്വരനിൽ സമപ്പിച്ച് അന്നസ്പിക്കയാണ് കർമ്മയോഗത്തി നർറ ഒപിതിയപ്പട്ടം. ഈ രണ്ടുപ്പട്ടങ്ങളിൽകൂടിയും കമ്മയോഗത്തെ ജന്നുഷ്യിക്കുന്ന ഒരു സാധകന്ദ്, ആഗാമി അല്ലെങ്കിൽ വർത്തമാനാ എന്നു പറയ പ്രെട്ടുന്ന കമ്മങ്ങളെ ജയിക്കാം. അവ അവനെ ബാധിക്കുകയില്ല. എന്നാൽ ഈമാതിരിയുള്ള

കമ്മയോഗനിലകൊണ്ടു സഞ്ചിതമെന്നും പ്രാരബ്ല മെന്നും പറയപ്പെടുന്ന കുമ്മങ്ങളെ ജയിക്കാൻ സാധിക്കകയില്ല. താൻ പ്രത്വഗാത്മാ പറയപ്പെടുന്ന ശുഭംചൈ**ത**ന്വസചരൂപ**ന**ംണെ ന്നു ധരിച്ച്, ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ ഐക്വ ഭാവത്തെ സാക്ഷാ**ത്**കരിക്കുന്ന ഒരു ആതമജ്ഞാ നിക്കു മാത്രമേ സഞ്ചിതകമ്മങ്ങളെ ന**ശിപ്പി**ക്ക ന്നതിന്നും ച്ഛാരബ്ലെകമ്മങ്ങളെ അതിക്രമിച്ച് വത്തി ക്കുന്നതിനം സംധിക്കുകയുള്ള . സഞ്ചിതകമ്മ ഞ്ജെളെ നാശിപ്പിക്കാമെങ്കിലും പ്രാരബ്ലകമ്മങ്ങളെ **ആത്മ**ജ്ഞാനിക്കാ നശിപ്പിക്കൻ നാധിക്കുക യില്ല. പ്രാരബ്ലകമ്മഫലങ്ങളെ ജ്ഞാനിയും അനു ഭവിക്കേണ്ടതായി ചരും. എന്ന:ൽ അവയുടെ വലങ്ങള**്ൽ** ഉണ്ട് കുന്ന സുഖദും ഖരുപമായുള്ള **അ**നുഭവങ്ങളെ അതിക്രമിച്ച്, അവധിൽ യ**െതൊ രു** ക്ഷോഭത്തിത്തും ഇടകൊടുക്കാതെ ഇഞ്ഞാനിക്കു വത്തിക്കാം. ഈ നിലയയ ത്രീശങ്കരാചായ്യസചാമി കാരം താഴെപറയുന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ടു വിവേക ചൂഡാമണിയിൽ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു. \*

<sup>്</sup>പ്രാരണ്യം ബാവാത്രരം ഖലുവികാം ഭോഗേന രസ്ത്ര കായം സമൃഗ്ലതാനഇരാ കാനന് പിചയം പ്രാപ്നത്തിരാഗായ്നാം

ബ്രഹ്മാന് പ്രധാനം വിശ്യാനം. യേ സവ്മാനാന്ഥിതാ -സ്തേഷാം തത് ത്രയ നഹി കാചിഒപ് സ്തേഷാം പ്രസ്തരം പ്രസ്തരം പ്രസ്തരം പ്രസ്തരം പ്രസ്തരം പ്രസ്തരം പ്രസ്തരം പ്രസ്തരം

ചി. ചൂ 454.

"പ്രാരബ്ലകാമം എന്നത് അത്വന്തം ശക്തിയു ഇളതും ആത്മാണാനിക്കേക്കു കൂടിയും അനുഭവം കൊണ്ടുമാത്രം ക്ഷയിപ്പിക്കാവുന്നതും ആകുന്നു. അഗ്നിസദ്രശമായുള്ള ആത്മാണാനത്താൽ സഞ്ചി തവും ആഗാമിയുമായുള്ള കമ്മങ്ങളെ നശിപ്പി ക്കാം. എന്നാലും ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ ഐ ക്വഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കളിച്ച് ആ നിലയിൽ തതന്നെ സവിഭാ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവരെ സഞ്ചിതം, ആഗാമി, പ്രാബ്യോം, എന്നു പറയപ്പെടുന്ന മൂന്നു വിധ കമ്മങ്ങളിൽ ഒന്നുംതന്നെ ഒരിക്കലും ബാധി ക്കാന്നതല്ലം. അവർ നിർഗ്രണമായ ബ്രവമസ്വത്രപ മായിത്തന്നെ വർത്തിക്കുന്നം."

ഈ അവസ്ഥ കമ്മയോഗതിലെ തുതിയുകളു ത്തിൽ മാത്രമേ അനുഭവത്തിൽ വരികയുള്ള. ഈ നില പ്രാപിച്ചവനിൽ പരിപ്പിണ്ണമായ ഉഞ്ഞാനവും ഉത്തമമായ ഭക്തിയം സ്ഥിരമായ സല്യംമ്മനിഷ്യ യും പ്രകാശിക്കും. ഈ തത്വത്തെ ഭഗവാൻ താഴെ പ്രവയന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ടു് ഉപഭേശിക്കുന്തു.

> മന്മനാ ഭവ മദ്ഭക്തോ മള്വാജീ മാം നമസ്കുരം 👍

<sup>\*</sup> മനാധ-ളവ = എന്നിൽതന്നെ ഉറപ്പിച്ച അന്ത്യകരണ തോടുക്കൂറി ഭറികക്കും മദ്ഭക്തു (ഭവ) = എന്നിൽ ഭക്തിയു കൂളവനായി ഭറിക്കകും; മദ്വാജീപ്ഭവ = ഇക്കിയജ്ഞ മുതലായ സകല യയുത്തും ഭേയും എന്നിക്കതന്നെ അർപ്പിച്ചനങ്ങിക്കുക; ചാപനമസ്കര = എന്നത്തുന്ന നമസ്തരിക്കുക; (ഇപ്പകാരം പത്തിക്കുന്നതനയാൽ) മാം ഏവ എക്വസിടനി എന്നത്തന്നെ

## മാമേവൈ ച്ചസി സത്വം തേ പ്രതിജാനേ പ്രയോഗ്സി മേ.

ഗീര. XVIII. 65

''എ**ന്നിൽ**ത്തന്നെ ഏകീഭവിച്ച അന്തഃകരണ ഭവിക്കുക; എന്നിൽ ഭക്തിയുള്ളവ ത്തോടുകൂടി നായി ഭവിക്കുക; എനിക്കൊയിക്കൊണ്ട് സവയ **ഇഞ**്ടെളേയും അനുഷ്ഠിക്കുക; എന്നെത്തന്നെ നമ സ്തൂരിക്കുക. ഇപ്രകാരം വത്തിക്കുന്നപക്ഷം, നീ എന്നെത്തന്നെ പ്രാപിക്കും. നീ എനിക്കു പ്രിയ ഭവിക്കുമെന്നു നാകയാൽ ബ 🌉 കാരം തന്നെ ഞാൻ നിനക്കു സത്വമായി പ്രതിജ്ഞചെയ്യുന്നു.<sup>22</sup> ഈ ഗ്ലോകത്തിൽ ഞാൻ എന്ന പടത്താൽ ഉദ്ദേശിക്കുന്നത്ര് സവ്ത്തിനം ആദികാ **രണ**മായി പറയപ്പെടുന്ന നിഗ്ഗണബ്രഹ്മസ**ചരു**പ അന്ത്യകരണത്തെ ആ വസ്തുവി**ൽ** ത്തെയാകുന്നു. ഏകീഭവിപ്പിക്കുക എന്നത്ര് മനഃസംയമനംകൊ ണ്ടു സാധിക്കാനുള്ള ഉന്നുതമായ അവസ്ഥയാണു് അതിൽ ഭക്തിയുള്ള വനായി ഭവിക്കുക ഭക്തിമാഗ്ഗത്തിൽകൂടി സിദ്ധിക്കേണ്ട നിലയാണം. തോ വസ്തവിൽ തന്നെ അപ്പിച്ച് സകല യജ്ഞങ്ങ ളേയും അനുവ്വിക്കുക എന്നതു് കുമ്മയോഗത്തിന്റെ റ **ഉന്നതഘട്ടത്തിൽ** സിച്ചിക്കേണ്ട അവസ്ഥ **തന്നെ**.

ലാപിക്കം; മേ-പ്രാം - അസി = എനികു നീ പ്രിയനാ യിരിക്കുന്നു; (അതിനാക) തേ-സത്വ – ലതിജാനെ = നിനകു സത്വമായി ഞാൻ പ്രതിജ്ഞ ചേയ്യുന്നും

ത്ത വസ്തുവിനെത്തന്നെ നമസ്തരിച്ച് അതിനെ പ്രാപിക്കുക എന്നതാണു് ജീവാത്മപരമാത്മാക്ക ഉടെ ഐക്വഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കരിക്കുക എന്ന ഉഞ്ഞാനയോഗം മാഗ്ഗ് മായി സിദ്ധിക്കേണ്ട ഉന്നത മായ അനുഭവം. ത്രീമഭ്ഭഗവത്ഗീതയിൽ ഉപ ദേശിച്ചിട്ടുള്ള എല്ലാ തത്പങ്ങളുടേയും സാരം ഈ ഗ്ലോകത്തിൽ അടങ്ങിയിട്ടുള്ളതായി കാണുന്നുണ്ട്. ഈ ആദർശത്തെ ജീവിതത്തിൽ സാധിച്ചിട്ടുള്ള മഹാന്മാരെക്കുറിച്ച് ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന

കമ്മണൈവ ഹി സംസിദ്ധി— മാസ്ഥിതാ ജനകാദയഃ ലോകസംഗ്രഹമേവാപി സംപശ്വൻ കർത്തുമർഹസി.

ω). III. 20 \*

്ജനകൻ മുതലായ മഹാന്മാർ ജീവിതപരിപൂ ണ്നതയെ പ്രാപിച്ചത് കമ്മത്തോടു കൂടിയാകുന്നും ന്നിനക്കു വേണ്ടിയല്ലെങ്കിലും അതായത് കമ്മം കൊണ്ടു് നിനക്കു സാധിക്കേണ്ടതായി ഈ ലോക ത്തിലോ പരലോകത്തിലോ യാതൊന്നുമില്ലെങ്കിലും

<sup>ം</sup> ജനകാദയു = ജനകൻ മുതലായവർ; കർമ്മണാ-ഏവ ഫ് = നിഷ്യാമകർമ്മതോടുകൂടി തന്നെ;സംസിഭ്ധിം=ജീവിത പതിപുണ്ണതയും; ആസ്ഥിതാു=ലാപിച്ചു; ലോകസംഗ്രഹം-ഏ വ-അാപി=ലോകനന്മയുംകന്ന പരയാജനത്തെ എങ്കിലും; സംപശ്യശ=നോക്കീട്ട്; കർത്തും-അർഹസി=കത്തു വരായു മേഷ കർമ്മംഅളെ അനുത്തിക്കാൻ നി യോഗ്യനാകുന്നും.

ലോകനന്മയെ ഉ**ദ്ലേശിച്ചെങ്കിലും**, നീ കമ്മം തന്നെ ആചരിക്കണം (അതാണ് നിന്റെറധമ്മം)<sup>22</sup>

**വെ**ദികവും പൊരാണികവുമായുള്ള ഗ്രന്ഥ **ങ്ങള**ിൽ ജനകനെക്കാഠം ത്രേഷ്യനായ **ഒ**രു ആദശ പുരുഷുനെ കാണാൻ പ്രയാസമാണു്. ശ്രീശുകൻ അനേകം മാറർഷിമാക്ക് അഭോഗം **ഇഞ**ാനോപദേശകത്താവായിരുന്നു എന്നു കാണു ഈ നില പ്രാപിച്ചവക്കു അവക്കായിട്ട യാതൊന്നും ചെയ്യേണ്ടതായിട്ടില്ല. അവർ പരി പൂണ്ണത പാവിച്ചവരും ആത്മനിഷ്യന്മാരായി തീ ന്നിട്ടുള്ള വരുമാണു്. ഇവരുടെ വിഷയത്തിൽ നി വിക്ലുമായുള്ള ബ്രഹ്മനിഷ്യ എന്ന സമാധിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ഇം ലോകനന്മയ്ക്കു ദവണ്ടി സത്ക മ്മനിഷ്യയിൽ നിൽക്കുക എന്നു ഇം സമം തന്നെ. എന്നാലും അവർ ഉപാധികുട്ടോടു സംബന്ധപ്പെ ട്ടിരുന്നതുവരെ, ദൃഢമായ നിസ്സംഗത**ചബു**ഭ്ധിയോടു കൂടി ലോകസംഗ്രഹാത്ഥമുള്ള സത്കമ്മങ്ങളിൽ **ഏ**പ്പെട്ടിരിക്കുന്നതായി തന്നെ കാണു**ന്നു.** പരിപൂണ്ണജ്ഞാനത്തിൻേറയും ഉത്തമഭക്തിയുടേ യും നിഭാനമായി വത്തിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഉത്തമ മാമായ ഇം ആ ശോപയാപരാരെ അനുവത്തിക്കുന്നതിനാ ണാം ഭഗവത്ഗീതയിൽ ഭഗവാൻ തൻെറ **അമു**ത മയങ്ങളായ വാക്യങ്ങാം കൊണ്ടു് ഉപദേശിക്കു ന്നത്ര് .

## ഗിതാർത്ഥസംഗ്രഹം:

അഞ്ചാമദ്ധ്വായം.

## മനഃസംയമനയോഗം - (ധ്വാനയോഗം.)

1. മനുഷ്യൻ ഉപയോഗിക്കുന്നതും അവൻറ വത്തിക്കുന്നു ഇമായ ഉപാ വാനനുളെ പോലെ ധികളാണ് അന്നമയം, പ്രാണമ മനഃസംയമന യം, മനോമയം, വിജ്ഞാനമയം, **ത്തി**ം എത്ത നരുവ ആനന്ദമയം, ഗൃന്നുപറയപ്പെടുന്ന 00) 11.11 ഷകാശങ്ങ്യം എന്നും അചയിൽ അന്നമനുകോശത്തിൽ അവന്റെ പ്രജ്ഞ നിൽക്കു സോഗം അവൻ ജാഗ്രദവ ഡായിച്ചാണെന്നും, പ്രാ ണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞാനമയം, എന്ന കോ **ശ**ങ്ങളിൽ പ്രഊത നിൽക്കുമ്പോ**ഗം** അവൻ സചപ് നാവ സ്ഥയിലാ ക്നെന്നും, ആനന്ദമയകോശത്തിൽ പ്രാക്ക പതിച്ച നിര്ക്കുമ്പോഗ അവൻ സുഷുപ്പു വസ്ഥയിലാണെന്നും, കഴിഞ്ഞ **അഭുറ്റാതങ്ങ** ഗം ംകാണു പെളിവായിട്ടുണ്ടു്. അവന്റെ വാസ്കവവും ശാശചതവുമായ സചരൂപം പ്രത്വഗാതമാ എന്നും കൂടസ്ഥൻ എന്നും പറയപ്പെടു**ന്ന** ശുദ്ധമെചത ഉവാധികഠംക്കോ അവ ന്വമാണു്. മേല്പറഞ്ഞ യിൽകൂടി അനഭവിക്കപ്പെടുന്ന ജാഗ്രത്, പ്നം, സുഷ്ടപ്പി എന്ന അവസ്ഥകരംകോ സ്ഥൻ അല്ലെങ്കിൽ പ്രതൃഗാത്മാ എന്ന അവന്റെ മലിനപ്പെടുത്താൻ <u>ശ</u>്മ**ലം ചെ**തന്വനിലയെ

സാധിക്കുന്നതല്ല. ജനനം, വളച്ച്, ക്ഷയം, നാശം എന്നുപറയപ്പെടുന്ന വികാരങ്ങള*ം* പ്രത്യഗാത്മാ വിനെ ബാധിക്കുകയില്ല. സവ്ത്തിനും ഏകകാ **രണമായുള്ള പ**രബ്രഹ്മത്തിന്റേറയും കൂടസ്ഥൻേറ യും ഐക്വഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കരിച്ച് രാഗ **ടേച**ഷാഭിവികാരങ്ങ**ാ**ക്ക വശംവടനാ ഭാതെ താൻ കർത്താവാണെന്നുള്ള അഭിമാനം കൂടി തൃജി ച്ച് ലോകനന്മയ്ക്കുവേണ്ടി ജീവിതാവസാനം വരെ ക്കുവരിച്ച സ**ൽപ്രവു**ത്തിക**ം** ജീവിക്കുന്നതി ഭഗവത്ഗീത ഉത്തമജീവിതമായ നെയാണു് എന്നും കുഴിഞ്ഞ അല്വായങ്ങളിൽ കരുതുന്നത്ര**്** സ്പപ്പു**മാക്കീട്ടണ്ട**്.

**ഇപ്രകാര**മുള്ള ആത്മസാക്ഷാത്കാരവും ഉത്തമമായ മാതൃകാജീവിതവും സാധ്വക്കണമെ ങ്കി**ൽ സചപ്രയത്നംകൊണ്ടു തന്നെ** തോത്രം, തചക്ക്, ചക്ഷസ്സ്, രസനം, ഘാണം, അഞ്ചു ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളേയും, വാക്ക്, പാണി **പാടം**, പോയു, ഉപ**സ്ഥം**, എന്ന അഞ്ചു കഴേമ്മന്ദ്രി യങ്ങളേയും, മനസ്സ്, ചിത്തം, ബുജ്ധി, അഹങ്കാരം, എന്നു നാലുരുപത്തിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്ന അവതം & ബ്ജിപൂവകമായ കരണത്തേയും, **ത**ൻെറ നിശചയമനസരിച്ച് പ്രവർത്തിപ്പിക്കാനമം പ്രവ ത്തിപ്പിക്കാതിരിക്കുവാനം ശീലിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും അന്ത്യകരണത്തേയും ശരിയായി

നിഗ്രഹിക്കാനുള്ള ശക്തിയില്ലാത്ത ഒരു വന് മേല്പറഞ്ഞ ആത്മസാക്ഷാത്കാരമുണ്ടാകുന്നതല്ല. ആത്മസാക്ഷാത്കാരം കൂടാതെ മേല്പറഞ്ഞ ഉത്തമജീവിതം സാല്വുവുമല്ല.

ഈ തത്വത്തെ കഠോപനിഷത്തിൽ താഴെ പ റയുന്നപ്രകാരം പ്രതിപാദിച്ചിരിക്കുന്നു.

്യാതൊരുത്തൻ എല്ലായ്പോഴും അനിയന്ത്രി തവും ആത്മാവിൽ ഉറപ്പിക്കപ്പെടാത്തതുമായ മനസ്സോടുകൂടി ആത്മാനാത്മവിവേകമില്ലാതെ വന്തിക്കുന്നുവെം, അവൻെ ഉഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളും കമ്മേളിയങ്ങളും ഒരു സാരഥിക്കുള്ള പഴകാത്ത കുതിരകഠം എന്നപോലെ അവിധേയങ്ങളായി ഭവിക്കുന്നു.<sup>77</sup>\*

ധയാത്തെയുത്തൻ ആത്മാനാത്മവിചേകത്തോ ടുകൂടി ആത്മാവിൽ തന്നെ ഉറപ്പിക്കപ്പെട്ടതും നിയന്ത്രിതവുമായ മനസ്സോടുകൂടി വർത്തിക്കുന്ന പൊ, അവന്റെ ഉഞ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളും കുമ്മേന്ദ്രി യങ്ങളും ഒരു സാരഥിക്കുള്ള പഴകിയ കുതിരകഠം എന്നപോലെ വിധേയങ്ങളായി ഭവിക്കുന്നു."

ക്കോശമാ ഇവ ഗാശമോ: യംഗ്യിയിയാണിവായിലോ! തിര്ക്യയേവ മവഗം പുളാ ക്രാക്സിവുള്ളയാധവാശ് ഭവ-

യസ്ത വിജ്ഞാനവാൻ ഭവതി യുക്തേന മനസാ സഭാ തസ്വേശിയാണി വശ്യാനി സഭശ്യാ ഇ.വ സാരഗേടം

"യാവനൊരുത്തൻ ആത്മാനാത്മവിവേകമി ല്ലാതെ കാമക്രോധാഭിവികാരങ്ങളാൽ ദ്ലൂഷിത വാം അനിയന്ത്രിതവുമായ മനസ്സോടുകുടിവത്തിക്കു അവോ, അവൻ നാശരഹിതമായ ബ്രാമപദംപ്രാ പിക്കുന്നതല്ല. അവൻ ജനനമരണത്രപമായുള്ള സംസാരുഖത്തിൽ തന്നെ അകപ്പെട്ടു കിട ക്ഷുന്നു."\*

"യാവനൊരുത്തൻ ആത്മാനാത്മവിവേകമു ള്ളവനായും കാമക്രോധാദികളെ ജയിച്ച് മനോ നിഗ്രഹം സമ്പാദിച്ചവനായും പരിതുലാസ്ഥഭാവ നായും വർത്തിക്കുന്നവോം, അവൻ ബ്രഹ്മപദം പ്രാ പിക്കുന്നതും ജനനമരണശ്രപമായുള്ള സംസാര ത്തിൽ വീണ്ടും പ്രവേശിക്കുന്നതല്ലാത്തതുമാ കുന്നം." \$

ധു**ഞ്ഞ തമ**്നാത്മവിവേകസം പൂണ്ണമായുള്ള ബു **ഭധിയെ സാര**ഥിയായും മനസ്സിനെ തന്റെ ഉ<u>പ്പു</u> യെൂ്റത്തവണ്ണം പ്രവത്തിപ്പിക്കാവുന്ന കടിഞാണോ യും ഉപയോഗിച്ചും കൊണ്ടു യാതൊരുത്ത**ൻ** 

യസ്താ ചിജ്ഞാനവാൻ ഭ വതുമനസ്താ സലു ഫിം ചിം ന സ തയ് പലമാപ് നേ തി സംസാരം ചാധിഗച്ചമതി യസ്ത വിജ്ഞാനവാനു ഭവതി പെമനസ്താ സ മാത് പലമാപ് നോതി മസ്മാല് ജയോ ന ജായതെ ത

ജീവിതസാത്ര ആരാഭിക്കുന്നുവോ അവൻ മഹാ വിബ്ലുവിനെറെ ഉത്തമസ്ഥാനമായി കല്ലിക്കപ്പെടു ന്ന പ്യാറാവും ഉന്നതമായ മോക്ഷപഭവിയെ പ്രാപിക്കുന്നു." \*

നിഗ്രഹിക്കപ്പെടാതെ ംസേചച്ഛപോലെ പ്രവ ത്തികാദുന്ന ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ ഈ ഉപനിഷത്തിൽ ഒതു തേരിൽ ബന്ധിച്ചിട്ടുള്ള പഴകാത്ത കുതിരകളോട്ട് **ഉ**പമിച്ച കാണാന്നു. ഒരുവന ശേരിയായ അറിവും ആത്മാനാത്മഭാവങ്ങളെ കുറിച്ച പൂണ്ണമായ സിദ്ധിക്കാ**ത്തവക്ഷ**ം, മനസ്സിനേ**യം** വിവേകവും ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും നിഗ്രഹിക്കാനോ ഏകാഗ്രതയ്ക്കും സാധിക്കുന്നതല്ലു. കൊണ്ടുവരു വാനോ അവന ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽകൂടി വിഷം ജെളിൽ ഇപ്രകാരം തന്നെ രമിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരുവസ ശ്രീമദ് ഭഗവട്ഗീത ഉപഭേശിക്കുന്ന പരിപൂണ്ണജീവിതം സാല്യുമായി വരുന്നതല്ല.

3. ജീവിതത്തിൻേറ ഉന്നതഘട്ടങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്നതിനു ശാസ്ത്രങ്ങൾ രണ്ടു പ്രധാനമായ അംഗങ്ങളെ നിർട്രേശിച്ചിട്ടുണ്ടു്. അവയിൽ ഒന്നു

ചിജ്ഞ നേസാരഥിയ്യസ്ത മന പോഗ്രഹവാൻ നേരം സേറ്റിയ നാ പരമാപ്രാതി തലി പ്രേട്ര പരമാ പദം.

<sup>. 2.</sup> I iii. 5. 9.

ഉപാധികളുടെ പരിതുഭ്ധിയും, മറോള് പ്രജ്ഞ യുടെ വികാസവുമാകുന്നു. ഉപാധികളുടെ പരിതു ഭഗി പ്രജ്ഞാവികാസത്തേയും, പ്രജ്ഞാവികാസം ഉപാധികളുടെ പരിതുഭ്യിയേയും ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ ഉപാധികളുടെ ശുജ്ധീകരണ വും പ്രജ്ഞാവികാസവും ഒന്നിച്ചുതന്നെ അഭ്വസികപ്പെടേണ്ടവയാകുന്നു.

- 4. അന്നമയകോശം, ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങരം, കമ്മേന്ദ്രിയങ്ങരം, ്യാണൻ, അന്തഃകരണക്കി വിവിധരൂപങ്ളായ ചി ത്തം, മനസ്സ്, ബൂജ്വി, അഹ്മങ്കാരം വിവ<mark>യ ഉപ</mark>ാ ധികളുടെ ഗൂജീ ഇവയെല്ലാം പരസ്പരം സംബന്ധ കരണം **അ തി ന**ാൽ പ്പെട്ടവയാണ്ട്. വേണമെന്നിച്ഛയുള്ള വ**ൻ** ആത്മിയോൽക്കർഷം അവ**യെല്ലാ**ററിലും ഒരുപോലെ ശ്രദ്ധിക്കേണ്ട താകുന്നു .
- ്. നമ്മുടെ പ്രജ്ഞ സാധാരണമായി നിൽ ക്കുന്നത് അന്നമയകോശത്തിലാണ്. പ്രജ്ഞ അന്നമയകോശത്തിൽ നിൽക്കുന്ന സ്ഥൂം ശരീരവും അവസ്ഥയെ ജാഗ്രഭവസ്ഥയെ അ (അന്നമയുകാ കുറും) അതി പായുവര. ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, പ്രാണൻ, കൻം പ്രാധാന്വ മനസ്സ്, ബുലി, ചിത്തം, അഹ വും. കാരം, എന്ന ഉപാധികളിൽകൂടി യുള്ള പ്രവൃത്തികളെ നാം സാധാരണമായി അറി

യുന്നതു്, അവ സ്ഥൂലശരീരത്തിൽകൂടി ജാഗ്രദവ പ്രവർത്തിക്കുമ്പോരം മാത്രമേയുള്ള. സ്ഥയിൽ ന്നാതിനാൽ നമ്മുടെ ശ്രഭാ മുഴവനം ആഭ്വമായി സ്ഥൂലശരീരത്തിലാണ്ട്. പതിയേണ്ടത് യങ്ങൾം, പ്രാണൻ, മനസ്സ് മുതലായ ഉപാധി കളെ ശുല്യികരിക്കേണ്ടതും സ്ഥൂലശരീരത്തിൽ പ്രടി അവ **പ്രവർ**ത്തിക്കുന്നതിന്റെറ്റ് നിയന്ത്രണം പ്രവമാണ്. സ്ഥൂലശരീരത്തെ സാത്ഥികമായുള്ള ന്നാഹാരംകൊണ്ടുതന്നെ പോഷിപ്പിക്കണം. അമി **ഭക്ഷണ**മില്ലായ്മയും രണ്ടും ദോഷ സഭക്ഷണവും സ്ഥൂലശരീരത്തെ പരിശുദ്ധമായി **ക**ശമാണ്ട്. സൂക്ഷിക്കുന്നതിനു ഭക്ഷ്യപേയാടി ആഹാരസാധ <sub>നംസംതു</sub>ടെ അളവും ഗുണവുംമാത്രം ശ്രദ്ധിച്ചാ**ൽ** ഗുളാമായ വായു ശചസിക്കണം. വ്വായാമവുമുണ്ടായിരിക്കണം. ഇപ്രകാരം സാറുവശത്തെ ഭോഗമില്ലാത്തേതായും കാത്വക്ഷ ്ന്ന്, ബലം ഇവയോടുകൂടിയതായും സൂക്ഷിക്കേണ്ട ഈ തത്വത്തെന്നെ നേശരീരമാദ്വം ചച്ച നർമ്മസാധനം<sup>35</sup> എന്ന **അ**പ്പാവാക്വവും ച പി നിക്കുന്നു.

് ഗംരിതായ സന്മാഗ്ഗ്ലതിഷ്ഠയം സ്വഭാവ പ്രചുത്തും കൂടാതെ മനഃസംയമനം ഒരുവിയ ചിപ്പം ഗുര്യസാഭവ്വമായി വരുന്നതല്ലം ശരീ പ്രപം സ്വരാഗ്ഗനിഷ്ഠയിലും സ്വഭാവസംസ്കാര

ത്രഭാവയ്ക്കാതെ മനസ്സിനെ നിഗ്രഹി ക്കാൻ ആരംഭിക്കുന്നതുനന്നെ വലുതായ ആപത്ത കഠംക്കു കാരണമായിത്തീരാം. ഗീത ഉപദേശി **ക്കുന്നസന്മാ**ഗ്ഗന പ്രഷ്യയെപ്പററ ഒന്നാംഭാഗം രണ്ടാമഭഗ്വായത്തിൽ വിശദമായി പ്രതിപാദിച്ചി അവത്വയ അടങ്കൂട്ടുള്ള ച്വല വിഷത . ങ്ങളൂൽ മനഃസംയമനമിച്ഛിക്കുന്നവൻ പ്രത്വേകം ത്രഭാക്കണ്ടതായിരിക്കുന്നതിനാൽ ചില തത 1 അളെ ഇവടെയും ചുരുക്കമായി പ്രത മനഃസംയമനയോഗത്തിന് എട്ട പാളിക്കാം. അംഗങ്ങളുള്ളതായിപറയപ്പെടുന്നു. അവ 1. യമം, 2. നിയമം, 3. ആസനം, 4. oxdot ാണായാമം, പ്രത്യാഹാരം, 6. ധാരണ, ൂ7.ധ്വാനം, 8., **സമാധി** ഇവയാകുന്നു.

7. ന്യമം'' എന്ന പദത്തിനെറ അർത്ഥം നിരോധം' എന്നാണം. അത്വൽ അഞ്ജ സൽ ഇന്നങ്ങൾ ഉകപ്പെടുന്നതായി പ യമവം നിയമ റയപ്പെടുന്നു. അവ 1. അവവംസ, വം. 2. സത്വം, 3. അസ്തേയം, 4. ബ്രമമയ്യം, 5. അപരിഗ്രമം ഇവയാകുന്നു.

'ന്നിയമം'' എന്ന പദത്തിന്റെറ് അർത്ഥം ശ്രി ക്ഷണം' അല്ലെങ്കിൽ നിഷ്ഠ' എന്നാണു്. അതി ലം അഞ്ചു വഷ്യക്ക ഉരപ്പെടുന്നതായി പറയപ്പെടുന്നു. അവ, 1. ശൌചം, 2 സന്തോഷം, ്3 തപസ്സ്, <sub>4.</sub> സചാല്യായം, 5. ഈശചരല്ര**ണി** ംധാനം ഇവയാക**ന്നു.** 

്രഅഹിംസ<sup>77</sup> എന്നത് ഒരു പ്രാണിക്കും വാ ക്കിനാലോ വിചാരത്താലോ കായികപ്പവുത്തിയാ ലോ ഒരു കാലത്തും ഒരുവിധത്തിലും യാതൊരു പീഡയ്യൂം കാരണമാവാതെയിരിക്കുകയാണ്മ്.

ധസത്വം<sup>7</sup> എന്നത് മനസാ വാചാ കമ്മണാ അന്വക്കു ഹിതമായും സത്വമായും ഉള്ളതിനെ മാത്രം പറയുകയാണു്.

്യതസ്തേയാ<sup>റ</sup> എന്ന ഉ് മനസാ, വാചാ, കമ്മ ണാ തൻേറതല്ലാത്ത ഒരു പദാർത്ഥത്തിലും ഇച്ഛകുട്ട ഉണ്ടാകാതെയിരിക്കുകയാണ്.

"ബ്രഹമവയ്യാ" എന്നത് മനസാ, വാചാ, കമ്മണാ സവ്പ്രകാരത്തിലും മൈഥുനത്തെ വ യ്ജു അകയാകുന്നു. വി വാഹിതരുടെ വിഷയത്തിൽ പാതിവ്രത്വവും പുരുഷചാരിത്രവും ബ്രഹമ പയ്യമായി കരുതപ്പെടുന്നുണ്ട്. തൻേറത് എന്നു കല്ലിക്ക പ്രെടുന്ന ഒരു പദാത്ഥത്തിലും ആശയോ ആസ കതിയോ ഇല്ലാതിരിക്കു കയാണു് അപരിഗ്രഹം" എന്നു പറയപ്പെടുന്നതു.

ധരെ വാം എന്നത് ബാഹ്വം എന്നും ആന്താം എന്നും നേടു വിധത്തിലുണ്ടു. ബാഹ്വം എ ന്നതു ശശരത്തെ ശരിയായ ശുളുജലാ മുതലാ യുളുകൊണ്ടു യാതൊരു മാലിന്വവംകുടാതെ സൂക്ഷിക്കുകയാണു്. ആന്തരശോചമെന്നത് മന സ്ത്ര, ചിത്തം, ബുജി, അഹങ്കാരം എന്നു നാലു വിധത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്ന അന്തുകരണത്തെ സഭാ പരിശുലാഭാവങ്ങളിൽ മാത്രം പ്രവർത്തിപ്പി ക്കുകതന്നെ. എല്ലായ്പ്പോഴും മനസ്സിൽ തുപ്പി യും ഉണ്ഡാഹവും ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതിനെ സന്തോ ഷം എന്നു പറയുന്നു.

"തവസ്സ്" എന്നത്, ആഹാരം മുതലായ അത്വാവശ്വസാധനങ്ങളെ ഉഗംക്കൊള്ളുന്നതിൽക ടിയം ശരിയായ ശിക്ഷണത്തോടുകൂടി ശരീരത്തുകാി യെമാത്രം ലാക്കാക്കി പ്രവർത്തിക്കുകയാണു്.

"സ്ഥാദ്യായാ" എന്നതിൽ വേടങ്ങ**ാം**, ഉപ നേഷത്തുകാം മുതലായവയെ ശരിയായി പഠിക്കു കയാ ജിജ്ഞാസുക്കളെ പഠിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യു നേതുാരുപ്പട്ടാം.

.. ഈ ശചല്ലേണിധാനം <sup>77</sup> എന്നത്, പരിശ്ശേജാ മാസ മനസ്സോട്ടം പരിപൂണ്ണമായ ആത്മാപ്പണം ബുദ്ധിയോടം കൂടി ഈ ശചരനെ പുജിക്കുകയാ കുന്നും

8. യമനിയമങ്ങ്ളിൽ ഇരംപ്പെട്ട പത്തു സാധനങ്ങളിലുംവെച്ച് ഏററവും പ്രധാനമായിട്ടുള്ള ഇ അയിംസതന്നെ അതു ദൈവികലക്ഷണ മായ പരമമായ പ്രേമത്തെയാണ് ആശ്രയിച്ച് നിൽക്കുന്നത്. പരമമായ പ്രേമം എല്ലാ ആത്മാ

ക്കളും കുന്നാണും എന്ന തത്വത്തെ ആശ്രയിച്ചുനി ൽക്കുന്നു. അഗ്നിപൂരാണത്തിലേ താഴെപ്പോയുന്നു ഗേഗം ഈ തത്വത്തെ വിശദമായി പ്രതിപാദി ച്ചിരിക്കുന്നു. \*

്ങരു പ്രാണിക്കും കരുവിധത്തിലും പീഡയ്ക്കുകാ നെനമാകാതെയിരിക്കുകയാണ് അവിസെ എന്നു പറയപ്പെടുന്നത്. അവിംസാവ്രതം ഏററവും പരതമായ ധർമ്മമായി ഗണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഗജവഭത്തിൽ അന്വപാളചാരികളുടെ പാളങ്ങ പുരും എങ്ങിനെ ഒതുങ്ങുന്നുവോം, അതുപോ ലെ ധർമമാത്ഥമായിട്ടുള്ള സകലതും അവിംസ

അഗ്നിപുരാണം അച്ച്വാമം 372 ജോ. 4-7

<sup>്</sup> ഭൂരാപിഡാ ഹൃഹിംസാ സും പ്രഹിാനാ ധർമ്മ ഉത്തമു യഥാ ഗാജപം ഭേണ്ണുനി പലാനി പഥഗാമിനാം ഏവം സവ്മഹിംസായാം ധർമ്മാത്ഥ ഭിധിയതേ ഉദേധ ജനനം ഹിംസം സന്താപ ചാരണം കഥാ കേഷ് കൃതിം ശാണിതകൃതിം ചൈന്ത്രനുകരണം തഥാ ഹിതസ്യാതിനിക്കേധത്വ പ്രമോല് എടേനുമോ ച സുഖാപ്പാര് ത്തിം സംഭരാധോ വാധോ ഒരുവിധാ ച സാം

എന്ന ഏകധർമ്മത്തിൽ അടങ്ങിയിര്ക്കുന്നു എം ന്നാണ പറയപ്പെടുന്നത്ല്. ഉദേപഗ ജനനം, സ ന്താപകരണം, വേദനജനിപ്പിക്കൽ, ഭക്തം പുറ പ്പെടുവിക്കൽ, ഏഷണവം റയൽ, ഹിതംനിഷേധി ക്കൽ, ഗോപ്വത്തെ ഉൽഘാടനംചെയ്ക, വ്വാജം പറക, രേധനം സ്ഥാത **ഖ**മാണെന്നു പത്തുവിധ**ത്തിൽ** ന്ത്ര്യഹനനം), വധം ഇങ്ങനെ ഹിംസയുണ്ടാകുന്നു. മനസാ, വാചാ, കർമ്മണാ ഇവ ഒന്നുംതന്നെ ചെയ്യാതിരിക്കുകയാണ് അഹിം സ**െ**യന്ന പറയപ്പെടുന്നത്. ഒരുവനിൽ ഈ സാ ധനം പരിപൂണ്ണമായി ഉണ്ടാകുന്നപക്ഷം മറെറ അവനിൽ പ്രകശിക്കുമെന്നുള്ള ട്ടാ മുന്നുക്കുന്നു തിനു യാതൊരു സംശയവുമില്ല.

9. ആസനവിധിയെപ്പററി ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നു:— ശുചൌ ദേശേ പ്രതിഷ്യാപ്വ ആസനവിധി സ്ഥിരമാസനമാത്മനു നാത്യച്ക് ക്രിതം നാതിനീചം ചൈലാജ്യനകശോത്തരം.

ഗീത. VI. II. ∗

<sup>\*</sup> ഇം ചെറു ടോഗോ ചരി ഇലോമാ ം സ്ഥലത്ത് ; നാതൃ ചരിതം നാതിനീചായ അധികം ഉയരമില്ലാതെയും അധി കാതാണതല്ലാതെയുട്ടേ ചൈലാജിനകയോ അരാ ടേർട്ടേ കൃഷ്ണ മൃഗാ മേതലായതിനെ ഒതാൽ, വസ്സം ഇവയെ ക്രമത്തിത ഒന്നി നമേയ മരുറാന്നായി ഇട്ടതായ, സ്ഥിരം ഇള് കമില്ലാത്തായും ആത്മനും ആസനം ടെപ്പതിഷ്ഠാപ്വത്തനാ അസനത്തെ ഉയ

തരൈകാഗ്രം മനഃ കൃതചാ യരുചിത്തേന്ദ്ര വയക്രിയഃ ഉപവിശ്വാസനേ യുഞ്ജ്വാ—് ഭ്യോഗമാത്മവിശുദ്ധയേ

ഗീത. VI. 12. ∗

്പേരിതുളാമായ സ്ഥലത്ത്, അധികം ഉയര മില്ലാതേയും അധികം താണര ല്ലാതേയും കംശം, കണ്ണുമൃഗം മുതലായതിന്റെ രോൽ, വസ്ത്രം ഇവ യെ ക്രമത്തിൽ ഒന്നിനു മ്തേ ഒന്നായി ഇട്ട്, തന്റെ ആസനത്തെ ഉറപ്പിച്ച്, അന്തിൽതന്നെ ഇന്നേം മനസ്സിനെ അങ്ങുമിങ്ങും അലഞ്ഞു നട ക്കാൻ അനുവഭിക്കാതെ ഒരേ നിലയിൽ ഉറപ്പി ച്ച്, മനസ്സിനേയും ഇന്ദിയങ്ങളേയും അടക്കിയ വനായി, അന്ത്രകരണത്തിന്റെ ശുദ്ധിക്കായി കൊണ്ട് ആത്മധ്യാനത്തെ അഭ്യസിക്കേണ്ടത്താ കന്നും."

വിവരണം:\_\_യോഗ സംബന്ധമായുള്ള ഉപ നിഷത്തുകളും മറ**ു** യോഗഗ്രന്ഥങ്ങളും പ**ത്മാ** സനം, സചസ്തികാസനം, വീരാസനം, മതലായ

<sup>ു</sup>പ്പ് ച്പ്, തത്ര ആനം നേഹളപവിശ്യ = ആ അസനത്തിൽഇ പെന്ന്; മന:-ഏകാഗം-കൃത്വാ = മനസ്സിനെ ഒഴുലേക്കുത്തിയ നെവിവാധി വിശ്യിനമായ ഒരു സങ്കല്പിതലക്കുത്തിൽ നിന് നമ്പിനാധി വിശ്യിനമായ ഒരു സങ്കല്പിതലക്കുത്തിൽ നിറ സമ്പിനാധി വിശ്യിനമായ ഒരു സങ്കല്പിതലക്കുത്തിൽ നിറ സമ്പിനാധി വിശ്യിനമായ ഒരു സങ്കല്പിയലക്കുത്തിൽ നിറ പ്രതിന്റെയും ഒരുത്തികളെ അടക്കിയവനായി; ആത്മവിശുഭാ പ്രത്യേക്കുത്തിക്കായിന്റെയും; തുഗോഗ-യം ആം വിധ്യ് = പ്രത്യാഗാത്രയ്യാന്ത്രത്ത് അംകൃസിക്കേണ്ടരാകുന്നും

**പേല** ആസനങ്ങളേയും ഉപഭേശിക്കുന്നുണ്ട്. ഇവി **കാരോന്നും കൈയ്ക**ാം, കാലുക**ാം മു**തലായ അവ യവങ്ങളെ ഓരോ പ്രകാരത്തിൽ നിയന്ത്രിച്ചറപ്പി ക്കുന്നതിനെയാണു് ആത്രയിച്ചിരിക്കുന്നതു്. ഇവ യിൽ മിക്കുതും വളരെ പ്രയാസപ്പെട്ടാം ജീർഘകാല സാധിക്കേണ്ടവയാ**ണാ**്. ത്തെ അഭ്വാസംകൊണ്ടും അവയെല്ലം ഹായോഗത്തെ സംബന്ധിച്ചവയും, മനഃ സം യമനത്തിന് ം അത്വാവശ്വമല്ലാത്തവയുമാ കും**ന്നു**. യോഗസൂതുത്തിൽ ംസ്ഥിരസുഖമാസനം<sup>27</sup> എന്നു പറയുന്ന സ്ഥിരമായും സുഖമായും ഇരിക്ക ത്തുക്കു ഒരു നിലയേയാണ് മനു സായമനം ശീലി ക്കാൻ ഇച്ഛയുള്ള വർ സചീകരിക്കേണ്ടത്ര്. ഏത്ര വിധത്തിലുള്ള അസനം സ്വീകരിച്ചാലും, തിൽ അടജ്ജിയിരിക്കേണ്ട മുച്ചുമായുള്ള ചില തരാകളെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന േഗ്രോക ങ്ങ**ം കൊ**ണ്ടു വണ്ണിക്കുന്നു; \_\_\_.

> സമം കായശിരോഗ്രീവം ധാരയന്നചലം സ്ഥിരഃ സംപ്രേക്ഷ്യ നാസികാഗ്രം സ്വം ഭിശശ്ചാനവലോകയൻ

> > œno. VI. 13.\*

<sup>\*</sup> കായത്രോഗ്രീ വരം സൗരം അവലാം ധാരയൻ ചരാര്യര തിരസ്സ്, കഴുത്ത്, ഇവയെ ജൂളു വായി ചലിക്കാത്തവിധ ത്തിൽനിരുത്തിയും ചെട്ടും ഡ്രിയ ചരിയയായായിട്ടും സവം നാസികാഗ്രം സംപേക്ഷ്യ ചരത്തിരുക്കിന്റെ അഗ്രത്തിന ടൂത്തുള്ള ആകാശത്തിൽ ഒഷ്ടികളെ പതിപ്പിച്ചും തൊണ്ടും

പ്രശാന്താതമാ വിഗതഭീം ബ്രഹ്മചാരിവ്രതേ സ്ഥിതം മനം സംയമ്യ മച്ചിത്തോ യുക്ത, ആസീത മത്പരം.\*

uno. VI. 14. \*

്മു. സോയമനാം സിലാക്കണമെന്നിച്ഛിക്കുന്ന വൻ ദേഹാം, കഴുത്ത്, തല ഇവയെ ചലിക്കാതെ ഇളുവായി നിറുത്തിക്കൊണ്ടും, നിശ്ചദ മായി ഇരു സം, തൻറെ നാസികയുടെ അഗ്രസംബന്ധി യായ ആകാശത്തെത്തന്നെ നോക്കിക്കൊണ്ട് അ ജേമിങ്ങാം നോക്കാതേയും, മനുസമാധാനത്തോടു കൂടി ഭയരഹിതനായി ബ്രഹ്മചാരിവത്രത്തിലിരു അകൊണ്ട് മനസ്സിനെ നാനാവിധത്തിലുള്ള വി ഷയങ്ങളിൽ പ്രവേശിപ്പിക്കാതെ അടക്കി പര മാത്മ സ്വരുപനായ എന്നിൽത്തന്നെ ചിത്തത്തെ മറുപ്പിച്ചവനായും, അപ്രകാരമുള്ള എന്നെത്തന്നെ

<sup>\*</sup>മിശ്യ-ചെ അനേവലോകാന് ലമിക്കള് ൽ അങ്ങമിക്കും നോ യാത്രാ പ്രശാന്താത്താ — അന്ത്യമാണത്തിൽ മാതൊരു നാം ക പ്രൂപ് ഉണ്ടാക്കാത്ത് വ്യാത്രിയ അതിനെ പ്രത്വാശ്യാവിൽ നുപ്പിച്ച്; വഗൗഭീം — ഭയരേഹിന് നായി ബ്രഹ്മചാരിവ്രതേ-സമിയ — പരിപ്പുന്നുമായ നിഗ്രമത്തോട്ടുള്ളില്ലാമുചാരിവ്ര താത്രിയിരുന്നുക്കാണ്ട്; മന്യ സായാമ്യ — മനസ്സിനെവിക്യയങ്ങ ച്ലിൽ നിന്നും തിരുച്ച് പ്രത്വാഗത്മാവിലുടക്കി; മച്ചിത്തും ചി ത്തരം പരമാത്മാവായ എന്നിൽ ഉറപ്പിച്ചവനായി; മത് പരം പരമാതമാവായ എന്നത്തന്നെ പരമപുരുക്കാത്വമാ യി കരുച്ചു ആസീത — പത്തിമക്കുത്തുകന്നും

ചരമപുരുഷാത്ഥമായി കുരുതുന്നവനായും വത്ത് കേരണ്ടതാകുന്നം."

വിവരണം:\_നിമിഷംപ്രതി പ വിഷയങ്ങ ളെ സങ്കല്പിച്ച് അലഞ്ഞു തിരിയുന്ന മനസ്സിനെ ലക്ഷ്യത്തിൽതന്നെ നിവത്താ**ൻ ശ്രമിക്കു** മ്പോഗം, പല വിധത്തിലുള്ള ശക്തിപ്രവാഹം സ്ഥൂലശരശത്തിൽ തന്നെ ഉണ്ടാകാനിടയുണ്ടു്. അവ ഇണപ്രദമായി ഭവിക്കണമെങ്കിൽ, ഉടൽ, ശിരസ്സ്, കൃത്ത്, ഇവയുടെ ക്രളവായ സ്ഥിതിയും പരിപ്പുണ്നമായ ബ്രഹമചയ്യത്തിൽ കൂടി കിട്ടേണ്ട തായത്തിയനിഗ്രഹവും എത്രയം ആവശ്യമാണും. നാസികാഗ്രത്തിൽ ദ്രഷ്ട്രിപതിക്കണമെന്നു പറയു ന്നതുകൊണ്ടു് നാസികാഗ്രത്തെ ധ്വാനിക്കണമെന്ന ത്ഥമാക്കാൻ പാടില്ല. യാതൊരു സങ്കല്പവും ഉ ണ്ടാകാതെയിരിക്കാനം ചിന്താഗതിയെ അന്തർ പ്രത്വഗാത്മാവിലേക്കു നയിക്കാനം മാണു് മനഃസംയമനത്തിനുൻറ ഉദ്ദേശം. അതിനു തടസ്സ ജുളോയി വരാവുന്ന സങ്കല്പങ്ങളേയും തമോ ഇണവൃദ്ധിയാൽ വരാവുന്ന നിദ്രയേയും തടയാൻ വേണ്ടിയാണും ദൃഷ്ടിയെ നാസികാഗ്രം സ്വിച്ചുള്ള ആകാശത്തിൽ നിവത്തണമെന്നു പറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നതു്. (മച്ചിത്തു<sup>ു</sup>, എന്നും (മത്പരു<sup>3</sup> എന്നും പദങ്ങളിൽ ഞോൻ<sup>;</sup> എന്നു പറ**ഞ്ഞിട്ടുള്ള ഇ് പ്ര**തൃഗാ**ത്മ**സചരുപമായി സകല ജീവജാല **ങ്ങ**ളി**പ്**ം വത്തിക്കുന്ന പരമാത്മാവിനെ

ച്ചാണം. പരമാത്മാവിൽ അത്വന്തം ഭക്തിയോട്ട കൂടിയാണം മനഃസായമനം ശീലിക്കേണ്ടതു് എന്ന ഇതിൽനിന്നും സ്പഷ്ടമാകുന്നു.

10. മനഃസായമനത്തിൽ വിജയം ഇച്ഛിക്കു ന്നവർ അവയുടെ സകല പ്രവൃത്തികളിലും മിത

ഭാവവും മിതമായ നിയന്ത്രണ ആഹാരചിഹം സചീകരിക്കേണ്ടതാണാം. വും **ങ്ങളിൽ വേണ്ട**ാ ആഹാരത്തിലും വ്വായാമം, ജാ യ മീരുഭാവവും നി ഇവയി**ല**ം ഗരണം, ഉറക്കം, യത്രുണവും. മിതഭാവത്തേയും നിയന്ത്രണത്തേയും കൈയ്ക്കൊ താഴെ പായുന്ന ഗ്ലോകങ്ങഗംകൊണ്ടു ഒരു സാധകനുണ്ടായിരിക്കേണ്ട മിതഭാവത്തേയും നിയന്ത്രണത്തേയും ഭഗവാൻ സ്പ്വഷ്തമാക്കുന്നു:

> നാത്വശ്നതസ്ത യോഗോഗ്റ്റ്സ്റ്റി ന ചാത്വന്തമനശ്നതഃ ന ചാതിസ്വപ്നശീലസ്വ ജാഗ്രതോ നൈവ ചാജ്യൂന.

> > ഗീം. V 1. 16∗

<sup>്</sup> അള്ളനെ = ഫേ! അള്ളന; യോടോ = അനാദർഷ്യയോ ടൂക്ട് പ്രത്യാഗ് തമാവിത അനാദക്കുന്നത്ത ഉറപ്പിക്കുക എന്നതു; അത്യാഗ് നത്മം ഇംന — അസ്തിടത്തി ഭക്കണം കഴി കാന്നാം സിലിക്കുന്നതല്ല; ഏകാന്താം അനക്നത്മം നടത്ത ശേഷം ആഗാരം കഴിക്കായയിരിക്കുന്നാനം നിജ്ചിക്കുന്ന തല്ല; അതിസ്വപ്നശീലസ്യ-ച്ച — അധികം ഉറക്കുത്ത ഉപേ അനിലിക്കുന്നതല്ല, ജാഗ്രതു ചെന്ന ഏവ = ഉറക്കുത്ത ഉപേ കലിച്ചിരിക്കുന്നുവന്നു. സിലിക്കുന്നതല്ലു.

യോഗോ ഭവതി ദുഖഹാം യുക്തപ്പോപ്നാവബോധസ്വ യുക്തസചാപ്നാവബോധസ്വ

ഗീത. VI. 17\*

്ക്രമത്തിലധികം ഭക്ഷിക്കുന്നവന് യോഗം സിലിക്കുന്നതല്ല. അപ്രകാരംതന്നെ അവശ്യാം വേണ്ടതായ ഭക്ഷണം കഴിക്കാതെയിരിക്കുന്നവനം യോഗം സിലിക്കുന്നതല്ല. ആവശ്യത്തിലധികം ഇറങ്ങുന്ന ശീലമുള്ളവനം യോഗം സിലിക്കു കയില്ല. ഉറക്കം തീരെ ഉപേക്ഷിച്ചിരിക്കുന്നവനും യോഗം സിലിക്കുകയില്ല."

്മിതമായ ആഹാരം, മിതമായ വിഹാരം ഇവയോടക്ട്രിയവനും, ചെയ്യേണ്ടതായുള്ള ക മ്മക്കുളിൽ നിയതചേഷ്യയോടക്ട്രിയവനും, ഉറ ക്കം, ഉറങ്ങാതിരിക്കൽ, എന്നിവയെ നിയതകാല അളിൽ ആവശ്യമുള്ളിടത്തോളം ആവരിക്കുന്ന

<sup>\*</sup> യൂക്താഹാര പ്രവാസ്വാ പ്രതായ എഹാരം, സഞ്ചാരം മുതലാനവമുൽ മിപ്രാത വൃത്തി ഇവയോടുക്ക് ജിയവന്റെ യൂ ക്കു ചേഷ്യസ്വാ പത്തെ വൃത്തി ഇവയോടുക്ക് ജിയവന്റെ യു തമായ ചേഷ്യായാടുക്ക് ഡോസ്; യുക്തസ്വപ് നാവബോധ സ്വാ നിയ തകാലങ്ങളി ഒന്ന പാഗ്രം പേണ്ടതായ ഉറക്കം, ഉണർ ന്നിരിക്കുൽ, ഇവയോടുക്ക് ഡോസ് യോഗ് പോത്വാ ഗാതമാവിൽ തന്നെ അന്ത്രേകരണത്തെ യോജിപ്പിച്ചു നിരുത്തുക ചുന്നയും കുടച്ചേഹാം ഭവതി പ്രജനനമരണാടി ജ്യാത്രപമായുള്ള സംസം രഞ്ഞ നുശിപ്പിക്കുന്നതായി വിക്കുന്നും

വന്തം മാത്രമെ യോഗാന്മാഷ്ഠാനം ദുഃഖശമനത്തിനും കാരണുമായിത്തീരുകയുള്ളൂ.''

വിവന്നോ:\_\_ത്തമാശയത്തിൽ **പക**തിയില ധികം കുട്ടിയായ ആഹാരംകെംണ്ടു നിറയ്ക്കാ**ൻ** പാടില്ലെന്നും നാലിലൊരുഭാഗം ജലാംശമായിരി ക്കണമെന്നും ശേഷം നാലിലൊരു ഭാഗം വായുസ ഞ്ചാരത്തിനായി വിട്ടിരിക്കണമെന്നുമാണ് ആഹാ രനിയമം. മനഃസംയമനത്തിന്റെ മുഖ്വ ഉദ്ദേശ്വം തന്നെ വികാരപരമായും വിചാരപരമായും പ്രവ ത്തിക്കുന്ന അന്ത്യക രണവ്വത്തിയെ നിഗ്രഹിച്ച് ഇന്ദ്രിയങ്ങൾം, മനസ്സ ബുദ്ധി, ഇവയ്ക്കുതീതമായി വത്തി**ക്കുന്ന പ്രത്യഗാത്മാവിൽ അതിനെ പ്രതി** വ്യിക്കുകയാകുന്നു. ആഹാരവിഹാരാമികളിൽ മിതമായുള്ള നിയന്ത്രണത്തോടുകൂടി നിയരു കാല ങ്ങളിൽ അഭ്വാസം നടത്തുന്നവർക്കുമാത്രമെ മന്ദ സംയമനം സിദ്ധിക്കുകയുള്ള.

11. മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രപ്പെടുത്തുന്നതിലും അ ത്വനെ പരിപുണ്ണമായി പ്രത്വഗാത്മാവിൽ തന്നെ മറപ്പിച്ചു നിവത്തുന്നതിലും പ്രാ അംല്ലങ്കിൽ പ്രാ അനിയായം. ബായാമം എന്നതു വളരെസഹാ യിക്കുന്നതായ ഒരു അഭ്വാസക്രമ മാണും. പ്രാണായാമത്തിന്റെ അഭ്വാസക്രമത്തെപ്പററി ഭഗവാൻതാഴെ പേറയുന്നും പ്രകാരം ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നു.\_\_ അവാനേ ജുവാതി പ്രാണം പ്രാണേദ്പാനം തഥാപരേ പ്രാണാപാനഗരി രുദ്ധവാ പ്രാണായാമപരായണാ?

അപരേ നിയതാഹാരാഃ പ്രാണാൻ പ്രാണേഷു ജുഹചതി ഗീത. IV 29&30\*

്പ്രാണായാമം ആ പരിക്കുന്ന ചിലർ പ്രാണ പായുവിനെ അപാനവായുവിൽ ഹോമിക്കുന്നു. അപ്രകാരം തന്നെ പ്രാണാപാനവായുക്കളുടെ ഗതിയെ തടുത്തിട്ട് പ്രാണവായുവിൽ അപാന നേയും ഹോമിക്കുന്നു. പ്രാണായാമനിരതന്മാരായ മാറു ചിലർ ആഹാരങ്ങളെ നിയന്ത്രിച്ച് ഇന്ദിയ ങ്ങളെ പ്രാണങ്ങളിൽ ഹോമക്കുന്നു."

<sup>\*</sup> തഥാ-അപദായ അവകാരാ കാരുചിലർ; അ ചാദന-പ്രാണം-ഏ വിതി — അ പാനനിൽ (നാളി മുതൽ ഇളാ വരെ സഞ്ചാദിക്കുന്ന പ്രാനവൃത്തിയിൽ) പ്രാണനെ (ഗൂളസം മുതൽ മോർടുപ്പാള സഞ്ചാദിക്കുന്ന പ്രാനവൃത്തിയെ) ഹോമിക്കുന്നു; തഥാ-പ്രാനാ പാനധാദി - അയാ തെ പ്രാനാപ്രാന ഗതുകളെ തുടത്തില് (കുക്കം വാണുനിരോധിച്ചില്ല്); പ്രാ നോകളെ തുടത്തില് (കുക്കം വാണുനിരോധിച്ചില്ല്); പ്രാ നോകളെ തുടത്തില് (കുക്കം വാണുനിരോധിച്ചില്ല്); പ്രാ നോക്കളെ തുടത്തില് (കുക്കം വാണുനിരോധിച്ചില്ല്); പ്രാ നോക്കളെ തുടത്തില് (കുക്കം വാണുനിരോധിച്ചില്ല്); പ്രാ നോക്കളെ തുടത്തില് (കുക്കം വാനുത്തിക്കുന്നും) തിയ കാരംഗരോ - പ്രാണം വാത്തിക്കുന്നും പ്രാന്ത്ര പ്രാദ്യം പ്രാണന നിയ ത്രിക്കുന്നതിൽ താലുയ്പ്പുള്ള ത്രോഗര മാരു പിലർ; പ്രാദണഷ് പ്രാണം നുവിൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ ഹോഗിക്കുന്നും

സ്വർശാൻ കൃതചാ ബഹിർബാഹ്വൗം-ശ്ചേഷ്യയൈവാന്തരേ ഭ്രൂവേദ പ്രാണാപാനെ സമൌ കൃതചാ നാസാഭ്വന്തരചാരിണൊം.

യതേന്ദ്രിയമനോബുദ്ധീ ർമുനിർമ്മോക്ഷവരായണഃ വിഗതേച്ഛാഭയക്രോധോ യഃ സഭാ മുക്ത ഏവ സഃ.

ഗീത. V. 27&28\*

"യാവനൊരുത്തൻ അന്ത്യകരണത്തിൽനിന്നു ശബ്ദം, സ്പർശം, ത്രപം, രസം, ഗന്ധം എന്നും

<sup>\*.</sup> ബാഹ്വാൻ-സൂർശാൻ-ബഹ്യകൃത്വാ = ബാഹ്വാങ്ങളാ യ ശബ്ദം, സൂർശം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം, എന്ന വിഷയങ്ങ വിഷയവാസനകളേയും പറത്താക്കിട്ട്; ചക്ഷും-**ച.** രൂവോദ- അന്താര-ഏ പ (കത്വാ) = ചക്ഷുറിന്ദ്രത്ത്രത്തേ യും പുരികത്തുളുടെ മല്യത്തിൽതാന്നളറപ്പിച്ച്, നാസഭ്വന്ത രചാരിക്കെഴുപ്പാണാപാരനൗ = നാസാഭവാരങ്ങളിൽ കൂടി ഞ്ചരിക്കുന്ന പ്രനാപാനങ്ങളെ: സമമന-കൃത്വാ-ഉള്ളിലോ പുറത്തോ സമയുളോക്കി നിരോധിച്ച നിക്കതി; മതേജിയമ നോബുദ്ധിം =നിഭരാധിക്കുകപ്പുട്ട ഇന്ദ്രിയങ്ങാം, മനസ്സ്, ബുദ്ധി ഇവ രുളാടുകൂടി, വിനുയെച്ഛാദ തകോനഃ ≃അത്രസം മ്നോ വികാരങ്ങളെ ഒാര, ഒരാപം, മുതലായ ത്വജിച്ചാനായി; യം സംഭാ.. മുനിം = യാവംനാരുത്തൻ 👵 ല്ലാ യ്പോഴം മനനംഭിചനായി വത്തിക്കുന്നു വാ സം: മുക്തു-ഫെ വാടെ അവസ് നിയവയുമായും മുകതനായിത്താന

പറയപ്പെടുന്ന വിഷയങ്ങളേയും വിഷയവാസനക ളേയും പറത്താക്കീട്ട്, പരികങ്ങളുടെ മദ്വ്യപ്രഭേ ഉറപ്പിച്ച്, **ശ**ത്തിൽ ദ്രഷ്ട്രിയെ പ്രാണാപാ**ന ങ്ങളെ** അടക്കുക എ**ന്ന** കുംഭകാകൊണ്ട് **വ**ായു **ഗ**തിയെ സമമാക്കി ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും നേയും ബൂദ്ധിയേയും അടക്കി, മോക്ഷം തന്നെ ആശ്രയമായിക്കരുതി. **മ**ഖ്യവുമായ **ത്രേ**ഷവം യാതൊരുവ!ധത്തിലുള്ള ആഗ്രഹമോ, കോപമോ ഭയമോ കൂടാതെ എല്ലായ്പോഴം മനനശീലനായി **വ**ത്തിക്കുന്നുവോ, അവൻതന്നെ മോക്ഷപഭത്തി ലേക്ക് ശരിയായ അധികാരിയായി ഭവിക്കുന്നു. വിവരണം:\_\_ (പ്രാണായാമം "എന്ന പടത്തി നെറെ അത്ഥം തന്നെ പ്രാണൻ എന്നും, അവാ നൻ എന്നും വ്വാനൻ എന്നും ഉദാനൻ സമാനൻ എന്നം അഞ്ചുവിധത്തിൽ പ്രവത്തിക്കു ന്ന പ്രാണശക്തിയുടെ ത്രെയാമം അല്ലെങ്കിൽനി യന്ത്രണം എന്നാണും. പൂജ, ജചം മുതലായ സൽ കർമ്മങ്ങഠം ആരംഭിക്കുന്നതിൽ ആദ്യം പ്രാണാ യാമംചെയ്യേണ്ടതായി ഹിധിയുണ്ട്. ചിതരസൈഥ യ്യം കൂടാ**തെ** പുജ്യാ ജപമോ സാഭ്യു**മ**ല്ലത്തേതി നാലും, ചിത്തസ്സെയ്യത്തിനു പ്രാണായാമം എ ത്രയും സഹായമായിരിക്കുന്നതിനാലുമാണ് മാന്ത്രി കമായും താന്ത്രികമായും ഉള്ള സകലകർമ്മങ്ങറും ക്കും ആരംഭത്തിൽ പ്രാണായാമം ചെയ്യേണമെന്നു വിധിയുള്ള ത്. പ്രാണായു മം കൊണ്ട് ഇന്ദ്രിയനിഗ്ര **ഫവും മനോനിഗ്രഹവും** സിദ്ധമായി ഭവിക്കും പ്രാണായമത്തിന മൂന്നു അംഗങ്ങൾം ഉണ്ട്. അവ യെ പൂരകം, രേചകം, കുംഭകം എന്നു പറയുന്നു. നാസാരസ്സ്രണ്ടളിൽകൂടി വായുവിനെ ഉള്ളിൽ എടുത്ത് ശചാസകോഗങ്ങളെ നിറയ്യൂന്നതാണു പൂരകാ എന്നു പറയപ്പെടുന്നത്ല്. ഇപ്രകാരം പൂരകത്താൽ ശചാസകോശവും തന്മുലം ശയവും വായുകൊണ്ടു നിറയുമ്പോ**ം** ഫുളയംമു തൽ നാസാരസ്ധ്രംവരെ സഞ്ചരിക്കുന്ന പ്രാണശ ക്തി വട്ടയത്തിനാകീഴിൽ ഇരുവരെ ന്ന അപാനനോട്ട യോജിക്കുന്നു. ഇതിനേയാണം ഭഗവാൻ അപാനനിൽ പ്രാണനെ ഫോമിക്കുക എന്നു പറയുന്നയ്ല്. ശചാസകോശങ്ങളിലും ആമാ ശയത്തിലും നിറഞ്ഞതായ വായുവിനെ അവിടെ ത്തന്നെ നിവുത്തി വെളിയിൽ വിടാതെ നിശോധി ക്കുന്നതിനെ കേംഭകം<sup>,</sup> എന്നം പറയുന്നു. ഇതിനെ ത്തന്നെ പ്രോണാചാന്ത്രതിനിരോധനം? ഭഗവാൻ പ**റ**യുന്നു. കുംഭകം കുട്ടിയുന്നത്ര തിനെറ ശേഷം വായുവിംന വെളിയിൽ വിടുന്നു. ഇതിനെ 'രേചകം' എന്നു പറയുന്നു. ഇ**പ്രകാരം അക**ത്തുനിറഞ്ഞിട്ടുള്ള വായുവിനെ വെളിയിൽ വിടുമ്പോരം, അപാനവായു പ്രാണവായുവിനോടു നോജിക്കുന്നു. ഈ രേചകം ത്തയാണ്

ഹോമിക്കുക എന്നു ഭഗവാൻ നെ പ്രാണനിൽ വിവരിക്കുന്നത്. ഉള്ളിൽ നിറഞ്ഞ വായ മുഴുവ നും വെളിയിൽ വിട്ടതിന്റെ ശേഷം ഉള്ളിലേക്കു വായുവിനെ ശചസിക്കാതെ വെളിയിൽതന്നെ അ തിനെ സ്താഭിപ്പിക്കാം. ഇതിനേയും കുംഭകം എ ന്നു പറയാറുണ്ടു്. ഉള്ളിൽ വായുവിനെ നിറച്ച സ്താഭിപ്പിക്കുന്നതിനെ അന്ത്യകാഭകമെന്നാം, മുഴ വൻ വായുവും വെളിയിൽ വിട്ടതിനെറ ശേഷം ബഹിംകംഭക വെളിയിൽ സ്താഭിപ്പിക്കുന്നതിനെ മെന്നും പറയുന്നു. ഈ മൂന്നു വിധത്തിൽ അഭ്വസി ക്കേണ്ടതായ പ്രാണായാമത്തെപ്പററി ഉപനിഷ ത്തുകളിലും യോഗഗ്രന്ഥങ്ങളിലും പല വിധികളും \_\_\_\_\_\_\_ ഉണ്ട്. അവയെല്ലാം ശരിയായി അഭ്വസിച്ച് പ്രാ ണജയം നേടിട്ടുള്ള ഒരു ഇരു വിന്റെറ ഉപദേശവും ശിക്ഷണവുംകൂടാ ുത ആ അഭ്വാസക്രമം സാഭ്വ**ുമ** ല്ലാത്തതിനാൽ, ഇവിടെ വിവരിക്കണമെന്നുവിചാ രിക്കുന്നില്ല. ശചാസകോശങ്ങ**ം** മുതലായ അവയ വങ്ങളെ ക്ലേശിപ്പിക്കാതെ കഴിയുന്നത്ര യി രേചകവം പൂരകവം അഭ്വസിക്കുന്നു**ഉ് സ്ഥൂല ശമീ**രത്തിനെ റ ഒരു രോഗ്വത്തിനും ഇന്ദ്രിയങ്ങളേ യും നിഗ്രഹിച്ച നിയന്ത്രിക്കുന്നിനും മനസ്സിനേയും വളരെ സഹായമാകയാൽ, അവയെ മാത്രമെങ്കി ലും എല്ലാ**വരും** അഭ്വസിക്കേണ്ടതാ**ണു്. രേചക** പൂരക**ങ്ങളെ** മാത്രം അഭ്ലാസിക്കുന്നതിൽ ആപത്തു അന്ത്യകംഭകവും ബഹിഷംഭ കള**ം** വരുന്നതല്ല.

കവും ഒരു ശരിയായ ഇരുവിന്റെ സഹായംക്രടാ തെ അഭൂസിക്കുന്നവ ഷം, പല ആവത്തുകളം വരാനിടയുള്ള തിനാൽ ഗുരുവിന്റെറ നേതാടും ഉപദേശമനാസരിച്ചം മാത്രമേ പ്രാണായാമം അഭ്വസിക്കാൻ പാടുള്ള. രണ്ടു കുംഭകിവും കൂടാതെ, കോവലകംഭകം എന്ന ഒരു അള്വാസക്രമാകൂട്വ ഉണ്ടു. ബാനി8കം ഉക അഭ്വസിച്ചവ**രു**മ്പോഗം അന്ത്യകംഭകവും ശരീര ശചാസോച്ചചാസം ചെയ്യാതെ തന്നെ ത്തിൽ പ്രവഹിക്കുന്ന പ്രാണശക്തിയെ ക്കാവ ശ്വാപോലെ അതിൽ പ്രവഹപ്രിക്കാൻ സാധി ചരം. ഈ നിലയെത്തന്നെ കേവലകംഭകമെന്ന പറയുന്നു. കോലകംഭകം സിദ്ധാച്ചവനു ശ.13 %സാ**ച്ചാസ**ംകൂടാതെ വളരെ കാലത്തേകെ വ ത്തിക്കാൻ കുഴിയും. ഈ സിദ്ധിയുള്ള വരെ യിറു അദിച്ചിട്ടാലം അവക്ക് ശചാസോച്ചചാസം ചെ ച്ചാതെ ജിവിച്ചിരിക്കാൻ സാധിക്കുമന്തപല യോഗികളുടേയും ചാ ത്രത്തിൽന്വന്നു കാ**ണാ** കാവേീതീരത്ത ചനിച്ചിരുന്നു ുന്നതാണം. സദാശിഭവന്ദ്രസരസ്ചതി എന്നയോഗിവയ്യൻ കാ പോരിനദ മിൽതുന്നെ മണലിൽ പുതത്തു ഏക ദേഗം ആുമാനംവരാക്വടന്നിരുന്നതായും അതി ത്രിന്നുട്ട അവിടെനിന്നും എണീററുപോയതാ യും സൗയുദ്വാത്താൻറെ **ചരിത്ര**ത്തിൽ കാ**ണാ**ന്നും അ ദ്രേഹത്തെ പച യോഗസിദ്ധികളും ഉണ്ടായിരുന്നു യു ധ്രടാതെ അദ്ദേഹം പാമജ്ഞാനിയുമായിരുന്നും

വുരകം, രേചകം, കംഭകം എന്നു മേല്പറത്തും മുന്നു വധത്തിലുള്ള പ്രാണായാമം കൊണ്ടു നിശ്ചാ വർഭഗിപ്പിക്കുന്നതിനും യ**ശക്തി**യെ ഇന്ദ്രിയ അളേയും മനസ്സിനേയും നിയന്ത്രിക്കു ന്നതിനും പലവിധത്തിൽ നമ്മെ ബ സ്വിക്കുന്ന വാന നകളെ ജയിക്കുന്നതിനം സാധിക്കുന്നതാ **ണ** . യാതെ **ക** വധത്തിലുള്ള തോഗാള്വാസവും ത്തത്തിയോത കർഷവും നിശ്ചയശക്തിയുടെ വി കാസം കൂടാതെ സാല്യുമല്ലാത്തതിനാലും യശക്തിയെ വികസിപ്പിക്കുന്നതിൽ പ്രാണായാമം എന്ന അഭ്വാസക്രമം ഏററവും സഹായമായി ഭ **ചി**ക്കുന്നതിനാലുമാണു മാന്ത്രികമായോ താന്ത്രിക മായോ ഉള്ള സകല കരമ്മങ്ങൾക്കും യോഗപര മായുള്ള എല്ലാ അഭ്വാസങ്ങാം പ്രാണായാമം വിധിച്ചിട്ട **ആവശ്ശുമ**ംണന്ത ശാ**സ്ത്രങ്ങ** ക <u> 99</u> **(D** .

12. മനഃസംയമനയോഗത്തിൽണ്ടുത്തതായി മ്രേജ്യിക്കേണ്ട അംഗം പ്രത്യാഹാരം എന്നതാ ബം. യോത്രം, തചക്കു, ച ചെത്രാഹാരം അം ലൂക്കിൽ ഇന്ദ്രിയ നിഗഹം. നാ ഇന്ദ്രയങ്ങളെ അവയുടെ വിഷയങ്ങളായ ശബ്ദം,സൂർശം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം എന്നിവയിൽ നിന്നും പി ന്തിരിച്ച് നിയന്ത്രിക്കുന്നതിനെയാണ് പ്രത്യം മാരം എന്നു പറയ്യന്നുള്. ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ വിഷയത്തിലെന്നപോലെ കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളേയും അവയുടെ വിഷയങ്ങളിൽ നിന്നും പിന്തിരിച്ചു നിയന്ത്രിക്കുന്നുള്ള പ്രത്യാഹാരംതന്നെ. ശരിയായ ഇന്ദ്രിയനിയന്ത്രണവും ഇന്ദ്രിയജയവും ക്രടാതെ മനഃസംയമനം സിക്കിക്കുന്നതല്ല. അതിനൽ ഭഗവാൻ ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹത്തേയും അതിരൻറ ആവശ്യകതയേയും പറവ വിശദമായി ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നും.

യത തോ എപി കൗന്തേയ! പുരുഷസ്വ വിപശ്ചിതഃ ഇന്ദ്രിയാണി പ്രമാഥീനി ഹരന്തി പ്രസഭം മനഃ.

മീത. II. 60· →

ഇന്ദ്രിയാണാം ഹി ചരത**ം** യന്മനോ*j* നുവിധീയതേ †

<sup>\*</sup> ഫോകെ അന്തെയ - യതരം പ്രവാവത്തെ - പുരുക്ക സ്വ - അപി - ഹി = മോക്ഷത്തിലേക്കായി പുരുതികുന്ന ആത്രാനാത്മവിലേകിരായ പുരുക്കെൻറുക്കിയുടും മനം = ഗനസ്സിനെ, പ്രാധീതി ഇളിയാണി=വാസനക്കൊണ്ടു ക്ഷോ പ്രെച്ചിക്കായി വത്തിക്കുന്ന ഇളിയെ അഭം പ്രവാധ ഹൈബലായി, പാരത്തി= ആകർഷിച്ചു വലിച്ചുകൊണ്ടുപോ

ചരതാം - ഇമ്രിയാണാം-യത് : - വിക്യങ്ങളാൽ പരുകർസിക്കപ്പെട്ട് അവയിൽ പ്രവേശിച്ചിരിക്കുന്ന ഇമ്രിയ അമ്ലൂടെ മധ്യേ യാതൊരു ഇമ്രിയത്തെ; മനഃ -- അനുവിധീ

തമസ്വ ഹരത ലജ്ഞാം വായൂർന്നാവമിവാം സി.

ுி ந.II. 67.

ധ്വായതോ വിഷയാൻ വുംസു സംഗന്ത് സംജായതേ കാമു കാമാത ക്രോധോ/ഭിജായതേ. കോധാത് ഭവതി സമ്മോഹും സമ്മോഹാത് സ്മുതിവിഭുമു സ്മുതിഭ്രംശാഭ് ബുദ്ധിനാംശോ ബുദ്ധിനാശാത പ്രണശ്വതി.

യിത. II. 62-63\*

യാതെ == മനസ്സ് അനുഗമികാണു വോ രസ്ച അന്ധ്വ - പ്ര ജ്ഞാാ = ആ ഇന്ദ്രിയം തന്നെ അ മനസ്സിൽകൂടി പ്രചാശിക്കുന്നു ആ സാധകാൻറ പ്രജ്ഞായ, അംഭസിച നാവരം വായും ഇവ = പെള്ളത്തിൽ കപ്പലിനെ കാറര ചലിളിച്ചുകൊണ്ടു പോ കുന്നു യേപോലെ ഹാതിച ഹി = നിയ്യയമായും വലിച്ചു കൊണ്ടുപോകുന്നു.

\*വിഷയാൻ- ധ്രായത് - പുരന്ദ് ന ക്യോസ്താക് വിഷയങ്ങളെ ചിന്തിക്കുന്ന പുതക്ഷന്, രേക്യ-സംഗദ-ഉപ ജായതെ ന്റെയായിൽ ആന്നെക്തി ഉണ്ടാക്കുന്നു. സംഗാര് -കാ മുൂനംജായതെ നെയായത്തെ ആയ ഉണ്ടാകുന്നു, കാമാത് -കോധും ഉപജായതെ ന കാമത്തിൽവിന്നും അതിന പ്രതിബന്ധം നേരിട്ടുന്നോറ്റ കോപ്പം ഉണ്ടാകുന്നു. ക്രോധാൽ സമ്മോഹം - ഭവതി ന കോധത്തിൽ നിന്നും അവിചേകം ഉണ്ടാകുന്നു, സമ്മോഹാത് സ്മൃതിവിഭ്രമു (ഭവതി) നാന്ത ചിവേകത്തിൽ നിന്നും ഭാർമ്മയില്ലായ്മ (തന്റെറെ ശാശചത സ്വമ്മപരെത്രാണുന്നും തനിക്കം ഈ ശ്വേദനുള്ള ബന്ധമെ തസ്മാള്വസ്വ മഹാബാഹോ നിഗ്രഹതാനി സവശഃ ഇന്ദ്രിയാബോള്വം സ്തസ്വ പ്രജ്ഞാ പ്രതിഷിതാം

ശീത. II∙ 68∙\*

്തേല്ലയോ കന്തീപത്രനായ അർജ്ജുന! മോ ക്ഷം തന്നെ പരമപുരുഷാർത്ഥമെന്ന നിശ്ചയിച്ചു് ത്നതിലേക്കായി പ്രയത്നംചെയ്യുന്ന വിവേകിയുടെ മനസ്സിനെ കൂടി ചിരവാന്സനകൊണ്ടു ശബ ഓദി വിഷയങ്ങളാൽ ആകർഷിക്കപ്പെടുന്ന ഇന്ദ്രിയ ങ്ങൾം ബലമാതി വലിച്ചുംകാണു പോകന്നു.

സേചതേ തന്നെ വാസനാബലംകൊണ്ടുള്ള അവശതയാൽ വിഷതങ്ങളിൽ സഞ്ചരിക്കുന്ന ഇ പ്രിയങ്ങളിൽ എത്ര് ഇന്ദ്രിയത്തെയാണോ മനസ്സ്

ന്താണന്തര മ രം ഉള്ള തതാങ്ങളെപ്പാറിചള്ള ഓർമ്മയുടെ മറവു്) ന ഭേവിക്കുന്നു. സൂനിഭ്രാമാത് — ബുദ്ധിനാഴും — ഒാർമ്മയക്കടിൽ നിന്നും ബുദ്ധിനായം (താൻ പ്രത്യാഗാരമാവാ നെന്നുള്ള ബുദ്ധിയുടെ നാശം) സംഭവിക്കുന്നു.

<sup>്</sup> കെ മഹാബാഹോടത്തല്ലയാ മഹാണുള്ളവായ സെല്യുന്! തസ്താത്-മസ്യ ഇന്ദ്രിയാണ് = ആമേള കാണ്യ് സാലെ പിധാവിഷയങ്ങളിൽനിന്നു; നിനുഹിരാ ിടനിയന്ത്ര സാലെ പിധാവിഷയങ്ങളിൽനിന്നു; നിനുഹിരാ ിടനിയന്ത്ര സാലെ പിധാവിഷയങ്ങളിൽനിന്നു; നിനുഹിരാ ിടനിയന്ത്ര നുവരം നിവഞ്ചിക്കുപ്പടന്നുവാ; തസൃ-പ്രജ്ഞാം പരി ഷൂിതാ = അവാദൻറ പ്രജ്ഞ അതായയ് താൻ പ്രതൃഗാത്മാ വാദണന്തുളെ നിയായം സ്ഥിരപ്രിഷ്യമോടുകൂടിയതായി ജവികംന്നം.

അ രാമിക്കുന്നത്, ഞ ഇന്ദ്രിയംതന്നെ മനസ്സിൽ കൂടി പ്രകാശിക്കുന്ന പുരുഷനെറെ വിവേകത്തെ സമുദ്രത്തിൽ സഞ്ചുരിക്കുന്ന കുപ്പലിനെ കാറാം അടിച്ചുകൊണ്ടു പോകുന്നതുപോലെ വലിച്ചു കൊണ്ടു പോകുന്നം?

'ശമ്പ് ഭാഭിവിഷയങ്ങളെ പ്പററി **ആലോചിക്കു** ന്ന പുരുഷന്നും ആ വിഷയങ്ങളിൽ ബലമായ ആ സക്തിയും, ആനുകരിയിൽ നിന്ന് അതിനെ ലഭി ക്കാനുള്ള തൃഷ്ണയും ഉ**ണ്ട**ാകുന്നു. അത്രനയയിയ പ്രതിബന്ധം ഉണ്ടാകുമ്പോറം കോപമുണ്ടാകുന്നു. അന്ത്യകരണത്തിൽ കോധമുണ്ടായാൽ കായ്പാകായ്പ വിവേകം നഷ്ണമായിത്തീരുന്നു. കായ്യാകായ്യവിവേ കമില്ലായ് മയെന്ന ഭ്രമം ഉണ്ടാകുമ്പോർം, തന്റെറ വാ**സ്ത**വത്ര**പ**മായ പ്രത്വഗാത്മസചര്രപത്തെപ്പ ഈശപരസപ**രു**പത്തെപ്പററിയും ഓർമ്മ നീങ്ങിപ്പോകുന്നു. ഈ സ്മുതിനാശത്താൽ താൻ പ്രത്വഗാത്മസ്വരുപനാണെന്നുള്ള യബുദ്ധിക്കു നാശം ഭവിക്കുന്നു. നിശചയബുദ്ധിയുടെ നാശത്താൽ ഉത്തമപുരുഷാ**ത്ഥം** നേടുന്നതിനുള്ള യോഗ്വത നഷ്ട്രെപ്പുടുകയും, പുരുഷൻ സംസാര ത്തിൽ നിമഗ്നനായിത്തിരുകയും ചെയ്യുന്നു.

ശ്ചാതിനാൽ ഹേ ഭുജബലശാലിയായ അർജ് ജു ന! യാതൊരു പുരുഷന്റെ ത്രോത്രം മുതലായ ജ്ഞാനേപ്രിയങ്ങളും, വാക് മുതലായ കുമ്മേന്ദ്രിയ ട്ടെളം അവയുടെ വിഷയങ്ങളിൽ നിന്നും അവ നെറ നിശ്ചയശക്തിയാൽ നിവ്വത്തങ്ങളായു ഭവിക്കുന്നുവോ ആ ജിതേന്ദ്രിയനായ പുരുഷനെറ ബൂദ്ധി പ്രത്യുഗാത്മ ഭാവത്തിൽ സ്ഥിരപ്രതിഷ്യയു മ്മതായി ഭവിക്കുന്നു.

വിവരണം:\_\_ കഴിഞ്ഞ മൂന്നാമല്യായത്തി**ൽ** ചേരത്തിട്ടുള്ള പട്ടികയെ ശ്രദ്ധിക്കുന്നതായാൽ. തോത്രം തുടങ്ങിയ അഞ്ചു ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളും, വാക് പുതലായ അഞ്ചു കമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും സ്ഥൂല ശരീരത്തിലുള്ള അവയവങ്ങളിൽകൂടി വത്തിക്കുന്നും. എങ്കിലും കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങരം പ്രതിന്റി മൊ യിരിക്കുന്നത്ര് പ്രാണമയകോശത്തലാണെന്നും, **ൗഞാ**നേന്ദ്രിയങ്ങഠം ചതിഷ്ഠിതമായിരിക്കുന്ന**ഇ** വിജ്ഞാനമയകോശത്തിലാണെന്നും കാണാവ്യന്ന താണു്. സ്ഥൂലശരീരത്തിൽ കൂടിയുള്ള അവയുടെ സ് പുരണത്തെമാത്രം നിയന്ത്രിക്കുന്നപക്ഷം അവ ചരിപൂണ്ണമായ നിയന്ത്രണം സിലിക്കുന്ന അവയുടെ ഗ്രഡശക്തികളായ വാസനക ളെല്ലാം പിന്ിടും ശേഷിച്ചു നില്ലൂം. അവയി**ൽ** കൂടിയുള്ള വാസനകളെ കൂടി നയന്ത്രിക്കാൻ നിര റത്രം പ്രയത്നിക്കേണ്ടതാണു്. ഇന്ദ്രിയനിരോധ നത്തിനായി നിരന്തരം പ്രയത്നിക്കുന്നതുകൊണ്ടു നിശ്ചയശക്തി വർദ്ധിക്കും. ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹവും വികാരപരമായം വിചാരപരമായം പ്രവത്തിക്കു

അന്ത്യകരണത്തിനെ നിഗ്രഹവം ഒന്നിച്ച കരേ സമയത്തുതന്നെ പരിശീലിക്കേ**ണ്ട**വയാണം .. ഈ മാതിരിയുള്ള നിഗ്രഹപരിശീലനത്തിൽ അഭി വ്വദ്ധിയുണ്ടാകംതോറും നിശ്ചയശക്തിയം പ്പെട്ടുവരും. മനഃസംയമനത്തിൽ ഏററവും ഉന്ന തമായുള്ള പടിയിൽ എത്തുന്നതുവരെ പരത്രത്വ കേരുള്ള പരിശുഭാമായുള്ള നിശ്ചയശക്തിയെ യാണം. ഇപ്രിയങ്ങളേയും അന്തഃകരണത്തേയും അടിമപ്പെടുത്തിട്ടുള്ള നിഗ്ഗേഷം വാസനകളെ നശിപ്പിക്കുന്നതിന് തീര്വമായുള്ള വൈരാഗ്വം, നിശ്ചയശകരി, ഇവകൊണ്ടു മാത്രം സാധിക്കുന്ന തല്ല. പ്രത്വഗാത്മാവിൻേറയും പ്രത്വഗാതമാ പരമാത്മാവിനു മുള്ള ഐകൃഭാവത്തി ൻേറയും സാക്ഷാത്കാരം ലഭിക്കുന്നതുവരെ വാസ നകഠം ശേഷിച്ചു നിൽക്കും. ഈ തത്വത്തെ ഭഗ വാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകംകൊണ്ടു പ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നു:\_\_\_

> വിഷയാ വിനിവർത്തത്തേ നിരാഹാരസ്വ ദേഹിനഃ രസവജം, രസോƒപ്വസ്വ പരേ ദ്രഷ്ട്രചാ നിവർത്തതേ.

> > ගීව. II. 59. ¥

<sup>്</sup> നിരാഹാരസൃപദേഹിനു = ഇന്ദ്രിയ അളിൽകൂടി വി ഷയഗ്രഹണതുപമായുള്ള കുരഹാരൗത്ത വള്ജിച്ചിരിക്കുന്ന ചേ

'ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ ശക്തിഹ്മീനതയാലോ കേവലം കൈവരാഗ്യത്താലോ ശബ്ലസ്റ്റർശാദിയായുള്ള വിഷ യങ്ങളെ ഉപേക്കിച്ചിരിക്കുന്നവന് വിഷയാന ഒവം ഇല്ലാതെ വരുന്നു. എന്നാൽ അന്ത്യകരണം ത്തിൽലീനമായുള്ള വാസനാര്രപ്രമായ ഇച്ഛ നശ്വ ക്കുന്നില്ല. ഈ വാന്ധനാര്രപ്രമായ ഇച്ഛയാ പ്രത്വഗാത്മസംക്കാത്കാരത്തിൽകൂടി പരമാത്മ ഒർഗേനം ഉണ്ടാകുമ്പോഗം നശിച്ചപോകുന്നം.

നോട്ട്: \_ അതിനാൽ ദമമെന്നും പ്രത്യാഹാര മെന്നും പറയപ്പെടുന്ന ഇന്ദ്രയനിഗ്രഹവും, വികാ രപരമായും വിചാരപരമായും പ്രവർത്തിക്കുന്ന അന്തഃകരണത്തിൻെറ നിഗ്രഹവും, ആത്മാനാത്മ വിവേചനവും പരസ്പരം സംബന്ധപ്പെട്ടവയും അവശ്വം ഒന്നിച്ചു തന്നെ അഭ്യസിക്കേണ്ട ശിക്ഷാ ക്രമങ്ങളുമാകുന്നു.

1 . മനഃസംയമനയോഗത്തിൽ ഉഗപ്പെട്ട അംഗങ്ങളിൽ ഏററവും പ്രധാനമായുള്ളത് മന സ്, ചിത്തം, ബൂലി, അഹങ്കാരം എന്ന നാലു വിധത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്ന അന്തഃകരണത്തിെൻറ നിഗ്രഹമാണു്. മനസ്സിൽ ചിത്തവും, ബുലിയിൽ അഹങ്കാവും അന്തഭവിച്ചിട്ടുള്ളതായി മുമ്പുതന്നെ

സാമ്പ്രാനിയായ പുരുക്കുന്നു സോർടും = വഹനാത്രപമാ സൂഗ്ര സച്ചാ ഒഴിച്ച്; വികയും പിവിവർടെ തെ = ശബ് 8 സൂർത്ര ചിവ്യക്യത്താര ക്മേണ നിങ്ങിച്ചോകുന്നു; സോ ചാര പി ചാരനതാത്രപമായുള്ള ഇച്ചായും; പരം പുരുക്യാ ചാ പരശതാമായുട്ടത്തെ സാക്ഷാത്കരിക്കുമ്പോരാം; നിവത്രതേ പ

പിവരിച്ചിട്ടുണ്ടല്ലോ. മനസ്സിനെറ കാമവശത്തു കൂടിയുള്ള സ്ഫുരണങ്ങ 🔊 രാഗദേ ചഷാഭിവികാര സങ്കല്പവശത്തുകൂടിയുള്ള സ്എംണ അംളായും, **ങ്ങാം** വിചാരങ്ങളായും വെളിപ്പെടുന്നു. വികാരപ **മ**മായും വിചാരപരമായും പ്രവത്തി അന്ന അന്ത്യ കരണത്തിന്റെ രണ്ടു ഭാഗങ്ങളേയും **ശരി**യായി നിയന്ത്രിച്ചാൽമാത്രമേ പ്രത്വഗാത്മദശനം സാജ്യ മായിത്തി ജകയുള്ള. അതിനാൽ പ്രതൃഗാത്മ **ഭർശനം** ഇച്ഛിക്കുന്നവൻ പ്രധാനമായി ശ്രജി വികാരപരമായും വ്വചാരപരമായും പ്രവത്തിക്കുന്ന അ ന്തൂകരണ ത്തിനെറനിഗ്രഹത്തെ പരിപുണ്ണമായി വികസിച്ച നിശ്ചായ യാണു്. ശക്തികൊണ്ടാണു് ഇവയെ നിഗ മനോനിഗ്രഹ ഹിക്കേണ്ടത്ര്. നിശ്ചയശക്തി ത്തിനെ പ്രാധാ ശിവം ചരാധ വിജ്ഞാനമയകോശത്തിൽ യുള്ള ആത്മാവിന്റെറ സ് എരണമാണു്. നിശചയശക്തിയും യു കതിയും കൂടിയും, വിജ്ഞാനമയുകാശത്തിൽ ങ്ങളും വികാരങ്ങളും, വിചാരപരമായും വികാരപ രമായും പ്രവത്തിക്കുന്ന മനോമയകോശത്തിൽകൂടി യും, ആത്മപ്രാം സ്പുരിക്കുന്നതിനാൽ ഉണ്ടാ കുന്ന അനുഭവങ്ങാം ആണെങ്കിലും, ഈ അനുഭവ ജാഗഭവസ്ഥയത് നാളവങ്ങളേയും **അദ**ളേയും സ്ഥ:ലശരീരത്തിൽ പ്രജ്ഞയോടു കൂടി ഇരിക്കു **മ്പോഗതന്നെ** തലച്ചോറിൽകൂടിയും ഫ്ലേടയത്തിൽ കൂടിയും നാം അന്തഭവിക്കുന്നണ്ട്. വികാരപര മായുള്ള സകല അന്തഭവങ്ങളും ഫ്ലാഭയത്തിൽ കൂടി അനുഭവിക്കപ്പെടുന്നതായും, വിചാരപരമായുള്ള സകല അനുഭവങ്ങളും തലച്ചോറിൽ കൂടി അനുഭ വിക്കപ്പെടുന്നതായും കാണുന്നു. വികാരപരമായും, വിചാരപരമായും പ്രവർത്തിക്കുന്ന അന്ത്യകരണം ത്തിൻെറ്റ നിഗ്രഹം എളുപ്പത്തിൽ സാധിക്കാവുന്ന തല്ലെന്നും, അതിനു വളരെ പ്രവാനു മുണ്ടെന്നും സവശാസ്ത്രങ്ങളും സമ്മതിക്കുന്നുണ്ടു. അതിൻെറ പ്രധാസത്തെ അർജ് ജൂനൻ താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകത്താൽ വെളില്പെടുത്തുന്നു:—

> ചഞ്ചലം ഹി മനഃ കൃണ്ണ! പ്രമാഥി ബലവദ് ട്രഡം തസ്വാഹം നിഗ്രഹം മന്വേ വായോരിവ സുടുഷ്കുരം.

തീം. VI. 34. \* ഫോ പുരുഷോത്തമനായ ത്രീകൃഷ്ണ! മനസ്സ് സ്വതേ തന്നെ അതിചപലവും സഭാ ക്ഷോഭത്തെ

<sup>\*</sup>എണ്ണ!-മറു ഹി-ചഞ്ചം ം ട്രൂള് ഒണ്ണം! പന്സ്രിയായമാരും ചെപ്പസ്ഥാ തോടു ഇടിയത്തോട് പ്രമാഥി-ബലവത് -വ്യം സെലാ പോടാത്ത പ്രവിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നും അത്യ നാം ബലതോടുള്ളടിയളം വിഷയവാ അനകളിൽ ഒയമായി ഉറവ്യമാണ്; തെ പ്രസിധ്രഹ ടത്തിനെ നിരോധിക്കക് എന്നുള്; ായോ (നിരോധ) ഇവ — വായുവിയെ നിരോ ധിന്നും എന്നുള്ളോലും സുക്കൂരം (ഇതി) അഹാം മന്തേ —

പ്രാചിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഇം, അത്വന്തം ബലം ത്തോടുകുടിയതും, വഷയവാസന കളിൽ വേരുന്നി ഉറച്ചതുമാകുന്നു. അതിനെ നിരോധിക്കുക എന്നതു സഭാ ഇളകം മറിഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന വായുവിനെ നിഗ്രഹിക്കുന്ന ഇപോലെ അത്ര അസാജ്വവുമാ കുന്നു.

ഈ സം മയത്തിനെ ശ്രീകൃഷ്ണൻ താഴെ പറ യൂന്ന ശ്ലോകത്താൽ ഉത്തരം പറയുന്നു:\_\_

> അസംശയം മഹാബാഹോ: മനോ ഭുന്നിഗ്രഹം ചലം അ**ട്ട്വാ**സേന തു കൌന്തേയ! വൈരാഗ്വേണ ച ഗ്രഹ്വതേ.

> > மிரு. VI. 35. ∗

്പേ മഹാബചശാലിയായ അർജ്ജുന! മനസ്സ അതിച പലമാണെന്നും അത്വനെ നിരോധിക്കു ന്നതു് അസാദ്ധ്വമാണെന്നും നി പറഞ്ഞതിൽ യാ തൊരു സംശയവുമില്ല. എന്നാൽ വേ പാത്ഥ! ദൃഢമായ അഭ്വാസംകൊണ്ടും പുണ്ണമായ വിഷയ

<sup>\*</sup> മഹാബാഹെ = ് ശാവിചാച അത്രുന് മനം.എന്നി ഗ്രഹ പചചം-(ഏയയ്) സ് ംത ശാലമനുവും നിരോധിക്കാൻ അ സാച്യമായുളേളം സ്വരേ ചച്ചിരുന്ന സ്വഭാ വരത്താടുകൂടി യക്കാതന്നെ, ഇതിൽ യാതൊരുസാശയവുമില്ല; ഇടഎന്നാൽ; കൌന്തോ ചടകുന്തിപുത്രനായ അത്രൂന്!; അട്വാസേന=ആ വത്തിച്ചുള്ള അനുത്യാനാതകാണും; തെ പരാഭഗ്വണ ചടചൊപ അഗ്രാകൊണും; ഗഹ്യത് ട് നിരോധിക്കുപ്പടും.

വൈരാഗ്വം കൊണ്ടും അതിനെ അധീനത്തിൽ കൊണ്ടുവരാവുന്നതാണ്.

വിവരണം! നിരന്തരമായ അഭ്യാസം, വിഷ യങ്ങളുടെ നേക്ക് പരിപൂണ്ണമായ വൈരാഗ്വം, ഈ രണ്ടു സാധനങ്ങളെ കൊണ്ടാ അഭ്യാസ്യാവ ണാ മനോനിഗ്രഹം സാധ്യക്കേ രാഗ്വങ്ങളുടെഞ്ഞ ണ്ടത്ര്. അഭ്യാസവെരാഗ്വാഭ്വാം തന്നിരോധു എന്ന യോഗസൂത്രം കൊണ്ടു പതഞ്ജലിമഹർച്ചിയും ഈ തത്വത്തെ ത്തന്നെ നിവ്ചിച്ചിരിക്കുന്നു.

•സ്ത്രഷ്ടികത്താവും സചയംഭുവുമായ ഈ**ശ**ചരൻ ബഹിർഭാഗത്തേക്കു നോക്കത്തകാവിധത്തിലാണും ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ ശരീരത്തിൽ പ്രതിഷ്ഠിച്ചിരിക്കുന്നതു . അവയ്ക്കു അന്തർദ്ദ പ്രിയില്ല. അതുകൊണ്ട് അവ എല്ലായ്പോഴം വെളിയിലുള്ള വിഷയങ്ങളെ ആസ്ഥ ളുക്കാൻമാത്രമെ പ്രവൗതിക്കുന്നുള്ള. വെച്ചിയപ്പുള്ള വിഷയങ്ങളെ ഇന്ദ്രിയങ്ങരം മൂലം ത്തുസചദിക്കുക ചല്ലാതെ അന്തരാത്മാവിനെ ഒർശി പ്പാൻ ത്രമിക്കുന്നില്ല. വളതെ അപൂവമായിമാത്ര പോ ഒരു ധീരനായ പുരുഷൻ അമുതത്വം പ്രാപി ക്കണമെന്ന നിശ്ചയത്തോടു കൂടി വെളിയിലുള്ള വിഷ യങ്ങളിൽ നിന്നും ചക്ഷുസ്സ മുതലായ ഇന്ദ്രി പിൻതിരിച്ച്, പ്രതൃഗാതമാവിനെ നാ**ണ്ടാ**ത്വ സാക്ഷാത് കരിക്കാൻ യത്നിക്കുകയും സാക്ഷാത കരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നുള്ളു.?

എന്നു കഠോപനിഷത്തു പറയുന്നു. \* 1

ഇതിൽ നിന്നും ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹത്തിൻേറയും മനോനിഗ്രഹത്തിൻേറയും മുഖ്വമായ ഉള്ളശ്യം പ്ര ആഗാത്മസാക്ഷാത കാരമാണെന്ന തെളിയുന്നുണ്ട്.

ദ്രഡമായവിചാരണകൊണ്ടു സ്ഥുലശരീര ത്തിൽകൂടി പ്രകാശിക്കുന്ന 'ഭൂതാത്മാ'എന്നുത്തത്മ ഭാവത്തെ മാത്രമേ നമുക്കു ഗ്രഹിക്കാൻ സാധിക്കുക തിയാഭാവായത്തി**ൽ കൊ**ടുത്തിട്ട ജ്ജ **പട്ടിക**യെ ശരിയായം പഠിക്കുന്നപക്ഷം ഈ ഭൂതാ ത്മഭാവം പ്രതൃഗാത്മാവിൻെറ ഏററവും താണം നിലയിലുള്ള സ്പുരണമാണെന്ന ഗ്രഹിക്കാം. **്രുള്ഞയെ താണതാ**യ സ്ഥ**ു**ലളപാധിയി**ൽ**നിന്നും പിൻവചിച്ച് അന്തർട്ടഷ്ട്രിയുടെ സഹായത്താൽ മേല്പോട്ട കൊണ്ടുപോകുന്നവക്ഷാം, പ്രാണാത്മാ വിൻെറ നിലയെ ഗ്രമിക്കാൻ സാധിക്കും. പ്രാണം നും കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും ചേന്നതായ പ്രാണമയ കോശത്തിൽ നിന്നും പ്രജ്ഞയെ പിൻവലിച്ച് മനോമയകോഗത്തിൽ ഉറ<sub>ു</sub>പിച്ചാൽ മനത്തത്മാ 🌣 **വി**ൻെ നിലയെന്താണെന്നും ഗ്രഹിക്കാം.

<sup>\*</sup>പരാഞ്ചി ഖാനി <sub>ുത്</sub>ണെട് സവയം ഭൂട തന്നൂറത് പരാങ്പശ്രി നാന്ന രാത്മൻ കയ്യിലിരു പ്രൃഗാരതാന ചൈക്ഷം-ഒാവ് അചക്ഷുരുധത്തിച്ചരൻ.

கு. ഉ. VI. Iೄ

തിൽ പിന്നീടു മനസ്സം ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളുംചേന്ന തായ മനോമയകോശത്തിൽ നിന്നം പ്രത്യായ പ്രത്യാഗ്ര റചിൻവലിച്ച വിജ്ഞാനമയകോശത്തിൽ പ്രജ്ഞ യെ ഉറപ്പിക്കുകയും വിജ്ഞാനാത്മാവിന്റെ നില നൊ ഗ്രഹിക്കുകയുംചെയ്യാം. അതിൽപിന്നീടു ബൂ സിയും ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളും ചേന്ന വിജ്ഞാനമയ **രകാശ**ത്തേ**യും** കടന്നു പോകാനുണട്ട്. നിന്നും പ്രാജ്ഞയെ പിൻവലിച്ച് 'പ്രാജ്ഞാത്മാ' എന്ന നിലയെ ഗ്രഹിക്കാം. ആത്മസചര്യപത്തെ തന്നിൽ നിന്നും മറച്ചിരിക്കുന്ന അവിദ്വ മുഴുവനും നശിച്ചാൽ സാധകന് കൂടസ്ഥൻ എന്ന പ്രതൃ സാക്ഷാത് കരിക്കുകയും ഗാത്മാവിനെ നന്ദ**സചരുപമായ ബ്രഹ്മവും പ്രത്വഗാത്മസചരു** അനുഭവിക്കുകയും വണായ താനും കന്നാണെന്നു ത.വയ്യാം. മനഃസംയമനയോഗത്തിന്റെ മുഖ്വമായ ഉദ്യഗ്യവും **ഇപ്പേ**കാരമു**ട്ടെ** സാക്ഷാത്കാരം തന്നെ.

സ്ഥാത്മോഭധാരണത്തിലേക്കുള്ള 15.പ്രത്വഗാത്മസാക്ഷാത്കാരവും പ *ലാ*ഗ്ഗത്തിൽ തൃഗാത്മാവിൻേറയും പരബ്ബവമ പ്രവാദായ നെ ത്തിൻെറയും ഐക്വസാക്ഷാത് മുൻഗ്രതിഅത്ത കാരവും ലഭിക്കുന്നതുവരെ ഓരോ യുന്നു വാന്യൂപും സാധ**കനും അ**വനവൻ**തന്നെ** തീ പെത്രവും അാൻ ൂത<sup>്</sup> ന്നാര്യ്യ പ്ര വ്രമായി യത്നിക്കേണ്ടതാണും. ഈ ചിപോദിക്കുന്നു. തത്വത്തെ ഭഗവാൻ താഴെ പറ

യൂന്ന ഏശ്രാകം കൊണ്ടു പ്രതിപാഭിക്കുന്നു:\_\_\_

ഉദ്ധരേഭാത്മനാത്മാനം നാത്മാനമവസാഭയേത് ആത്മൈവ ഹ്വാത്മനോ ബന്ധു-രാ**ത്മൈ**വ രിപുരാത്മനും.

ഗിര. VI.5.\*

്ത്യത്മാവിനെക്കൊണ്ടു തന്നെ ആത്മാവിനെ ജനനമരണമ്രപ്രമാകന്ന സംസാരത്തിൽ നിന്നും കരയേററണം. ആത്മാവിനെ ഒരിക്കലും അധോ ഗതിയിൽ നയിക്കരുത് ആത്മാവിനെ സം സാരത്തിൽ നിന്നു് ഉദ്ധരിക്കുന്നതിൽ ആത്മാവു മാത്രമേ ബന്ധുവായിട്ടുള്ളം. അപ്രകാരം സംസാ

<sup>\*</sup> ആത്മനാ=ആത്മാവിനെക്കെണ്ടുതന്നു; ആത്മാനം= ആത്മാവിനെ; ഉലാരേത് = കരമേററണം; ഭൃതാതമാ, പ്രാണാ തമാ, മനഞ്ഞത്മാ, വിജ്ഞാനുത്താ, പ്രാജ്ഞാത്തമു, പത്രഗാ ത്മാ എന്ന ഓരോ ആത്മേഭാവാത്തെയുടാകാണും അതാതിനു ത െ യേയുള്ള ആത്മഭാവത്തേ ഉലാരിപ്പിക്കണം; ആത്മാനം-അവസാദയേര് 🕳 ഓരോ ആത്മളാവത്തെയുംകൊണ്ട് മേച്ചു ക്ഷു ആത്വാഭാവത്തെ താഴോട്ടു പതിപ്പിക അല്ല്; ഈ ത്വേനഃ-ആ തമാ-ഏവ-ബന്ധു:-ഹി — ഓരോ ആതമഭാ ചത്തിനും അരിനും മേൽ സുക്യൂഭാവത്തിൽ പ്രകാശിക്കു~ ആത്മഭാവം മാത്രമേ ബന്ധുവായിട്ടെങ്ങ (അതായതു ഭൂതന്ത്രോവിനു പ്രാണത്തോ വം പ്രാണാതമാവിനു മന ആതമാവം മന ആതമാവിനു വി ജ്ഞാനാത്മാവും പില്യാനാത്വാവിനു പ്രാജ്ഞാത്മാവും പ്രാ ജ്ഞാരതാചിന് പ്രത്രായമാവ് ബന്ധുചാണ്); *ആ*ടു∻താവെ-ത്പ<sub>ോ</sub> — ആതാവിന ആതാവുത∞നാം ശത്രേവം (അതുതുട്<mark>കാരാ ആതാമഭാചത്തിനും അതിനുതുടുഴുവുളള</mark> ത്തുതുഭാവം തന്നെ ശത്രുവുമാകുന്നു.)

രത്തിൽ നിന്നും ആത്മാവിനെ ഉദ്ധരിക്കാത്തപ ക്ഷം ആത്മാവിനു് ആത്മാവതന്നെ ശത്രവായി ഭവിക്കുന്നു.

വിവരണം:— ആത്മീയോൽകർഷമാഗ്ഗത്തിൽ **ഓരോ** സാധകനം ത**ൻെറ പ്ര**യത്ന**ത്തെ** മാത്രം ത്തുത്രയിക്കേണ്ടതാണെന്നു ഈ ഗ്ലോകത്തിൽനിന്നു സാധാര**ണ**മായി ഗ്രഹിക്കാം. അതിൽ സൂചിപ്പി ച്ചിട്ടുള്ള മുഴുവൻ തത്പങ്ങളും ഗ്രഹിക്കണമെങ്കിൽ ഭ്രതാതമാ, പ്രാണാതമാ, മന ആത്മാ, വിജ്ഞാനാ തമാ, പ്രാജ്ഞാതമാ, പ്രത്വഗാതമാ എന്ന ആത്മ ഭാവങ്ങളേയും അവയുടെ നിലകളേയും ഗ്രഹിക്കാ നുണ്ടു്. അൻറ വാസ്തവസ്വരുപം കൂടസ്ഥനെ ന്നും പ്രത്വാഗത്താ എന്നും പറയപ്പെടുന്ന ശുദ്ധ ചൈതന്വമാണെന്നം ധരിച്ച്, പ്രത്വഗാത്മാവി ൻേറയും പരമാത്മാവിൻേറയും ഐക്വഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കരിക്കുകയാണു് വാസ്തവമായ **ആത്മോ** ദ്ധരണം. ഭൂതാത്മാമു**രു**ൽ പ്രാജ്ഞാത്മാവ**ൈയുള്ള** ഓരോ ആത്മഭാവവും അതാതിന ഉപാധിയായി വത്തിക്കുന്ന പ്രകൃതിവികാരങ്ങളിലുള്ള ദൃഢമായ **ത**ാദാത്മ്വം നിമിത്താ മേലുള്ള **ആ**ത്മഭാവത്തെ ഞതാതി**ന്മുള്ള** അറിയുന്നതിനം **ഉ**പാധികളെ ഒംരോന്നായി താനല്ല എന്നു നിഷേധിക്കുന്നതിനും, തടസ്സമായി നിൽക്കുന്നപക്ഷാം അവയിൽ ഓരോ ആത്മഭാവവും മേലുള്ള ആത്മഭാവത്തിനു ശത്ര വായിത്തിരുന്നു. ഓരോ ആത്മഭാവവും വിവേകം കൊണ്ട് ഉപാധികഠം താനട്ലെന്നും മേലുള്ള ആത്മഭാവമാണ് തന്റെ സചത്രപമെന്നും ഗ്രഹി കുന്നതിനു സഹായിക്കുന്നപക്ഷം അവയിലോ രേന്നും അതാതിനു കീഴിലുള്ള ആത്മഭാവത്തി നെറ ബന്ധുവായി ഭവിക്കുന്നു.

16. യോഗം എന്നത് താൻ എന്നുള്ള ഭാവ ത്തെ ശുദ്ധചൈതന്വസ്വരുപമായ പ്രത്വഗാത്മാ വിനോടും പ്രത്വഗാത്മാവിനെ പാബ്രഹ്മത്തിനോ ടും യോജിപ്പിക്കുകയാകുന്നു. ഈ നില പ്രാപിക്ക ണമെങ്കിൽ സകലവധ ആഗ്രഹങ്ങളുടെ ഭൂരീകര ണവും ഇഞാനേന്ദ്രിയ ജുളൂ ടയും കമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ ടേയും പരിപുണ്ണമായ നിയന്ത്രണവും ആവശ്യ മാണം. ഇതിലേക്കുള്ള ഉപായം എന്താണെന്നു ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോക ജാഗംകൊണ്ടു ഉപദേശിക്കുന്നു:—

> സാപ്പപ്രഭവാൻ കാമാം... സ്ത്വച്ചത്പാ സവ്വാനശേഷതഃ മനസൈവേന്ദ്രിയഗ്രാമം വിനിയമ്വ സമന്തതഃ ശന്നെം ശനൈപോമേദ് ബുല്വാ ധ്രതിഗ്രഹീതയാ

## ഉള്ളടക്കം ലഭ്യമല്ല

പിൻതിരിച്ചു കേഴി, ഡെയ്യത്തോടുകൂടിയതും താൻ സ്ഥൂലശരീരം മുതൽ അവിട്ടാം ശരീരം വരെയുള്ള ഉപാധിരഹിതമായ പ്രത്യഗാ തമാവാണെന്നു മുജ്ജ നിശ്ചയത്തോടുകുടിയതുമായ ബുദ്ധികൊണ്ട് താൻ എന്ന ഭാവത്തെ ഓരോ ഉപാധികളിൽ നിന്നും നീക്കി പ്രത്യഗാത്മഭാവത്തിൽ സ്ഥിരമായി ഉറപ്പിച്ച് ക്രമത്തിലുള്ള അഭ്യാസംകൊണ്ടു സകല വിഷയങ്ങളിലും ഇന്ദ്രിയങ്ങളിലും നിന്നു് മനസ്സിനെ നിവർത്തിച്ചിക്കേ അഭ്യാം പ്രത്യഗാത്മഭാവത്തിനന്വുമായുള്ള ഒന്നിനേയും പററി വിചാരിക്കാതെയിരിക്കേണ്ടത്തം ആകുന്നം.

വിവരണം:\_\_ ഈ ഗ്ലോകങ്ങഠംകൊണ്ടു വാൻ ഉപദേശിക്കുന്ന ക്രാലചിത്തനിരോധം കൊണ്ടു് സചസചര്രചാവസ്ഥാ തോവംഗില നം എന്ന പ്രത്വഗാത്മസാ അത്തു അതാനാ ലഭിക്കാനിടയില്ലെ ക്ഷാ**ത ക**ാരും പിച്ചാച്ക തതചവിവേചനത്തോ ന്നാണു്. ത്തിയെ സ്വ യും.ത. ടുകൂടി ദൃഢമായ വിചാരണയാ**ൽ** താൻ പ്രത്യഗാതമാവാണെന്നു നിശചയിച്ച് **അ**ഭ്വാസംകൊണ്ട് നിരോധിച്ച നിരന്തരമായ തരെ പ്രത്വഗാത്മഭാവ മനസ്സിനെ വരുന്ന ഭഗവാ**ൻെറ** ത്തിൽ <u>ഉ</u>റപ്പിക്കണമെന്നാണ് ''യോ ഗശ്ചി അവ്വത്തിനിരോധു'' ഉപദേശം. ം തഭാ ദ്രഷ്ട്രും സ്വത്രപേ*f*വസ്ഥാനം " എന്തം

എന്നും പറയുന്ന സൃത്രങ്ങഗംകൊണ്ട് ചിത്തം പ ണ്ണന രോധാവസ്ഥ ചിൽ എത്തുമ്പോഗം അതു താ «ന സ്വസ്വരു പമാകുന്ന പ്രത്യഗാത്മാവിൽ സ്ഥി , തിചെയ്യും എന്നു കാണാം; ചിത്തം നിമിഷംപ്രതി ഓശോ വിഷയങ്ങളുടെ ആകാരത്തെ **ലാ**പിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന സ്വഭാവത്തോടു **കൂടിയതാണു്.** ഞ്ഞ സ്വഭാവത്തെമാററി അതിനെ നിവിഷയമാ ക്കാനാണു് ആദ്യത്തെ സൂത്രം ഉപദേശിക്കുന്നതു്. ചിത്തം നിവിഷയാവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുമോറ¢ം നിവിഷയമായുള്ളത്ര് ആത്മാവാകയാൽ അതിൽ **ചി**ത്തം സ്ഥാപിതമായി ഭവിക്കുമന്നാണ് മേല്ല ാത്തരണ്ടാമത്തെ സൂത്രത്തിനെറെ സാരം. നിവിഷ തചസ്ത ആത്മാ മാത്രമായിരിക്കണമെന്നില്ല. നൃവും നിവിഷയമാണ്. അതിനാൽ ചിത്തത്തെ നിവിഷയമാക്കിയാൽ പോരാന്താ വിഷയാതീത മായം സവതവരിപുണ്ണമായം വത്തിക്കുന്ന എത്മാ വിൽ തന്നെ ചിത്തത്തെ സ്ഥാപിക്കണമെന്നു മാണം ഭഗവാന്റെ മതം. ചിത്തം, മനസ്സ്, ബുദ്ധി എന്ന പദങ്ങളെ ഭഗവദ്ഗീതയിൽ ഒരേ അത്ഥ «ത്താടുകൂടി ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതായി കാണു സംണ്ടു. ഇവ **ഓരോന്നിനേയും** സാധാരണമായി അന്ത്യകരണം എന്ന അത്ഥത്തിൽ ഗ്രഥിച്ചാൽ **മതി**യാകുന്നതാണം".

ന്. ജീവാതമാവിൻെറ വാസ്തവസചരുപമായ ച്രത്വഗാതമദാവത്തെ ശരിയായി ഗ്രഹിച്ച് സാ

**ക്ഷാത്കരിക്കാത്തവന്** ചരിപൂ തയ-ജ്ഞാനം ണ്ണമായ മനോനിഗ്രഹം സാജ്വ മനോനായ വാ മാകുന്നതല്ല. . ഈ സാക്ഷാത്കാ സനാകംയം ഇ രത്തിനു മൂന്നു പ്രധാനഅംഗങ്ങ**ം** വയുടെ പരസ്സര സംബന്ധ: ഉള്ളതായി പറയപ്പെടുന്നും. അവ **൧. ആ ത്മാനാത്മവിവേകം** അഥവാ തത്വജ്ഞാ നം വ. സകലവിധവാസനകളുടേയും ഭൂരീകരണം ന. സങ്കല്പസചത്രപത്തിൽ വത്തികുന്ന അല്ലെങ്കിൽ ചിത്തത്തിനെറ നാശം ഇവയാകുന്ന്. ഇവയെ പ്ററി യോഗവാസിഷ്യത്തിൽ താ**ഴെ** പറ യുന്ന പ്രകാരം പ്രതിപാദിച്ചുകാണന്തം.\*

"നങ്കല്പയ്രപത്തിൽ തന്നെ വത്തിക്കുന്നു മനസ്സ് ഏതുവരെ സങ്കല്പങ്ങളോടുകൂടി വത്തി ക്കുന്നുവോ അതുവരെ വാസനകഠം ക്ഷയിക്കുന്നില്ല. വാസനകഠം നിശ്ശേഷം ക്ഷയിക്കുകയില്ല. ആത്മാ ലാത്മകമായ മനസ്സം ക്ഷയിക്കുകയില്ല. ആത്മാ നാത്മവിവേകത്താൽ പ്രത്വഗാത്മാവായ ശുദ്ധ ചൈതന്വുമാണ് താൻ എന്ന നിശ്ചയം (തത്വ ഇഞ്ഞാനം) വരുന്നതുവരെ മനസ്സം ക്ഷയിക്കുന്നില്ല. ചിത്തം ക്ഷയിക്കുന്നതുവരെ തത്വവിഇഞ്ഞാനവും ഉണ്ടാകുന്നില്ല. വാസനാക്ഷയം വരാത്തവനു തത്വം

<sup>\*</sup> യാലുളിലീനം നമദനാ നതാവളാസനാക്ഷയം നക്ഷീണാ വാസനാ യുവത്താവച്ചിത്തം നശാമൃതിം യാവണ തത്വവിജ്ഞാനം നതാവച്ചിത്തസംക്ഷയം യാവന്ന ചിത്തോപശമോ നതാവത്തെ ചുവേളനംം

പരിപൂണ്ണമായി സിദ്ധിക്കുന്നതുവരെ വാസനാക്ഷ യവും സംഭവിക്കുന്നതല്ല. തതചജ്ഞാനം, മനോ നാശം, വാസനാക്ഷയം, ഇവ മുന്നിനും പരസ്റ്റര കാരണതചമുള്ളതിനാൽ ഇ**വ** ഭുസാഭ്വ്വമെ**ന്ത** തോന്നിപ്പോകുന്നു. അതിനാൽ ഹേ രാമ! പുരുഷ പ്രയത്നത്താലും പരിപൂണ്ണമായ വിവേകത്താലും വിഷയഭോഗങ്ങളിലുള്ള സങ്കല്പങ്ങളേയും ഹങ്ങളേയും നിശ്ശേഷം തൃജിച്ച് പൂണ്ണവൈരാഗ്യ ത്തോടുകൂടി ഈ മൂന്നുപായങ്ങളേയും ഈ മൂന്നുപായങ്ങളേയും **ഒ**രുപോലെ ്**ഞ്ഞ** ശ്രയിക്കാത്തവക്ഷം ത്രജ്ഞാടുകൂടി യളള അനേകവർഷശതങ്ങ**ാംകൊണ്ട**െ ആത്മസാക്ഷാ ത്കാരം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. വാസനാക്ഷയം, തതച വിജ്ഞാനം,മനോനാശം ഇവ മൂന്നും ഒരേകാലത്ത ഒന്നിച്ചതന്നെ അഭ്വസിക്കപ്പെടുന്നപക്ഷം, ആത്മ നിശ്ചയമായും സാക്ഷാത് കാരം എന്ന ഫലം അവയെ ഓരോന്നായി പ്രത്യേകം **ഉണ്ടാകു**ം. ത്തള്വസിക്കുന്നപക്ഷം ഭീർഘകാലംകൊണ്ടും ത്മസാക്ഷാത് കാരം സിദ്ധിക്കുന്നതല്ല. അയ് ഫല രിക്കപ്പെടുന്ന മന്ത്രങ്ങളെപ്പോലെ

യാുണ വാസനാനാശസ്താവത്തത്വാഗമം കുതഃ യാവന്ന തത്വസസ്രാപ്തിന്ന് താവദ്വാസനാക്ഷയം തത്വജ്ഞാനം മനോനാശോ വാസനാക്ഷയ ഏവ ച. മിഥഃ കാരണതാം ഗത്വാ ഭ്രാസാജ്യാനി സ്ഥിതാന്യതഃ തസ്മാഭ്രാഘവ യത്തേന പെഴരുക്കേണ വിവേകതഃം

രഹിതമായി ഭവിക്കും. മേൽപറഞ്ഞ മൂന്നുവായ അഭേയും ഒന്നിച്ചതന്നെ വളരെക്കാലം അഭ്വസി ച്ചാൽ താമരത്തണ്ടിനെ മുറിച്ചാൽ അവയിൽ ഉള്ള ന്തലുകരം പൊട്ടിപ്പോകുന്നതുപോലെ ദ്രഡ മായുള്ള വുദയഗ്രസ്ഥികളെല്ലാം നിശ്ചയമായും അറുപോകുന്നതാണും. ഫേ രാമ! അനേകുതത ജന്മങ്ങളിലുള്ള അഭ്വാസത്താൽ ഉറച്ചപോയിട്ടുള്ള ഈ സംസാരസ്ഥിതി ദീർഘകാലത്തെ അഭ്വാസം കൊണ്ടുലാതെ നശിക്കുന്നതല്ല."

18. മനഃസംയമനയോഗത്തിന് എട്ടംഗങ്ങ ളുള്ളതിൽ യമം, നിയമം, ആസനം, പ്രാണാ യാമം, പ്രത്യാഹാരം എന്ന അഞ്ചം ബാറിരംഗ ങ്ങാം എന്ന പായപ്പെടുന്നു. ധാരണ, ധ്വാനം, സമാധി, എന്ന മൂന്നും അതിനെ അന്തരംഗ ങ്ങളും ഏററവും മുഖ്യമായിട്ടുള്ളവയുമാകുന്നും അ

ഭോഗഗച്ഛാം ഭൃരത്ത കൃത്യാ ത്രയമേത്ത് സമാഗ്ര യോത്, ത്രയ ഏത്തെ സമം യാവന്ന സ്വല്ലസ്മാ മുള്ളർത്തുള്ളും താവന്ന തത്വസ്യാപ്തിർഭവത്വപ് സമാശരത്തെ! വാസ്യാക്ഷയ പിജ്ഞാനമുന്നാനാശോ മഹാമതേ! സമകാലം സമല്ലസ്ത്ര ഭവന്തി ഫലഭാ മുന്നു. ഏത്തക്കയോ നിഷ്ക്വ്യാന്ത്ര യാല്യാത്ര ചിരമപ്പുമാര തന്ന്ന സിദ്ധിം പ്രയച്ഛന്തി മത്രോഴ് സങ്കീക്കിതാ ഇവം തിഭിരേഭിയ്യിരാഭ്യാ ഒസ്താ ഹുദയ്യാന്ഥുഴാം ഒഡാം? നിഭശങ്ങവെ തുട്ടത്തി ബി സച്ചോദാല് ഇഞ്ഞാ ഇവം ജന്മാന്തരശതാള്വസ്താ രാമ സംസാരസംസ്ഥിതിു സോ ചിരംഭ്യാസയോഗേഗ് പിനാ ന ക്ഷിയുതെ കാചിത്

നേകവിഷയങ്ങളെ സങ്കല്പിച്ച് അവയിലൊ ന്നിലും സ്ഥിരമായി നില്ലൂടാതെ അലഞ്ഞുതിരി യുന്ന മനസ്സിനെ ഏതെങ്കിലും ക്ങപ്പുമായ ഒരു **ചക്ഷ്യത്തിൽ** സ്ഥാപിച്ച നിറുത്തുന്നതിനെയാണ് ംധാരണ³യെന്നു പരയുന്നത്. ഇതിനെ ഏകാഗ്ര തയെന്നും പറയാറുണ്ടു്. ഇപ്രകാരം **ഒരു ലക്ഷ്യ** ത്തിൽതന്നെ സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ട മനസ്സിനെ തുടച്ച് യായി അതിൽതന്നെ നിറുത്തുകയാണു് ധ്വാനം'. ക്നെപ്ലലക്ഷ്യം എന്നതു രൂപത്തോടുകൂടിത ഒരു സ്ഥ<sub>്ല</sub> ലപഭാ**ത്ഥ**മോ മാനസികമായ സൂക്ഷ്മപഭാ**ത്ഥ** രൂപവുമില്ലാത്ത ഒരു മോ അവാം. യാതൊരു സൂക്ഷ്മതതചവുമായിരിക്കാം. 🛶 ത്ര് ഒരു മന്ത്രമോ പ്രണവം മുതലായ ഏതെങ്കിലും പരിശുദ്ധനാ മമോ ആയിരിക്കാം. തുടൾച്ചതായിള്ള നിാധ ത്താലം, കാലം, ദേശം, രാചം, ശബ്ദം, കായ്യകാ രണഭാവം ഇവയെ കടന്നുപോകുണുമെന്നുള്ള പ്ര യത്നത്താലും സാധകൻ ഒരു ഉന്നതമായ പ്രജ്ഞ ആ അവസ്ഥയിൽ കാലദേശാദി യിലെ**ത്ത**ം. സകല വൃത്വാസങ്ങളും അവസാനിക്കും. ധ്വാനം, യ്വാനവിഷയം, ധ്വാനി**ക്കുന്ന**വൻ, എന്ന മൂന്ന ഭാവങ്ങളും മറഞ്ഞു് ഒരു ഒററ പ്രജ്ഞയായിമാത്രം ഈ അവസ്ഥയേയാണു് സ്രമാധി? ശേഷിക്കും. മന**ഃസംയമനയോഗത്തിൽ** യെ**ന്നു** പറയുന്നതു്. **ഇ**ള് എററവും ഉന്നതമായ നിലയാണു്. **പ്ര**യിരായ്താവി**ശേറ**ത് ഗാത്മഭാവത്തിലും,

ബ്രഹ്മത്തിൻേറയും ഐക്വഭാവത്തിലും നിരന്തര മായും ദൃഢമായും ധ്വാനിക്കുന്നതിനാൽ ഈ ഉന്ന തപ്രജ്ഞയുണ്ടാകുന്നതാണു്.

നാം ഒരു വദാത്ഥതെ കാണുമ്പോർം **അന**ിനെ രൂപം നമ്മുടെ നേത്രങ്ങളിൽ പ്രതി ഫലിക്കുകയും അതിനെറ ഛായ നേത്രങ്ങളിൽ പതിയുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ പ്രതിഫലനത്താലും ഛായയാലും **ഉണ്ട**ാകുന്ന സ്റ്റന്ദനം ലേക്കു നേത്രസ്പർശികളായ നാഡികൂട്ടിൽകൂടി ആ നയിക്കപ്പെടുന്നും. ഈ സ്ഥന്ദനം അതിൽപിന്നീട്ട തലമ്പോറിൽനിന്നും പ്രാണമയകോശത്തിലേക്കും അതിൽകൂടി മനോമയകോശത്തിലേക്കും മനോ മയ**കോശത്തിൽനിന്നും വി**ജ്ഞാനമയകോശത്തി ലേക്കും ആനയിക്കപ്പെടുന്നു. ഈ അവസ്ഥയിൽ ളശ്വമായി ഭവിക്കുന്ന പദാത്ഥത്തിന്റെ മുഴുവൻ **രൂപവും മനോമ**യകോ**ശത്തിൽ** രൂപീകരിക്കപ്പെ മനോമയകോശത്തി**ൽ** ഉ**ണ്ട**ാകുന്നതായ രൂപത്തി**ൽ** വിജ്ഞാനാത്മാപി**നെ**റ ക്രം **ഇ**യ നിലയിലാണ് തട്ടുന്നു. ത്ത വഭാ**ത്ഥ**ം നമ്മുടെ അറിവിന വിഷയമായി ഭവിക്കുന്നത്ല്. എല്ലാബാഹ്വപഭാത്ഥങ്ങളും അവ സ്ഥൂലമായാലും സൂക്ഷ്മമായാലും, ഇപ്രകാരമാണ് നമ്മുടെ അറി വിന്ന വിഷയമായി ഭവിക്കുന്നത്ര്. പദാത്ഥങ്ങരം കേവലം സങ്കല്ലത്തിൽനിന്നുമാത്രം ഉത്ഭവിച്ചതാ യാ**ൽ മനസ്സിൽ ഉണ്ടാകുന്ന രൂപങ്ങ**ഠം ക്കു് അടി

സ്ഥാനമായി പെളിയിൽ പഭാത്ഥങ്ങരം ഇല്ലെന്ന വ്വത്വാസമുള്ള. 🕟 'ആതമാ' ഒഴിച്ചുമ്മ സകല വസ്തുക്കളൂടേയും അ**റിവ് നമുക്കു** എത്വഗാത്മാ' ഉ**ണ്ട**ാകുന്ന**ത്ു്.** ശുഭാചെതന്ത്വത്തിനു സ്ഥുചമായോ **പറ**യുന്ന യാതൊരു രൂപവുമില്ല. അതിനു വുക്ഷ്മമായോ ത്രപവം കല്പിക്കപ്പെടാവുന്നതുമല്ല. യാ**തൊ**അ മനസ്സിന്റെ രുപീകരണശക്തിയെ അതിക്രമിച്ച് കേവലമായ അന്തർദ്ദരൂദിയാൽ മനസ്സ് പ്രത്വഗാ ത്മഭാവത്തിൽ സ്ഥാപിക്കപ്പെടുമ്പോരം 🛛 🗝 ് അപരിച്ഛേള്വവുമായ ത്രപരഹിതവും പ്തൃഗാത്മഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. മനസ്സ നിലയിലെത്തുമ്പോ**ം** ആത്മസചരുപത്തെ ച്ചിരുന്നതായ അവിള്യ നിശ്ശേഷം നശിച്ചുപോ ഉടൻതന്നെ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നും അനൃമ **പ്രാത്ത**തായ പ്രത്വഗാത്മാ എന്ന ശുദ്ധചൈതന്<mark>യ</mark>ാം സ്വയമേ പ്രകാശിക്കുകയും സാധകൻ സ്വസ്വത്ര സാ**ക്ഷാൽ** കരിക്കു പമായ ബ്രമസച്യവ**ംത്ത** കയും ചെയ്യുന്നു. ഈ തത്വത്തെ പഞ്ചദശിഎ**ന്ന** ശ്രീവിട്ടു**ംബ്റ്റ**സചാമിക്**ം** താഴെ ത്രന്ഥ അിൽ പറയുന്നപ്രകാരം പ്രതിപാഭിച്ചിരി**ക്കുന്നു:\_\_**:\*

<sup>്</sup>എം പിതത്സ്മചിളാളാംസൗ ദ്വായപി ധ്വാച്നതോ ഘടാ പതാജ്ഞാനം ധിയാ നയേത്രദാസന ഘടം സ്റ്റോത്. പ. VII. ൻ എ,

പാലവുാപ്പതാഭമവാ സ്വ ശാസ്ത്രക്ക് ഭിർന്നി ഥാരിതം ബ്രഹ്മണ്യജ്ഞ തനാശായ മൃത്തിവ്യാപ്തിരാപക്ഷ്യതേ. പ \_VII \_ൻ o &ൻറം.

**്രെയ ഘടം പോലെയുള്ള ഒരു പദാത്ഥത്തെ** ബുദ്ധിയും ബുദ്ധിയിൽ കൂടി പ്രകാശിക്കുന്ന ആ ത്മഭാവവും വ്വാപിക്കുന്നു. ഘട**തെ** ബുജി വ്വാ പിക്കുന്നതുകൊണ്ടു, അതായയ്ട് ബുദ്ധി **അല്ലെ** ങ്കാൽ മനസ്സ് ഘടാകാരമായി തീരുന്നള കൊണ്ടും, ഘടപ**ഭാത്ഥത്തെപ്പറ**റിയുള്ള അജ്ഞാനം നീങ്ങു ബുലിയിൽ കൂടി പ്രകാശിക്കുന്ന ആത്മഭാവ (വിജ്ഞാനാത്മാവിൻെറ) പ്രകാശം ത്താൽ ജഡമായ ഘടവം പ്രകാശിക്കുന്നു."

(ബ്രാവുമസചരുപമായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്ന പ്ര തൃഗാതമാവിനെ സാക്ഷാത്കരിക്കുന്ന ത്തിൽ അയ്ല് സ്വയം പ്രകാശസ്വരുവത്തോടുകൂടി യതിനാൽ ബലിപ്രതിബിംബനായ വിജ്ഞാനാ ത്മാവിന്റെ പ്രകാശം ഉപയോഗപ്പെടുന്നില്ല എ ശാസ്ത്രജ്ഞന്മാരുടെ അഭിപ്രായം. എ ന്നാൽ ബ്രഹ്മത്തെക്കുറിച്ചുള്ള അജ്ഞാനനിവൃത്തി ക്കു ബൂ**ജ**ി പ്രത്വഗാത്താവിനെ വ്വാപിക്കുക, **അ** ല്ലെങ്കി**ൽ** പ്രതൃഗാത്മസ്വരുപമായി പരി**ണ**മി ക്കുക എന്ന ബുദ്ധിയുട്ടെ വൃത്തി ആവശ്ശുമാകുന്നും" ആതമാനാത്മവിവേകം, സകല വാസ

നകളുടേയും ക്ഷയം, വികാരപരമായും **രപരമ**ായും വത്തിക്കുന്ന **ൻറെ** നിഗ്രഹം, ഇവയിൽക്രടി മനഃസംയമന യാഗാത്താത് യാണ്ഡ് മനഃസംയമനം എന്നധ്വം ഉണ്ടാകുന്ന പയ നയോഗം സിദ്ധിക്കുന്നത്. **ഭാനന്ദേലാച**്തി,

20.

പരിപൂണ്ണതവത തോവയും

മ്പോഠം സകലവിധ ഭുവേങ്ങളിൽനിന്നും നീങ്ങിയ തായ പരമാനന്ദ്രോപ്തി സിദ്ധിക്കും. ഈ തത്താ ത്തെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകം കൊണ്ട് വർണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_

> യഞ്ജനേവം സഭാഗ്യതമാനം യോഗീ വിഗതകല്മഷഃ സുഖേന ബ്രവമസംസ്റ്റർശ– മത്വന്തം സുഖമശ്നതേം

> > ഗീത. VI. 28\*

്യ അനാത്മവസ്തുക്കളോടുള്ള താളാത്മുത്താൽ ഉണ്ടാകുന്ന സകല മാലിന്യങ്ങളേയും ഭൂരികരിച്ചു വനായ യോഗി സഭാ പ്രതൃഗാത്മഭാവത്തിൽ താൻ എന്ന ഭാവത്തെ യോജിപ്പിച്ചും ഉറപ്പി ച്ചും നില്ക്കുമ്പോരം പ്രത്യാഗാതമാവിൽനിന്നും അഭിന്നമായ ബ്രവമത്തിന്റെ സ്വര്രപമാകുന്ന പ രിപൂർണ്ണാനന്ദത്തെ യാതൊരു പ്രയാസവും കൂടാ തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

<sup>\*</sup> വ്യതകല് മഷം-യോഗ് ജനനാത്മെ സൂക്കളോ ടൂള്ള താദാത്വൃത്താലുണ്ടാകുന്ന് സകല മാലിനൃങ്ങളും നീങ്ങി യവനായ യോഗി;ഏവാം-സമാ-ആത്മാനാം-യുഞ്ജൻ = ഇല കാരം എപ്പോഴം ണന്തു കരണത്തെ വ്യാഗാത്മാവിൽനിന്നും അഭിന്നമായ ബ്രഹ്മതിൽ തന്നെ പോജിപ്പിച്ചും െകാണ്ട് സുഖന = പ്രയാസംകൂടാതെ, ബ്രഹ്മസം സൂർശം-അതൃതാം-സംപം = ബ്രഹ്മസം യപമാകുന്ന പരിപൂർണ്ണാനമുത്തും അശ്നത്തെ = പ്രാപിക്കുന്നും

വിവരണം:\_\_കല്മഷം എന്നതിനു പാപമെ ന്നും മാലിന്വ്യം എന്നും രണ്ടർത്ഥമുണ്ടു്. അനാത്മ ഭാവങ്ങളായ വിവിധഉപാധികളോടുള്ള താഭാത്മൃ ത്താൽ ഉണ്ടാകുന്നതും ആ താദാത്വ്വം തുടരുന്നതു വരെ നിലനില്ക്കുന്നതുമായ വാസനകുളും വികാ രങ്ങള**ം** സങ്കല്പ**ങ്ങള മാണ**്സ കലവിധ<sup>്</sup>മലിനത യൂറ്റും പാപത്തിനം കാരണം. അനാത്മഭാവങ്ങ ളിൽ അല്പമെങ്കിലും താഭാത്മ്വം നില്ക്കുന്ന പക്ഷം **പ്രതൃ**ഗാത്മാപിന്റെ ഭശനവംസാക്ഷാത്കാരവും സംഭവിക്കുന്നതല്ല. വാസനകഠം, ആഗ്രഹങ്ങരം, വികാരങ്ങ്യ വിചാരങ്ങ്യ ഇവയെല്ലാം ത്മഭാവങ്ങളിലുള്ള താഭാത്മ്വത്തേയം **അ**സക്തി യേയും **ആശാ**യിച്ചു നില്ക്കുന്നു. ഈ ഉപാധി**ക** ളോടുള്ള താദാത്മ്വവം അവയെ ക്രമത്തിൽ നിയ ത്രിക്കുക എന്നുളം പ്രജ്ഞാസ്റ്റുണ്ടേത്തിനു് ആവ ശ്വമാണ്. അന്തഃകരണത്തിലുണ്ടാക്ന സകല വി കാരണ്ടാഗക്കും ആഗ്രഹങ്ങരംക്കും വിചാരങ്ങരംക്കും ജീവവികാസത്തിൽ പ്രത്യേകം സ്ഥാനവും ആവ ശൃകതയും ഉണ്ട്. അതിനാൽ മനസ്സിൻെ വി കാരഭാവത്തേയും വിചാരഭാവത്തേയും വാസനക **ളേയും നി**ശ്ശേഷം ന**ശിപ്പിക്കുക എന്നതു്** സ്വഭാ സംസ്താരവും വ**രുന്ന**തിന വ**പരി**പകചതയും മുമ്പു ആശാസ്വമല്ല. കാമം, ക്രോധം, ടേചഷം, മുതലായ അതുഭാമനോവികാരങ്ങ**്രകുടിയും ഒ**രു വിധത്തിൽ **പ്രജ്ഞാവികാസത്തെ** സഹായിക്കുന്ന

വയാണം. അവയ്ക്കു ജവവികാസത്തിൽ സ്ഥാനം ഉണ്ട്. സ്ഥൂലശരീരം തുടങ്ങിയ ഉപാധികളിൽ നിന്നും തമോഭാവത്തെ ദുരീകരിക്കുന്നതിനും പ്രവു ത്തികളിൽ പ്രേരിപ്പിക്കുന്നതിനും ജീവചികാസ ത്തിന്റെ പ്രാഥമികഘട്ടങ്ങളിൽ അവ ഉപയോഗപ്പെടുന്ന വികാരങ്ങളാണ്. അനേകം ഭുഷ്പവിചാരങ്ങളേ**യും ഭുഷ്പജി**ചി**തങ്ങളേയും ഈ വി** കാരങ്ങ ഗകൊണ്ടു തന്നെ ദൂരീകരിക്കാൻ സാധിക്കും **കോനുത്തത് ഭേ**ച**നുയ്തേ**ത് ജത്വഴ്**യുന്നതി**ധായി ആ വികാര**ങ്ങളെതന്നെ ഉപയോ**ഗിക്കാം. കോപ ത്തെ കോചത്തിന വിരോധമായും **ഭേ**ചഷത്തെ **ദേ**ചഷത്തിനു വിരോധമായും ഉപയോഗിച്ച് ആ വികാരജ്ജളെ ജയിക്കാൻ സാധിയ്ക്കും. സാവത്രിക മായ പ്രേമത്തിൻേറയും അതിനെ ആശ്രയിച്ചുള്ള തുലാവിക്കും അമുട്ടു ടേയും സഹായത്താൽ ഒഷ്ടമായു വികാരങ്ങളേയും വിചാരങ്ങളേയും സകല അതിൽപിന്നീടു പരിശുദ്ധപ്രേമ മൂരീകരിക്കാം. ത്തി ഒൻ റയും നിശ്ചയശക്തിയുടേ**യും** ത്താൽ മനസ്സിനെറ വികാരഭാവം മു**ഴുവനേ**യും അധിനത്തിൽ കൊണ്ടുവരാം. അതുപോലെതന്നെ **ആഗ്രഹരുപമായും വിചാരരൂപമായുമുള്ള മനോ** സചാധീനപ്പെടുത്തേണ്ടതായുണ്ടു്. **വ്വത്തി**കളേയും ഇതിനെ സാധിക്കേണ്ടത് ജീവിതത്തിന്റേറയും ആത്മാവിൻെറയും ഉന്നതഭാവങ്ങളെ ആശ്രയിച്ച് ഉണ്ടാകുന്ന സംസ്താരം കൊണ്ടാണു്. അല്ലാതത വികാരഭാവങ്ങളേയും വിചാരശക്തിയേയും ആപ കചമായ നിലയിൽ നാരിപ്പിക്കാൻ ഉള്യമിക്കുന്നും പക്ഷം യോഗസ് ജ്ഥിയിൽ ഉണ്ടാകേണ്ടതായ ആ തമാനാ വമോ അതിന്ന സാധനമായുള്ള ഇഞാന ലബ്ധിയോ ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. മനഃസ്ഥഭാവമായ വികാരങ്ങളുടേയും വിചാരങ്ങളുടേയും വിഷയ ത്തിൽ നശിപ്പിക്കലിനെക്കാറം ആവശ്യമായുള്ള ഇ് ശരിയായ സംസ്കാരമാകുന്നു.

21. പ്രണവം അപ്ലെങ്കിൽ 'ഓം' എന്ന ശബ്ദ ത്തിൽ അടംങ്ങിയിട്ടുള്ള തത്വങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കേ അയ് എത്രയം ആവശ്യമായുള്ള പ്രണവണി ഇം പ്രത്യഗാത്മാവിന്റേറയും പര ന്റെയാം ചാം മാത്മാവായ ഈശ്വരന്റേയും സ്വരുപസാക്കാത്ക രവിഷയത്തിൽ അതു വളരെ സഹായിക്കുന്നതുമാകുന്നു.

പ്രണവത്തെപ്പററ! ഉപനിഷത്തുക*ം* താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം ഘോഷിക്കുന്നം.\*

ന്നേകല വേദങ്ങളും യാതൊരു പരമമായ പ്രാ പ്വസ്ഥാനത്തെ പ്രതിപാദിക്കുന്നുവോ, സകല വി ധത്തിലുള്ള തപസ്സകളും യാതൊരു സ്ഥാനത്തെ

<sup>\*</sup> നവേ വേദാ യത്പദമാമനന്തി തപാംസി സർവാണി ച യലാമന്ത്ര യദിച്ഛുന്താ ബ്രഹ്മചര്യം ചന്ത്രി തത്തേ പദം സംഗ്രഹേണ ബ്രവീമി ഓമിത്വേരത്

പ്രാപിക്കുവാൻവേണ്ടി ഉദ്ദേശിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നും വേറ്റ, യാതൊരു പരമപടത്തെ പ്രാപിക്കണമെ ന്ന ഇപ്പയോടുകുടി സാധകന്മാരാൽ ബ്രഹ്മചയ്യ്യ ത്രോടുകുടി ഗുരുകലവാസം അനുവ്യിക്കുപ്പെടുന്നും പറഞ്ഞുതരാം. ഈ പദം 'ഓം' എന്ന പ്രണവ ത്രാൽ സൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്നതാകുന്നു. ഈ അക്ഷരം തന്നെ ഏററവും പരമമായ വസ്തു. ഈ അക്ഷരം തന്നെ രവും അപരവുമായ ബ്രഹ്മമാണെന്നറിഞ്ഞു് ഉപാസിച്ചാൽ ആ ഉപാസകൻ ഏതിനെ ഇച്ഛി രാണുവോ അതു സാധിക്കും."

**്രോം എന്നതു് ബ്രഹ്മം** തന്നെയാകുന്നു. സവ വും ബ്രഹ്മം തന്നെയാകു**ന്നു**. <sup>27</sup> \*

്രോം എന്ന **ണക്ഷ**രം തന്നെ സവ്വും; ഭൂത മായും, വത്തമാനമായും, ഭവിഷ്വത്തായും ഉള്ള സവ്വും ഓം എന്ന പ്രണവം തന്നെ. ഭൂതഭവി ഷ്വദചത്തമാനകാലങ്ങഠംക്ക് അതീതമായി വത്തി

<sup>്</sup> ഏതെലോവാക്കരം ബ്രഹ്മ ഏതെലോവാക്കരം പരം ഏതെലോവാക്കരം ജ്ഞാത്വാ രോ നഴിച്ചുതി തൗുത്ത്

<sup>₾ 2.</sup> I. 2. 15&16.

<sup>&#</sup>x27;'ഒാമിതി ബ്രഹ്മ ഒാം ഇതിടം സർവം.''

ളെത. ഉ. 1. 8.

മൂറ്റേകങ്ങ കൊണ്ട് ഉപദേശിക്കുന്നു:\_\_\_

യ**ളക്ഷ**രം വേദവിദോ വദന്തി വിശന്തി യദ്വതമോ വീതമാഗാഃ യദി<mark>പ്പുന്തോ ബ്രഹ്മപയ്യം ചര</mark>ന്തി തത്തേ പഭം സംഗ്രമേണ പ്രവക്ഷ്യേ

സവിളചാരാണി സംയമ്വ മനോ എടി നിരുഖ്വ ച മൂർദ്ധ്ന്വാധായാത്മനു പ്രാണം ആസ്ഥിതോ യോഗധാരണാം

കാമിത്വേകാക്ഷരം ബ്രഹ്മ വ്യാഹരൻ മാമനുന്നുരൻ പൂലയാതി തുജൻ ദേഹം സ യാതി പരമാം ഗതിം †

ഗ്യം VIII. 11, 12&13

<sup>\*</sup> ഓമിത്വേത് ഒക്ഷത്തിദം സർവം തസ്വോപം

ഭോദ മവേദ് ഭാിഷ്യമിതി സർവഭമാങ്കാര ഏവ ധച്ചാന്വത് ത്രിചാലാതിരം രമ്പ്യോങ്കാര ഏവ

<sup>†</sup> വേദ പിദു-യത് - അക്ക രംഘമതി കാര്മായ്മ അറിയുന്ന വർ യാതൊരു വസ്തു പിഹന നാശമില്ലാത്തരെ ന്നും ഒരു നരവോ; വിതരാഗാദ യതയുക ചാമക്രോയാളി വികാര അമാര വീണ്ടിയ രായ സന്യാസിമാർ; യത്ചവശന്തി കയ - രോത വസ്ത്വിനെ പ്രാപിക്കുന്നുവോ; യത്ച് ഇച്ചരനുട

്രവേദാത്ഗം അറിയുന്നവർ യാതൊരു വസ്തു വിനെ നാശമില്ലാത്തതെന്നു പറയുന്നുവോ, കാമ ക്രോധാദി വികാരങ്ങ്യം നീങ്ങിയവരായ സന്വാസി മാർ യാതൊരു വസ്തുവിനെ പ്രാപിക്കുന്നുവോ, നാതൊരു വസ്തുവിനെ അറിവാനിച്ഛിക്കുന്നവർ ഗുരുകലവാസം ചെയ്തു ബ്രവമചയ്യം അനുഷ്ഠിക്കു ന്നുവോ ആ പരമമായ പടത്തെ ചുരുക്കമായി

്യാവനൊരുത്തൻ എല്ലാഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും വി ഷയങ്ങളിൽനിന്നും പിൻവലിച്ച് മനസ്സിനെ എ നേത്തിൽ വിഷയസൂരണകൂടിയില്ലാതെ നിവത്തി പൂർലാവിൽതന്നെ പ്രാണവായുവിനേയും ഉറപ്പി

അറിയാനിം ്ഛിക്കൗവർ; 😂 📽 ധാരതാ**രു പ്രസ്ത**ചിരന ...ന്യം-ചരന്തി = ഇരുക്കലത്തിൽ ഇ. മചര്യത്തെ അനുഷ്ടിക നായുവാ; തത്-പടം ടത്തെ പരമമംയ പടാത്ത; സംഗ്രേഹ ബ ്യമം ല്വാഴക്കു് = ചിരുക്കുമ ത, ധ്വവകം പാരത്തു അവാം ബഴ-സർവദ്വാരാണി\_സംയമ്വ = മാവംനാരത്തേൻഎ ല്ലാഇന്ദ്രി <sup>ഡ്യ സ്</sup>ളെയും വിഷയങ്ങളിത നിന്നും പിൻവലിച്ച്; മനഃ.എ ചി.നികയു = മനസ്സിനെ ഹുദയത്തിത വിഷയസമ്രണ 🏩 പിയില്ലാതെ നിവത്തി; മൂർദ്ധ്നി-ആതനോ-പ്രാണം-ആധാ w = മൂർലാവിങ്ങൽ തന്റെ പ്രാണവായുവിനെ നി**രുതി**; സ്ഥാനനാരം അന്തിരു = പ്രത്വനാതമാവിൽ അന്തുകര ബരത്തെ ഉറപ്പിക്കുന്നതായ യോഗനിലയിക നിന്ന്; 🖚 ഏകാഷപരം- ബ്രഹ്മ വ്വാഹരൻ 😑 ബ്രഹ്മത്തെ ലക്ഷ്യമായി പു പിപ്പിക്കുന്ന 'ഒാം' എന്ന പ്രണവാക്ഷാത്തോ ഉച്ചരിക്കുന്നവ മാം-ച-അനുസ് രമൻ = അതോടുകൂടി അന്നെ ംന്നവും ധ്വാനിക്കു അവനായും; ഭേടഹം-ത്വജൻ-പ്രയാടി 🗕 ഭേ പൗത്ത ഉപേക്ഷിച്ച പോക സമോം, സം.പരമാം - ഗതിം\_ യാതി = അവൻ ത്രേഷ്യമായ ഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നു

ച്ച് പ്രത്യഗാത്മാവിൽ അന്ത്യകരണാത്ത ഉറപ്പു ക്കുന്നതായ യോഗനിലയിൽ നിന്നു ബ്രഹ്മത്തെ ലക്ഷ്യമായി സൂചിപ്പിക്കുന്ന 'ഓം' എന്ന പ്രണവാ ക്ഷരത്തെ ഉച്ചരിച്ചുകൊണ്ടും അതോടുകൂടിത്ത ന്നെ സവാത്മാവായി പ്രകാശിക്കുന്നവനും പരാ പരബ്രഹ്മസ്വരുപനുമായ എന്നെ സൂരിച്ചുകൊ ണ്ടും സ്ഥ്യലശരീരം മുതൽ കാരണശരീരം വരെയു ജ്ജ സകലശരീരങ്ങളോടുമുള്ള താദാത്ത്വത്തെ ഉ പേക്ഷിക്കുന്നുവോ അവൻ ഏററവും ത്രേഷ്യമായി പരമാത്മപദം പ്രാപിക്കുന്നു."

വിവരണം:\_\_മനസ്സിനെ ഫ്വദയത്തിൽ നിരോ എന്നാൽ വികാരപരമായുള്ള അന്ത്യകര ണത്തെ ചരിപൂണ്ണമായി സചാധീ **പ്പ**ംവോ ച്ചാ നപ്പുടുത്തുക എന്നത്ഥമാകുന്നു. மனாகும். പ്രാണശക്തിചെ ശിരസ്സിൽ പ്പിക്കുന്നതിനാൽ വിചാരപരമായുള്ള അന്ത്യകര **ണഭാവം മു**ഴുവനും നിഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നു. കാരം രണ്ടു**പിധത്തിൽ** സിദ്ധിക്കുന്ന അന്തുകരണ നിരോധനത്താൽ അതിനെ ഏകാഗതയോടുകൂടി രോം? എന്ന പ്രണവാക്ഷരത്തിന്റെറ അത്ഥമായ പ്രത്യഗാത്മാവിൽ നിറുത്തുവാൻ സാധിക്കും. പ്ര ണവത്തെ ഉച്ചാരണത്തിനു വിഷയമായ ശബ്ദമാ യോ ലേഖനത്തിന വിഷയമായ അക്ഷരമായോ കരുതിയാലം, അതിൽ പല രാമസ്വാ**ത്ഥ**ങ്ങളും നേടങ്ങിയിരിക്കുന്നുണ്ടു്. അതിന്റെ ഉച്ചാരണ

ത്തിൽ നാലുപടികാം ഉണ്ടു്. ഒന്നാമതായി വാ തുറന്ന് വൃദയാകാശത്തിൽ നിന്നും പ്രാണാശക്തി യെ മേല്പോടെടുത്തു 'അ' എന്ന് ഉച്ചരിക്കുന്നു. രണ്ടാമതായി ആ ഉച്ചാരണത്തെ തുടന്ന് 'ഉ' എന്നു ഉച്ചരിച്ചാംകൊണ്ടു് അധരപടങ്ങളെ അട യൂരുന്നു. മുന്നാമതായി 'ഉ'കാരത്തെ തുടന്ന് അ ധരപുടങ്ങളെ അടച്ചകൊണ്ടു തന്നെ മോപ്ര് അ യരവുടങ്ങളെ അടച്ചകൊണ്ടു തന്നെ മാരത്തെ ഉച്ചരിക്കുകയും, നാലാമതായി അധരപുടങ്ങളെ അടച്ചാംകൊണ്ടു ഉച്ചരിച്ച 'മ'കാരത്തെത്തന്നെ തുടന്നു ചൂരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

അ'കാരമെന്ന അക്ഷരവും അതിന്റെ ശബ്ദ വും; 1. സ്ഥൂലശരീരം (അന്നമയകോശം), 2. ഭൂതാത്മാ(വിശചൻ), 3. ജാഗ

യയും. വിഷ്ടിപരമാത ലെബനയും ഏറ ഭവസ്ഥ ഇവയെ സൂചിപ്പിക്കുന്നം. ഇ' കാരമെന്ന അക്ഷരവും അതി ൻെറ ശബ്ദവും; 1. സൂക്ഷ്മശരീ

രം (ലാണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞാനമയം, എന്ന മുന്നു കോശങ്ങഠം),2. പ്രാണ ആത്മാ, മന ആത്മാ, വിജ്ഞാന ആത്മാ എന്ന മുന്നു ആത്മസ്സ രണങ്ങഠം ചേന്ന തൈജസൻ, 3. സ്വപ്നാവസ്ഥ, ഇവയെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. മേ'കാരം എന്ന അക്ഷ രവും അതിൻെറ ശബ്ദവും; 1. കാരണശരീരം (ആനന്ദമയകോശം), 2. പ്രാജ്ഞാത്മാ (ആന ന്ദാത്മാ), 3. സുക്ഷപ്പ്വെവസ്ഥ, ഇവയെ സൂചി പറയപ്പെടുന്നു തുടച്ച്യായ അക്ഷരവും അതി നെറ ശബ്ദവും പ്രതൃഗാതമാ എന്നും കൂടസ്ഥ നെന്നും പറയപ്പെടുന്ന ശുദ്ധസാക്ഷിചൈതന്യ ത്തെക്കാണിക്കുന്നും ഇതാണു് പ്രണവമെന്ന (ഒാം? കാരത്തിനെറ വൃഷ്ടിപരമായ അത്ഥം പ്രണവം ത്തിനു സമഷ്ടിപരമായ ഒരത്ഥവുണ്ടു്.

സമംഷ്പിഭാവത്തിൽ 'ണ'കംരവും അതിന്റെറ **ശ**ബ്ലവും; 1. സകല പ്രപംഞ്ചമു ഗപ്പെട്ടതും വിരാട് ശരീരം എന്നു പറയപ്പെടുന്നതുമായ ഈശചര **ൻറെ സ്ഥൂലശരിരം**, 2. **പ്രണ**ാത്തിന്റെ ഗചാനരൻ എന്ന സമഷ്ടിചൈ**ത** സമഷ്ടിപൗമായ ന്വം, 3. സകലവിധമായ സ്ലഷ്ടി അത്രം തം ധ്നമിച്ച ശോഭിക്കുന്ന ഈഗോ രൻറെ ജാഗളവസ്ഥ, ഇവയെ സൂചിപ്പിക്കുന്നം. <sup>2</sup> കാവോ അതിന്റെ ശബ്ലവും, 1. സമഷ്ടിലാ സമഷ്ട്രിമനസ്സം, സമഷ്ട്രിബുജ്വിയും ഉരം സമഷ്ട്രിസൂക്ഷ്മശരീരം, പ്പെട ഈശചരൻെറ 2. <mark>ഹിരണ്</mark>യഗർഭൻ എന്ന സമഷ്ടിചൈതന്യം, 3. ഈ ക്രചരൻെറ സമഷ്ടി സചപ്നാവസ്ഥ, ഇവയെ സൂചിപ്പിക്കുന്നം. 'മ'കാരവുംഅതിന്റെ ശബ്ഭവം; 1. സമഷ്ട്രികാരണശരീരം; 2. ഈശചരൻ എന്ന സമഷ്ട്രി**ചൈതന്വാം,** 3. മഹാപ്രളയം എന്ന ഈ ശചരൻറെ സുഷുപൂച്ചവസ്ഥ,ഇവയെ കാണിക്കുന്നു. **മോകാരത്തിന്റെറ** തുടർച്ചയായ അർദ്ധമാത്ര കേവലസന്മാത്രമായും ചിന്മാത്രമായും ആനന്ദ മാത്രമായും വത്തിക്കുന്ന ശുഭാനിർഗ്ഗണയുഹമത്തെ സൂചിച്ചിക്കുന്നും.

'ഒാം'കാരമെന്നും പ്രണവമെന്നും പറയപ്പെ ടുന്ന ഈ അക്ഷരത്തേയും അതി**ൻറ ശബ്ദ**ത്തേ ശരിയായി അറിഞ്ഞു് ധ്വാനിക്കുന്നപക്ഷം പ്രത്വഗാത്മസാക്ഷാത്കാരവും തളപാരാ പ്രത്വഗാ തമാവിൻേറയും പരമാത്മാവിൻേറയും സാക്ഷാത്കാരവും ഉണ്ടാകും. 'യു പ്രയാതി തൃ ജൻ ദേഹം' (ശരീരത്തെ ത്വജിച്ച പോകുന്നവൻ) എന്ന വാക്വത്താൽ സൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്നത് ണാനന്തരമുള്ള അവസ്ഥയാണേന്നു് ചില വ്വാ പ്വാതാക്ക് അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. ജീവിതകാലത്തു തന്നെ ശരീത്തിലുള്ള താദാത്മുത്തെ തൃജ്യക്കുന്ന തിനും ബ്രഹ്മാനന്ദം അനുഭവിക്കുന്നതിനും സാധി ക്കുന്നതാകയാൽ ശേരീരം തൃജിക്കുക് എന്നതിനെ മരണം എന്തുത്ഥമാക്കേണ്ടതില്ല. ശരീതോഭാത്മ്വ ത്തെ നിശ്ശേഷം ത്വജിക്കുക എന്ന് ഈ വാക്വത്തെ ന്തത്ഥമാക്കിയാൽ മതിയാകുന്നതാണ്.

22. പ്രതൃഗാത്മാ എന്ന ശുലാചെതന്യഭാ വത്തേയും, അതിൻേറയും ബുവമത്തിൻേറയും

ംയാഗികും അ സാഭവ സിലാമാ കംന്ന ആനെന്ദ സതി∂ൻറ സച ഐക്വഭാവത്തേയും സാക്ഷാത്ക രിക്കുമ്പോഠം ഒരു യോഗിക്ക് ഉണ്ടാ കാവുന്ന ആനന്ദാനുഭവത്തെ ഭഗ വാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ട് വർണ്ണിക്കുന്നു:— വേദേഷ്യ യമ്ചൈഷ് തപസ്സ ചൈവ ഓനേഷ്യ യത് പണ്യഫലം പ്രദിഷ്ടം അത്വേതി തത് സവമിദം വിദിത്വാ യോഗീ പരം സ്ഥാനമുപൈതി ചാദ്വം.

ഗ്ിത. VIII. 28.\* ∙

്വേദങ്ങളെ യഥാവിധി അദ്ധ്വയനാ ചെയ്യു ന്നതുകൊണ്ടും അളുകാരാതന്നെ യള്ഞങ്ങളെ യഥാവിധി അനുഷ്ഠിക്കുന്നതുകൊണ്ടും ശരിയായി അനുഷ്ഠിക്കപ്പെടുന്ന തപസ്സിനാലും ഭാനങ്ങളെ കൊണ്ടും ഏതെല്ലാം ഫലങ്ങരം ഉണ്ടാകുമെന്ന് ശാസ്ത്രങ്ങരം വിധിക്കുന്നുണ്ടോ അവയെല്ലാവററി നേയുംകാരം ത്രേഷ്യമായ ഫലത്തെ യോഗിയായ വൻ ബ്രഹ്മത്തിനെ പരവും അചരവുമായ രൂപ ത്തെ അറിയുന്നതിനാൽ പ്രാപിക്കുന്നു. അതിന ശേഷം ആത്മസാക്ഷാത്കാരത്താൽ സർവ ജഗ ത്തിനും ആദികാരണമായുള്ള ഉത്തമമായ വൈ ച്ലോപിക്കുന്നു.

<sup>\*</sup> വേടക്കു.യെ ഇതെഷു-തപസ്സംകളിലും ഓനങ്ങളിലും; യത്-പു ത്വാഹം പെടിക്കും = ു ത്രു പുന്നു വാഹമാണോ ഉപഭേശിക്ക പ്യെട്ടിരികുന്നുള്; തത്-സവം = അ വാലം ത്തേയല്ലാം; യോ ഗീ-ഇഒം-വിടിത്വാ-അം തൃതി = യോഗിയായവൻ വ്രേഹത്തി കേൻറെ പരവും അപുരവുമയ ശ്രപ്പടത്തെ അറിയുന്നതിനാക അത്കൂമികുന്നു; ആല്യം-പരം-സ്ഥാനം ഉഴെപതി-ച = സ വായോത്തിനും ആളിചാരണമായുള്ള ഉത്തമമായ രവേഷുവ പടത്തേയും പ്രോപ്കാന്ന്

വിവരണം: \_\_ ബ്രഹ്മത്തിന്റെ പരവും അപര വുമായുള്ള ഭാവങ്ങളുടെ ജ്ഞാനവും തൻമൂലമുണ്ടാ **കുന്ന പ**രമാനന്ദപ്രാപ്തിയും സി**ദ്ധിയ്ക്കണ**മെങ്കി**ൽ അ**ന്തുകരണത്തെ സകലവിധ ബാഹൃവിഷയങ്ങ ളിൽ നിന്നും പ്രത്വാഹരിച്ച് പ്രത്വഗാതമാവിൽ തന്നെ ഉറപ്പിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ മറവ വിഷയങ്ങളിൽ നിന്നും പിൻവലിച്ച ഒരു ലക്ഷ്യ. ത്തിൽ തന്നെ ഉറപ്പിക്കുകയും അതിൽതന്നെ അ ന്ത്രുകരണവൃത്തികളെ വതിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന തിനെയാണും മനഃസായമ നാ എന്നു പറയുന്നത്. ഈ ലക്ഷ്വം പ്രതൃഗാത്മാവായാൽ അത് ഏററ മോക്ഷലബ്ലിക്കു വും ശോഭനഫലമായ മായി ഭവിക്കുന്നു. ഈ സായമനത്തെ ഭൂതത്മോ **മുനൽ** പ്രാജ്ഞാ**ത്മ**ാവരെയുള്ള ത്തത്മഭാവങ്ങളി ലോ ആകാശാദിസമഷ്ടിതതചങ്ങളിപോ ബ്രഹമാ, വിഷ്ണ, ശിവൻ തുടങ്ങിയുക്കു മൂത്തിഭാവങ്ങളിലോ നിരുത്താം. ഇപ്രകാരമുള്ള സംയമനത്താൽ പല വിധത്തിലുള്ള അമാനുഷസിദ്ധികഠം ഉണ്ടാകുന്ന സിദ്ധികളെ ത്രാണു്. യോഗസൃത്രത്തിൽ ഈ **ത**തീയാദ്വായത്തിലും പല ഉപനിഷത്തുകളിലും വർണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടു്. വാസ്തവമായുള്ള ആത്മസാക്ഷാ ത്കാരം ഇച്ഛിക്കുന്നവർ ആരുംതന്നെ ഈ സിജി കളെ ആശിക്കുകയില്ല. അവയുടെ നേക്ക് **അല്പ** ംമെങ്കിലും അനുകലഭാവമോ അവയെപ്പററിയുള്ള

സങ്കല്പ്പാളേ ഉണ്ടാകുന്നു പക്ഷം സാധകനെ അതു ഉത്തമമാഗ്ഗത്തിൽ നിന്നും വഴിതെററിക്കുമെന്നുള്ള തിനു സംശയമില്ല.

23. ആത്മസാക്ഷാത്കാരത്തിലേക്ക് രണ്ടു പ്രധാന മാഗ്ഗങ്ങൾം ഉള്ളതായി ഭഗവാൻ ഉപ ദേശിച്ചിട്ടുണ്ടു്. അവയെ സാംഖ്വ്യ

സാം ച്വാത്തി സേറയും യോഗ അതിനേറെയും ⊶സ്പോരസംബ സവം. മാഗ്ഗമെന്നും യോഗമാഗ്ഗമൊന്നും പറയുന്നും ഭഗവാൻ ഉപഭേശിക്കും ന്ന സാംഖൃവും യോഗവും മാഗ്ഗ ങ്ങറം ഒരു സ്ഥാനത്തിലേയ്ക്കുത ന്നെ സാധകനെ നയിക്കും എന്ത്

ഭഗവാൻ ഉപദേശിക്കുന്നു:\_\_\_

യത് സാംഖ്യെ പ്രാപ്യതേ സ്ഥാനം തല്ലോഗൈരപി ഗമ്വതേ ഏകം സാംഖ്യം ച യോഗാ ച യഃ പശ്വതി സ പശ്വതി.

ഗീന, V. ഉ്\*്

<sup>\*</sup>സാരുളെ പ്രധാനം സ്ഥാനം പ്രാപ്യതേ = സാരു പ്രാഗ്ഗ ത്തി കള്ടി ചരക്കുന്ന വരാഷ് യാതൊരുസ്ഥാനം പ്രാപിക്കു പ്രെണ്ഡി (സാരപ്പാ ഗ്ഗത്തിൽ ഒശ്വധായ ഭാവങ്ങളെ ഒാ രോന്നായി നിഴക്കുധിച്ചു അഭ്വസിക്കുന്നു; യോഗമാഗ്ഗത്തിൽ ഒശ്വാതിതമായുള്ള ഭാവ പന്ത ഉപദേശമനുസരിച്ച് സങ്കളി ച്ച് ധ്യാനിക്കുന്നു; തത് യോഗൈഗം പ്രാപി ഗഗ്ഗത്തിൽ കുടി പരിക്കുന്നും പ്രാപിക്കു പ്രൊന്നും യോഗമാഗ്ഗത്തിൽകൂടി ചരിക്കുന്ന പരാഖും പ്രാപിക്കു പ്രോഗ്യത്തിൽ കാന്ധായം ഒന്നായിതന്നെ അതാ യൂട് ഒരെ ഫലമായ പ്രൃഗാത്രതന്നു കാരത്തിയ കാന്യത്തിക്കുന്നതാണെന്നു ആരു കാണുന്നുമോട്ടും പേര്വതി = നയിക്കുന്നതാണെന്നു ആരു കാണുന്നുമോട്ടും പേരുതി =

്:സാംഖ്യമാഗ്ഗത്തിൽ കൂടി ചരിക്കുന്നവരാൽ യാതൊരുസ്ഥാനം പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നുവോ ആ സ്ഥാനം യോഗമാഗ്ഗത്തിൽകൂടി ചരിക്കുന്നവരാലും പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നു. സാംഖ്യമാർഗ്ഗവും യോഗ മാഗ്ഗവും ഒന്നാണുന്നു് അതായത് ഒരേ ഫലമായ പ്രത്യഗാത്മസാക്ഷാത് കാരത്തിലേക്കു നയിക്കുന്ന വയാണെന്നു് ആരു കാണന്തുവോ അവനാണു് വാസ്തുവമായ കാഴ്ചയോടുകുടിയവൻ.'

വിവരണം:\_\_ സാംബൃമാഗ്ഗത്തിൽ കൂടി**യുള്ള** അഭ്വാസത്താൽ സാധകൻ സതചം, രജസ്സ്, തമ സ്സ് എന്ന മുന്നു ഇണങ്ങളുടെ സംഘാതര്രപമാ യി വത്തിക്കുന്ന പ്രകൃതിയുടെ വികാരങ്ങളായ സ്ഥൂലശരീരം മുതൽ കാരണശരീരം (അവിള്വാശ രീരം) വരെയുള്ള ഒാരാ ഉപാധിയം താനല്ലെന്നു ള്ള ദ്രഡമായ നിഷേധത്താൽ ക്രമത്തിൽ ധിരഹിതമായ പ്രത്വഗ ത്മഭാവത്തെ സാക്ഷാത്ക യോഗമാഗ്ഗത്തിൽപ്രടിയുള്ള അള്വാസ ത്താൽ സാധകൻ ഭൃതാത്മാമുത 🛪 പ്രാജ്ഞാത്മാ വരെയുള്ള ആത്മഭാവങ്ങളെ ധ്വാനിച്ച് ക്രമത്തിൽ **ഏ**റ്റാന് ധീഴുപ്പ്യാതിള്ള പ്രയിസാ**യാ**ഭാവയ്ക്ക സാക്ഷാത്കരിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം ഈ രണ്ടു മാഗ്ഗ പ്രതൃഗ അസാക്ഷാത്കാരത്തിലേക്കു തന്നെ സാധകനെ നയിക്കുന്നതായി വിവേകമുള്ള വർ ഗ്രഹിക്കുന്നതാണ്.

24. പ്രതൃഗാത്മസാക്ഷാത്കാരം സിദ്ധിച്ചും യോഗി ലോകനന്മയ്ക്കു വേണ്ടി യോഗിയെ നിരന്തരം സൽകർമ്മണ്ടാഗ അന്താരെ കർമ്മാം വുിക്കാച്ചാന്ത്രം അവ യോഗിയെ ബന്ധിക്കുന്നതുള്ള ബന്ധിക്കുന്നതുള്ളുന്നും ഭഗവാൻ വിവരിക്കുന്നു.

യോഗയുക്കോ വിശുദ്ധാതമാ വിജിതാതമാ ജിതേന്ദ്രിയ സവിഭ്രതതമഭ്രതാതമാ കുറ്റുന്നപിന ലിച്ചതേ.

ഗീം. V. 7. \*

ന്തേന്ത്യകരണത്തെ സ്വാധീനപ്പെടുത്തി ഇന്ദ്രി യങ്ങളെ ജയിച്ചവനും പ്രത്വഗാത്മാവിൽതന്നെ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ചവനും താൻ ശുഭാചൈതന്വ്യ മായ പ്രത്വഗാത്മാവാണെന്നു സാക്ഷാത് കരിച്ചു വനും സകലഭ്രതങ്ങളിലും വത്തിക്കുന്ന ആത്മാവും

<sup>\*</sup> യോഗയുന്ന ടോൻ ച്ചത്രാഗാത്രവാന ഇലാ ചെത്തു മാനെന്ന് സാക്ഷാ ് നിച്ചവൻ; വിശ്ലയാത്ര ലല്യാഗാ തമാ പിൽ ഉറപ്പിച്ചതായ പരിയുള്ള സന്ദ്യേക്കിയവൻ; വിഴിതത്മാ = മനസ്സിനെ സ്വാധീന് മാക്കിയവൻ; ജിതേജി യാട് — ഇന്ദ്രയക്കാള ജയിച്ചവൻ; സവ്യത്തെയ്യത്തോ = സ കല്യ അങ്ങളിലു പത്തിക്കുന്ന അത്രാവുന്നെയാണ് തന്റെ അത്രാത്വന്ന സാക്ഷാത്കരിച്ചാൻ; കുവൻ അപി നലിം പ്യത്തേ — ലോകസംഗ്രഹത്തിനുവേണ്ടി സ്വാജ വികമായി കർമ്മങ്ങാ ചെയ്യുന്ന എക്കിലും അവഹന അവ ബന്ധിക്കുന്നില്ല.

തന്നെ തന്റെ കുത്താവ് എന്നു നിശ്ചയം വന്നു വനമായ യോഗി ലോകസംഗ്രഹത്തിനുവേണ്ടി കമ്മങ്ങളെ സഭാ ആചരിച്ചാലം അവനെ അവ ബന്ധിക്കുന്നില്ല<sup>77</sup>.

25. ഈ തത്വത്തെ ശേചതാശചതരോപനി ഷത്തിലുള്ള താഴെപ്പറയുന്ന മൗഴചരസാ കാത് കാരത്തിന്റെ കരണം അവശ്യക്തം

നിത്വോനിത്വാനാം ചേതനശ്ചേതനാനാം ഏകോ ബഹുനാം യോ വിദധാതി കാമാൻ തത്കാരണം സാംഖ്വയോഗാധിഗമ്വം ഉഞ്ഞാതചാ ദേവം മുച്ചതേ സവ്പാശൈഃ.

афэ, **ഉ.** VI. 13.

ംന്നിത്യമായുള്ള സകല തത്വങ്ങളും ആശ്രയി കുന്നെ നിത്യത്താം ഈശ്വരനാകുന്നു. ജ്ഞാന സ്വര്യവമായുള്ള സകല ഭാവങ്ങളും ആശ്രയിക്കു ന്നതു് അദ്രേഹത്തിന്റെ ജ്ഞാനഭാവത്തെയാണും. അനേകമെന്നു തോന്നെ സകല പേദാത്ഥങ്ങ ചിലും അന്ത്വൃതമായി വത്തിക്കുന്ന ഏകവസ്തുവും അദ്രേഹംതന്നെ. സകല ജീവന്മാരുടേയും ആഗ്രഹം പുരണം വരുത്തുന്നതും അദ്രേഹംതന്നെ. സകല ത്തിനും ആദികാരണമായുള്ള അദ്രേഹം സാംഖ്യ ളിൽകൂടി പ്രാപ്യനമാകുന്നു. അദ്ദേഹത്തെ അറീ യുന്നതായാൽ സകലവില ബന്ധനങ്ങളിൽ നിന്നും വിമുക്തനായിത്തീരാം.<sup>22</sup>

26. മനഃസംയമനം, അതിൻെ പ്രധാന അംഗമായ ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹം ഇവയുടെ ആവശ്യ കതയേയും അചയിൽകൂടി പ്രാ ചോഗത്തിന്റെ പോധാന്വം. വിക്കാവുന്ന പരബ്രാമസാക്ഷാ ത്കാരത്തേയും ചററി ശ്രീ ശങ്കരാ ചായ്വർ വിവേകച്യുഡാമണിയിൽ താഴെ പറയുന്ന ശ്രോകംകൊണ്ടു പ്രതിപാദിച്ചി മിക്കുന്നു:\_\_\_

ഏകാന്തസ്ഥിതിരിന്ദ്രിയോപരമണേ ഫേതുർഭമശ്ചേതസം സംരോധേ കരണം ശമേന വിലയം യായാഭഹംവാസനാ തേനാനന്ദരസാനഭ്രതിരചലാ ബ്രാഹ്മീ സഭായോഗിനം തസ്മാച്ചിത്തനിരോധ ഏവ സതതം കായ്യു പ്രയത്നാന്മുന്നും.

വി. ചൂ. 369.

"നാനാവിധവിഷയങ്ങളുടെ ആകർഷണമില്ലാ അതായ വിജനപ്രദേശത്തിലെ വാസം ഇന്ദ്രിയ നിഗ്രഹത്തിൻ കാരണവും ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹം അന്ത്യ കരണനിരോധനത്തിൻ കാരണവും ആകന്നു. അന്ത്യുകരണനിരോധനത്താൽ അഹങ്കാരവും തൻ മൂലമുള്ള വാസനകളും നശിക്കും. അഹേങ്കാരവും വാസനകളും നശിച്ചാൽ യോഗിക്കു ബ്രഹ്മത്തിൽ തന്നെ നിശ്ചഞ്ചലമായ സ്ഥിതിയും ആനന്ദാസാ നുഭവവും ഉണ്ടാകും. അതിനാൽ മനനംകൊണ്ട് ആത്മാനാത്മവിവേകം വന്നു സാധകൻ അത്രത്മാ നുഭവനിലിക്കായിക്കൊണ്ട് അന്ത്യകരണത്തെ പ്രത്വഗാത്മാവിൽ ഉറപ്പിക്കുന്നതിനായി മനഃസം യമനം നിരന്തരം അനുഷ്യിക്കേണ്ടതാകുന്നു."

ഭാഗത്തിലുള്ള 27. ഇത മൂന്നുല്വായങ്ങൾ കൊണ്ടു് നേത്തചമസി<sup>33</sup> എന്ന മഹാവാക്വത്തിലട ഞ്ഞിയിട്ടുള്ള ശപം' എന്ന പടത്തിന്റെ വാച്വവും ലക്ഷ്യവും ആയ അത്ഥത്തെ വിശദമാക്കിയിട്ടുണ്ടും. ശേപം, പടത്തിന്റെ ലക്കിയുന്നും പരബ്രമ ത്തിൽനിന്നും അനന്വവുമായ പ്രതൃഗാതമാവിനെ സാക്ഷാത്കരിക്കണമെങ്കിൽ ഉത്തമമായ ജ്ഞാന വും, നിസ്സംഗത്വത്തോടുകൂടിയ നിരന്തരമായുള്ള സത്കമ്മാനുഷ്ഠാനവും, സവിജ്ഞനം സവിശക്ത നുമായ ഈശചരനിൽ പരിപൂണ്ണവും നിഷ്കളങ്ക വുമായ ഭക്തി**യും ആവ**ശ്യമാണ്. ഈശചരനെ സവ്ത്തിനം നിമിത്തകാരണവം ഉപാഭാനകാര അറി**ഞ്ഞു്** ഗീത ഉപദേശിക്കുന്ന **ണവു**മായി ഉത്തമജീവിതത്തെ നയിക്കുന്നതായാൽ, ആത്മ സാക്ഷാത് കാരവും അതിനു കാരണമായുള്ള ഉത്ത മജ്ഞാനവും സിദ്ധിക്കുന്നതാണു്.

24:1

## ഗീതാത്ഥസംഗ്രഹം

അനാമല്യ്വായം.

## പരമാത്മസ്വര്രപനിരുപണം.

ശോതാശചതരോപനിഷത്ത് പരമാതമാ വിനെ താളെ പറയുന്ന മന്ത്രങ്ങാംകൊണ്ടു വിവ രിക്കുന്നു:\_\_\_

(പേരമാതമാവ് ഏ കന്തം, ആകാശാദി സകല ഭൂതങ്ങളിലും, ബ്രഹ്മാമതൽ പിപിലികവാരയുള്ള

പരമാതമാ ി നെക്കറിച്ച്യോ താശായരോ പ നിക്ഷത്തിച്ചുള്ള വിലക്കനം.

സകല പ്രാണികളിലും അദ്ദശ്യ മായി വത്തിക്കുന്ന പ്രകാശസ്വശ്ശ പനമാകുന്നു. അദ്ദേഹം സവവ സ്തുകളിലും ഉള്ളിലും പുറമേയും വ്യാപിച്ച സവ്പാണികളുടേയും അന്തരാതമാവായി വത്തിക്കുന്നും.

അഭ്രേഹത്തിനെറ അദ്വേക്ഷതയിലാണു സ്റ്റഷ്ണി, സഹാരം മുതലായ സകല കമ്മങ്ങളും നടക്കുന്നത്. സവ്പാണികളുടേയും വാസസ്ഥാനവും അദ്രേഹം തന്നെ എന്നാലും പ്രവാജ്ച ത്തിൽ നടക്കുന്ന യാതൊരു വികാരങ്ങളും അദ്രേഹം ബാധിക്കുന്നില്ല. അദ്രേഹം കേവലം സാക്ഷിയായിട്ട മാത്രം പ്രകാശ്വക്കുന്നു. അദ്രേഹം

കേവലംചെതനൃസ്വരുപനം, സത്വം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്നു പറയപ്പെടുന്ന യാതെയെ ഇണ ത്താലും ബാധിക്കറ്റ്വെടാത്തവനുമാകുന്നു.\*

അഭ്രേഹത്തിന സാധിക്കേണ്ടതായോ പ്രാപി കേണ്ടതായോ യാഒതാനമില്ല, അഭ്രേഹതിന് ഒരു പ്രത്യേകകരണവുമില്ല. അഭ്രേഹത്തിനു സമ മായോ അഭ്രേഹത്തെക്കാറം ശ്രേഷ്യമായോ ആരും തന്നെയില്ല. അഭ്രേഹത്തിനെറ പരമമായ ശക്തിയെ വേടങ്ങറം പലപ്രകാരം ഘോഷിക്കു ന്നുണ്ട്. ഇച്ഛ്, ജ്ഞാനം, ക്രിയ എന്നു മൂന്നു വിധത്തിൽ പ്രകാശിക്കുന്ന ശക്കി അഭ്രേഹത്തിനും സ്വാഭാവികമായുള്ള താകുന്നു." 1

പ്രപഞ്ചത്തിൽ അദ്ദേഹത്തിന്റെ യജമാന നായോ അദ്ദേഹത്തെ നിയന്ത്രിക്കുന്നവനായോ ആരുംതന്നെയില്ല. അദ്ദേഹത്തെ അറിയത്തക്ക യാതൊരു അടയാളവും ഇല്ല. സവ്ത്തിൻേറയും

<sup>്</sup> ഏ 8കാ ദേവം സവ്യാന്ത്രായ ഗ്രവം സവ്വ്വാപീ സവ്യാന്തരായാ കർമ്മായും ഷം: സവ്യാധിപാസം സാക്ഷീ ചേതാ കോംബാ നിർഗ്ഗണംയു

のJ, 2. VI. II.

<sup>1</sup> ന തന്വ്യ കായ്യാ കരണം ച വിദ്യതേ ന തത്സമശ്ചാഭ്യധി കരയ ഒഴുതേ പരാസ്വം ശക്തിവിചിയെവ ശ്രൂയതേ സ്വാഭാപിക്ലീ ജ്ഞാനബചക്കിയാ ച

<sup>8</sup> V1. 8

ത്തുദികാരണം അട്രേയാം തന്നെം കരണങ്ങളെ എല്ലാം ചേഷ്ടിപ്പിക്കുന്ന ശക്തികഠംക്ക് അധിപ്നം അദ്ദേഹമാണ്. അദ്ദേഹത്തിനു ജനയി താപ്രിതാ വായും ആരും ഇല്ല. അദ്ദേഹത്തിന്റെ അധിപനായും ആരും ഇല്ല. " 1

ഈ വിധത്തിലാണു ശേചതാശചതരോപനി ഷത്തു പരമാതമാവിനെ വണ്ണിക്കുന്നത്. പരമാ തമാ ഏകനും അടചിതീയനും ആണ്. അചേത നധാതുവഗ്ഗത്തിലും, സ ച്ചാഗ്ഗത്തിലും, മഗവഗ്ഗ ത്തിലും, മനഷ്യവഗ്ഗത്തിലും, ദേവവാർ മതലായ മറും സൂക്ഷ്മവഗ്ഗങ്ങളിലും സ്റ്റരിക്കുന്ന സകലവിധ ചൈതന്വഭാവങ്ങളും ഏകമായഅഭേ വ ത്തിനെറ ചൈതന്വാം തന്നെ. സ്ഥ്യലമായും സൂക്ഷ്യമായും പ്രകാശിക്കുന്ന പ്രപഞ്ചം ചുഴവനും അഭേഹ ത്തിനെറെ സ്തരണം മാത്രമാണു്. ഈ തത്വത്തെ യാൺ ഉപനിഷത്തുകളെല്ലാം ഐകകങ്ങു ന

<sup>1</sup> നെ തസ്വ കശ്ചിത് പതിര്സ്തി ലോകേ ന ചേശിതാ നൈവ ച തസ്വ ജിംഗം സകാരണം കരണാധിപാധിചോ ന ചാസ്വ കശ്ചിജ്ജനിതാ ന ചാധിപം

eco. 2. VI. 9.

2. ന്നുതു നീയാകുന്നു' എന്ന അ**ത്ഥത്തോ**ട്ടു കൂടിയ ന്തത്തപമസി?' എന്ന മഹാവാകൃത്തിലുള്ള ത്രപം? എന്ന പുളത്തിന്റെറ വാ

ത്രിയഭാഗ ച്ചിവ്യം ലക്ഷിവിമാത അത്ഥങ്ങാള മായ കഴിഞ്ഞ മൂന്നാ് അഭിഗ്വായങ്ങൾം VII-o VIII-c കൊണ്ട് പ്രതിപാദിച്ചിട്ടണ്ട് ണം ഭവ്വായ **ങ്ങ**ളി ലെ (പിഷമയം, മ്മയോഗത്തിനെറയോ മനസ്സംയ മനയോഗത്തിന്റെറയോ ഉന്നതഘട്ടങ്ങളെ പിക്കണമെങ്കിൽ സവാന്തയ്യാമി എന്നും പരമാ ത്മാവെന്നും ഘോഷിക്കപ്പെടുന്ന ഈശചരനെക്കു അറിവും അഭ്രേ**ഹത്തിന്റെ നേക്കു**ള്ള <u>ပျှ တြန္တာ</u> അനന്വുമായ ഭക്തിയും കൂടാതെ അതു സാജ്യ മല്ല എന്ന തതചത്തെ ദൃഢമായി ഓമ്മിക്കേണ്ട താണം. ഇതും ഇതിനെ തുടന്നുള്ള രണ്ടല്യായ **ങ്ങളും ന്ത**ത്തചമസി" എന്ന മഹാവാക്യത്തിലുമ്മ **''തത്'**' എന്ന പഭത്തിന്റെറ അത്ഥത്തെ പ്രതിപാ ഭി<sub>ക്കു</sub>ന്നതായിരിക്കും.

3. മഹാവാക്യത്തിനെറ ത്രചം' എന്ന വള അതിനെന്നപോലെ 'തത്' എന്ന വളത്തിനം വാച്യമെന്നും ലക്ഷ്യമെന്നും രണ്ട് പടത്തിനെറ വാച്യവുംലക്ഷ്യ പടത്തിനെറ വാച്യാത്ഥത്തിൽ വം അത്മങ്ങറം. ജീവാതമാവിനെറ സകല ഭാവം ജേളം ഉപപ്പെടുന്നതായി വിവരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്.

ജാഗദവസ്ഥയിൽ സ്ഥൂലശരീരത്തിൽകൂടി സ്റ്റരി ക്കുന്ന ജീവാത്മഭാവമായ വിശചൻ, സച<sub>ാപ്ലാ</sub>വസ്ഥ യിൽ സൂക്ഷൃശരീരത്തിൽകൂടി സ്റ്റരിക്കുന്ന ജീവാ ത്മഭാവമായ തൈജസൻ, സുഷ്ടപ്പു വസ്ഥയിൽ കാരണശരീരത്തിൽകൂടി സൂരിക്കുന്ന ജീവത്തു ഭാ വമായ പ്രാജ്ഞൻ, സ്കൂലവും സൂക്ഷ്മവും കാരണ വുമായുള്ള ഉവാധികളാലോ അവയിൽകൂടി അന്ത ഭവിക്കപ്പെടുന്ന ജാഗ്രത്, സചപ്നം, സഷുപൂി മുതം ലായ അവസ്ഥകളാലോ ഒരു വിധത്തിലും ബാധി ക്കപ്പെടാത്ത പ്രത്വഗാത്മാ എന്നും കൂടസ്ഥനെന്നും അറിയ**പ്പെടുന്ന** ശുദ്ധമൈതന്വസചര്രപൻ, **ഇവ** യെല്ലാം ത്രച**ാ** പടത്തിന്റെ വാച്ചാത്ഥത്തില**ം** <sup>യാ</sup>തിൻെ ലക്ഷ്യാത്ഥം മേല്പറഞ്ഞു ഉപാധി 🗝 ളിൽനിന്തും വൃതിരിക്തനായും അവസ്ഥ കഗംകെല്ലാം അതിതനായും വത്തിക്കുന്ന ശുദ്ധ **ചൈ**തനുസച്രചനായ കൂടസ്ഥൻ മാത്രമാ**ണ്**. അതുപോലെതന്നെ 'തത്' എന്ന പദത്തിന്റെറ വാച്ചാത്ഥത്തിലും ഉപാധിസഹിതമായും ഉപാധി രഹിതമായുമുള്ള സകല ഭാവങ്ങളും ഉഗപ്പെടും. അതിന്റെ ലക്ഷ്യാത്ഥം നിർഗുണമെന്നും നിവ്വ ശേഷമെന്നും പ്രതിപാഭിക്കപ്പെടുന്ന പരഇവമം മാത്രമാണു്.

4. മനുഷ്ഠത്രെനിലയിൽ വത്തിക്കുന്നജിവാ തമാവിന് ഉപാധികളായി സ്ഥൂലശരീരവും സൂക്ഷ്യ

കാരണശരീരവും ശരിരവും **ഉള്ള ത**ായി ഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതുപോലെതന്നെ പരമാത്മാവിന്തം **ഗ്നാ് പു**ശയും ധീയു്ന്നുവും കാരണശരീരവും ഉണ്ടു്. 9 + CF-00 TO to ഹിരണൃ മായും സൂക്ഷ്മായും കാരണമായും **ഗ**്ഭൻ**, ഈശ**ാ വത്തിക്കുന്ന പ്രചഞ്ചം മുഴുവന്താ നാൻ എന്ന പോദ പരമാതമാവിന്റെറ ത പ്ലിമുന്നു പര ചേന്നാണ - മാതഭാചിനെ റ മൂന്നു ശകീരജ്ജൂയി പ്രകാശിക്കു സവോനായ്യാമി ന്നത്. മുഴുവൻ സ്കൂലച്പഞ്ചവും ഭാവ ദേഗം. ചേന്ന് അഭ്ദേഹത്തിനെറ സ്ഥുല ശരീരമായി പ്രകാശിക്കുന്നു. മുഴുവൻ സ്ഥൂലപ്രപ ഞ്ചത്തിലും വ്വാപിച്ച് അതിക്രമിച്ച് നില്ലൂന്ന സൂക്ഷ്യപപഞ്ചം പരമാത്മാവിനെറ സൂക്ഷ്യശരീര മായി പ്രകാശിക്കുന്നു. സ്ഥൂലവും സൂക്ഷ്മവുമായുള്ള വ്വാപിച്ച് അതിക്രമിച്ച് പ്രാത്തം മുഴവനം നില്ലൂ**ന്ന** കാരണപ്രവഞ്ചമാണു് അഭ്രേഹത്തി ൻെറ കാരണശരിരം. സമഷ്ട്രി**സ്ഥു**ലശരീര ത്തിൽകൂടിയുള്ള പരമാത്മാവിൻെറസ്സു രണത്തെ ബൈശചാനമൻ എന്നു പറയുന്നു. സമഷ്ടിസുക്ഷ്ക **ശ**രീരത്തി**ൽ**കൂടിയുള്ള പരമാത്മസ് പുര**ണത്തെ ഹിരണ്ട്യ**ൗർഭനെന്നും സൂത്രാതമാവെന്നും ന്നുണ്ട്. സമഷ്ടികാരണശരീരത്തിൽകൂടിയുള്ള പര

**ഇപ്ര**യാരം

**എന്നു പറ**യപ്പെടുന്ന സ്ഥൂലപ്രചഞ്ചത്തിൽകൂടി

**മാതമസ്**ഫുരണത്തെയാണ്

പറയുന്നത്ല്.

**ഇ**രര**്യർ** 

സമഷ്ട്രിസ്ഥ്യലശരീരം

പരമാതമസ പുരണമായ വൈ**ശചാ**നര നേയും, സമഷ്ടിസൂക്ഷ്മശരീരം എന്നു പറയപ്പെ സൂക്ഷ്മ പ്രവഞ്ചത്തിൽകൂടിയുള്ള പരമാ**ത്മ** സ്പൂരണമായ ഹിരണ്വഗർഭനേയും, സമഷ്ടികാ രണശരീരം എന്നു പറയപ്പെടു**ന്ന** കുംബെപ്രപ കൂടിയുള്ള പരമാത്മസ് പുരണമായ ഈ ശചരനേയും, പരമാത്താവിന്റെ സമ്മണ രുപ സവാന്തയ്യാമിഭാവങ്ങളെന്നും യുന്നു. ഈ ശചരൻ എന്ന പടത്തിനു സമഷ്ട്രികാര ംനാശരീരമായ മൂലപ്രകൃതി അപ്ലെങ്കിൽ എന്നതിൽകൂടി സ്പൂരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മംചെതന്ത്യം അത്ഥമുള്ള തുകൊണ്ടു് പ്രത്വേകമായ ഹിരണ്യഗഭന്ത, **ചൈശ**ചാനമൽ, ഈ പരൻ **എന്ന** മൂന്നു ഭാവങ്ങളേയും കാണിക്കുന്ന ബ്രഹ്മ ത്തിനെറെ സവാത്മഭാവത്തിന്റ് ഈ ഗ്യാരൻ എന്ന **പടത്തെക്കാ**ഠം യോജിക്കുന്നതു പരമാതമാ എന്ന പടമാകയാൽ പരമാതമാ എന്ന പടത്തെതന്നെ സവാത്മാ എന്ന അത്ഥത്തിൽ ഈശചരൻ എന്ന പദത്തിനു പകരം ഉപയോഗിക്കുന്ന**തു് അത്**ഥനി -ശ്ചയത്തിനും ചിന്താസ്ഥിരതയ്ക്കും യോജിച്ചിരിക്കു മെന്നു വിചാരിക്കുന്നു.

5. മനാച്ചാൻറ സ്ഥൂലശരീരത്തിൽ ശിരസ്സ്, മാവിടം, വയറ്, രണ്ടു കാലുകഠം, രണ്ടു കൈ കഠം എന്ന് ഏഴ് അവയവങ്ങഠം ഉള്ളതായി വിവരിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നും. അവനം വത്തൊൻപ

തമുഖങ്ങളുള്ളതായും, അവ അവ കമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളം, പ്രിയങ്ങളും, അഞ്ചു പ്രാണാദിവായുക്കളും അന്ത്യകരണത്തിന്റെ നാലും വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. ഭാവങ്ങളും **ആ**ണെന്നാ അഞ്ഞ് അയാധേദ്രിത്ഷംഗം എന്ധവ **ശ്രാ**ന്ധ്ച്ചി ത്രേത്രേവ്രിയം, സ്പർനത്തിനുള്ള തചഗി **പ്രാരം (Bokan അവിധങ്ങം ചക്ഷുരിന്ദ്രി**യം, രസജ്ഞാം സനേന്ദ്രിയം, നത്തിനുള്ള ഗന്ധജ്ഞാനത്തി **ഘാണേ**ദ്രിയം ഇവയാകുന്നും. കമ്മേന്ദ്രിയ ജാരം വാക്ക്, പാണി, പാദം, പറയു, ഉപസ്ഥം എന്നിവയാണ്. അന്തഃകരണത്തിൻറ നാല ഭാവങ്ങാം മനസ്സ്, ബുദ്ധി, ചിത്തം, അവാ ങ്കാരം എന്നിവയാണ്. അഞ്ചു പ്രാണാഭിവായു ക്ക**ം പാണൻ**, അപാനൻ, വ്വാനൻ, ന്റൻ, സമാനൻ ഇവയാണ്. ഇവ**യെ** മല്യായത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുള്ളതിനാൽ **ത്തി**ച്ച വിവരിക്കണമെന്നു വിചാരിക്കുന്നില്ലു. സ്ഥൂല പ്രപഞ്ചവും പരമാതമാവിൻെ സ്ഥൂലശരീരമായി ഞന്നെ വത്തിക്കുന്നു. നെറ്റ ഓരോ അണാവിലും കൂടി പരമാത്മചൈ തന്വാം തന്നെ പ്രകാശിക്കുകയും ഒാരോ വിനേയും പരമാത്മചൈതന്വം തന്നെ ചലിപ്പി **ക്കു**കയും ചെയ്യുന്നു. മനുഷ്യനു ശബ്ദം, സ്പർശം, **രാ**പം, രസം, ഗന്ധം എന്ന ഓരോ വിഷയങ്ങ ളേയും അറിയുന്നതിന്റ് ഓരാ പ്രത്യേക അവയ

ഉണ്ട്. ച**രമാതമാ** സവ്**ശ**ക്തന്ത സവ്വജ്ഞനുമാകുയാൽ അഭ്രേ**ഹത്തി**ന്റെ ശരീര മായ ഉപപഞ്ചത്തിൽ ഓരോ അന്മേവിനും സക ലവിധ അവയവങ്ങളെപ്പോലെ പ്രവർത്തിക്കാനം ശുക്തിയുണ്ടു്. അതുകൊണ്ടു് അദ്രേഹത്തിന് കാലുകളും കൈയ്**ക**ളും മററവയവം ം ഗ്ലാതിക അളോ എല്ലാഭാഗത്തും ഉള്ള തായി ചറയം പ്പട്ടി ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളും കുമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും അദ്ദേഹത്തിനു സകല ഭാഗങ്ങളിലും ഉണ്ടു്. ഈ ലോകത്തിലുള്ള ഒാരോ അണുവും അദ്രേഹത്തി മ്തോത്രം, തചക്ജ്, ചക്ഷുസ്സ്, രസനേ ങ്ങിയം, ഘ്രണേങ്ങിയം എന്ന നിലയിലും, വാക്ക്, പാണി, മുതലായ കമ്മേന്ദ്രങ്ങളുടെ നിലയിലം **പ്രവർത്തിക്കും. അദ്ദേഹത്തിനു തന്റെറ** ഇ<u>പ്പ</u>ും ക്കയാധയിതാ**ശങ്ങ് യൂട്ട് സ്ഥ്**ലവം സീഴുഷ്**വ്**മാ യുള്ള പ്രപഞ്ചത്തിൽ ഓരോ അണുവിൽകുടിയും പ്രവത്തിപ്പിക്കാൻ സാധിക്കും. ഈ ത**ത**ചത്തെ ശേചതാശചതരോപനിഷത്ത താഴെ പറയുന്നു. വിധത്തിൽ ഭംഗിയായി വിവരിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_\_\_\_\_\_

്പേരമാത്മാവിന് ആയിരം ശിരസ്സുകളും, ആയിരം (അനേകമെന്നത്ഥം) നേത്രങ്ങളും ആയിരം പാദങ്ങളും ഉണ്ട്. അഭ്രേഹം പ്രപഞ്ചം മുഴുവനിലും ഉള്ളം പുറവും എല്ലാ ഭാഗത്തും വ്യാപിച്ച നിൽക്കുന്നു. അഭ്യഹം പ്രപഞ്ചം മുഴുവ

നേയം അതികുമിച്ചം വത്തിക്കുന്നുണ്ട്. വത്തമാനവും ഭവിഷ്<u>വത്ത</u>മായുള്ള സവവും അഖ ണ്ഡവും അപരിച്ഛേള്വവമായ ആ വസ്തുവികൻറ സ്ഫുരണവിശേഷം മാത്രമാകുന്നു. അദ്ദേഹം ഈ ളശ്ശുചചഞ്ചമായി സ്ഫൂരിക്കുന്നു. ബാധിക്ക**പ്പെട**ാത്ത വികാരത്താലും യാമതായ സവാതിതനം, വന്തം, അമുതതചത്തിന്റെറ (മോക്ഷത്തിനെറ)അധിപനമായിത്ത**നെ** അദ്ദേഹത്തിന സവസ്ഥലത്തം കാളം കാലുകളം ഉണ്ട്. .അ**തുപോ**ചല ങ്ങള**ം, ശ**ിരസ്സകളം, മുഖങ്ങളം, ശ്രോത്ങങളം അദ്ദേഹത്തിന് എല്ലാസ്ഥലത്തും ഉണ്ട്. ഈ വല തായ പ്രപഞ്ചത്തിൽ എല്ലാസ്ഥലത്തും സവവസ്ത ക്കളിലം ഉള്ള ല പുറമെയും അദ്ദേഹം വ്യാപിച്ച നി**ൽ**ക്കുന്നുണ്ട്." 1

6. പരമ തമാവിൻെറ വൈശ്വാനരഭാവ് ഏതു പ്രകാരത്തിലിരിക്കുന്നു എന്നും അതിൻെറ സ്ഥഭാവമെന്താണെന്നും അറിയുന്നതിനു സ്മൂല

<sup>1.</sup> സഹന്ദ്രതീഷാ പ്രദേ സാന്ദ്രാക്ഷാ സഹന്ദ്രപാഴ് സഭൂമിം വിശ്യായോ വൃത്വാണു പ്രിഷ്യളതാംഗുലം പ്രായ ഏവേദം സവം യദ്യതം യച്ച ജവ്വം ഉതാമൃതത്വസ്യോഗോ യദ്യതം യച്ച ജവ്വം സവത്ര പോണിപാദം ത്രിയുത്തുക്കിരുത്തോ പോണിപാദം ത്രിയുത്തുക്കിരുത്തുക

ecos. 2, III. 14, 15, 16.

പ്രവഞ്ചത്തിന്റെ വലിപ്പുക്കെപ്പററി നേറി യുന്നത് എത്യും സഹായമായിരിക്കും. സ്ഥ ലലോകത്തെ ശാസ്ത്രഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ മഹാല പഞ്ചം പനം പറയുന്നുണ്ട്. അതിൽ അനേകം ബ്രാമാണ്ഡങ്ങൾം ഉരപ്പെടുന്നതായി പറഞ്ഞിരി ക്കുന്നു മഹാപ്രചഞ്ചപ്രെറി മഹോനാരായ ണോപനിഷത്ത് താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം പറ ഞ്ഞുകാണംന്നു:

"ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തിനു ചുറദം ഇതുപോലെ ഉള്ള അനേകംകോടി ബ്രഹ്മാണ്ഡങ്ങൾം അത്യ തിന്റെ പ്രത്യേകഅതിത്തികളോടുകൂടി പ്രകാശി ക്കുന്നം." 1

പ്രവഞ്ചവലിപ്പത്തെ ദേവീഭാഗവതം താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം വിവരിക്കുന്നുണ്ട്:\_\_\_\_

പോകത്തിലുള്ള ധൂളികളെപ്പോലാ സംഖ്വ കൊണ്ടു നിണ്ണയിക്കാം. എങ്കിലം പ്രപഞ്ചു ത്തിലുകപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ബ്രഹ്മാണ്ഡങ്ങളുടെ സംഖ്വ നിണ്ണയിക്കാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല." 2

ന്നാം വസിക്കുന്ന ഭൂമിയുറംപ്പെട്ട ഈ വലു തായ ബ്രഹ്മാണ്ഡം, അവൃക്തം, മഹത്ത്, അഹ കാരം, ആകാശം, വായ, അനി, അപ്പ്

<sup>്</sup> അനു ആഹാണ്ഡസ്വ സമന്തരം സ്ഥിതാന്വേരാ ഭശാന് അനന്തകോട് ഇപ്പരാണ്ഡാനി സാവന്ദ്രനാനി ജചലന്തി മഹാ നാം ഉ

<sup>2.</sup> സംഘ്വാ ചേള് രജസാമസ്തി വിക്ഷാനാം ന കളാചന. ദേ. ജാ. IX. iii. 7.

പ്രവി എന്ന എട്ടു സൂക്യൂപദാത്ഥങ്ങളാൽ വുററ പ്പെട്ടിരിക്കുന്നുഎന്നും ആഭിനാരായണനെന്നും ആ ഭിവിഷ്ക്കുവെന്നും പരാണുങ്ങളും ഉപനിഷത്തുകളും ഘോഷിക്കുന്ന മഹാപുയപ്പന്റെ അവിന്ത്യവും അ പരിമ തവുമായ ധക്തിയാൽ ധരിക്കപ്പെടുന്നതും മഹാജലസമുഹം എന്നു ഘോഷിക്കപ്പെടുന്നതും മാന പ്രകൃതിയുടെ മല്യാത്തിലായി ചലിച്ചുകൊ അഭിരിക്കുന്ന അനേകകോടി വാവമാണ്ഡങ്ങളിൽ കുന്നാണു ഈ ബ്രഹമാണ്ഡമെന്നും? മഹാസങ്കല്പ ത്തിലും വിവരിച്ചുകാണുന്നു. 1

പ്രചഞ്ചത്തിന്റെ വലിപ്പടത്തപ്പററി നവീന ശാസ്ത്രജ്ഞന്മാരുടെ അഭിപ്രായവും മേല്പറഞ്ഞ പുരാതന ശാസ്ത്രംഭിപ്രായങ്ങളോടു യോജിച്ചു നില്ലൂന്നു.

് The Mysterious Universe'' എന്ന ഗ്രന്ഥ ത്തിൽ സർ ജേയിംസ് ജിൻസ് എന്ന മഹാൻ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വിവരിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_

**ല: ചഞ്ചത്തിലുള്ള** നക്ഷത്രങ്ങളുടെ ആക ത്തുക ഭ്രഘോകത്തിൽ എല്ലാ സമുക്രതീമങ്ങളിലും

<sup>1.</sup> ശ്രീഭാവനം ആദിവിഷ്ണോം ആദിനാരായണസ്വ അചി ആളാ അപരിമിയയാ തക്കാം ക്രയാണസ്വ വോജയെ യായു മായു പിരുമയാണാനാം അനേകാകാടിത്രമാണം നാം ഏകയുമ അവ്വക്ത മഹകനതാര പുഥിവുപ്പോഴോ വായവാകാശ തെളും ആ വരംബൊവുതേ അസ്മിൻ മഹതി ത്രാമാണ്ഡകരണ്ടെ സൈമുള്ളിം

മഹ സെങ്കളും.

ഉള്ള മണൽത്തരികളുടെ സംഖ്യയ്ക്ക് സമമാതിര ക്കാമെന്നു വിചാരിക്കേന്നുിയിരിക്കുന്നു. പ്രപ ഞ്ചത്തിലുള്ള പദാത്ഥാ മുഴുവനോടും നമ്മുടെ ഭൂമിയെ താരതമുപ്പെടുത്തുന്ന പക്ഷാ നമ്മുടെ വാസസ്ഥാനമായ ഭൂമി അത്ര ഇച്ഛമാണു്."

സ്ഥിരനക്ഷത്രവും ഓരോ 6**0**000 നെന്നു കരുതപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. നമ്മുടെ സൂയ്യനെ **ഭ്രമി** മുതലായ ഗ്രഹങ്ങ**ം പുറ**ിചരുന്നതുപോലെ നക്ഷത്രങ്ങളെ ചുററിവരുന്നതായി ഭൂമതയപ്പോ ലെയുള്ള ഗ്രഹങ്ങളുമുണ്ടു്. നമ്മുടെ സൂയ്യനേ അനേകലക്ഷം പ്രാവശ്വം വലിപ്പമുള്ള ക്കാറം ന്നക്ഷത്രങ്ങളും ഉണ്ട്. ഭൂമിയിൽ രണ്ടു സ്ഥാന **ങ്ങ 0**ംക്കു മലോ) വുള്ള ഭൂരത്തെ അളുക്കുന്നതിന **ംമൈൽ**, ലീഗ് മുതലായ **ക്കളവുകളെ ഉപ**തോഗി ഒരു നക്ഷത്രത്തിന്നം ഭൂമിക്കും മുജ്യ **യുള്ള ഭൂത്തെ** അറിയുന്നതിന്ത 'ജ്യോതിവ്ഷം' (Light year) എന്ന അളവിനെയാണം യായി ഉപയേഗിക്കുന്നത്ര്. സെക്കൻഡ്യ് മന്നിന 1,8 300 മൈൽ വീതം ഒരു വർഷം കൊണ്ടു സഞ്ചരിക്കാവുന്ന ഭൂരത്തെയാണ് ഒരു ജ്യോതി വിഷം എന്നു പറയുന്നത്ല്. നാം വസിക്കുന്ന ഭൂമക്ഷ എകഭേശം 25000 മൈൽ ചുറളെവുള്ളതായി ഗണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഈ സ്ഥിതിക്കു് വെളു ച്ചത്തിനു ഒരു സെക്കൻഡ് സമനാംകൊണ്ടു ഭ്രഗോ എട്ട്പോവശ്വം ചുററിവരാൻ

സൂയ്പ്പ്രകാശം സൂയ്പനിൽനിന്നും ഭൂമിയുടെ ഉപരി ഭാഗത്ത് വന്നു ചേരുന്നതിനു് എട്ടു മിന്നിട്ടുനേരം ഭൂമിയിൽ വേണ്ടിവരുന്തു. അതിനാൽ സൂയ്യൻ നിന്നും എട്ടു ിന്നിട്ടു. അകലെയാണെന്നു പറയാം. സ്ഥിരനക്ഷതങ്ങളിൽ ഭൂമിക്ക് ഏററവും അടു ത്തുള്ള നക്ഷത്രം പോലും ഭൂമിയിൽനിന്നും നാലു ജ്യോതിവർഷത്തിൽകറയാതെയുള്ള ദുരത്തിലാണം വത്തിക്കുന്നതു്. നമുക്കു് ഏററവും അടുത്തുകള നക്ഷത്രത്തിൽനിന്നും നമ്മടെ സൌരവ്യൂഹത്തെ നോക്കുന്ന പക്ഷം നമ്മുടെ ആദിത്വൻപോലും **ഒരു ചെ**റിച്ചന**ക്ഷത്രം പോ**ലെയേ കാണപ്പെടുകയുള്ളും. ഭൂമിയെപ്പോലെ സൂയ്യനെ ചുററിവരു**ന്ന** ഗ്ര<mark>ച</mark>ാ ങ്ങളിൽ ഏറ വം വലതായ വ്വാഴം (Jupiter) പോലം ദൃശ്വമാവുകയില്ല. നക്ഷത്രങ്ങളെ ചുററി വരുന്നതായ ഗ്രഹങ്ങളെ മൌണ്ടുവിൽസൺ എന്ന സ്ഥലത്തു സ്ഥാപിച്ചിട്ടുള്ള ദൂരദ്ദഷ്ട്രിക്കണ്ണാടികൊ ണ്ടുപോലും കാണ്മാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. ഒമൗണ്ട് **വിൽസണിൽ സ്ഥാപി**ച്ചിട്ടുള്ള ഭൂരദ്വഷ്ട്രിക്കണ്ണാടി സഹായത്താൽ അഞ്ചകോടി ജ്വോതിവ് ഷ്ത്തിനുമേൽ ദുരമുള്ള അനേകം നക്ഷത്രങ്ങളെ കണ്ടുവിടിച്ചിട്ടുണ്ടു്. അവയിൽ നിന്നും വളരെ **ഭൂടു**രയായി അ**നേ**കലക്ഷം നക്ഷ**ത്**ങ്ങ**ാം ഉള്ള** തായി കണക്കാക്കാപ്പട്ടിരിക്കുന്നു. സവാത്മഭാവ ത്തിൽ വത്തിക്കുന്നു പരമാതമാവി നർറ സ്ഥ്യലശം ളിരമായി ശോഭിക്കുന്ന പ്രപഞ്ചത്തിനെറ വലിപ്പം

ഇത്രമായ്രമുണ്ട്. സ്ഥൂലശരത്തിൽകൂടി പ്രകാ ശിക്കുന്ന ജീവത്തഭാവത്തെ വിശചൻ എന്നു പറ യുന്നതുപോലെ, സ്ഥൂലപ്രപഞ്ചത്തിൽ ഉള്ളം പുറവും വ്യാപിച്ചു അതിനെത്തന്നെ തൻെറ ശരീരമായി ഉപയോഗിക്കുന്ന പരമാത്മാവിനെ വൈശചാനാൻ എന്നു പറയുന്നു.

മനുഷ്യന്റെ സൂക്ഷ്മശരീരത്തിലും സ്ഥൂല ഗരീരത്തിൽ ശിരസ്സ്, എന്നുപാലെ വയര്, രണ്ടു കൈകരം, രണ്ടുകാലു കഗ എന്ന ഏഴ് അവയവങ്ങളം പാമാതമാപി പഞ്ഞായോധേദ്രിതങ്ങ*ു*ം പഞ്ഞു<del>യ</del> െൻറ സമഷ്ട്രി സൂക്ഷ്യ ഭരീമമാ മോഗ്രദിയങ്ങരം, പഞ്ചപ്രാണങ്ങരം യം സൂക്ഷ്യുമഹാ നാല് അന്തുകരണവിഭാഗങ്ങ <u>റ്</u>രസമാവാനാ കാര ദ്ലേഹത്തി ഉൻറ എന്നു പത്തൊൻപതു മുഖങ്ങള ഹിരണ്വഗഭ് 🕏 മുണ്ട്. മനുഷ്ട്വ**െന്റ**റ സൂക്ഷ്യ ര വവും രീരം, സ്ഥൂല ശരീരം മുഴുവനിലും വ്വാപിച്ച് അതിനെ അതിക്രമിച്ച നിൽക്കുന്നും. അതുപോലെ പരമാത്മാവിന്റെ സൂക്ഷ്മശരീര മായ സൂക്ഷ്പ്പഞ്ചവം, സ്ഥൂലപ്രവഞ്ചം മുഴവ നിലും വ്വാപിച്ച് അതിനെ അതിക്മിച്ചം നി ല്ലൂന്തുണ്ടു്. സൂക്ഷ്യപ്രവഞ്ചമാകന്ന ക്ഷൂശരീരത്തിൽകൂടി സ്റ്റുരിക്കുന്ന പരമാത്മഭാവ മെത്ത മറിരണ്വഗർഭനെന്നും സൂത്രാതമാ വിളിച്ച വരുന്നും

242i

8. ഓരോ ശരീരത്തിൽ പ്രവേശിക്കുമ്പോഴും ജീവാത്മാവിൻെറ പ്രജ്ഞ കുറഞ്ഞുപോകയും

സ്ഥൃചനുക്ഷ്മ ശരീരണ്ടളിൽ കൂ ടിപരമാതമാവി ഒകറ സ്റ്റൂരണം. സ്ഥ ലശരീരത്തിൽ ആ ത്മല്രജ്ഞ ഏററവും കുറഞ്ഞ അവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. സവാ ത്മസ്വരുപമായി വത്തിക്കുന്നു പരമാത്മാവിൽ ഈ മാതിരി

പ്രജ്ഞാമാ**ന്ദ്യ**ം സംഭവിക്കുന്നില്ല. സ്ഥൂലപ്രവഞ്ചം എന്ന സമഷ്ട്രിസ്ഥൂലശരീരത്തിലായാല്യം സമഷ്ട്രിസൂക്ഷ്മശരീരത്തിലാ പ്രഞ്ഞ എന്ന യാലും പരമാതമാവിന്റെ പ്രജ്ഞ പരിപൂണ്ണ മായി പ്രകാശിക്കുന്നുണ്ട്. പരമാതമാവിന്മുള്ള ഇപ്പാജ്ഞാനക്രിയാശക്തികഠം യാതൊരു കുറവും കുടാതെ എല്ലായോഴം എല്ലാ സ്ഥലത്തും അണ്ട വിലും മഹത്തിലും ഒരുപോലെ പ്രകാശിക്കുന്നു. അഭ്രേഹത്തിന്റെ സംവിത്ശക്തിയം പരിചുണ്ണ മായി ശോഭിക്കുന്നുണ്ടു . ഇതു കൊണ്ടാണു ശ്രോത്രം, തചക്ക്, ചക്ഷസ്സ്, രസനം, ഘ്രണം എന്നു പറ യപ്പെടുന്ന ജ്ഞാസേന്ദ്രിയങ്ങളും, വാക്ക്, പാണി, പാഭം, പായു, ഉപസ്ഥം എന്ന കമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും പ്രാ**ണൻ, അപാന**ന്, വ്യാനൻ, ഉ**ഭാനൻ,** സമാ നാൻ എന്ന **്രാണങ്ങളും** പഞ്ച ബുദ്ധി, ചിത്തം, അഹേങ്കാരം എന്ന അന്തഃകര ണഭാവങ്ങളും അദ്ദേഹത്തിന് എല്ലാ സ്ഥലത്തും ഇട്ട്രിക്കുക, ഉള്ള തായി വണ്ണിക്കപ്പെടു**ന്നതു്**.

അറിയുക, പ്രവത്തിക്കുക എന്ന അദ്ദേഹത്തിന്റെറ **ശ**ക്തിക**ാ**ക്കു് സ്ഥൂലവും സൂക്ഷ്റ്റവുമാത പഭാതഥങ്ങളം അടങ്ങിയ ഈ മാഥാ പ്രപഞ്ച ത്തിൽ ഭാഗത്തിൽ കൂടിയും പരിപൂണ്ണ ഏഇ മായി പ്രവത്തിക്കാൻ കഴിയും. ഈ വിധത്തി**ൽ** പരമാത്മഭാവത്തെ ഗ്രഹിച്ചാൽ മാത്രമേ സവ ജ്ഞൻ, സവ്ശക്തൻ, സവാന്തയ്യാമി എന്നു പറ യപ്പെടുന്ന അദ്ദേഹത്തിന്റെ സ്വഭാവത്തെ നമ ക്കു ഗ്രഹിക്കുവാൻ സാധിക്കുകയുള്ള.

അവിള്യ **എന്നതു്** മനുഷ്വന്ദ് 9. ശരീരമായി വത്തിക്കുന്ന ഇപോലെ, സമഷ്ട്വൃജ്ഞ അവ്വക്തമെന്നും നം എന്നും മായ എന്നും ഇണസാമ്വം എന്നും ചരമാ**തമ**ാവി രസൂറ കാരണശ പറയപ്പെടുന്നതിനെയാണം" പര് രീരവും ഈ ശ്വ മാത്മാവിൻെറ്റ കംരണശരീരം എ രഭാവവും, അതിനെ സമ ന്ത് പറയുന്നത്ല്. ഷ്ട്രികാരണശരീരമെന്നും മനുഷ്യകാരണശരാരത്തെ വൃഷ്പികാരണശരീരമെന്നും പറയുന്നു. സമഷ്ട്രികാര ണശരീമമാണ് സ്ഥുലവും സൂക്ഷ്മവുമായി പ്രകാശി ക്കുന്ന സമഷ്പിപ്രപഞ്ചത്തിന് അടുത്ത മായി നില്ലൂന്നത്. അതിനെ മൂലപ്രകൃതി എന്നം പ**ായുന്നു**ണ്ടു്. അതിനെ സത്തു എന്നോ അസ ത്ത് എന്നോ (അതായത് ഇരിപ്പു ഷം ത എന്നോ ഇരിപ്പില്ലാത്തതെന്നോ) പറയാൻ സാധിക്കുന്ന തല്ല.

അതിനെ അനിവചനീയം എന്നു് വേഭാന്ത **ശാസ്ത്രങ്ങ**ഠം ഘോഷിക്കുന്നും. പരമാത്മാവിൻെറ കാരണശരീരം എന്ന ഈ വസ്ത പരമാത്മാവിൽ അന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുണ്ടു്. -അതിനെ **പമമ**ാ തമാവിൽനിന്നും ഭിന്നുമന്നോ അഭിന്നമെന്നോ പറയാൻ പാടില്ല. കരണഭാവമായും വമായും സ്ഥൂലഭാവമായും വത്തിക്കുന്ന ഈ പ്രച ഞ്ചം മുഴുവന്നും പരമാത്മാവിൽ തന്നെ ചെയ്യുന്നു. മായയെന്നും ഗുണസാമ്വമെന്നും മൂലപ്ര കൃതിയെന്നും പറയപ്പെടുന്ന സമഷ്ട്വിതതചത്തിന്റ്, പര പ്രകൃതിയെന്നും അപരാപ്രകൃതിയെന്നും രണ്ടു ഭാവങ്ങ**ം** ഉണ്ടു്. അപരാപ്ര**കൃതി**യാ**ണ**് സ്ഥ**ൂല** സൂക്ഷ്മകാരണത്രപമായ മഹാപ്രച ഞ്ചമായി കാണ പ്പെടുന്നത്. പരമാതമാവിൻെറ ഇച്ഛാജ്ഞാന ക്രിയാശക്തികളായി പ്രകാശിക്കുന്നതു് അദ്ദേഹ പ**രാപ്ര**കൃതിയാണു്. **ത്ത**ിനെറ മനുഷ്യന്റൊ സുഷുപ്തി എന്ന അവസ്ഥയ്ക്കു സമമായുള്ള അവ സ്ഥയാണ് പരമാത്മാവിനെറ മഹാകാരണാശരീ **രമായ** മൂലപ്രകൃതിയിലുള്ള അവസ്ഥം ഈ അവ സ്ഥയെ മഹാസുഷുപ്തിയെന്നും മഹാപ്രളയമെന്നും പറയുന്നു. പരമാത്മാവിനെർറ ഈ ഭാവത്തെ ഈ **ശ**ചരൻ എ**ന്നു** പറയുന്നു. ഈ തതചത്തെ മാ**ണ്ഡ**്ട ക്വോപനിഷത്തിൽ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം ംവണ്ണിച്ചിരിക്കു**ന്ത**:\_

"ഇദ്ദേഹം സവ്ത്തിൻേറയും പ്രളവും സവ്ത്തയും അറിയുന്നവനും ആകുന്നു. ഇദ്ദേഹം സവാനത്യാമിയും സകല ഭ്രതങ്ങളുടേയും ഉത്ഭവസ്ഥാനവുമാകുന്നു. സവിഭ്രതങ്ങളും ഉത്ഭവിക്കുന്നതും അദ്ദേഹത്തിൽനിന്നു തന്നെ. സവിവും ലയിക്കുന്നതും അദ്ദേഹത്തിൽ തന്നെ." \*

പരമാത്മാവിനെറെ ഈ ഭാവത്തെയാണ് ശേച താശചതരോപനിഷത്തിലും താഴെ പറയുന്ന പ്ര കാരം വിവരിച്ച് ട്ടുള്ള ഇ്: —

"മായ എന്ന തത്വത്തെ സവ്ത്തിനും കാരണ മായുള്ള മൂലപ്രകൃതിയെന്നും, മായയെ തൻറെ അധാനത്തിൽ വച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന പരമാതമാ വിനെ മഹേശവരനെന്നും അറിഞ്ഞാലും. അദ്ദേ പത്തിൻറെ അവയവങ്ങളാണും സവ്പ്രപഞ്ച ത്തിലും വ്യാപിച്ചു നില്ലൂന്നത്. അതായയ് പ്രപഞ്ചം മുഴുവനും അദ്ദേഹത്തിൻെറ അവയവ ങ്ങറം തന്നെ.";

10. ജീവാത്മാവിനെറെ ഇരീയഭാവത്തെ കൂട സ്ഥൻ എന്നും പ്രതൃഗാത്മാ എന്നും പറയു സ്തണ്ട്.

<sup>ം</sup> ഏഷ സമിശോര ഏഷ സമിജ്ഞ ഏഷോ ƒ നത്തുാളോഷ യോനിം സമ്പ്സ്വ പ്രഭവാപുരയാ ഹി ഭുമാനാം. മാ. ഉം 6ം

<sup>†</sup> മായാം ഇല പ്രൂകൃതിം ചിദ്വാനമായിനു ഇലമാഹശചരം, തന്ത്യൂമായവഭേതതസ്ത്ര വ്യാപ്തം സർവമിളം ജഗര്.

evo. ≥, IV, 10.

അതുപോലെ പരമാത്മാവിനും തുരീയഭാവമുണ്ട്. അതാണ് നിർഗ്രണവം നിവിശേഷവുമായി വത്തി ക്കുന്നതും പരബ്രവമാമന്ന ഉപനിഷത്തു കളാൽ ഘോഷിക്കപ്പെടുന്നതുമായ ഏകവും അഭചിതീയ വുമായ തരചം. ഈ നിർഗ്രണഭാവത്തെ മാണ്ഡു ക്യോപനിഷത്തു താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വണ്ണി ച്ചിരിക്കുന്നു:—

പോരമാതമാവിന്റെ നാലാമത്തെ ഭാവമായ **തുരിയ**ചൈതന്യത്തെ <u>ഉള്ള</u>ിൽ \_ പ്രാക്കരതാട്ട കൂടിയതെന്നോ വെളിയിൽ പ്രജ്ഞയോടുകൂടിയ തെന്നോ ഉള്ളിലും വെളിയിലും പ്രജ്ഞയോടുകൂടി യതെന്നോ പറയാൻപാടില്ല. അതിനെ പ്രജ്ഞാ നംഘനമെന്നോ പ്രജ്ഞാസചരൂപമെന്നൊ പ്രജ്ഞ വസ്തവെന്നോ പറയാനും നിവ്വത്തി യില്ല. അതു ദൃഷ്ടിഗോചരമല്ല. *വ്വ*വഹാരവിഷ അ**തു്** അഗ്രാഹ്വവും ലക്ഷ**ണമൊ**ന്നു കൊണ്ടുംതന്നെ നിർദ്ദേശിക്കാൻ പാടില്ലാത്തതും ചിന്തയ്ക്കു വിഷയമല്ലാത്തതുമാകുന്നു. അതു യാതൊ രുവിധമായ അനുമാനത്തിനും വിഷയമല്ല. അത് അടചിതീയവുമായ ആത്മവസ്തുവാണ്. അതു മുഴുവൻപ്രപഞ്ചത്തിൻോയം ഉപശമസ്ഥാ നവും ശാന്തം എന്നും ശിവം എന്നും അരൈ ച തമെന്നും ഉപനിഷത്തുക്കളാൽ ഘോഷിക്കപ്പെടു പരമാത്മാവിന്റെ തുരീയഭാവമെന്ന് ന്നയ്യം

ഗണിക്കപ്പെടുന്നതുമായ വസ്തുവാണ്. അറിയ പ്പെടേണ്ട ആതമാ അതുതരന്ന.<sup>29</sup> \*

ഇതാണ് പരമാതമാവിനെറ നിർഗ്രണ പം നിരുപാധികവുമായ ഭാവം. ഈ ഭാവത്തെ മേൽ പവരിച്ചിട്ടുള്ള സമേഷ്ഠികാരണശരീരം, സമഷ്ഠി സൂക്ഷ്യശരീരം, സമഷ്ഠിസ്ഥൂലശരീരം എന്ന ശരീ രങ്ങളോ, അവയുറംപ്പെട്ട മഹാപ്രപഞ്ചത്തിൽ നിമിഷംപതി നടക്കുന്നതായി കാണുന്ന വിവിധ വികാരങ്ങളോ, മഹാപ്രപഞ്ചത്തിന്റെ ഉത്ഭവം, സ്ഥിതി, ലയം എന്നു പറയപ്പെടുന്ന മഹത്തായ മാററങ്ങളോ ഒരു വിധത്തിലും ബാധിക്കുന്നില്ല.

11. ശത്ര എന്ന വദത്തിന്റെ വാച്ചാത്ഥ ത്തിൽ സ്ഥൂലമഹാപ്രവഞ്ചം എന്ന സമഷ്ടിസ്ഥൂ ലശരിരം, സൂക്ഷ്മമഹാപ്രവഞ്ചം എന്ന സമഷ്ടിസുക്ഷ്മശരീരം, കാര നാവിവിധഭാ ബംബുളാട് ഏക നാമഹാപ്രവഞ്ചം എന്ന സമഷ്ടി താം. കാരണശരീരം, ഈ ശരീരാഭിമാനി കളായി കാണമപ്പടുന്ന വൈശവാ നരൻ, ഹിരണ്വഗർഭൻ, ഈശവരൻ എന്ന പര മാത്മഭാവങ്ങൾം, പരമാതമാവിന്റെ നിരുപോധി

<sup>\*</sup> നാന്തുപ്യത്താന ബഹിഷ്ക്ക്താം നോഭയതാപ് ജ്ഞാ ന പ്രജ്ഞാനഘനാ ന പ്രജ്ഞാ നാപ്പ് ഞോ. അദേജ്യവ്വാഹായ്യമഗ്രാഹൃമലക്കണമചിന്തുമാം പദേശ്യമേ കാത്രപ്രതൃയസാരം പ്രപഞ്ചോപശമാം ശാന്താ ശിവമ തുളുപതാ ചളർബോ മന്വത്തെ സ ആത്മാസ വിജേ്ഞയും. മാ. ഉ. 7.

കവും നിർഗുണവുമായ തുരീയചൈതന്വം എന്ന പരബഹേമഭാവം ഇത്രേയും ഉഗപ്പെടുന്നു. <u>ഉ</u>പാധി**റ്വ**ത്വാസംകൊ**ണ്ട്** സ്ഥൻതന്നെ ജ്ഞൻ എന്നും തൈജസൻ എന്നും വിശചനെന്നും അറിയപ്പെടു**ണ**യ്യപോലെ, ഏകവും അഭചിതീ യവും നി**ർഗുണവുമായുള്ള** പരബ്രഹ്മാതന്നെസമം ഷ്ടികാരണശരീരത്തി**ൽ**കൂടി പ്രകാശിക്കുമ്പോ രം ഈശചരനെന്നും, സമഷ്ടിസുക്ഷുശരീരത്തിൽകൂടി ഹിരണ്യഗളൻ അല്ലെങ്കിൽ പ്രകാശി**ക്കുമ്പോഗ** എന്നാം സമച്ച് സ്ഥൂലശരീരമാകുന്ന മഹാപ്രപഞ്ചത്തിൽകൂടി പ്രകാശിക്കുന്മോക വൈ ശചാനരൻ എന്നും വിളിക്കപ്പെടുന്നു. പരബ്ര'വമ ത്തിന്റെറ ഏകവും അഭചിതീയവും അപരിച്ചി **അഖണ്ഡ**വുമായ ലോക**ത്തിൽ** ഭാവം വൃഷ്ടിയായോ സമഷ്ടിയായോ പലപ്രകാരം സംഭം വിക്കുന്നതായി കാണുന്ന മാററങ്ങളാൽ ഒരു വിധ ത്തിലും ബാധിക്കപ്പെടുന്നില്ല.

12. പരമാത്മാവിൻെറ നാലാമത്തെ ഭാവം സ്ഥ്യലമായോ സൂക്ഷ്മമായോ കാരണമാം വത്തിക്കുന്നതും പലവിധം. യോ 'തത്'പലത്തി മുററങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്നതുമായ **ഉപാധികളോ**ടു ഒരുവിധത്തിലും ത്ഥം. **ബ**ന്ധിക്കപ്പെടാതെ നിർഗുണം നിരുപാധികമായും വത്തിക്കുന്നു എന്നാം ഭംഗിയായി മാണ്ഡുക്യോപനിഷം ഏററവും

ത്തിൽ വണ്ണിക്കപ്പെടുന്നതുമായ പരബ്രഹമലൈത സ്വമാണും 'തത്'പഭത്തിന്റെ ലക്ഷ്യാത്ഥം എന്നു പറയപ്പെടുന്നതും.

ഏകന്റും അദചിതീയനുമായ പരമാത്മാ തന്നെ സവാന്തയ്യാമിയായും സവാതീതനായും പ്ര കാശികുന്നു. ലോകത്തോടു യോ ജിപ്പിച്ച നോക്കുമ്പോഗം ചുപഞ്ചത്തി സവാന്തയ്യാമിയായി **കൻറ** നിമിത്ത തമാവിനെ കാരണവും ഉപാ പരമാതമാവിനെ ലോ കാണാം. **ഓനകാരണവം** കാതീതനിലയിൽ രനാക്കു**ന്നപ** ചാരമാതമാ. ക്ഷം നിർഗുണബ്രവമമായം സാക്ഷാത്കരിക്കാം. അദ്ദേഹത്തിനു രണ്ടു പ്രകൃതികഠം ഉണ്ടെന്നും അദ്ദേ**ഹത്തിനെറ പ്രകുതി**ക്കു ല്ലെങ്കി**ൽ** ഭാവങ്ങൾ ഉണ്ടെന്നും പറയപ്പെടുന്നു. അവയെ പരാപ്രകൃതിയെന്നും അപരാപ്രകൃതിയെന്നും പറ യുന്നുണ്ടു്. പരാപ്രകൃതി പരമാത്മാവിനെ സമം ഷ്ട്വീമനസ്സായം അപരാപ്രകൃതി അദ്ദേഹത്തിന്റെറ സമഷ്ടിശരീരമായും പ്രകാശിക്കുന്നു. പരമാ**തമാ ഇ**ൗ രണ്ടുഖിധ**ത്തി**ലുള്ള പ്രകൃതികളേക്കാ**ഗ ശ്രേഷ്ട** നുമാണം". പരാപ്രകൃതി എന്ന സമഷ്ട്രിമനസ്സി**ൽ** കൂടി പ്രകാശിക്കുമ്പോഗാ**ണ**് ഇ<u>പ്</u>ഷ, ജ്ഞാനം, എന്നു മൂന്നു വിധത്തിലുള്ള പരമാതമ ശക്തി പ്രകാശി**ക്കുന്നതു്.** പരാപ്രേകൃതിയു**ട**ട പ്രപഞ്ച പരമാ**തമാ** ഈ സ്റ്റരണംകൊണ്ടു ത്തിന്റെ നിമിത്തകാരണമായും, സത്വം, രജസ്സ് ം

തമസ്സ് എന്ന മുന്നു ഇണങ്ങളായി പ്രകാശിക്കുന്ന അ പരാപ്രകൃതിയുടെ സ്റ്റൂരിണം കൊണ്ടു് പര മാത്മാ പ്രവഞ്ചത്തിന്റെ ഉപാദാനകാരണമായും ഭവക്കുന്നു. സാംഖ്വാമാരം പാതഞ്ജലാമാരം മൂല് പ്രകൃതിയേയാണ് പ്രവഞ്ചത്തിനെ ഉപാദാന കാരണമായി കയതിവരുന്ന**െ**. പരമാതമാ അവർ സമ്മതിക്കു എന്ന ഒരു വസ്തുവുണ്ടെന്നു ന്നില്ല. മുലപ്രൂതി എന്നത് പാമാതമാവിലുള്ള ഒരു സ്റ്റരണവിഃശഷം മാതമാണെന്നു കാണുന്നില്ല. അതുപോലെ തന്നെ നൈയായിക മോരും വൈശേ ഷികന്മാരും പരമാണുരു പത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന പ്രഥി, അപ്പ്, അഗ്നി, വായ സൂക്ഷ്യഭ്രതങ്ങളും സവിവ്യാപ്തിയോടക്രടിയ **ആ**കാശം എ**ന്ന** സൂക്ഷ്യിഭ്രതവുടാണു് പ്രപഞ്ച ത്തിനെറെ ഉപാഭാനകാരണ മന്നു വിചാരിക്കുന്നു. ഈ സൂക്ഷ്മഭ്രതങ്ങളെല്ലാം പരമാത്മാവിന്റെ അ പരാപ്രകൃതിയുടെ വികാരത്താൽ ജനിക്കുന്നവ യാണു് എന്ന തതചരത്ത അവരാം ന്നില്ല. ഈ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ കാരണം എന്താ നെന്നറിയാനുള്ള ഉൽക്കണ്ണയോടുകൂടി ശ്രമിക്കു മ്പോരം, തതചാനേചഷണത്തിൽ ജിജ്ഞാസുകക ക്കു വരാ**വുന്ന ചി**ല പ്രധാന ഘട്ടങ്ങളെയാണാ ം**നൈ**യായികന്മാരുടേയും വൈദശേഷികന്മാരുടേയും സാംബ്വന്മാരുടേയും പാതഞ്ജലന്മാരുടേയും സിജാ ്നാങ്ങഠം കാണിക്കുന്ന**യ്**. ഈ പ്രവഞ്ചാം ഉണ്ടാ

കുന്നവിധത്തെ മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ ത**്യെ** പറയുന്ന പ്രക്യരം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_\_

"ചിലന്തി എന്ന ജന്തു തന്നിൽനിന്നും തന്നെ വലയെ സുഷ്ടിക്കുകയും തന്നിൽതന്നെ ഗ്രസിക്കു കയും ചെയ്യുന്നതുപോലെയും, പ്ലഥ്വിയിൽ നിന്നും ചെടിവഗ്ഗങ്ങാം ഉണ്ടാകുന്നതുപോലെയും, ജീവ നോടുകൂടിയ മനുഷ്യശരീരത്തിൽ നിന്നും തലമുടി വളരുന്നതുപോലെയും, അക്ഷരമായ (നാശമി ജാത്തതും ശുദ്ധാചെതന്വവസ്തുവുമായ) പരബ മത്തിൽ നിന്നും പ്രപഞ്ചം ഉണ്ടാകുന്നു?

സഭചതനമായ ചിലന്തിയിൽ നിന്നും അചേ തനമായ വലയും അചേതനമായ പ്ലഥ്വിയിൽ നിന്നും സചേതനമായ ഔഷധികളും സചേത നമായ പുരുഷനിൽന്വന്നും അചേതനമായ രോമ ങ്ങളും ഉണ്ടാകുന്നയ്ലോലെ, ചൈതന്വവസ്ത വായ പരബ്രവമത്തിൽ നിന്നും സചേതനവും അചേതനവുമായി കാണപ്പെടുന്ന ഈ പ്രപഞ്ചാം ഉണ്ടാകുന്ന എന്നാണു് ഈ ഉപനിഷഭ്വാകൃം വണ്ണിക്കുന്നതു്.

<sup>\*</sup> യദ്ധാണ്ണനാഭിസ്സ്റ്റജ്ഞേ ഗൃഹ്നതെ ച യഥാ പ്രഥിവ്വാമോഷധയു സംഭവന്തി യഥാ സതഃ പുരുഷാപ് കേശുലോമാനി തഥാക്ഷരാത് സംഭവതീഹ റിശചം.

a. g. I. 7.

14. പരമാതമാവിനെ ഉപാധികളോടുക്രടിയ വൈശചാനരൻ, ഹിരണ്യഗർഭൻ, ഈശചരൻ എന്നു വിചാരിച്ചാലും,നിരുപാധി

പരമാതമാവ് കാല ഭേശാ ദി കഠംക്കരിക്കരം വിചാരിച്ചാലും, അദ്ദേഹം കാലം, ദേശം, കായ്യകാരണഭാവം

ഇവയെല്ലാം അതികമിച്ചതന്നെ നില്ലൂന്നു. ഭൂതം, വത്തമാനം (കഴിഞ്ഞത്ല്, വരാൻ **ഭ**വിഷ്വത്ത്, പോകുന്നതു്, നടക്കുന്നതു്) എന്ന വ്യവഹാരത്തിനം കാരണമായ നിയമത്തെയാണ്യ് കാലമെന്ന പാ ശത്തതിതാഭിവ്വവഹാരഹേതും കാലം<sup>77</sup> എന്നു താക്കികന്മാർ കാലനിണ്ണയംചെയ്തിരിക്കുന്നു. കാലത്തെക്കുറിച്ചുള്ള വ്വവഹാരത്തിനു് ഒരു വൃവ സ്ഥയും കാണുന്നില്ല. അതിനു് ഒരു സ്ഥിരമായ സ്ഥാനവം ഇല്ല. നാം സാധാരണമായി നടന്നത്, നടക്കുന്നതു്, വരാൻപോകുന്നതു് എന്നെട്ടുാരം **വ്വവഹരിക്കുന്നു**ണ്ടു്. സൂക്ഷ്മദ്രഷ്ടിയോടുകൂടി **നോക്കു** ന്നപക്ഷം, ഈ മൂന്നു നിർദ്ദേശങ്ങളിൽ വത്തമാനം (നടക്കുന്നതു) എന്നതിനു് ഒരു സ്ഥാനമേഇല്ലെന്നും കാണാൻ കുഴിയും. വാസ്തവത്തിൽ നമുക്കു് ഭൂതവും. ഭവിഷ്യത്തുമായ കായ്യങ്ങളെക്കുറിച്ചേ ചിന്തിക്കാൻ സാധിക്കുകയുള്ള **ഭൂത**ത്തിനേയും ഭവിഷ്വത്തി നേയും വേർതിരിക്കുന്ന രേഖപോലെയുള്ള ഒരു സാങ്കേതിക ചിഠനമായിമാത്രമേ വത്തമാനത്തെ കരുതാൻ സാധിക്കുകയുള്ള. ഒരു നിമിഷം പോലും നിൽക്കുകയില്ലു. ളഷ്ടിപതി. അതിൽ അത

യുന്നതിനു മുൻപുതന്നെ അതു ഭ്രമകാലത്തിൽ **അകപ്പെട്ട**പോകുന്നു. **ക്ഷേത്രവുവഹ**ാരത്തിലേ ംപായി**ൻ**റ പോലെയാ**ണം വത്തമാനത്തിനെറ** നില. പരമാത്മാവിനെറെ പ്രജ്ഞയെപ്പററി ചി ന്തിക്കുന്ന പക്ഷം, അതിൽ ഭൂതമെന്നോ ഭവിഷ്വ തെയ്യന്നോ **ഉള്ള** ഒ**രു** വസ്ത നിൽക്കാനോ ഉ**ണ്ടാ** കാനോ സാധിക്കുന്നതല്ല. ഈ മഹാപ്രചഞ്ച ത്തിൻെറ ആദ്യസ്സുരണം മുതൽ അവസാനമായ ലസംവരെയുള്ള സവസംഭവങ്ങളും പരമാത്മാ വിൻെ**റ** എകസങ്കല്പമാ**ണ**്. കാലം, ദേശം, കായ്പ്പകാരണഭാവം ഇവയെല്ല**ം പ**രമാത്മാവിന്റെ റ ഇച്ഛ അല്ലെങ്കിൽ സങ്കല്പം എന്നതിൽ ഉശപ്പെ **ഞ** സങ്ക**ള്വത്ത**ിൽ ഭൂതമെ**ന്നോ ഭവിച്ച്വത്തെ**ന്നോ ഒന്നുണ്ടായിരിക്കാനിടയില്ല. വരമാത്മലജ്ഞയോടുകൂടി അല്പമെങ്കിലും വന്ത് തന്റെ പ്രാജ്യപ്പിച്ച ത്താ**ൻ സ**ാധിക്കുമെങ്കിൽ ഈ വാസ്തവത്തചത്തെ അവന്ത് എളു പ്പരം ഗ്രാമിക്കാൻ സാധിക്കും. മാത്മാവിന്റെ സമഷ്ടിമനസ്സ് അല്ലെങ്കി**ൽ അ**ഖ **ണ്ഡ**പ്രജ്ഞ എന്നതിനോട്ട് അല്പമെങ്കിലും താഭാ സാധിക്കു**ന്ന തുകൊണ്ടാണു്** മഹർഷിമാക്ക · ഭൂതവം ഭവിഷ്<u>ഗത്ത</u>മായ സംഭവങ്ങളെക്കുറിച്ചുള്ള ഇഞാനമുണ്ടാകുന്നത്ല്. നാം ഓരോമത്തേക്കും ശരി യായ പ്രജ്ഞാവികാസമു**ണ്ടാ**കുന്ന പക്ഷം, ഭ്രതവും ഭവിഷ്യത്തും എല്ലാം ഒരേനിലയിൽ വത്തമാനമായി കാണത്തക്കുളാം കാലദേശവ്വത്വാസങ്ങളെ അതി

ക്രമിച്ച നിൽക്കുന്നതുമായ പരമാതമാവിന്റെ അഖണ്ഡപ്രാളതെയ അന്ദ്രേവിക്കാൻ സാധിക്കു ന്നതുമാകുന്നു. കാലം എന്നതു പരമാതമാവിന്റെറ സങ്കല്പത്താൽ തന്നെ ഉണ്ടായതാകയാൽ പരമാത്മാവിനെ ബന്ധിക്കാൻ കഴിയുക യില്ല അ**ത**പോലെ ദേശവൃത്വാസം (Space) എന്നതും പരമാത്മസങ്കല്പത്തിൽ ഉശപ്പെട്ടതും അതിനാം പരമാത്മാവിനെ ബന്ധി **′ ത**ന്നെ. പ്രപഞ്ചത്തിന്റേറയും കഴിയുന്നതല്ല. ക്കാ**ൻ** അതിലുകപ്പെടുന്ന ആകാശത്തിന്റേറയും വ്വാപ്ലി എത്രതന്നെ വലതായി തോന്നിയാലും അതിനും ഒരു പരിധി (അതിത്തിനിണ്ണയം) ണുട്. വാസ്ത അതിത്തിയില്ലാ**ത്ത** വെളിപ്രദേശം വത്തിൽ (Space) **എന്ന ഒരു വ**സ്തവില്ലതന്നെ. അഖം ണ്ഡവും അപരി<u>ച്ച</u>ിന്നവുമായ വസ്ത്ര പരമാതമാ മാത്രമാണ്. ഭൂമിക്കു് ഒരു കേന്ദ്രസ്ഥാനം ഉണ്ട്. ഭൂമിയും അതുപോലെയുള്ള മററു ഗോളങ്ങളും സൂ **യ്യന്ത**ം ഉ**ഗ**പ്പെട്ട സൗരവ്യൂഹത്തിനും **ഒരു** സ്ഥാനം ഉണ്ടു്. അനേകം സൗരവ്വുഹങ്ങൾം ഉൾ പ്പെട്ട ബ്രഹ്മാണ്ഡം എന്ന നക്ഷത്രസമൂഹങ്ങ **ഗംക്കും ഒരു കേന്ദ്രസ്ഥാനം** ഉണ്ടു്. ഇവയ്ക്കെല്ല**ാം** അതിത്തിനിണ്ണയവം അതാതിന പ്രത്യേകവരി ധികളം ഉണ്ടും. അവയിൽ ചിലതിനെറ മദ്ധ്യ രേഖയ്ക്ക് അനേകം കോടി ജ്യോതിർവർഷങ്ങളുടെ നീച്ചമുണ്ടായിരിക്കാം. എന്നാൽ അതും ഒരു അതി ത്തിനിണ്ണ യം തന്നെ. അതിത്തിയില്ല ത്തേയ്യം അഖണ്ഡുമായ വസ്ത പരമ തമാമം രമാണ് പര മാത്മാവിന യാതെ ര പരിധിയുമില്ല. എല്ലാ സ്ഥലത്താം കേന്ദ്രസ്ഥാനമുള്ള തും ഒരു വിധത്തിലും പരിധിയില്ലാത്ത തുമാന വസ്ത പരാമാത്മാമാത്ര മാണ്ം. ഛാദ്രോഗ്യോപറികത്തിൽ പായുന്ന പ്രകാരം ഭൂമാവായുള്ള (അഖണ്ഡവും അപരിച്ചു) ന്നവുമായുള്ള) വസ്ത പരമാത്താമാത്രമാകുന്നു.

നയാതൊന്നിൽ കാഴ്ചയ്ക്കു വിഷയമായോ, ത്രവ ണത്തിന വിഷയമായോ. അറിവിന വിഷയ മായോ യാതൊന്നുമില്ലയോ അതിനെ മാത്രമോ **ഭ്രമാ** എന്നു പഠയാവൂ.<sup>77</sup> \*

കാലം എന്നതു് പരമുത്താപിനെറെ സങ്കല്പ്പെട്ടുള്ള തുപോലെ ദേശം (Space) എന്നതും അദ്ദേഹത്തിന്റെ സങ്കല്പത്താലുണ്ടായതുതന്നു. കാലദേശങ്ങരം രണ്ടും പരമാതമാവി നെറെ അപരാപ്രകൃതിയുടെ സ്റ്റുരണവിശേഷങ്ങരം മാത്രമാണും. അതിനാൽ അവയ്യൂം പരമത്താവിനെ ബന്ധിക്കാൻ കഴിയുന്നതല്ല. അതു പോലെ കായ്ക്കാരണനിയമം എന്നതിനും പര

<sup>\*</sup> യ**ത** നാനൃത് പശ്യതി നാനൃച്ചു നോറി നാനൃത **ദ്ധീജനാതി സ** ഭൂമാ,

Δ00, 2. VII, 24.

മാതമാവിനെ ബന്ധിക്കാൻ കഴിയുന്നതല്ല. ഇ**യ്യാ** പരമാതമാവിനെ ശക്തിയായ അപരാപ്രകൃതി യുടെ സ്റ്റരണവശേഷം മാത്രമാകുന്നു.

പരമാതമാവിനെ ഉപനിഷത്തുകരം മൂ ത്തനെന്നും അമൂത്തനെന്നും പ്രതിപാദിക്കുന്നുണ്ട്. **പറയുന്നതി**ൽ മൂത്ത**ൻ** എന്നു പരം... തമാറി പരമാതമാവ് മനാഷ്യരുപത്തിൽ e ൻ : മൂത്താമൂത്ത ഒരു മനോഹരമായ ഭോ പ്രൂദേഗം സ്ഥാനത്തു സിംഹാസനസ്ഥനായി വിചാരിക്കേണ്ടതില്ല. സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു എന്നു മൂത്തൻ എന്നും സഇന്റൻ എന്നും പറയുന്നുത കൊണ്ട് പരമാത്മാവിൽ കാരുണ്വം, ഉഞ്ഞാനം, നീതി, ശക്തി മതലായ ഇണങ്ങഗം പംപൂണ്ണ മായി പ്രകാശിക്കുന്നും എന്നു മാ**ത്രമാണു്** ധരിക്കോ ണ്ടത്. അദ്ദേഹം അഖണ്ഡനം അ പരിച്ഛിന്നനു മാകയുലാ**ണാ്** ഈ ഗുണങ്ങ**ം അദ്രോ**മത്തിൽ കുടി **പരിപു**ണ്മ യി പ്രകാശിക്കുന്നത്. അദ്ദേ ഹത്തെ ഈ ഗുണങ്ങശതന്നെ മുത്തികരിച്ചിരിക്കു **ന്നാൻ എ**ന്നുകൂടി പറയാം. **അദ്ദേഹം സ**വ്വാ ന്തായ്യാമിയാകയാൽ അദ്ദേഹത്തിൽ കൂടി ഈ ഇണങ്ങ**ം** പ്രകാശിക്കാതിരിക്കാനം സാധിക്കുക യില്ല. അഭ്രേഹം പ്രപഞ്ചം മുഴുവനും വ്വാവിച്ച നിൽക്കുന്നതോടുപൂടി അതിനെ അതിക്രമിച്ചം നിച്ഛന്തണ്ട് ം എന്ന തി**ൽ പ്പെണ**ം ം ഭ**ടനുവസ്ത**ഭേ**ട**ങ്ങ**ഠംക്കു വി**ധേയമായുള്ള സവവും

ത്തടങ്ങി നില്ലൂന്നു. ഇവയെയെല്ലാം പരമാതമാ അതിക്രമിച്ചുനില്ലൂന്നതുകൊണ്ടാണു് അദ്ദേഹത്തെ അമുത്തനെന്നും നിർഗ്ഗണനെന്നും ഗുണാതീത നെന്നും കൂടി പറയുന്നത്. സവാതീതനാക യാൽ അദ്ദേഹത്തെ സമുത്തനു മാത്രമാണെന്നും കരുതാവുന്നതല്ല.

16. പരമാത്മസ്വഭാവത്തെ കാണിക്കുന്ന മുദ്ര കഠം എല്ലത്തിലും വച്ച് ഏറാവും പ്രധാനമായു ള്ള തു് നു രാ" എന്ന പ്രണവമാ കുന്നു.മുത്തിഭാവങ്ങളായശിവൻ, പെത്രകര**ത്ത**െപ്പില്ക്ക വി<sub>ങ്ങ</sub>, മേത്രതിപ്പികന്ന മ ശപതി, ഗണേശൻ, ത്തികാരം നളം മുള സുബ്രാമണ്വൻ മുതലായവയെ **ൻ**ളം. ഉപനിച്ചത്തുകളം പുരാണങ്ങ ളം വിസ്താരേയും വിശദമായും പ്രതിപാടിക്കു ന്താണ്ട്. ഇവയും പാരത്തെ പിന്റെ പ്രതികങ്ങൾം മാത്രമാണ്. ത്രിരാമൻ, ത്രീക്കൂറ്റൻ, നസിംഹൻ അവതാരമുത്തികളുടെ ഉപാസനയെ വിധിക്കുന്നതു പരമാത്മാവിനെറ ശാസ്ത്രങ്ങ*രം* ഗത്**ലാ**പ്പാര വുറ്റു പോവം മോവങ്ങളെ ഗാ**ജ്ജാ** 

17. പ്രണവം എന്നതിനെ ലേഖനവിഷയ മായ ഒരു ലിവിയായോ ഉച്ചാരണവിഷയമായ രെ ശബ്ബമായോ വിചാരിക്കാം. അതിൽ 2421

ത്കരക്കാൻ അവ സഹായിക്കും എന്നുള്ള ഉദ്ദേ

ശത്തോടുകൂടിയാകുന്നു.

അകാരം, ഉകാരം, മകാരം എന്ന അക്ഷരങ്ങളും അർദ്ധമകാരം എ**ന്ന** പകുതിയക്ഷ പ്രഹാം സൂചി രവും അവയുടെ ശബ്ടങ്ങളും അ പ്രി**കുന്ന** സമത്മി ടങ്ങിയിരിക്കുന്നതായി **ത**തച<sub>്</sub>. കാരമെ**ന്നത്ര**് പരമാതമാ സമഷ്ടി സ്നൂലശരീരമായ സ്ഥൂലമഹാ പ്രപഞ്ചത്തേയും അതിൽകൂടി സ്റ്റുരിക്കുന്ന സമഷ്ടി ടൊത്നുമായ വൈശചാനരനേയും കാണിക്കുന്നും ∙ഉ'കാരമെന്നത് പരമാത്മാവിന്റെറ സൂക്ഷ്മശരീരമായ സൂക്ഷ്മമമാപ്രചഞ്ചത്തേയും അ തിൽകൂടി സ്പൂരിക്കുന്ന സമഷ്ടി ചൈത ന്യുമായ കാണിക്കുന്നു. 'മ'കാരം എ ഹിരണ്ബാഗർഭനേയും ന്നതു സമഷ്ടികാരണശരീരമായ മൂലപ്രകൃതിയേയും അതിൽ**കൂടി** പ്രകാശിക്കുന്ന സ**മ**ഷ്ടി ചൈതന്യ മായ ഈശചരഭാവത്തേയും കാണിക്കുന്നു. പ്രണ വത്തിനെറ നാലാമത്തെ ഭാഗമായ കാരം എന്നത് പരമാതമാവിനെറ്റ നാലാമത്തെ പറയപ്പെടുന്ന ശുദ്ധവൈതന്വ**ഭാ** ഭാഗമെന്നു വത്തെ കാണിക്കുന്നു. പരമാതമാവിനെറ നാലാ തുലാചെതന്വത്തേയും, **മാ**ത്ത ഭാഗം എന്ന ജീവാത്മാവിൻെറ നാലാമത്തെ ഭാഗം എന്ന കൂട സ്ഥൻ എന്ന പ്രത്വഗാത്മഭാവത്തേയും, ഇവയ ചൈതന്വാം എന്നു പറയുന്നതു തന്നെ അതു സ്ഥൂലം, സൂക്ഷും, കാരണം എന്ന മുന്ന ശരീര ങ്ങൾക്കും അവയിൽകൂടി സ്റ്റരിക്കുന്ന മുന്നുചെത ന്വരാവങ്ങഠംക്കും അന്വമായി പ്രകാശിക്കുന്നതു. കൊണ്ടാകുന്നു

18. മൃത്തികളിൽ ശിവനെപററി പ്രതിപാഭി പന്നെതായാൽ ആ മൃത്തിക്കും പ്രണവത്തിനുള്ള ഇ പോലെ നാലു ഭാവങ്ങരം ഉണ്ട്. പരമരിവാൻം കൈവല്വോപനിഷത്തിൽ ഈ താത്രെ വശദമായി താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം ഉപദേശിച്ചു കാണുന്നു:...

്പേരമശിവനെ ഉമയാകുന്ന പരാശക്തിയോടുക്കുടിയ പരമേശ്ചരനായും സവ്ശക്തിയുക്തുനായും മുന്നുലോചനങ്ങളോടുക്കൂടിയവനായും നീല കണ്യനായും അത്വന്തായും അത്വനയും അവ്യക്തമായ ചിന്തയ്ക്കും വിഷയമാകാരതവനായും അവ്യക്തമായും അനന്തമായും അമുതെ സ്വത്രപിയായും ബ്രഹ്മാ മുതലായ ദേവന്മാരുടെ ഉത്ഭവസ്ഥാനമായും ആദി, മല്യം, അന്തം എന്ന വ്യത്യാസങ്ങളില്ലാത്തവനായും സവ്വ്യാപിയായും സജാതീയ വിജാതീയ സ്വഗതഭേഭരഹിതനായ ഏകത്തപമായും ധ്യാനിച്ച്, മൂലപ്രകൃതിയേക്കാരം ശ്രേഷ്യമായി സവത്തിനും സാക്ഷിയായി പ്രകൃതി മുതൽ സ്ഥു ലപഭാർത്ഥാവരെയുള്ള സറിത്തിനും

ഉ**ടെ**വസ്ഥാനമായുള്ള പരബ്രഹ്മവസ്തുവിനെ മഹ ഷ്'വയ്യൻ പ്രാപിക്കുന്നു.'' \*

19. മഹാവിഷ്ണവിനെക്കുറിച്ചു വിഷ്ണസഹസ്ര നാമത്തിൽ ഉള്ള താഴെ പറയുന്ന വിവരണം മഹാവിഷ്ണവിൻെറ സവിവ്വാപകവും സവിാതീത വുമായ ഭാവങ്ങളെ വശഭമായി തെളിയിക്കു ന്നുണ്ടു്:\_\_

്സവലോകുങ്ങളുടെ നാഥനം ജനനമരണ ത്രപമാകുന്ന സംസാരഭയത്തെ നശിപ്പിക്കുന്നവനും ആയ മഹാവിഷ്ണുവിനെ മഹാലക്ഷ്മിയുടെ ഭത്താ വായും യോഗികളുടെ വ്യമയത്തിൽ ധ്വാനിക്കപ്പെ ടുന്ന കമലനയനനായും ശാന്തമുത്തിയായും അന നതനിൽ ശയിച്ചിരിക്കുന്നവനായും ബ്രാമാവിന്റെറ ഉത്ഭവസ്ഥാനമായ പത്മാതിന് ആധാരമായ നാ ഭിയോടുകൂടിയവനായും ദേവന്മാരിൽവച്ചു ത്രേഷ്യ നായും പ്രചഞ്ചസ്വത്രപനായും ആകാശംചോലെ

<sup>ം</sup> അകിന്തൃമവൃക്തമനന്തെരുപം ശിചം/പ്രശാന്തമേതും ആഹാഭയാനിം ു തഥാ∱ിലെയ്ലോനാപീഫീനമേകം ചീളം ചി⊭ാനനുമത്രപമള്ളതം ഉമാസഹായം പരംഭമശാപരം പ്രഭാ തിലോചനം നീചകണ്ണം പ്രശാന്തം ധ്യാതചാ മുനിഗ്ഗച്ഛതി ഇതയോനിം സമസ്തസോക്ഷിം തമസഃ പരസ്കാര്

வைக். இ. 6 & 7.

സവത്തിലും വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നവനായും മേഘ വണ്ണത്തോടുകൂടിയ തുളമായ അംഗങ്ങ**ം ഉള്ളവ** നായും ധ്യാനിച്ചു നമസ്തരിക്കുന്നു.'' \*

ധനാരായണൻ നിത്വ**നാകുന്നു**, ബ്രഹ്മാ**വും** ശിവന്തം ഇന്ദ്രനം കാലനം നാരായണൻതന്നെം ദിക്കുകളും നാരായണനാ**ണ്. ഭി**ക്കു**കളല്ലാത്തതു** ഉരുനേഷാം വം ധാമാത നാരായണൻ തന്നെം ണനാണു്. അധോളാഗവും നാരായണനാ**ണാ്.** ഉള്ളം പുറവും നാരായണൻതന്നെ. ഈ കാണുന്ന സവപ്രപഞ്ചവും **നാരായണനാണു്.** ഭവിഷ്വത്തുമായുള്ള സപ്**വം** നാരായണ**ൻതന്നെ** നാരായണൻ കളങ്കമില്ലാത്തവനം അടയാളമില്ലാ ത്തവനം വികാരമില്ലാത്തവനം നാമത്താൽ നിവ് **ച**ിക്കാൻ പാടില്ലാത്തവനും ശുജ്യനും ഏകനും രണ്ടില്ലാത്തവനമാകുന്നു. നാരായ**ണ**ന്ത് മായി യാതൊന്നുമില്ല." †

ധ ശാന്താകാരം ഭൃജന ശയനം പത്മനാഭം സുരേശം വിശചാകാരം നനനസഭൃശം മേഘവണ്ണം ഇുഭാംഗം വക്ഷ്യീകാന്തും കമലനയനം േഗനിയുജ്വാനനമൃം വദ്ദേ വീഷ്ക്രം ഭവഭയഹരം സർവദലാകൈകന്വഥം. വി. സൂ

<sup>†</sup> അഥ നിപ്പോ നാായണു ആഹാനാരായണു ശിവശമാ നാരായണു ശ്യശ്ച നാരായണു കാലശ്ച നാരായണു ഭിശശ്ച നാരായണു

എന്നു നാരായണോപനിഷത്തിലുള്ള ഭാഗവും ഈ തത്വത്തെ വിശഭീകരിക്കുന്നു. \*

ഈ മാതിരിയുള്ള അനേകം വാകൃങ്ങളെ ഗണേശൻ, സുബ്രവമണ്യൻ, ശക്തി, ശ്രീരാമൻ, ശ്രീകൃണ്ണൻ മുതലായ മൂത്തികളെപ്പററി പ്രതിപാഭിക്കുന്ന ഉപനിഷത്തുകരം, പുരാണങ്ങരം, ഗീതകരം, മുതലായ ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽനിന്നും ഉദ്ധരിക്കാം. ഗണേശൻ, സുബ്രവമണ്യൻ, ശക്തി, വിഷ്ണ, ശിവൻ മുതലായ മൂത്തികളുടെ രൂപത്തെ പ്രറി ശരിയായി ഗ്രഹിക്കുന്നപക്ഷം, അവയെ ല്ലാം പരമാത്മാവിനെറെ മുത്തവും അമുത്തവും സവ്വ്യാപകവും സവ്വതീതവും ആയുള്ള ഭാവ ക്കാൻ കഴിയും.

20. പരമാത്മാവിൻെറ സവാതീതവും ഒർഗാ എവുമായ ഭാവത്തെക്കാണ്ട് തുപ്ലിപ്പെടാത്തവ രായി അനേകം ജനങ്ങൾം ഉണ്ട്. പ്രതീകങ്ങളും അവരെല്ലാം പരമാതമാവിൻെറ രാർ പ്രാധാന്വം. സമുത്തമായുള്ള സാന്നിദ്ധ്യത്തേയും സ്വർശത്തെക്രുടിയും ആഗ്രഹിക്കുന്നു. പരമാതമാ

ചി**ദിശ വ** നാമായണം ഉ ഷ**ോച ച ന**ാമായണം; അധാമാനാരായണം അന്തർബഹിയാ നാരായണം നാരായണം: ഏപേദം സർവാ യംഗ്ഭൃതം യച്ചഭുപ്വം നിഷ്യളകോനിരണ്ടുനോ നിർവികല്പോ നിരാഖ്വാതഃ യുക്കോ

ളോച**ംഏ**കോ നാരായം നോ ന ദി⊥തീയോ**നളി** കാ<u>ത</u>വിത് നാംഉ.

വിനോടു സമൂത്തമായ സ്പർശം ആഗ്രഹിക്കുന്ന ശിവൻ, വിഷ്ണ, ഗണേശൻ, സുബ്രഹ്മണ്യൻ, ത്രീരാമൻ, ത്രീകൃഷ്ണൻ മുതലായ പ്രതീകഭാവങ്ങളെ **ആത്രയിക്കു**കയും പരമാത്മാവിനെ ഉ**പാ**സിക്കുകയും വേണം. ഏതെങ്കിലും മൂത്തിഭാവത്തിൽ ഉപാസിച്ചാലല്ലാ തെ അവരുടെ ഉദ്ദേശ്വം സാധിക്കുന്നതല്ല. ശാസ്ത്ര പ്രതിപാദ്വമായുള്ള ശിവൻ മതലായ മുത്തികരം പരമാതമാവിന്റെ കേവലം പ്രതീകങ്ങരം മാത്ര മല്ല. അവ ഒാരോന്നും ഇച്ഛാജ്ഞാനക്രിയാശക്ത കുളുടെ മഹത്തായ സൂരണത്തോടുകൂടിയ ഓരോ **ദേവത്രേഷ്യന്മാരേയും ഉദ്ദേശിച്ച**ചയാകുന്നു. യായ സദാ**ച**ാരനിഷ്ഠയം സചഭാവസംസ്താരവും ഉള്ള ഉപാസകന്ത് അവരുടെ നേരിട്ടുള്ള സാന്നി ഉണ്ടാകും. ജിവീം അനുനാവും അവരുടെ സഹായത്താൽ മഹത്തായ ആത്മീയോൽക്കുഷ്വം സിട്ധിക്കും. ഈ മാതിരി ദേവത്രേഷ്ഠന്മാരോടുള്ള സമൂത്തമായ ബന്ധവും അവരുടെ അനുഗ്രഹവും പ്രത്യക്ഷദർശനവും അനേകം ഭക്തനമാക്കുണ്ടാ യിട്ടുള്ളതായി ചരിത്രത്തിൽ കാണുന്നുണ്ട്. മഹാ ഭക്തനായ രാംഭാസിനു ശ്രീരാമലക്ഷ്മണന്മാരുടെ ഒർശനം സിജിച്ചു. ഭക്തയായ മീരാബായിക്കു് ത്രീകൃഷ്ണദർശനം ഉണ്ടായിട്ടുണ്ടു്. ത്രീരാമകൃഷ്ണ പരമഹംസന് ടേവിയം ക്രിസ്തവം മഹമ്മുട്ടം ളർശനംകൊടുത്തതായി അദ്ദേഹത്തിന്റെ ചരിത്ര ത്തിൽനിന്നു കാണുന്നു. പുരാതനവും നവീനവും ആയ ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ പല ഭക്തന്മാക്കും ഈ മാതിരി 'ഒർശനവും അനുഗ്രഹവും വിവിധമുത്തി കളിൽനിന്നും ലഭിച്ചിട്ടുള്ള തായി കാണുന്നു എട്ട്.

േക്ഷേത്രം എന്നതിനു പല പ്രാധാന്യ ഉള്ളതിൽ ഒന്നു് അതു് കൂടസ്ഥനേയും കടസ്ഥനെ സംബന്ധിച്ച നില്ലൂ രക്ഷത്ര അവിചന്റ ന്നതായി കാണപ്പെടുന്ന കാരണം **ആ** നൗ രമായുകള ശരീരം, സൂക്ഷ്മശരീരം, സ്കൂലശ അത്ഥപും അതി നെ പ്രാധാന്വ രീരാ എന്നു മൂന്നു ശരീരങ്ങളേയും വും അല്ലെങ്കിൽ അന്നമയകോശം, പ്രണമയകോശം, മനോമയകോശം, വിജ്ഞാ നമയകോശം, **താനന്ദ**മയകോശം എന്ന അഞ്ജൂ കാണിക്കുന്നു എന്നുള്ളതാണു്. **കോഗങ്ങളേ**യും ഇതു കൂടാതെ സമഷ്ടിഭാവത്തിലും ക്ഷേത്രത്തിനു് **ഒര**യ്വുണ്ടു്. ക്ഷേത്രമെന്നത് പരമത്തോവിനേ യം പരമാതമാവിൻെറ ശരീരംപോലെ വത്തിക്കു ന്ന സ്ഥ്യലവും സൂക്ഷ്മവും കാരണവുമായ മായുതാദ്വാത പ്രവഞ്ചത്തേയും കാണിക്കുന്നു. ത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുള്ളതുപോലെ മൂന്നു പ്രാകാരം ങ്ങ**ാം ഉള്ള ക്ഷേത്ര**ങ്ങളും അ**ഞ്ചു** പ്രാകാരങ്ങാം ക്ഷേത്രങ്ങളും ഏഴ ്രാകാരങ്ങൾ ഉള്ള ക്ഷേത്രങ്ങളും ഉണ്ടു്. എല്ലാവിധക്ഷേത്രങ്ങളിലും

ഏററവും വെളിച്ചിലുള്ള പ്രാകാരം പരമാത്മാ വിൻെറ സമപ്പിസ്ഥ് പശരീരമായ സ്ഥ്യലമഹാ പ്രപഞ്ചത്തെ കാണിക്കുന്നു. ഏററവും അന്തർഭാ ഗത്തുള്ള പ്രകാരം പരമാത്മാവിൻെറ സമപ്പി കാരണശരീരമായ മായ എന്ന മുല പ്രകൃതിയെ കാണിക്കുന്നു. മലുപ്രാകാരമോ പ്രാകാരങ്ങളോ സമപ്പിനുക്കുശരീരമായ നൂക്ഷ്മമഹാപ്രപഞ്ചത്തെ കാണിക്കുന്നു. ഗർഭഗ്രഹത്തിൽ പ്രതിഷ്ഠിച്ചിട്ടുള്ള മുത്തി പരമാത്മാവിൻെറ സവാതീതഭാവത്തേയും സവാന്തയ്യാമിഭാവത്തേയും കാണിക്കുന്നു.

പരമ തമാവിനെപ്പററി ഗ്രഹിക്കേണ്ട 22. തായുള്ള ഇനിയൊരു തത്വം അവതാരം? എന്ന തിന്റെക്കുറിച്ചുള്ള താകുന്നു. ഷ്വശരീരം എന്നത് അനേകം താര പ്രത്യ **6883**℃. അവയവങ്ങളുടെ ഉത്തമമായ ഒരു ഘടനയാണെന്നു നമുക്കറിയാം. ഉള്ളിലം പുറമേയം ഉണ്ടാകുന്നതായ വിവിധ വികാരങ്ങളാൽ ശരീരത്തിൽ നിമിഷാപ്രതി പല മാററങ്ങളും സംഭവിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇവയിൽ അനേകം മാററങ്ങു നമ്മുടെ ശ്രദ്ധയെ ആക ഷിക്കുന്നതേയില്ല. \* ശരീരത്തിൽ ഏതെങ്കിലും സ്ഥാനത്ത് ഒരു മറിവോ വിഷദ്രവ്വങ്ങരം കേന്ദ്രീ ഭവിച്ചണ്ടു കുന്നു ഒരു നീർക്കെട്ടോ സംഭവിക്കു

ംമ്പോ**ഠം** നമ്മുടെ മുഴുവൻ ത്രൂക്കയേയും **അതു്** ആക ഷിക്കുന്നു. പ്രവഞ്ചാരുഴുവനാം ചേന്ത് ഒരു ശരീരം പോലെ അനേകം അവയവങ്ങളുടെ ഘടനാവി ശേഷത്താൽ ഉണ്ടായിട്ടുള്ള താകുന്നു. മനുഷ്യശരീ രത്തിലെ**ന്നപോലെ പ്രാപഞ്ചത്തിൽ മി**ക്ക സംഭ വങ്ങളും സചാഭാവികമായി നടന്നുപോകുന്നു നിശ്ചിതമായ പ്ലാൻ അനുസരിച്ചാണു പ്രപഞ്ചം മുഴുവനും നടന്നുപോകുന്നത്ല്. ക്രമപ്രവൃദ്ധമായ ജീചവികാസമാണര് (Evolution) ക്രഞ്ചത്തി നെറ ഉദ്രേശമെന്ന് കാണാൻ കഴിയും. ഈ ജീവ വികാസത്തിന അസുരശക്തികളും ദേചംശക്തി ഇവരെത്തന്നെ നശീ **കുളു**ം ആവശ്വാതന്നെ. സൃഷ്ടിശക്**തി**കളെ**ന്നും** കരണ ശക്തികളെന്നും പറയാം. ലോകം ശരിയായ ഉൽക്കഷത്തെ പ്രാചി ക്കണമെങ്കിൽ ഈ ശക്തികളെ സമരസപ്പെടുത്തി നിറുത്തേണ്ടത്ത് ആവശ്യവുമാകുന്നു. ക്രമമായുള്ള ലോകഗതിയിൽ ആസുരശക്തികളും ദേവശക്തി തമ്മിൽ ഇടയുന്നത് സ്വാഭാവികമാണു്. എന്നാൽ ലോകം ഉൽക്കഷ്ത്രെ പ്രാപിക്കണമെ **ങ്കിൽ ദേവശക്**തിയായ ധമ്മം ബലമുള്ള തായും അസൂരശക്തിയായ അധമ്മം ബലംകുറഞ്ഞതായും വത്തിക്കണം. ലോകഗതിയിൽ ചിലപ്പോറം ധമ്മ ശക്തി കറഞ്ഞും അധമ്മശക്തിവർ**ജി**ച്ചം വരാ ഈ അവസരങ്ങളിൽ രണ്ടു നിടയുണ്ടു്. കുട്ടേയും സമരസപ്പെടുത്തുന്നതിന്തം ജീവവികാസി ത്തിനുള്ള മാഗ്ഗത്തെ തുറന്നുവയ്ക്കുന്നതിനും പരമാ തമാവിൻെറ പ്രത്യേകസ്സുരണങ്ങൾ ആവശ്യമായി ത്തിരുന്നു. ഈ പ്രത്യേകസ്സുരണങ്ങളെയാണ് അവതാരങ്ങൾ എന്നു പറയുന്നത്. അവതാര ങ്ങൾ പ്രപഞ്ചത്തിലുള്ള എല്ലാ ഭാഗങ്ങളിലും തോ വശ്യാ നേരിടുമ്പോളെല്ലാം ഉണ്ടാകന്നുണ്ട്. ലോ കത്തിലുള്ള മററു സാധാരണസംഭവങ്ങൾപോലെ അവതാരങ്ങളും പരമാത്മാവിൻെറ സങ്കല്പത്തിൽ ഉൾപ്പെട്ടതും സ്വാഭാവികമായി ലോകത്തിൻെറ നിയമാനുസരണമായ ഗതിയിൽ സംഭവിക്കുന്നതു

23. പരമാതമാവിനെറ (ഈശചരംൻറ) സവ്വ്വാപകമായനിലയെ താഴെ പരമാതമാചി പറയുന്ന ശ്ലോകങ്ങഠംകൊണ്ടു ഭഗ ഇംമിത്വം. വാൻ വർണ്ണിക്കുന്നു:\_\_

> മത്തു പരതരം നാന്വത് കിഞ്ചിദസ്തി ധനഞ്ജയ, മയി സവമിഭം ലോതം സൃത്രേ മണിഗണാ ഇവ.

> > ഗീത. VII. 7 ∗

<sup>\*</sup> ധനണ്ടുയ = അല്ലോ അള്ളുന! മത്തു-പരതരം-അനു ് \_ കിഞ്ചി ് -ന-അസി = എന്നിരുനിന്നും അനുമായോ എന്നേക്കാറാം ശ്രേഷ് റമായോ പേരെ ഒന്നും അന്നയില്ല, സുത്ര-മണിഗണാഃ - ഇവ = നുൽചാടിൽ രത്ന അറോ എന്ന പോചെ, മയി = എന്നിൽ ഇദം -സർവം = ഈ സർച്ച പഞ്ച വും, ലോതം = കോക്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

മയാ തതമിഭം സവ്ഗ ജഗഭവ്വക് തമുത്തിനാ മത്സ്ഥാനി സവിഭ്രതാനി ന ചാഹം തേഷചവസ്ഥിതഃ.

ഗീത. XI. 4.\*

"സകലപ്രപഞ്ചത്തിനും കാരണമായി സവാത്മ സചമ്രപിയായി വർത്തിക്കുന്ന എന്നിൽനിന്നും അന്യമായിട്ടു യാതൊന്നും തന്നെയില്ല. ഈ പ്രച ഞ്ചത്തിന പരമകാരണമായിരിക്കുന്നത് ഞാൻ മാത്രമാണ്. അതിനാൽ ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴവനും ഒരു ന്തൽമാലയായി കോക്കപ്പെട്ട രത്നങ്ങൾ തലിലെന്നുപോലെ എന്നിൽതന്നെ കോക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നും. പരമാത്മാവായ ഞാൻതന്നെ സവിത്തിലും അനുസൂതമായിരിക്കുന്നു."

ഇന്ദ്രിയങ്ങാംക്കു ഗോചരമല്ലാത്തവനാം രൂപ രഹിതനുമായ എന്നാൽ ചരാചരശ്രപത്തിലുള്ള സകല പ്രപഞ്ചവും വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നും സകല **ഭ്രത**ങ്ങളും എന്നിൽതന്നെ സ്ഥിതി

<sup>ം</sup> അവ്വിക്യമുന്നിനാ-മയാ = രൂപരഹിം നം സർവ ത്തിനം കാരണഭ്രാനമായ ്ന്നതു ഇദാ-സർവം ജഗക് = ഈ ജഗത്തു മുഴുവനം, തതാം ച്വാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു, സർവ ഭോണി മത്സാനി = അതിനാത പരാചാങ്ങളായുള്ള സ കച ഭ്രാങ്ങളും എന്നിക്കൊന്നെ സ്ഥിരിചെയ്യുന്നു. അഹാം ഞാൻ (സർവത്തിനം ആധാരമായിരിക്കുന്നു പി.ജിലും), തേഷ്ട്ര ന-ച-അവസ്ഥിതു = കോചം അസംഗതാകയാൽ അവ യിൽ സ്ഥിതി ചയ്യുന്നില്ല.

ചെയ്യുന്നു. ഞാൻ ആകാശംപോലെ അന്സംഗ നാകയാൽ അവയിൽ ഞാൻ സ്ഥിതിചെയ്യ ന്നില്ല.

വിവരണം: \_\_ ഈ ഗ്ലോകങ്ങറം കൊണ്ടു് ജഗ ത്തിൽ ചരാചരമായുള്ള സകല ഭാവങ്ങളുടേയും കാരണം പരമാത്മാവാണെന്നും അദ്ദേഹം ഏക **അ**ഭചത്രീയന്മാണെന്നും സമത്ഥിക്കപ്പെ സ്ഥൂലഭാവത്തിലും ടുന്നും സൂക്ഷ്ഭാ**വത്തിലും** വത്തിക്കുന്ന പ്രപഞ്ചം മുഴുവനം പമെത്തോ വിനാൽ വ്വാപ്പുമാണെന്നും പരമാതമാവ് സവാ ന്തത്താമിയാണെന്നും കൂടി സമർത്ഥിക്കപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു. സവിജഡുഭാവങ്ങൾക്കും കാരണമാണെന്നു പറയപ്പെടുന്ന മൂലപ്രകൃതി പരമാത്മാവിൻെ സങ്കള്വിശേഷത്താൽ സ്റ്റിക്കുന്ന ശക്കിചിദശ ഷമാണെന്നും അദ്രോഗത്തെൽവിന്നും ഒന്നാമനോ അഭിന്നമെന്നോ പറയാൻ പാടില്ലാത്ത ത്തിൽ വത്തിക്കുന്നതാണെന്നും അതിനേയും പര മാത്മാ വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നും കാണിച്ചിരി മുലപ്രകൃതിക്കു സാംഖ്യന്മാരും പാതന്മ ലന്മാരം വിചാരിക്കുന്നതുപോലെയോ മൂല**പ്രകൃതി** യുടെ വികാരങ്ങളായി സാംഖ്വാന്മാരാലും പാതഞ്ജ **ലന്മാ**രാലും കല്പിക്കപ്പെടുന്ന **ആകാശം**, വായു, അഗ്നി, അപ്പ്, പൃഥചി എന്ന ഭൂതങ്ങരംക്കു് **നൈ**യായികന്മാരും മൈശേഷികന്മാരും വിചാ ംമിക്കുന്നതുപോലെയോ പരമാത്മാവിൽ നിന്നും

സചതന്ത്രമായ യാതൊരുവിധത്തിലുള്ള സത്തയു മില്ല.

24. അജ്ജ് നൻ പമോത്മാവിന്റെ സവ്വാനയ്യാമിത്വത്തെ എതുവിധാ പരമാതമാറി കാണന്ത്ര എന്ന താഴെ പറയുന്നു ഒൻറെ അന്തയ്യാ മീത്വാത്തെ സാധ ശ്ലോകങ്ങ ഗ വർണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_

കൻ ഒർശി⇔നെ വിധം.

സഞ്ഞുവും ഉഗാച:---

തത്രൈകസ്ഥം ജഗത്കൃത്സ്നം പ്രവിഭക്തമനേകധാ അപശ്യഭ്രേവഭേവസ്യ ശരീരേ പാണ്ഡവസ്തഭാ.

ഗീത. XI, 13.\*

അഇ്ജുനെ ഉവാ**ച: —** 

തചമാളിദേവം പുരുഷം പുരാണം സ്തചമസ്വ വിശചസ്വ പരം നിധാനം

<sup>\*</sup> ദോവാദ്യം ത്യാഹത്ര നേക്ഷ മോമാരിലും വച്ച് യ്യേക് നൊഹിരിക്കുന്ന മഹാറിക്കൂപ്പെൻറെ ആ വിശാ തുപത്തിൽ അതായത് പരമതോവിന്റെ സമക്യി സൂപ്പ ശരീരത്തിൽ, അനേകധാംപ്രവിഭക്താക്യന്റെ സമക്യി സൂപ്പ നാനാപ്രകാരണെ വിഭജിക്കുപ്പുടിട്ടുള്ള പ്രപഞ്ചാം മുഴുവനേ മും, പാണ്ഡവും മാത്രാപയുത് = അള്ളുനൻ അപ്പോഠം കണ്ടു. എന്ന്, സഞ്ജയുളവാവ = സഞ്ജയൻ ധൃതരാക്ട്രം അറ്റേ പറഞ്ഞു.

വേത്താസി വേള്യം ച പരം ച ധാമ തചയാ തതം വിശചമനന്തത്രപ.

ഗീത. XI. 38.\*

്നേകല ദേവന്മാരിലുംവച്ച് ത്രേഷ്യനായി രിക്കുന്ന മഹാവിഷ്ണവിൻറെ സമര്യ്ലിശര് രമായി വർത്തിക്കുന്ന ആ വിശച്യപത്തിൽ ദേവമനുഷ്യ ഗന്ധാവ്വാദികളായും നദി, തടാകം, സമുദ്രം മത ലായവയായും, സൂയ്യൻ, ചന്ദ്രൻ മതലായ ഗോള അളായും, കാലം, ദേശം, വസ്ത മുതലായ വ്വത്വസ്ത ഭാവങ്ങളായും നാനാലകാരത്തിൽ വിഭജിക്കപ്പെ ടിട്ടുള്ള പ്രവഞ്ചാം മുഴുവനേയും അപ്പോരം അജ്യ്ക്ക

അത്തേനെൻ ഭഗവാനോടു പറഞ്ഞു:—

പ്രതന്തമില്ലാത്ത ചൈതന്വസചയ്യപ്രനായുള്ള വനേ! അങ്ങ് ദേവമാക്കെല്ലാം ആദിയായവനം പുരാതനനായ പുരുഷനം ആകുന്നം. അങ്ങ് ഈ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ ശ്രേഷ്യമായ ലയസ്ഥാന മാണ്. അറിയുന്നവനം അറിയപ്പെടേണ്ടവനം

<sup>\*</sup> അനേനാത്രം — അന്തമില്ലാത്ത കൈചതനുസ്ഥതുപ നായുള്ളവണ്! ത്വാം ആ ളിളളവും പുരാണു പുരുക്കു — അങ്ങ ദേവനാഴക്കല്ലാം ആളി മായവരം പുരാതനനായ പുരുഷനം ആകുന്നു, ത്വാം അത്വ്യം വിശാവം — അങ്ങ് ഈ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ ശ്രേക് 22ായ കയസ്ഥാനവും കേഷ്, വേത്താ-വേളും പ — അങ്ങ് അറിയുന്നവരും അറിയപ്പെട്ടാം കേരുക്കുവരും അജ്യതന്നെ, തവയാ-വിശവം —ത്തം — അ ജോത്തുന്നെ ഇരുപ്പെത്വാം ഉയുവരും വൃശപിക്കുപ്പെട്ടിരിക്കുന്നും (എന്ന്), അത്ത്രനേ ഇരുപ്പോയി — അത്ത്രനൻ പുരഞ്ഞു.

അങ്ങുതന്നെ. ഉത്തമമായ മോക്ഷചദവും അങ്ങു തന്നെയാകുന്നു. അങ്ങാൽതന്നെ ഈ പ്രചഞ്ച മാസകലം വൃപിക്കപ്പെട്ടുമിരിക്കുന്നു."

വിവരണം:\_\_ഈ രണ്ടു ഗ്ലോകങ്ങളും വിവരി ക്കുന്നതു് പരമാത്മാവിൻെ സമഷ്ട്രിശരീാത്തോടു **കൂ**ടിയ വൈ**ഗ**ചാനമഭാവത്തെയാകുന്നു. നൻ കാണുന്നതായി വിവരിച്ചിട്ടുള്ള തു സമത്വി ശരീരമായ പ്രപഞ്ച ത്രിൽകൂടിയുള്ള പരമാത്മാ വിൻെറ സ്റ്റൂരണത്തെയാണ്. പരമാത്മാവു അതിക്രമിച്ച വർത്തിക്കുന്നതായും പ്രഞ്ഞത്ത ഈ മാതി രിയുള്ള കാണാന്നുണട്ട്. നൻ കൂപ്പു നൻ എന്നതിനെ **വൈഗ**ചാനമഭാവത്തെ കാണ്മക എല്ലാ പ്രധാന ഗീതകളിലും വിവരിച്ച കാണുന്തു. ശിവഗീത, ദേവീഗീത, രാമഗീത, ഗണേശ്രീത മതലായ പ്രധാന ഗീതകളിലെല്ലാം മനോഹര മായ വൈശചാനരഭാവത്തെ സാധകൻ എങ്ങനെ കാണാന്നു എന്നു വിവരിച്ചിട്ടുണ്ടു്. **മെവശാ**ചാ നന്റെ, ഹിരണ്വഗർഭൻ, ഈശചാൻ എന്ന മുന്ന ഞ്ഞത്മീയ **ഭാവങ്ങളം സാധ**കൻ ഉന്നതമായ പ്രാജ്ഞയിലെത്തുമ്പോഗം അവന്ത് അനംഭവയോ ശാസ്ത്രപ്രതിപാള്വമായുള്ള ഗ്വുമാകുന്നതാണു്. ശിവൻ, വിഷ്ണ, ശക്തി, ഗണേശൻ മുതലായ മൂത്തികളെ ശരിയായ നിഷ്യയോടുകൂടി ഉപാസി ക്കുന്ന സാധകന്ത് ആത്മീയമായ ഉന്നതളപ്പി അ പ്പെങ്കിൽ പ്രജ്ഞ നിശ്ചയമായും ഉണ്ടാകുന്നതാ നെന്നും അപ്പോഠം പരമാതമാവിനെറ സവാ നയ്യാമിഭാവങ്ങളായ വൈശചാനരൻ, ഹിരണ്യ ഗർഭൻ, ഈശചരൻ എന്ന സമഷ്ടിചൈതന്യ ഭാവങ്ങളെ സാധകന സാക്ഷാത്കരിക്കാൻ കഴി യുമെന്നും ഈ ശ്ലോകങ്ങഠം തെളിയിക്കുന്നു.

25. പമോതമാവിനെറ സവാതീതവും നിഗ്ഗ ണവുമായ ഭാവത്തെ താളെ പുമാതമാവി പറയുന്ന ശ്ലോകങ്ങൾ കൊണ്ടു ഒൻറ സവാതീത ഭഗവാൻ വർണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_ മായ പിർഗുന്ന ഭാവം

> ത്രിജിഗ്രണമതെ ർഭാവൈ-രേഭിസ്സവമിദം ജഗത് മോഹിതം നാളിജാനാതി മാമേള്യ പരമവ്വയം.

> > ഗീത. VII. 13. \*

ജ്ഞേയം യത്തത് പ്രവക്ഷ്വാമി യൽജ്ഞാതചാ/ഇതമശ്നതേ

<sup>\*</sup> ത്രിഭിം - ഇണമാവെം - ഏളി - മോനവെം = സത്വം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന മൃന്ന ഇണുക്കുളുടെ വികരങ്ങളായ ഭോവക്കാളെ പഴാണും; ഇടം — സർവാ - ജഗത് — ജൗ പ്രപുമാം മുഴവനം; ഭമാഹീതാ = മോഹതത്തെ പ്രാചിച്ചിരിക്കുന്നു; ഏളും - പരം - അവൃതം -മാം — ഈ സയാരജസ്തുഭമാഭാവക്കു ശക്ക് അനൃനായും അവായക്കാഗം ശ്രേഷ്ഠനായും നിർവികാര നായും ഇരിക്കുന്ന എന്നു; ന ക്രൈജനോതി - അറിയുന്നില്ലം

## അനാഭിമത് പരം ഇഹു ന സത്തന്നാസദുച്ചാതേ.

ഗീത, XIII. 12\*

്സത്വം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന മൂന്നു ഗുണം ജെളുടെ വികാരങ്ങളായ രാഗം, ദ്വേഷം, മോഹം മുതലായവയെക്കൊണ്ടു ലോകത്തിലുള്ള സകല പ്രാണികളും മോഹത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നതി നാൽ ആ ഗുണങ്ങളിൽന് ന്നും വിലക്ഷണനും യാതൊരു വികാരത്തിനും വിഷയമല്ലത്തവനും മായ എന്നെ ആരുംതന്നെ അറിയുന്നില്ല."

**ം അറിയേ**ണ്ടതായി യാ**തൊ**ന്ദ **വസ്തുവുണ്ടോ** അതിനെ ഞാൻ നല്ലവണ്ണം പറഞ്ഞു**തര**ം. അതിനെ അറിയുന്നപക്ഷം ജനനമണോളിരു**പ** സംസാരത്തിൽ നിന്നു മായുള്ള മോക്ഷാത്തെ അതു് ആടിയില്ലാത്തു പരബ്രവമ പ്രാപിക്കാം. അയ് പ്രതൃക്ഷാദി പ്രമാണങ്ങഠംക്കു മാകുന്നും. ഗോചരമല്ലാത്തതിനാൽ സത്തെന്നോ ശാശചത മായ സല്ഭാവം അതിനുള്ള തിനാൽ അസത്തെ ന്നോ അതിനെപ്പററി പറയാൻ പാടില്ല."

<sup>\*</sup> ഇേത്രയം-യത് = അറിയപ്പെടേണും തേതോ; യത്-ഇത്താത്വാ-അമൃ ഗം-അശ് സംതെ = യാതെ ന്നിനെ അറിഞ്ഞു മോക്കുഞ്ഞ പ്രാപ്പക്ഷനാവോ; തത്. പ്രചക്ഷ്യാമി = അതിനെ ഞാൻ പറയാം; അനാദിമത്-പരം-ഇപ്പം = അത് അദി യില്ലാത്തതും ശ്രേഷ്ഠവുമായ പര്യേഹമമാണ്; തത്-ന-സത്-ന-അനത് ഉച്ചതെ = അതിനെ സഞ്ഞാന്നേ അന്ന ഞ്ഞെന്നോ (ഉള്ളതെന്നെ ഇല്ലാത്തതെ തോ പറയാൻ പാടില്ലം

വിവരണം: \_\_ഈ ശ്ലോകങ്ങഗംകൊണ്ട് പര മാതമാവ് സതപം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന മുന്നു ഗുണങ്ങരംക്കും അതീതനാണെന്നു ഭഗവാൻ ഉപ ദേശിച്ചിരിക്കുന്നു. ഈ മുന്നു ഗുണങ്ങളും കൂടിയാണു മുലപ്രകൃതിയായി പ്രകാശിക്കുന്നത്ല്. സ്കൂലവും സൂക്ഷ്യവുമായുള്ള പ്രവഞ്ചം മുഴുവനും മൂലപ്രകൃതി യുടെ വികാരത്താൽ ജനിച്ചിട്ടുള്ള താകുന്നു.

പരള്വവുമെന്നത് പരമാത്മാവിന്റെ ഇന്താ തീതവും നിഗ്ഗണവുമായ നിലതന്നെ. ഈ മഹാ പ്രപഞ്ചത്തിൽ നടക്കുന്ന യാതാരു സംഭവങ്ങളും അഭ്രേഹത്തെ ബാധിക്കുന്നില്ല. തത്പാനേചഷക നായ ഓരോ സാധകനം അറിയേണ്ടതും ഈ വസ്തുവിനെയാകുന്നു. എന്നാൽ മാത്രമെ സത്വം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന ഇണങ്ങളും അവയുടെ വികാരങ്ങളും അവനെ ബാധിക്കാതെയിരിക്ക

പരമാത്മാവിൻെറ അന്തയ്യാമിഭാവവും ഒന്നാണു്. സവാതീതഭാവവും പ**ര**മാതമാറി അവയുടെ ഏകത്വത്തെ സവ്.യി •က်က പറയുന്ന ഗ്ലോകങ്ങ**ം** »മായ സവ്മാതമ ാവത്തിനേർറയും ക്കുന്നു: സ**പ്ഠാന്ത**യ്യാമി**ഭാ** സവ്വേന്ദ്രിയഗുണാഭാസം നമ്മു പ്രോഗ്യം എം വ സവ്പേന്ദ്രിയവിവജ്ജിതം \* 10 m 10.

<sup>ം</sup> സമ്പേന്ദ്രിയഗുണടോസം = (അറിയംപ്രടേണ്ടതായ പെബ്രേഹും)സവ് ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും അവയ്ക്കുള്ള വിഷയ

അസക്തം സവിട്ടച്ചൈവ നിർഗു**ണ**ം ഗുണഭോക്**തു** ച.

ബഹിരന്തശ്ച ഭ്രതാനാ-മചരം ചരമേവ ച സൂക്ഷ്മത്തപാത്തഭവിജ്ഞേയം ദ ഭുരസ്ഥം ചാന്തികേ ച തത്. \*

അവിഭക്തം ച ഭ്രതേഷ്ട വിഭക്തമിവ ച സ്ഥിതം |

ക്കുളെയും പുക് ശിപ്പിക്കുന്നതാകുന്നു; സഭവന്ദ്രിയചിവർജിതാ — സുവന്ദ്രിയക്കാര്ക്കാരം ത്ത്തിനവുമാണ്; അസക്താം — യ തൊന്നിനോടും സംഗമില്ലാത്തളാം; സവ്ദ്ര് പ് — സവ്വത്തി നാം ആധാരമായുളളളാം; നിർഗ്രണം — സാചാദി ഗ്രണരഹിത വും; ഗുണുടോക്തു — ച — സതചാദി ഗ്രണങ്ങളെ ക്ഷേഷിക്കുന്നുള മാണ് (അതായത സതചാദി ഗുണങ്ങറാക്ക് ആശ്രയമാ യിരിക്കുന്നുളും അതുതരന്നു).

\* ത്രൂള്ളതാനാം ബഹിം അന്തും ച = ചാരവും അചരവുമാ യുള്ള സകല വസ്ത്രകളുടേയും രക്കുത്തും പുറയ്ക്കും സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നുള്; അചരം ചിരം ഏറ്റ് പുക്കു ചാത് കരിയപ്പേടേ അം പാബ്രാഹം തന്നെ; സൂക്കു ചാത് തരിയില്ലാടേ അം പാബ്രാഹം തന്നെ; സൂക്കു ചാത് തരിവിന്നു വിഷയ യം = അത്വന്തം സൂക്കുമാകയാൽ അത് അറിവിന്നു വിഷയ മല്ല; ഭൂരസ്ഥം ചൂതന്തികെ ച = അവിവേകികരുക്ക് അതു ഭൂരസ്ഥവും വിവേകികരുത്താക്ക് സമീപത്തിലിരിക്കുന്നു ഇമാകുന്നും

† ഭ്രദ്ധേഷ - അ വിഭക്തം-ചാവിഭക്തം-ഇവാച സ്ഥിതം == സ്ഥാവരജം ഗമരൂപത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന ഭൃതങ്ങ മീൽ കാരണാവസ്ഥയിൽ വിഭാഗിക്കുപ്പെടാരതയും കായ്യ ശ്രപത്തിൽ ജിന്നുമെന്നുപോലെയും ഇരീക്കുന്നും

## ഭ്രതഭർത്തു ച തദ്ജേഞയം ഗുസിഷ്ണ പ്രഭവിഷ്ണു ചം

ഗീത XIII. 14. 15 & 16

്നോറിയപ്പെടേണ്ടതായ ആ ബ്രഹ്മം ത്രോത്രം തചക്ക്, ചക്ഷസ്സ് മുതലായ സകല ഇന്ദ്രിയങ്ങ ളേയും അവയുടെ വിഷയങ്ങളേയും പ്രകാശിപ്പിക്കു ന്നതും സകല ഇന്ദ്രിയങ്ങഠംക്കും അതീതവുമാകുന്നം. അയ് ഒന്നിലും പററാതേയും സതചം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന ഇണങ്ങളോടു ബന്ധമില്ലാതേയും എന്നാൽ ആ ഇണങ്ങളെ രക്ഷിക്കുന്നതായും ഇരി

േത്ത്ര അറിയപ്പെടേണ്ട വസ്ത ചരവും അചരവു മായുള്ള സകല വസ്തകളെ ടേയും അകത്തും പറ ത്തും ഇരിക്കുന്നു. സ്ഥാവരമായും ജംഗമമായുമുള്ള സവ്വവും അതുതന്നെ എങ്കിലും അതു് അതുന്നം സൂക്ഷ്മമാകയാൽ അറിവിന്ന് വിഷയമായി ഭവി ക്കുന്നില്ല. അവിവേകികഠംക്ക് അതു ഭുരസ്ഥ മായും വിവേകികഠം അതിനെ പ്രത്വഗാതമാ വായി അറിയുന്നതിനാൽ അവർക്കു സമീപസ്ഥ

ഭൃതങ്ക്ത്തു-ച= സകല ഭൃതങ്ങളേയും രക്ഷിക്കുന്നും; ഗ്രസി ജൂ- ച= സവിഭത്തയും തന്നിൽ, ലചിപ്പിക്കുന്നും; പ്രഭവിഷ്ണം-ച= സകലഭത്തയും നിർമ്മിക്കുന്നും.

മായും ഇരിക്കുന്നു. സകല ഭ്രതങ്ങഠംക്കും ആദി കാരണമെന്ന നിലയിൽ നോക്കുന്നതയാൽ അതു വാസ്തവത്തിൽ അവിഭക്തവും കായ്പ്രപ്രപത്തിൽ വിഭക്തംപോലെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നതുമാകുന്നു. സ്ഥിതികാലത്തിൽ സർവചരാചരങ്ങളേയും രക്ഷി ക്കുന്നതായും പ്രളയകാലത്തിൽ സവത്തേയും തന്നിൽ ലയിപ്പിച്ച കൊള്ളുന്നതായും സുഷ്ടികാ ലത്തിൽ സവത്തേയും നിർമ്മിക്കുന്നതായും കാണ പ്രെടുന്ന വസ്ത അതുതന്നെ."

വിവരണം: \_ സവേന്ദ്രിയവിവർജ്ജിതം, സകതം, നിർഗുണം എന്ന വദങ്ങാം പരമാതമാ വിൻെറ നിർനുണവം സവാതീതവുമായ ഭാവത്തെ കാണിക്കുന്നു. സൂക്ഷ്മതചാത്തദവിജേഞയം 'അവി ഭക്തം ച **ഭ്ര**തേഷ വിഭക്തമിവ ച സ്ഥിതം<sup>,</sup> എന്ന വാകൃങ്ങളും പരമാത്മാവിന്റൊ ഇണാതീതഭാവ തെതത്തന്നെ കാണിക്കുന്നു. ഈ ശ്ലോകങ്ങളിലുള്ള **മറ**റു പടങ്ങളും വാകൃങ്ങളും പരമാത്മാവിൻെറ സവാന്തയ്യാമി എന്ന നിലയെത്തന്നെ കാണി നിരുപാധികവും നിവിശോഷവുമായ പര കൂടി നോക്കു പ്രവഞ്ചത്തിൽ തന്നെ സ്രഷ്ട്രിസ്ഥിതിസംഹാരകത്താവും സവ്വാ ന്തെയ്യാമിയുമായ പരമാതമാവായി (ഈശചരനായി) പരമാത്മാവിനെ സവാന്തയ്യാ കാണപ്പെടുന്നു. **സ**വ്വാതീതനായോ നോക്കിയാലും മിയയോ

അഭ്യേഹം ഏകനാം അദ്വിതീയനാം ആണെന്ന തത്വത്തെയാണ് ഈ ഗ്ലോകങ്ങഠം കാണിക്കുന്നത്. ഭഗവദ്ഗീതയിൽ ഈ മാതിരി അനേകാം ശ്ലോക ങ്ങഠാ ഉണ്ട്. അവയെല്ലാം ഏകവും അദ്വിതീ യവും നിവിശേഷവുമായ പരബ്രവമാ തന്നെ യാണ്ക്. പ്രപഞ്ചത്തിനെറ ആദികാരണമായും സവ്വാന്തയ്യാമിയായും പ്രകാശിക്കുന്നത്ര് എന്ന തത്വത്തെ സാശയംവിനാ തെളിയിക്കുന്നുള്.

27. സകല പ്രാണികളുടേയും ഹൃദയത്തിൽ ഇത്താനസൂയ്യനായി പ്രകാശിക്കുന്നതും തേജോശ്രവ ത്തിലുള്ള സകല ഗോളങ്ങളിലും സർവവിധ പ്രകാശത്തിന കാരണമായിരി അരിലുള്ള പ്രകാ ശങ്ങശക്കാകാര നം പരമാതമാ നോൻ താഴെവായുന്ന ശ്ലോകങ്ങ വാകുന്നു.

ജ്യോതിഷാമപി തജ്ജ്യോതി സ്തമസ പേരമച്ചതേ ജ്ഞാനം ജ്ഞേയം ജ്ഞാനഗമ്വം എടി സവസ്വ വിഷ്ഠിതം.

ഗീതം. XIII. 17·∗

<sup>\*</sup> തത്\_ജ്യോതിക്കാം-അപി\_ജ്യോതിം = മേത്തയ വസ്സുവായ പരബ്രഹം പ്രകാശമുള്ള വസ്സുക്കറാക കൂടിയും പ്രകാശകമാകുന്നം; മസം. പരം-ഉച്ചത്ര = അമുതാനം പുന്ന പ്രകുറിയേക്കാറാം ത്രേഷ്ഠവുമുകുന്നം; ജ്ഞാനാം-മേത്ത യം-ജ്ഞാനം മൃം = ജ്ഞാനസ്വരുപോവും ജ്ഞാനത്തിനെ വി ഷയമായുള്ളയും ജ്ഞാനസാധനങ്ങളായ ശ്രൂപണം, മനനം, നിലിച്ചോസനം എന്നീസാധനങ്ങളാം അപ്രാപിക്കെപ്പുടേ അയോ

യമാദിതൃഗതം തേജോ ജഗത്ഭാസയതേ ചിലം യച്ചുന്ദ്രമസി `യച്ചാഗ്നെത തത്തേജോ വിദ്ധി മാമകം.

ഗീത. XV. 12.\*°

ന്തേറിയേണ്ടതായുള്ള ബ്രഹ്മമാണു പ്രകാശമുള്ള തായിക്കാണുന്ന സവവസ്ത്രക്കളുടേയും പ്രകാശക വസ്തുവായിരിക്കുന്നത്. അള്ക്കൊനസ്വരുപമായ പ്രകൃതിയെക്കാഠം അതു ത്രേഷ്യവും അന്വവുമാ കുന്നു. കേവലൗഞാനസ്വരുപമായി വത്തിക്കുന്നു താ ഉണ്താനവിഷയമായുള്ള തും ത്രവണം, മനനം, നിടില്യാസനം എന്ന ജ്ഞാനസാധനങ്ങരം കൊണ്ടു പ്രാപ്വമായിട്ടുള്ള തും അതുതന്നെ. അതു സകല പ്രാണികളുടേയും വ്യദയത്തിൽ പ്രത്വഗാ തമസ്വരുപമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു."

ന്നുയ്യൻ, ചന്ദ്രൻ, അഗ്നി മതലായ പടാത്ഥ ജേളിൽ കുടി ല്രകാശിക്കുന്നതായും സ്ഥൂലവും

അതുതാനനും സവ്സ്വാഹുദി.പിഷ്ഠിതം ≔ സർവപ്രാണികളുടേ യും എദയത്തിൽ വിശോഷണ പത്വനാമ്മസച@പമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നയും അയുതന്നെ.

<sup>\*</sup>ആ ദിത്വാഗതം-യത്-തെയും = സൂയ്യനിൽ യാതൊരുത ജസ്സ് ജോ; പര്യമസിചയത് = ചരുനിൽ യാതൊരു തേജസ്സ് ജോ; അടനഴ-ച-യധ് = അനിയിൽ യാതൊരു തേജസ്സ് ജോ; (യത്)അഖിലം-ജഗത്-ഭാസയതത = പ്രചഞ്ചം മുഴ വേരും യാതതാരു തേജസ്സ് പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു പാ; തത്-തോജു= ആ തേജസ്സ് മുഴുവരാം; മാമകം-വിയി = എതർ തേജസ്സ് എന്നറിഞ്ഞാലും.

സൂക്ഷ്മവുമായ ജഗത്തു മുഴുവനേയും പ്രകാശിപ്പിക്കു ന്നതായും യതൊരു തേജസ്സങ്ങോ അതും എന്റെ തേജസ്സതന്നെ."

വിവരണം: ത്രത്മജ്യോതിസ്സുകൊണ്ടാണം ലോകത്തിൽ വൃഷ്ടിയായും സമഷ്ടിയായും ഉള്ള സകല വസ്തക്കളും പ്രകാശിക്കുന്നത്. ഇപ്രിയ ങ്ങഠം, മനസ്സ്, ബുദ്ധി മതലായ സൂക്ഷുളവാധി കഠം പ്രകാശിക്കുന്നുതം ആത്മജ്യോതിസ്സുകൊ ണ്ടാകുന്നം.

25. പരമാത്മാ സവ്ജ്ഞനാ സവ്വ്യാ**പി** യുമായിരിക്കുന്ന നിലയെ ഭഗവാൻ താഴെ പറ യുന്ന ശ്ലോകംകൊണ്ട് ഉപദേശി

പരമാത്മാവി ക്കുന്നം. ഈ ഗ്ലോകം ശേചതാശച് നെറെ വിജ്ഞ തചാം, സവ്വാന്ത യ്യാമിത്വാം, സവ് ശേക്തിതവം

സവ്തഃ പാണിപാഭം തത് സവ്തോക്ഷിശിരോമുഖം സവ്വതഃ ശൂതിമല്ലോകേ സവ്മാവൃത്വ തിഷ്യതി.

ഗീത. XIII. 13. \*

<sup>\*</sup> തത്-സവതം-പോണിപാദം = അയ് ഏല്ലാ മിക്കി ലും കൈയ്ക് ളോടും കാലു കളോടും കൂടിയതാകുന്നു; സവതോക്കാി ശിരോമുലാം = എല്ലാമിക്കിലും കണ്ണുകളോടും ശിരസ്സുകളോടും മേഖകാം ളോടും കൂടിയത്; വോകോ-സർവാ പ്രാവിത്വം ലും ചെവികുളേടും കൂടിയത്; വോകോ-സർവാ പ്രാവിച്ചു തിഷ്യത് = ലോകത്തിൽ സർവത്തിനേയും വി ാപിച്ചു നിൽക്കുന്നം

"ആ പാമാത്മാവ് എല്ലാദിക്കിലും കൈയ്ക കളോടും കാലുകളോടും കണ്ണുകളോടും തലകളോടും മുഖങ്ങളോടും ചെവികളോടും കുടിയിരിക്കുന്ന തായി കാണാന്നു. ലോകത്തിൽ എല്ലാത്തിനേയും അദ്രേഹം വ്യാപിച്ച നിൽക്കുന്നു."

വിവിരണം:\_\_മോഗസിദ്ധികളുള്ളവക്ക് കേരം ക്കുക, സൂശിക്കുക, ഹാണംക മുതലായ പ്രവൃത്തി കഠാക്ക് അതാതിനുള്ള പ്രത്യേക അവയവങ്ങരം മാത്രമല്ല ഉപയോഗപ്പെടുന്നത്. അഭ്വാസവൈശി ഷ്ട്രൃത്താൽ ഉപാധികളെ എല്ലാം പരിശുദ്ധമാ ക്കിയിട്ടുള്ളതിനാൽ ശരീരത്തിലുള്ള ഓരോ അണു വിൽ കൂടിയും ശബ്ദം, സ്വർശം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം എന്ന വിഷയങ്ങളെ അറിയാൻ അവ**ക്കു** ശരീരത്തിലുള്ള ഓരോ സാധിക്കും. അനാവി നേയും പ്രത്യേക അവയവങ്ങരം പോലെ ഉപ യോഗിക്കാ**ൻ** അവക്ക് സാധിക്കും. സ്തായസൂത്ര കത്താവായ ഗൗതമമഹർഷിയെ അക്ഷപാദ**ൻ** എന്നുകൂടി പറഞ്ഞുവരുന്നുണ്ടു്. ആ വാക്കിൻെറ പാദ**ത്തി**ൽ അക്ഷങ്ങളോടുകൂടിയവൻ എന്നാണു . പാദത്തിൽകൂടി കാണ്മാനുള്ള ശക്തി അഭ്രേഹത്തിനുണ്ടായിരുന്നതിനാലാണും അദ്രേ എന്ത് വിളിച്ചവന്നത്ര്. അക്ഷപാദൻ ഹത്തെ സുക്ഷ്മശരീരങ്ങഗക്കു പ്രത്വേകം അവയ വങ്ങ**ം** ഉള്ളതായി കാണപ്പെടുന്നു എങ്കിലും അവ യിലുള്ള കാരോ അണാവിൽ കൂടിയും ദേഹിക്ക്

സ്പർശിക്കുക മുതലായ കേമ്മക്കുകു കാണക, സാധിക്കും. പ്ര**വൃത്തി**കളും **ചെയ്യ**ാൻ" സകല ശബ്ദസ്പർശാഭി സകല വിഷയങ്ങളേയും ദേഹിക്കു സൃക്ഷ്മഉപാധിയിലുള്ള അ**ണ**വിൽ **ഒാരോ** സാധിക്കും. അറിവാൻ ക്രടിയും പരമാ**തമാ** ം കേവല**ംചെതന്വ**സ്ത്വാകയാലും പ്രവ**ഞ്ചം** വനം അദ്ദേഹത്തിനെറ ശരീരമായി വത്തിക്കുന്നതി നാലം പ്രവഞ്ചത്തിലുള്ള ഓരോ അണവും വ ത്തിൻെറ കൈയ്, കാൽ, കണ്ണ്, ചെവി, ഘാ **ണേ**ന്ദ്രയം, രസനേന്ദ്രിയം മുതലായ അവയവങ്ങ**ാം** പോലെ അദ്ദേഹത്തിനുപയോഗപ്പെടുന്നു. അഭ്രേഹത്തെ സവ്മംഞൻ, സവ് കൊ**ണ്ടാണാ്** സവ്വാന്തയ്യാമി ംശക്തൻ, എന്നെല്ലാം പറയു ന്നത്ര് .

\_9. പരമാത്മാവ് ഗൃത്തനം അമൃത്തനം അതാണന്ധ ഭഗവാൻ താഴെ പറ പരമാതമാ പി ഒൻാ മൃത്മവും യുന്ന ശ്ലോകങ്ങഠംകൊണ്ട് ഉവദേ അമൃത്തവും അ ശിക്കുന്നു:— യ ഭ വേഷദ**ാ**ം

> പിതാഹമസ്വ ജഗതോ മാതാ ധാതാ പിതാമഹം വേള്യം പവിത്രമോങ്കാര-ഋക്സാമയള്ള രേവ ച. ഗതിഭത്താ പ്രഭ്ര സാക്കീ നിവാസം ശരണം സുഎത്

## പ്രഭവ: പ്രളയസ്ഥാനം നിധാനം ബീജമവ്വയം.

തീത IX. 17&18. \*

്യോ പ്രവഞ്ചത്തിനെറ ജനയിതാവും മാതാവം വിതാമഹനം സവ്പ്രാണികളുടേയും കമ്മങ്ങായ കാരിയ കൊടുക്കുന്നവനം ഞാൻ തന്നെ. അറിയപ്പെടേണ്ടതും പരിശുദ്ധവും ആയ വസ്തുവും ഞാനാണും. വേടങ്ങളുടെ സാരമാകുന്നും ഓങ്കാരമെന്ന പ്രണവവും ഉക്കും, യജ്ബം, സാമം എന്ന വേടങ്ങളും ഞാൻ തന്നെ ആകുന്നം.13

ധ്യാപിക്കപ്പെടേണ്ടവനം സവ്തേത്യം ഭരിച്ചു പോഷിപ്പിക്കുന്നവനം സവ്ത്തിന്റെറയും നിയ ന്താവം തെൻ തന്നെ സവ്ത്തിൻേറയും സാക്ഷി

<sup>\*</sup> അന്ത്യ-ജനത്മ-പി ാ-മാതാ-പിതാമഹം -ധാതാ = ഈ പ്രേപത്ത്യൻ ഒന്ന ജനയിതാവും മാതാവും പിതാമഹനം ജീവം ന്മാക്ക് കമ്മഹലത്തെകൊടുക്കുന്ന വന്താ; അഹാ-ഏവ = ഞാൻത്തന്ന; വേള്യം-പപിത്രം-ഓാകാര്യമ-ഇക് -സംമ-യള്ള -ചം. അഹാ-ഏവ - അറിയപ്പെമായ വസ്കവര് ഞാൻത്തന്ന; വേളങ്ങളാം പരിത്രജ്യവുമായ വസ്കവര് ഞാൻത്തന്ന; വേളങ്ങളാടെ സാരമാകുന്ന ഒരുകാരം എന്ന പേലങ്ങളും ഞാൻ തന്നെം

ഗതിം = പ്രാപിക്കപ്പെടേണുവനും; ജന്താ = പോക്ഷണത്തെം ചെയ്യുന്നവനും; പ്രഭാ = സവ്തേയും നിയന്ത്രിക്കുന്നവനും; സാക്ഷീ = സവ്ത്രിനും സാക്ഷിയായവരും; നിവാസം = സവ് ത്തിൻേയും വാസസ്ഥാനവും; ശരണം = രക്ഷാസ്ഥാനവും; സുഎത് = ഹിതത്തെ ചെയ്യുന്നവരും; പ്രഭവം = ഉത്ഭവസ്ഥാ നവും; പ്രളയം = ലധസ്ഥാനവും; സ്ഥാനം = ആധാരവും; നിധാനം = സവ്ത്തിൻോരും അവസാനസ്ഥാനവും; അവ്യ യം-ബീജം = നാശമില്ലാത്ത കാരണവസ്തവും; അഫം-ഏവ =

യായും ഇരിപ്പിടമായും രക്ഷകനായും ഹിതകത്താ വായും ഉത്ഭവം, സ്ഥിതി, ലയം എന്നിവയ്ക്കാധാര മായും സവിത്തിൻേറയും അധിഷ്യാനമായും അവ സാനസ്ഥാനമായും വത്തിക്കുന്നുളാ ഞാൻ തന്നെ. സവിത്തിൻേറയും നാശരഹിതമായ കാരണവും ഞാൻ തന്നെ.

വിവരണം: \_\_\_ ഒരുവന തൻറ മാതാവിനെയോ പിതാവിനെയോ പ്രതൃക്ഷത്തിൽ സമപ്രിക്കാവു ന്നതുപോലെ ഒരു ശരിയായ ഭക്തന് പരമാതമാ വിനേയും പ്രതൃക്ഷമായി സമിപീച്ച സാക്ഷാത് കരിക്കാം. ചരവും അചരവുമായുള്ള സവത്തി ൻേറയും അന്തരാത്മാവായും സവാതീതമായുംകൂടി പരമാത്മാവിനെ സാക്ഷാത കരിക്കാൻ സാധിക്കു

30. പരമാത്മാവ് അവ്യക്തമെന്ന മൂലപ്പുള തിയേയും അതിൻെറ വികാരങ്ങളായ ആകാശാദി ഭ്രതങ്ങളേയും കാരം അന്യന്താം പേരമാത്മാ ര ത്രേഷ്യന്താ ആണെന്നു യാജെ ജെ പ്രകൃതിയോച്ച വറയുന്ന ശ്രോകങ്ങഠം കൊണ്ട് അദളക്കാഠാ അ തിതൻ ഭഗവാൻ ഉവദേശിക്കുന്നു:\_\_\_

> ഭചാവിമൌ പുരുഷൗ ലോകേ ക്ഷരശ്ചോക്ഷര ഏവ ച ക്ഷരം സവാണി ഭൂതാനി കുടസ്ഥോ/ക്ഷര ഉച്ചതെ. ഉത്തമം പുരുഷസ്തപന്യം പരമാത്മേതൃഭാഹൃതം

യോ ലോകത്രയമാവിശ്വ ബിഭത്ത്വവ്വയ **ഇശേച**ം8.

യസ്മാത് ക്ഷരമതിതോഹ– മക്ഷരാഭപിചോത്തമഃ അതോസ്മി ലോകേ വേദേ ച പ്രഥിതഃ പുരുഷോത്തമഃ.

ഗീത. XV. 16, 17&18. \*

\*ക്കാം ചെ അക്കാം ഏവ ച = ക്കാം എന്നം അക്കാം മെന്നുമുള്ള, അതായയ് നെശിക്കുന്നും നശിക്കാത്തുമോ യ ഇ മൗ - നളി പ്രതായയ് നശിക്കുന്നും നശിക്കാത്തുമോ യ ഇ മൗ - നളി പ്രതായയ് നശിക്കുന്നും പുരുക്കുന്നും പുരുക്കാം അളോ; ലോകേ = ലാകത്തിൽ ഉണ്ട്; ക്കാരം - നവാണ് - ട്രോം നി = ക്കാരംമന്നുള്ള പ്രാക്തിൽ ഇപ്പോമുതൽ സ്ഥാവരംവകര യുള്ള സവവും ഉഗം പ്രെക്കുന്നായ പുരുക്കൻ എന്നും വാവരം; അക്കാരം ഉച്ചാതെ = അക്കാരമായ പുരുക്കൻ എന്നും പുരയുപ്പടുന്നും

സം-ഈ ശാവരും യാമതാര ഈ താവരൻ (പരമാതമാവ്); അ വൃയം = നിവികാരനായിനിന്ന്; ലോകത്രയം-ആവിശ്യ-ബി മത്തി = സ്കൂലുലാകം, സൂക്ഷ്യാലാകം, കാരണലോകം എന്ന മുന്ന ലോകങ്ങളിലും ുാപിച്ച് രഷിക്കുന്നുവോ; സം-ഉത്ത മാപുരുക്കും-ഇ = അപ്രകാരമുള്ള പരമപുരുക്ഷൻ ക്ഷരവും അക്ഷരവുമായ പുരുക്ഷന്മാരിൽ നിന്നും വിലക്ഷണനായ ഉത്ത മപുരുക്ഷാനയും; പരമാതമാം ഇതി-ഉദാഹതം = പരമാതമാം വായും വേടങ്ങളിൽ പറയാപ്പിട്ടിരിക്കുന്നു.

യസ്യാത് = മാത്രാരുകാരണത്താൽ; അഹാ-ക്ഷരാ-അത് തം = ഞാൻ ക്കരാ എന്നതിപ്പാകപ്പെടുന്ന നാവ്വിലാണികളേയും അതിക്കമിച്ചിരിക്കുന്നു; അക്കരാത് അവിചച്ച ഉത്തു ഭ = അം ക്ഷരാ എന്നുകടസ്ഥനേക്കാരാ ഉത്തമനുമായിരിക്കുന്നു; അത ടം-ലോകേ-വേടെ ച = അതിനാൽ ലോകത്തിലും വേദത്തിലും; പുരുക്കോത്തമും ഇതി-പ്രഥിതം തുന്നു = പുരുക്കോത്തമൻ എന്ന പ്രസീഖാമായി ഘോക്ഷിക്കപ്പെടുന്നും ്ലോകത്തിൽ ക്ഷരം എന്നും അക്ഷരം എന്നും രണ്ടു പുരുഷന്മാർ ഉള്ളതായിം പുറയപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു. ബ്രഹമാമതൽ സ്ഥാവരംവരെയുള്ള സവ്യ ഭ്രതങ്ങളും ക്ഷരം എന്ന പുരുഷനിൽ ഉഗപ്പെടുന്നും. മായാസഹിതമായ ബ്രഹമത്തെയാണു് അക്ഷരം എന്നു പറയുന്നതു് ''

"മേല്പറഞ്ഞ ക്ഷരം എന്നും അക്ഷരം എന്നും പറയപ്പെടുന്ന ന്ലേട്ട പുതുഷന്മാരിൽ നിന്നും അന്ത്യം മായി പരമാത്മാ എന്ന് വേടങ്ങളിൽ പ്രസിഭാ നായ ഉത്തമനായ വേറെ ഒരു പുരുഷനണ്ടു്. പരമാത്മാവാണ് സ്ഥലവും, സൂക്ഷ്കവും, കാര ണവുമായുള്ള മുന്നലോകങ്ങളിലും വ്യാപിച്ച് സവം ത്തേയും ഇംഗചരനായിനിന്നു രക്ഷിക്കുന്നത്."

"യാതൊരു കാരണത്താൽ ഞാൻ ക്ഷരം എന്ന തിലുഗപ്പെടുന്ന സവ്പ്രാണികളേയും അതിക്രമിച്ച വനായും അക്ഷരം എന്ന മായാസഹിതമായ ബ്രഹ്മ ത്തേക്കാഗം ഉത്തമനായും വത്തിക്കുന്നത്ര്, അതി നാലാണു ലോകത്തിലും വേടങ്ങളിലും ഞാൻ പുരു ഷോത്തമൻ എന്നു പ്രസിഭ്യമായി ഘോഷിക്കപ്പെ ടുന്നത്ര്."

വിവരണം: \_\_ ഈ ഗ്ലോകങ്ങളിൽ ക്ഷരമെന്ന തിൽ ബ്രാമാമുതലുള്ള സകല പ്രാണികളും ഉരം പ്രെടുന്നതായി പറഞ്ഞിരിക്കുന്നം. അവയിലുള്ള ആത്മഭാവത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചല്ല ഉപാധികളെ ഉദ്ദേ ശിച്ചാണ് ക്ഷരം എന്നു പറയുന്നത്. ഉപാധികളെ മദ്ദേശിച്ചുന്നത്. ഉപാധികളെ മാണ്ട്.

അതുകൊണ്ടു് ക്ഷാം എന്നതിൽ ഉശപ്പെടുന്നതു പ്രഥചി, അപ്പ, അഗ്നി, വായ, ആകാശം എന്ന പഞ്ചഭ്രതങ്ങളും കാലം, ദേശം, മനസ്സ്, എന്ന വയും അവയുടെ പലവിധത്തിലുള്ള വികാരങ്ങളു ഇവിടെ കൂടസ്ഥൻ എന്നും അക്ഷര **മെന്നും പറയുന്നതു്** മൂലചൈതന്വഭാവത്തെ ഉദ്ദേ **ശിച്ചല്ല;** ബ്രഹ്മത്തിനെ പ്രതീതിഭാവമായ മൂല പ്രകൃതിയെ ഉദ്ദേശിച്ചാണു്. അതിന പരാപ്ര കൃതി എന്നും അപരാപ്രകൃതി എന്നും രണ്ടു ഭാവ പാമാതമാവ് തൻെറ പ്രകൃതി ങ്ങഠം ഉണട്ട്. യായ ഈ രണ്ടു ഭാവങ്ങളേയും അതിക്രമിച്ച നില്ലു ന്നവനാകയാലാണ് പരമാത്മാവിനെ പുരുഷോ പേടങ്ങളിലം ശാസ്ത്രങ്ങളിലം എന്നു ഘോഷിക്കുന്ന ഈ".

31. പരമാതമാവു പാാപ്രകൃതി എന്ന തന്റെ ശക്തിയെ വശീകരിച്ച് അവതാരങ്ങ ളായി ആവിർഭവിക്കുന്നത് എപ്പോഴാണെന്നു താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകങ്ങൾം വിവരിക്കുന്ന:\_\_ അങ്ങേപി സന്നവൃയാതമാ ഭ്രതാനാമിശചരോപി സൻ പ്രകൃതിം സചാമധിഷ്യായ സംഭവാമ്യാത്മമായയാ.\*

<sup>\*</sup>അജ്യ-അപി-സൻ = ജനനമില്ലാത്ത പനായാലും; അവ്വ ചാതമാ = നാശമില്ലാത്തവനാമാലും; ഭൂറാനാം-ഈശ്വര്യ-അപി-സൻ =സകല ജീവികളുടേയും ഈശ്വരനാചിരുന്നാലും; സ്വാം-പ്രകൃതിം-അധിഷ്യയേ = സ്വന്തമായ ശുജനാംചികാ

യമാ യദാ ഹി ധമ്മസ്വ ഗ്ലാനിഭ്വത് ഭാരത അഭ്വത്ഥാനമധമ്മസ്ത്വ

തഭാതമാനം സൃജാമ്വഹം\* പരിത്രാണായ സാധൂനാം വിനാശായ ച ദുഷ്കൃതാം ധമ്മസംസ്ഥാപനാത്ഥായ സംഭവാമി യുഗേ യുഗേ. †

ගීම. 1V. 6, 78.

ഹോൻ ജനനുമില്ലാത്തവനും യാതൊരു വികാ രപ്പമില്ലാത്തവനും സകലസത്വങ്ങഠംക്കും ഈശച രനും ആണെങ്കിലും ഇദ്ധസാത്വികമായുള്ള എൻെറ മായയെന്ന ശക്തിയെ വശീകരിച്ചു സേചപ്പുയാൽ അവതാരം ചെയ്യുന്നു."

യുള്ള പരാപ്രകൃതിയെ സ്വിംഗിച്ച്; ആ മൈമായയാ = സ്ഥാ ധീനമായുള്ള പരാപ്രകൃതി എന്ന ശക്തിയാൽ; സംഭവാമി = ഞാൻ അവതാരം ചെയ്യന്നു

<sup>\*</sup> ഭാരത = ഭരതവാശജനായ അയ്യ്യന; ദോ-യദാ-ഹി = ഏരേത് കാലത്തിലാ ന്നാ; ധമ്മസ്വ-ഗ്ലാനി = ധമ്മത്തിനെ ര കോയവാം; അധമ്മസ്വ-അഭ്യത്ഥാനം = അധമ്മത്തിനെ അഭി വലിയും; ഭവതി = സംഭവിക്കുന്നയ്; തദാ-ആത്മാനം-അാഹാ-സൂജാമി = അംപ്പോഠം അതിനാവശ്യമുള്ള ശരീരത്തോടു കൂടി ഞാൻ അവതരീക്കുന്നു.

<sup>†</sup> സംധ്യനാം-പരിത്രാണായ = ധമ്മമാഗ്ഗത്തിൽ ചരിക്കുന്നായ അടെ രക്ഷയ്ക്കായിംക്കാണ്ടും; ഒഷ് കൃതാം-വീനാശായ-ച = അ ധമ്മത്തിൽചരിക്കന്വരുടെനാശ ത്തിലേക്കായും; ധമ്മസംസ്ഥാ പനാത്മായ = ധമ്മമാഗ്ഗം ത്തനിലനിത്തുന്നതിലേക്കവേണ്ട യും; യുഗേ-യുഗേ-സംഭവാമി = യുഗം തോരം ആവശ്വം പോലെ ഞാൻ അവതാരം ചെയ്യുന്നും

'അേല്ലയോ ഭരതവംശജനായ അജ്ജുന് ഏതേതു കാലത്തിൽ ധമ്മത്തിന ക്ഷയവും അധ മമത്തിനു അഭിവ്വധിയും ഉണ്ടാകുന്നുവോ അപ്പോ ജെല്ലാം എന്റെമായകൊണ്ട് അവതരുച്ചവനായി ഭവിക്കുന്നു."

ധേമ്മമാഗ്ഗത്തിൽ ചരിക്കുന്നവരായ സാധുക്കളെ രക്ഷിക്കുന്നതിനായും ദുഷ്കമ്മം ചെയ്തു കൊണ്ടു് അധമ്മത്തിൽ ചരിക്കുന്നവരായ ജന ങ്ങളെ നശിപ്പിക്കുന്നതിനായും ധമ്മമാഗ്ഗത്തെ നിലനിറുത്തുന്നതിനായും ഞാൻ യുഗംതോറും അവതാരം ചെയ്യുന്നുണ്ടു്."

പരിപൂണ്ന അല്ലെങ്കിൽ മോക്ഷം പ്രാ 32. പിക്കണമെന്നി<u>പ്പ</u>യുള്ള സകല ജിജ്ഞ**ാസുക്കമ്ല**ം സാക്ഷാത് കരിക്കേണ്ടത് പരമാ <sub>ഉപാ</sub>സനകള ത്മാപിൻെറ വാസ്തവവും സവ്വാതീ ടെഉട്ട്ര,ശ്വാവും യചവം' തമായുള്ള തും 'തത്', എന്ന പട ത്തിന്റെ ലക്ക്യാത്ഥമായി നില്ലുന്നതുമായ നിർഗു ണവം നിവിശേഷവുമായ പര്യേഹമഭാവത്തെ പുരുണങ്ങളാലും ഉപനിഷത്തുകളാലും പ്രതിപാദിക്കപ്പെടുന്നഗണേശൻ, സബ്രഹ്മണ്യൻ, വിഷ്ണ, ശിവൻ, ശക്തി, സൂ**യ്യൻ മുതലാ**യമൂ**ത്തി** കളടേയം ശ്രീരാമൻ, ശ്രീക്സ്റ്റൻ, ന്നിം**ഹൻ** മുതലായ അവതാരങ്ങളുടേയും സവിലതീകങ്ങ ളിലംവെച്ച ത്രേഷ്യമായുള്ള പ്രണവത്തിൻറയും **ഉപാസനകൊണ്ട്,** ഭകതന്മാരും ജിജ്ഞാസുക്കള

മായ സാധകന്മാർ ക്രമേണ പടിപടിയായി പ്രവാതീതമായുള്ള പരബ്രവമത്തിനെറെ സാക്ഷാത് കാരം പ്രാപിക്കുമെന്നതിനെ സംശയമില്ല. ശരിയായ സാധനങ്ങളോടും ഉത്തമമായ ഭക്തി, ജിജ്ഞാസ മുതലായവയോടും ഉപാസന നടത്തുന്ന പക്ഷം, അത്ര് ഏത്ര വിധത്തിലുള്ള ഉപാസനയായാലും പരമാത്മസാക്ഷാത് കാരത്തിനു കാരണമായിത്തി രുന്നു ഗോക്ത്രാൽ ഉപാഭശിക്കുന്നു:\_\_

തോ യഥാ മാം പ്രചള്യത്തെ താംസ്തവൈവവ ജോമുഹാ മമ വർത്മാനുവത്തത്തേ മനുഷ്യാഃ പാത്ഥ സവശഃ.

ဟီ၈. IV. 11 \*

ൃത്തല്ലയോ കുന്തീപത്രനായ ഞങ്ജുന! ഏതേയ വിധത്തിൽ ആരെല്ലാം എന്നെ ഉപാസിക്കുന്നു വോ അവരെയെല്ലാം ഞാൻ അനുഗ്രഹിക്കുന്നു. എല്ലാ വിധം ഉപാസനകളിൽകൂടിയും മനുഷ്യർ എൻെറ മാഗ്ഗത്തെയാണ് അനുസരിക്കുന്നതു്."

<sup>\*</sup>പാർത്ഥ-യേ-യഥാ-മാം\_പ്രപട്യത്തെ ചകന്തിപത്രനായ സാത്രൂന് ഏത്തേ മനുഷ്യർ ഏതോ വിധത്തൽ എം ന്ന ഉപാസിക്കുന്നവോ പ്രാ-ഏ പ്രാൻ അഹം-ജൗാമില് താളവിധത്തിൽ തന്നെ അവരെ ഞാൻ അനുഗരിക്കുന്നും സർവ്വശാല സവിപ്രകാരത്തിലും; മനംഷ്യാലേഹു ആർ; മമ്പ വർത്താലയ്യൻ ഉപാസനാമാർഗ്ഗത്തെ തന്നെ; അനുവർത്ത

വിവരണം: \_\_ ഗണേശശ്രപത്തിൽ പരമാത്മാ വിനെ ഇപാസിക്കുന്നവസ് ഗണേശനായിക്കുന്നെ സാക്ഷാത്കരിക്കാം. വിഷ്ണ എന്ന പൃത്തിയെ ജജിക്കുന്നവന് വിഷ്ണ പ്രപുര പ്രതൃക്ഷമാകം. ശിവൻെ ശ്രപത്തെ ഭജിക്കുന്നവസ് ശിവനേയും സാക്ഷാത്കരിക്കാം.

രൂപകല്പനയുടെ ഉദ്ദേശത്തെപ്പററി രാമ താപിനി ഉപനിഷത്ത് താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം ഉപദേശിക്കുന്തു:\_\_

ശാചതനും സ്വാത്രപനം അഭചി ീയ നാം അവ യവങ്ങ കണമില്ലാത്തവനം ശരീം മില്ലാത്തവന മായ പാബ്രാമത്തിന് ഭക്തന്മാക്ക് ഉപാസനാ സൌകയ്യ ത്തിനാഭവണ്ടിയാണ് ഉപതിഷത്തുക ളിലാ പുരാണങ്ങളിലാ ശ്രവകല്ലന ചെയ്തിട്ടു ഇള്ള്് \*\*

വിവരണം: ഗിവൻ, വിഷ്ണ, ഗണേശൻ, ദേവി മുതലായ മൂത്തികഠംക്കു പല രൂപങ്ങളും കല്ലിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതായി ഉപനിഷത്തുകളിലും പരാണങ്ങളിലും കാണുന്നുണ്ട്. ഇവയെല്ലാം നിഗ്ഗണവം നിവിംശേഷവുമായ പരബ്രഹമവസ്ത വിൻറ പ്രതീകങ്ങഠം മാത്രമാണെന്ന് ഉപനിഷത്തുകളും പുരാണങ്ങളും വണ്ണിക്കുന്നും. പ്രതീകങ്ങളായി വത്തിക്കുന്നുള്ളടാതെ നാമരുപോതമകമാ

<sup>\*</sup>ഫിന്മയസ്വാദചിതിയസ്വ നിഷ്ക്രപേസ്വാശതീരിണഃ ഉപാസകാനാം കാഷ്കാർമ്മം ബ്രഹ്മണോ ത്രഹേകല്ലനാം. മാ. ഉ. 1. 7.

യു**ള്ള ഇ**യ പ്രപഞ്ചത്തി**ൽ മററുള്ള രൂപങ്ങളേ**ുടു താരതമുപ്പെടുത്തി നോക്കുന്നപക്ഷം എല്ലാ സരൂ പവസ്തുക്ക**ാംക്കും <u>ഉള്ള</u> സത്വത്വത്തെക്കാ<b>ാം കൂ**ട്ട തൽ സ**തൃത**ചാം ഈ ഗൂത്തിക**ാം <sup>ക്ക്</sup> ഉള്ള ഇ**മാ ഉപാസകൻ ശരിയായ സഭാചാരനിഷ്ഠ യോടും ഏകാഗ്രമായുള്ള നിഷ്യളങ്കളക്തിയോടും ഒളിക്കുന്നപക്ഷം പമോത്മാവിനെ പുതു രുപ ത്തിലും സാക്ഷാത്കരിക്കാം, ഒരു സ്റ്റേഹ് തവ് മറെറായു സ്നേഹിതനോടും കുഞ്ഞുങ്ങ്യം ക്കു മാരും പിതാക്കനമാരോടും എത്ര സാമീപൃത്തിൽ ല**ങ്ങു<sup>പ്പ</sup>ാധാം** ക്കാന്തം അവരിൽന്തിന്തം സഹായം സാധിക്കുമോ, അതിൽനിന്നും എത്രയോ ഉൽകൃഷ്ട മായ വിധത്തിൽ പരമാതമാവിനെ ഈ മൂത്തി ക**ം** മാഗ്ഗമായി സമീപിക്കാനാം പ്രതൃക്ഷപ്പെടു തതാനും സാധിക്കും. ഈ മുത്തികളാൽ കിട്ടുന്ന അനുഗ്രഹത്താൽ ഭക്തന്മാക്ക് പരമാത്മാവിൻെറ സവാന്തയ്യാമിഭാവം, സർവാതീതഭാവം, എന്ന ഉൽകൃഷ്ടാവങ്ങളേയും സാക്ഷാത്കരിക്കാം. സ്റ്റു **വും താൻതന്നെ എന്ത്** അനുഭവപ്പെടു<mark>ന്ന ഏകവും</mark> ലാപിക്കുകയും നിലയെ **അ**ഭചിതീയവുമായ എല്ലാവിധമുത്ത്വപാസനകളടേയും ചെയ്യാം. **ഉദ്രേശ്വത്തെ** അദ്ധ്വാത്മാാമായണത്തി**ൽ** രാമ ഗീതയിൽ ത്രീരാമൻ താഴെ റയുന്നപ്പകാരം ഉപദേശിച്ചിട്ടണ്ട്:\_

പേരാ പരാതമകമായ ഈ പ്രപഞ്ചത്തിൽ സ്ഥു ലവും സൂക്ഷ്യവുമായുള്ള സകല പദാ**ത്ഥങ്ങളും** ഞാൻ തന്നെ എന്നു് ഉപാസകൻ എപ്പോ**റം**  അനേഭവിക്കാറാകുന്നവോ, അതുവരെ എൻറെ മൂത്തുവാസനയെ അവൻ തുടന്നാഷ്ഠിക്കേണ്ടതാ കുന്നം. പരിപൂണ്ണമായ ശ്രദ്ധയോടും ഉന്ർജ്ജിത മായ ഭക്തിനോടും ഉപാസിക്കുന്നവന് സഭാ ഞാൻ അവൻറെ എടയത്തിൽ ദൃശൃമായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നു.<sup>7</sup>\*

**അഭ്**ചിതീയവുമാ 33. പരബ്ലഹ്മം ഏ കവും ണെങ്കിലും നാം ഏതു നിലയിൽ നിന്നു നോക്കു ന്നുവോ, അതനസരിച്ച് പരമാതമാ പി നെ പല പ്രകാരത്തിൽ നെക്കറിച്ചു<sub>മ്മ</sub>വി റിയാ ഭി പ്രായ ക്കാൻ ഇടയാകുന്നണ്ട്. ഉപനിഷ 6813 Do. ത്തകഠം പരമാത്മാവിനെ ത്തിൻേറയും ആദികാരണമാരണം പ്രതിപാഭി ക്കുന്നു. അനയായികന്മാരും വൈശേഷികന്മാരും അവരുടെ യുക്തിവാട്ടങ്ങളെ അ സേരിക്കുന്ന മാദ പലരം പരമാതമാവ് പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ നിമിത്ത കാരണം മാത്രമാണെന്നു പറയുന്നു. വസ്ത്രം ഉണ്ടാ നെന്ന് <mark>ത്ത</mark>ുകാര**നം**ം ക്കുന്നതിന 20150 മൺപാത്ര ജാ 🌣 ഉണ്ടാക്കുന്നതിന **െ** സയാചികനമാ കലാലന്തം ഏതു സ്ഥാനമുണ്ടോ **അ 85**യും കൊ 1**600 ഷി**കുന്മാരുടേയും ആ സ്ഥാനമാണ് പ്രപഞ്ചത്തെ ണ്ട് ഭിപ്രായം. സംബന്ധ<mark>്ച്</mark> പരമാത്മാവിന്

<sup>\*</sup>യാവന പത്യൃദഖിലാ മദാത്മകാ ാവനുഭാരാധനതര് പരോഭവേത് ശ്രദ്ധ ലുരത്രൂർജി ഭക്തിചക്ഷണന യസ്സ്ഗൃ ഒഴുോഹമഹന്നിതാ എ**ദി.**''

രാ. ഗീ. 5.8

<u>ഉള്ള ത് എന്നാണു പാമാത്മാവിനെപ്പററിയുള്ള</u> അവരുടെ അഭിപ്രാരം. ഘടാദികഗംക്കുകളിമണ്ണം, വസ്ത്രുമ്മാക്കു പഞ്ഞു, ന്തൽ മുതലായവയും ഉപാ ഭാനകാരണമാ യിരിക്കു നന തു പോ ലെ പ്രഥി, അഗ്നി, വായു, ആകാശം, കാലം, എന്ന പദാത്ഥങ്ങളെ ഉപാഭാനമായി മനസ്സ് ഉപതോഗിച്ച പരമാത്മാവു പ്രപഞ്ചത്തെ സ്റ്റഷ്ടി ക്കുന്നു എന്ന് അവർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. ഈ പദാത്ഥങ്ങൾ അവയുടെ കാരണാവസ്ഥയിൽ പര മാത്മാവിൽ നിന്നും സ**ചത**ന്ത്രവും നിതൃവുമായി വത്തിക്കുന്നു എന്നു് അവർ പറയുന്നുണ്ടു്. രുടെ <sup>അ</sup>ഭിപായപ്രകാരം ഈ പഭാത്ഥങ്ങളെ സമ്മേളിച്ച് പ്രവഞ്ചത്തെ പല വിധത്തിൽ സ്ത്ജിക്കുന്നു പരമാത്മാവു ജീവന്മാ എന്നാം രെല്ലാം മേൽപ്പറഞ്ഞ പദാത്ഥങ്ങളിലും പരമാ നിത്വ**ന്മ**ാഅം തമാവിലും നിന്നു ഭിന്നന്മാരും ആകുന്ന എന്നുമാണു് അവരുടെ സിദ്ധാന്തം.

34. സാംഖൃന്മാർ പാമാതമാ എന്നൊരു വസ്ത വുണ്ടെന്നു വിശചസിക്കുന്നില്ല. പ്രപഞ്ചസ്റ്റുങ്ങിക്കു പരമാതമാവിനെറ ആവശ്യകത സാംഖൃത്തായുടെ യേയും അവർ കാണുന്നില്ല. ഇവ അഭിപ്രായം. ഒര നിരിശചരസാംഖൃന്മാർ എന്നു പറയുന്നു. പരമാതമാവു അല്ലെങ്കിൽ ഈശചരൻ എന്നതത്വത്തിൽ വിശചസിക്കുന്നവരായ സാംഖൃ നമാരോ ഉണ്ട് ഇവർ സേശചരസാംഖൃന്മാർ

എന്നു വിളിക്കപ്പെടുന്നു. നിരീഗചരസാംഖ്യന്മാരും മൂലപ്രക്ര**ത**ിക്കു **സേശ**ചരസാംഖ്വന്മാരും തന്നെ പ്രപഞ്ചമായി വികസിക്കാനുള്ള ശക്തി സ്വതേ ഉണ്ടെന്നാണ്ട വിശചസിക്കുന്നതു്. അവരുടെ അഭി പ്രായപ്രകാരം പ്രപഞ്ചത്തിന് ഉപാഭാനകാരണ മായിരിക്കുന്നത്ര് മുലപ്രകൃതിയാണ്ക്. നൈയായിക ന്മാരും വൈശേഷികന്മാരും ശാശചതവും പ്രത്വേ ക**വു**മാണെന്ന കരുതുന്ന ആകാശം, അല്ല്, പൃഥി മുതലായ തതചങ്ങളെ മുലപ്രകൃതിയുടെ സാംഖ്വന്മാ**ർ** വികൃതിഭാവങ്ങ **ളാ**യേ കാണന്നുള്ള .

35. ഭഗവദ്ഗീത നൈയായികന്മാങ്ങടേയും വൈശേഷികന്മാരുടേയും സാംഖ്വന്മാരുടേയും അഭിപ്രായങ്ങളെ പരമാത്മാവി നേപ്പററിയുള്ള അപുണ്ണഗ്രഹണം അഭിപ്രായം. ത്താൽ സംഭവിച്ചിട്ടുള്ള വയാണെ നേ കരുതുന്നം.

ഇവയെപ്പററി ഭഗവാൻറെ നിശ്ചി**തമായ** അഭിപ്രായം എന്താണെന്നു താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകുങ്ങൾംകൊണ്ടു ഭഗവാൻ ഉപദേശിക്കുന്നു:\_\_\_

> **ഭ്രമിരാപോ∫നലോ വായുഃ** ഖം മനോ ബുജ്വിരേ വ ച∗

<sup>\*</sup>ഭമി-ആപം-അനഖം-വായു-ഖം=പ്പുഥിതത്വം, അപ്പ തവം, അഗ്നിതയവം, വായുത്തവം, ആകാശതയവം എന്ന അ ഞ്ചൂ സൂക്യുതേങ്ങളും; മനഃ=സർവത്തിനും കാരുണമായി ബ്രഹ്മ

അഹങ്കാരം ഇതിയം മേ നോ പ്രകൃതിവപ്പയാം അപരേയമിതസ്ത്വസ്യാം പ്രകൃതിം വിജാ! മേ പരാം ജീവള്താം മഹാബാഹോ യയേളം ധായ്യതേ ജഗത് ഏതഭ്യോനീനി ഭ്രതാനി സവാണിതുവധാരയ അഹം കൃത്പന്നു ജഗതഃ പ്രഭവഃ പ്രളയസ്ത്വവാം.\*

ഗീത. VII. 4, 5, 6.

ത്തിെൽതുന്നെ ചേന്ത് വിൽക്കുന്നതായി കാണു പ്രട്രണ അവൃക്തത്തിൽ നിന്നു സ്ഫൂരിക്കുന്ന മഹത്തെ പാ; അഹകാരം; = പഞ്ചസൂക്ക്മളത്തുളേടെ ആവിർഭാ വത്തിനു കാരണ പും ഫേത്തയവായി ഒറിന്നു സ്തുരിക്കുന്നുളോയ അഹകാരതതവാ; ഇതി തെക്കുധാ = എന്നു പ്രൂരിക്കുന്നുളോയ ഇയം \_മേ പ്രുക്തി എന്നു ശക്തി തന്നെ; ഭീന്നാ = പിഭാഗിക്കുപ്പില് പ്രക്തി എന്നു ശക്തി തന്നെ; ഭീന്നാ = പിഭാഗിക്കുപ്പില് പിക്കുന്നും

മഹ്ബോരഹോടത്തുയോ ഉജപരാക്യമുള്ള അർത്തുനോ! എൻറെ താണതായ പുക്തിയാകുന്നു; ഇതു ഇ അന്യാ-ജീവള താം = വും പുക്തിയിക നിന്നും അന്യമായും ഇപ്പാരാ ഇതാ-ജനത്പായുതേ പ്രാര്ട്ടയാതൊരു പ്രകൃതിയാൽ ഈ ഇദാ-ജനത്പായുതേ പ്രാര്ട്ടയാതൊരു പ്രകൃതിയാൽ ഈ വൈപഞ്ചാം ധരിക്കുപ്പെടുന്നുവും അവരുക്കിയാ; മേചപരാം വൈകുത്രം പിലി ടെപ്പുക്കി ഉത്കൃഷ്യമായ പ്രകൃതിയാണെന്നറി ത്തോലും.

സമ്മാണി. ടോനി - ഏതളോനീനി ഇതി - ഉപധാരയ = സ്ഥാവരജംഗമജ്ജമായുള്ള സകല ഭൃതങ്ങളും ഈ രണ്ടു പുക തിരോവങ്ങളിൽ നിന്നും ഉണ്ടായവയാണെന്നു അറിഞ്ഞാലം പുഥചി, അപ്പ്, അന്നി, വായു, ആകാശം എന്ന അഞ്ചു സൂക്ഷ്മഭ്രതങ്ങളും അവ്വാക്തം, മഹം അതവം, അഹങ്കാരതതാപം എന്ന സമഷ്ടിതതവ ങ്ങളും ചേന്ത് എട്ട വിധത്തിൽ കാണപ്പെടുന്ന പദാത്ഥങ്ങളായി എന്നെ പ്രകൃതിയാണു വിഭാഗി കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്.

'ഈ എട്ട് പദാർത്ഥങ്ങളായി വികാരത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന എന്റെ പ്രകൃതി നേപരാപ്രകൃ തയാകുന്നു. ഈ ജഗത്തു മുഴവനേയും ധരിക്കു ന്നതും ഇപ്പാഴഞാനക്രിയാശക്തികളായിപ്രകാശി ക്കുന്നതും ഈ അപരാകൃതിയിൽ നിന്നും ഭിന്നമാ യിട്ടുള്ളതുമായ പ്രകൃതിയെ എന്റൊ പരാപ്രകൃതി എന്നറിഞ്ഞാലും.'

ംസ്ഥാവരമായും ജംഗമമായും വർത്തിക്കുന്ന സകല ഭൂതങ്ങളും പരമായും അപരമായും പ്രകാ ശിക്കുന്ന എൻെറ പ്രകൃതിയിൽ നിന്നും ഉണ്ടായവ യാണെന്നു് അറിഞ്ഞാലും. അതിനാൽ സവിപ്രപ ഞ്ചത്തിൻെറയും ഉത്ഭവസ്ഥാനവും ലയസ്ഥാനവും ഏകവും അഭചിതീയവുമായുള്ള ഞാൻ തന്നെ.

വിവരണം; \_\_ നൈയായികന്മാരും വൈശേഷി കന്മാരും സർവ ജഗത്തിനം ഉപാഭാനകാരണം

അഹാം-കൃത്യനസ്യ-ജഗതു = ഞാൻ സകല ജഗത്തിനും; പ്രമവ: - തഥാ - പുളയ: = ഉല്പത്തിസ്ഥാനവും അപ്രകാരം തന്നെ മന്തസാനവും ഭൂകന്നു.

പഞ്ചഭ്രതങ്ങ**ള***ം* **മ**നസ്സ്, കാലം, ദിക്ക് എന്നവയു മാണെന്നു പായുന്നു. അതു തെററല്ല, അവ ആത്യ ന്തികമായ കാരണമല്ല എന്നു മാത്രമേ ധരിക്കേഷ തായുള്ള. തതപാനേചഷണത്തിൽ സാംഖ്വുന്മാർ നൈയായികന്മാരെക്കാഗം കൂടുതൽ അഭിവ്വദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചിട്ടുണ്ട്. പഞ്ചഭ്രതങ്ങളും ഭിക്ക്, കാലം, മനസ്സ് മുതലായവയും പ്രകൃതിയുടെ വികാരഭാവ ഭഗവദ് **ഗീത** അുളാണെന്ന് അവർ കാണന്നം. നൈയായികുന്മാരുടേയും വൈശേഷികന്മാരുടേയും ം പാദാനകാരണ തെപ്പററിയുള്ള സിദ്ധാന്തത്തെ സ്ഥീകരിച്ച കൂടതലായി ചർച്ചചെയ്യുകയും, അതി നെറെ ഫലമായി പഞ്ചഭ്രതങ്ങളോ ഭിക്ക്, കാലം, മനസ്സ് മുതലായവയോ അവ്യക്തമൊ **ആ**തൃന്തി കമാ ച ആദികാരണമല്ലെന്നു കാണുകയും ചെയ്യ ഗീതാസിഭ്ധാന്തപ്രകാരം പഞ്ചഭ്രതങ്ങളും അഹങ്കാരം, മഹത്തതചം, അവൃക്തം എന്നവയും പരമാതമാവിൻെറ അപരാപ്രകൃതിയുടെ ഭി**ന്ന**ഭാ വങ്ങ**ാം മാത്രമാണാ്**. അപരാപ്രകൃതിയും ഇ<del>ട്ടു</del>ാ **ജ്ഞ**ാന ക്രിയാശക്തികളായി **രു**പത്തിൽ മൂന്നു ലകാശിക്കുന്ന പരമാത്മാവിനെറെ പരാലകൃതി യിൽനിന്നും സ്കൂരിക്കുന്നതാകുന്നു. അതിനാൽ സക ലലപഞ്ചത്തിന്റെറയും ആത്വന്തികമായ നിമിത്ത പരമാതമാവു ഉപാഭാനക**ാ**രണവും എന്നാണു് ഗീതയിലെ നിശ്ചിതമായ സിലാന്തം.

പരമാത്മാവിനെ അദ്ദേഹത്തിനെ നാ 36.സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മ ശരീരങ്ങളിൽ **സമ**ഷ്ട്രിയാ**യുള്ള** സമഷ്ടികാരണ**ശ**രീര ക്രുടിയോ പരമാ**തമാ** പി .മായ മൂലപ്രകൃതിയിൽ കൂടിയോ **ംപുറ** സവാന്തയ്യാ നോക്കുന്നപക്ഷം അദ്ദേഹത്തെ മി**ഭാ** വദത്തെയും സ സവാന്തയ്യാമി എന്ന നിലയിൽ **വ്ധാതമ** ഭാവപരത്തെയും **ഒ** 'ശിക്കു നമാറ്റ് ം. കാണാം ഇയ തത**്വത്തെ**, താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ടു വർണ്ണി ക്ഷന്ത:\_

> മയാ തതമിഭാ സവ്വം ജഗഭവ്യക്തമുത്തിനാ മത്സ്ഥാനി സവിഭ്രതാനി ന ചാഹാ തേഷചവസ്ഥിതും.

> > ഗീത. IX. 4 🛊

'ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കും മനസ്സിനും അഗോചരമായിരിക്കുന്ന എന്നാൽ സ്ഥൂം മായും, സൂക്കുമായും, കാരണമായും വത്തിക്കുന്ന ലോകം മുഴവനം വ്യാപിക്കപ്പേട്ടിരിക്കുന്നു.

<sup>\*</sup> അവ്വക്തമുത്തിനാ മയാ = ഇന്ദ്രിയങ്ങു ഗാംകൊം മന സ്സിനോ ഒരു വിധത്തിലും ഗോചരമല്ലാ തത്തും സവ്ത്തിനും കാരണമായിരിക്കുന്നുള്ളായ എന്നാണ്; ഇ ഒം സവ്യ ജഗത് \_ തതാ = ഈ ജഗത്ത് മുഴുവനും വ്വാപിക്കുപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു; സവ്യോനി = ചരവും അവരവുമായുള്ള സർവ്യയത്തോളും; മത്സ്ഥാനി = എന്നിൽ തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവയാകുന്നും അവാം — തേഷു — ന - അവസ്ഥിതും ചേടത്താൻ അവയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുമില്ലം

്ക്രതിനാൽ ചരവം അചരവുമായി മുന്നു ലോകങ്ങളിലും വത്തിക്കുന്ന സർവ ഭ്രതങ്ങളും എന്നിൽ തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നും. അങ്ങിനെ യാണെങ്കിലും അവയിൽ ഞാൻ സ്ഥിതിചെയ്യു ന്നില്ല,

വിവരണാ: \_\_\_ ഈ ഗ്ലോകത്തിൽ പരമാത്മ സാക്ഷാത്കാരാകൊണ്ട് ഒരു സാധകനുങ്ങാകാ വുന്ന രണ്ടു വിധം അനുഭവങ്ങളെ വിവരിച്ചി രിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ട് പരമാത്മാവിനെപ്പററി യുള്ള രണ്ടഭിപ്രായങ്ങളെന്നാണ് നാം ഈ ശ്ലോക ത്തിൽ കാണുസ്ത്.

അവയിൽ ഒന്നാമത്തേയ്ക് പാലിൽ നെയ്യ എന്നപോചെയും എള്ളിൽ എണ്ണ എന്നപോ ലെയും ജീവവസ്തുക്കളിൽ പ്രാണൻ എന്നപോ മുഴുവനിലും പരമാത്മാ ലെയും പ്രപഞ്ചം വ്വാപിച്ചിരിക്കുനും എന്നാണ്. രണ്ടാമത്തേത് സമുദ്രത്തിൽ അലയാ നാരയാ പതയാ പ്പോളകളം എന്നപോലെ, സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മ പ്രവഞ്ചം മുഴുവന്തം കാരണമായുള്ള തമാവിൽ വത്തിക്കുന്നര എന്നാണ്. ആദ്യത്തെ പ**രമ**ാത്മാവ് സർവത്തിലും **അനുഭവത്തി**ൽ വ്വാവിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നു കാണാം. ത്തേതിൽ ക്കുലകളും നുരയും **ഷ**ലവേറി ഉപ്പാളകളാ തന്നെയാകയാൽ അവ ജചമയം

ഭിന്നമല്ലാത്തതുപോലെയും ജലത്തിൽ നിന്ത സമുപ്രജലത്തിൽതന്നെ അവ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു പോലേയും മുഴുവൻ പ്രവഞ്ചത്തേയും സാധ വരമാ**തമാ**വിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതായി അല, നര മുതലായവയ്ക്കും കാണുന്നു. ത്തിൽ നിന്നും സ്വതന്ത്രമായ സത്ത ഇല്ലാത്തുത പോലെ പ്രപഞ്ചത്തിനു കായ്യരുപമായോ കാര നോക്കിയാലം, പരമാതമാവിൽ **ണത്രപമാ**യോ നിന്നും അന്വവും സ്വതന്ത്രവുമായ സത്ത ഇല്ല സമുദ്രത്തിനു് ആധാരമായി നില്യുന്നതു് അല, നാര മുതലായവയല്ല എന്ന് സ്പപ്പുമായി കാണാവുന്ന ഇ പോലെ, പരമാതമാ വി െൻറ **ആധാ**രമായി <u>പ്രപഞ്ചത്തെ ഒരു വിധത്തില</u>ം വിചാരിക്കാനോ സാധിക്കുന്നത കാണാനോ ഈ സ്റ്റോകത്തിലെ **ഞ**ാട്ടുത്തേ **കൊ**ണ്ട് പരമ**ംത്മാവിൻെ**റ സർവ മായ ഭാവത്തേയും രണ്ടാമത്തെ പാദം**കൊണ്ട്** പരമാത്മാവിനെറ സവാധാരമായുള്ള ത്മകഭാവത്തേയുമാണ് ഭഗവാൻ വണ്ണിച്ചി ട്ടുള്ള**ത**്∙

37. പരമാതമാവിനെ സവാതീതമായ നില പരമാതമ പി യിൽ സാക്ഷാത്കരിക്കുന്നതിനെം നെറെ സവാതീ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന തഭാവത്തെ സാ ക്ഷാര്ക രി ക ന്ന മാർഗ്ഗം. നച മത്സ്ഥാനി ഭൂതാനി പശ്യ മേ യോഗമൈശചരം ഭൂതഭൂന്നച ഭൂതസ്ഥോ മമാത്മാ ഭൂതഭാവനഃ.

ഗീത. !X. 5. \*

എൻറെ ഐ ഗാപരമായ യോഗത്തെ അതായയ് പരവും അപരവുമായി പ്രകാശി ക്കുന്ന പ്രകൃതിക്ക് അതീതമായും കേവല സച്ചി ഭാനന്ദഘനമായും അഭചിതീം മായും വർത്തി ക്കുന്ന പരബ്രവമം എന്ന എൻെറ പാരമാ ത്ഥികനിലയെ കണ്ടാലും; ഈ മഹാപ്രപഞ്ച ത്തിൻെറ ഘടകപഭാത്ഥങ്ങളായ അവൃക്തം മുതൽ സ്ഥൂലംവരെയുമ്മ സവിഭ്രതങ്ങളിലും അവ യുടെ വികൃതിഭാവങ്ങളായ സകല വസ്തുക്കളിലും

<sup>\*</sup> ജതാനി = അവ്വക്തം മുറൽ **ഹ്സ**് ബംവം ഉത് സർവഭ്രതങ്ങളും അവയുടെ വികൃതിഭാവങ്ങളായ സംച ന-മ ്സ്ഥാനി ച = നർവ ചീതമായുള്ള വസ്ത്രക്കളും : ൃണിക് വത്തിക്കുന്ന്ലു; മേ ഹൃശവരം-യോഗം പശ്വ 💳 പരവം അപരവുമായി ലെ കാശിക്കുന്ന ലക്കിക്ക് അരീത മാന്തി വർത്തിക്കുന്നും അടിതിയവും കേവലം സമ്ഘനവും **ചിദ് ഫ**ാ.വം ' ആനന്ദഹന വിമായ ചിനർ റ എന്ന പാരമാർത്ഥികനിലംയ കണടാലം; മമ ആത്മാ 💳 എന്റെ പാരമാർത്ഥികമായ ഈ സചയ്രപം; ഭൂതഭത് 💳 സകല ഭൂടങ്ങുളേയും ധനികംനാള്; രയെ അറേധ വർ = മ്യക് പ്രകൃതിവ് + 0 രങ്ങളുമായ സകല റസ്ത്രക്കളേയും സങ്കല്പാകൊണ്ട് അതിതതന്നെ സുഷ്ടിച്ചുകെട്ടേള്ളന്നയ് ന-ഭുതസ്ഥും ച = മേല്പാഞ്ഞ ഭുത്തെളിൽ സ്ഥിതിചെ യ്യാണം പ്രധാനങ്ങള് ആസോരമായി വെച്ചുകൊള്ളാത്തയ്.).

കന്നും തന്നെ സവാതിതമായ പരബ്രഹ്മവസ്ക്ക വായ എന്നൽ വത്തിക്കുന്നില്ല. ഈ സകല വസ്തുക്കളേയും കോവലം സങ്കല്പാകൊണ്ടു് ഞാൻ തന്നെ എന്നിൽ സ്ലാപ്പിച്ചുകൊള്ളുന്നു. സവി ത്തിനും ആധാരമായ ഞാൻ സകല ഭ്രതങ്ങളേയും ധരിക്കുന്നു. അല്ലാതെ അച കുന്നും തന്നെ എനി ക്ക് ആധാരമല്ല.

വിവരണം:\_ പ്രകൃതി മുതൽ സ്ഥൂലംവരെ യൂള്ള സകല ഭ്രതങ്ങഠം കാം അതീതമായി വത്തിക്കുന്നതാണ് പരമാതമാവിന്റെ പാരമാ ലകൃതിയാലോ തഥികമായ നില. പ്രകൃതിവി കാരങ്ങളാലോ ഒരു വിധത്തിച്ചം ബാധിക്കപ്പെ ടാതെ ംഞ് പരമാതമാ ചിൻെറ സർവാതീ **ന**മായ ഭാവം പ്രകാശിക്കുന്നത്. ധ**സ**ാ ചെ വീം സൂക്ഷ് മവുമായുള്ള അനേകം ഗോളങ്ങളും ബ്രഹമാ ഉഗപ്പെട്ട ഈ ണ്ഡങ്ങളും പ്പാ പ്രവഞ്ചം ഇ പ്ലാഞ്ഞാനകിയാശക്തികളായി മൃഴുവെനാം ഗ സ്തരിക്കുന്ന പരംപ്രൂതിയിൽ സ്വസ ക്കല്ലം കൊണ്ട് പരമാത്മാവു തന്നിൽതന്നെ *സ്*യങ്ങി**ച** താകയാൽ പരമാത്മാവിൻെറ പാരമാർത്ഥി കഭാവത്തിൽ അതിന് യാതൊ**രു** മില്ല. അതുകൊണ്ടാണ് മാണ്ഡൂക്വോപനിഷ ഞ്ഞിൽ പരമാതമാവിനെറ പാരമാർത്ഥികമായ നിലയെ,

## പ്രേപഞ്ചോപശമം ശാന്താ ശിവം അടൈചതം<sup>3</sup>.

പ്രപഞ്ചത്തിനെറ സ്ഥൂലവും സൂക്ഷ്മവു മായുള്ള സർവഭാവങ്ങളുടേയും ഉപശമസ്ഥാന മെന്നും പരിപുണ്ണശാന്തിക്കും സുഖത്തിനും ഇരിപ്പിടമെന്നും അഭചിതീയം അല്ലെങ്കിൽ രണ്ടി ല്ലാത്ത ഏകമായ വസ്തവാണെന്നും വിവരിച്ചിട്ടു മേത്.

38 ഈ പാരമാത്ഥികനിലയെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകം കൊണ്ടും വർണ്ണി ക്കുന്നു:\_\_\_

> ടൈവീ വേറ്റുഷാ ഇണമയി മമ മായാ ഒരത്വയാ മാമേവ യേ പ്രവദ്യന്തേ മായാമേതാം തരന്തി തേ.

> > ഗീത. VII. 14. \*

<sup>\*</sup> നമെപ്പി = സ്വയംപ്രകാശനുവരുപതം പരമാത്മാവു മായ എന്നെ സംബന്ധിച്ചത്; ഇണമയിലസത്വം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന മൂന്നു ഇണ്ടുളോയും ഇച്ചമാം, ഇണാനം, ക്രിയാ എന്ന മൂന്നു ശക്തികളായും പ്രകാശിക്കുന്നത്; എന്നു മാ-മായാ = ഈ എന്റെ ശക്തിയായ പ്രക്തി; ഇരത്വയാ-ഫി = ജയിക്കവാൻ പ്രയാസമായിട്ടുള്ളതാകുന്നു; മാം-ഏവ = സർവാതിതവും നിർവിശേഷവും അയ പരജ്ച മാംമന എൻറെ പാരമാർത്ഥികനിലയെ; യോച്ചപ ക്വാത്ത = യാതൊരു ജനങ്ങറാ പരമാത്മാവുതന്നെ ജീവാ ത്മാ എന്നു നിശ്ചയത്താൽ സാക്ഷാത്കരിക്കുന്നുവോ; തേ = അവർ; ഏതാംചമയാം = മസ്കാമുവികാണുപ്പുടുന്നു ഈ മായതയും തരന്തി = കടക്കുന്നു (അതിക്കമിക്കുന്നും)

**്ളേപ്പ**, ജ്ഞാനം, ക്രിയ എന്ന ശക്തികളായം സതചം രജസ്സ്, തമസ്സ്, മൂന്നു ഗുണങ്ങളായും പ്രകാശിക്കുന്നതും, അവരാ എന്ന രണ്ടു രൂപത്തോടുകൂടിയതാം മായ എന്നു പ്റയപ്പെടുന്നതുമായ എൻെറ ശക്തിയെ അതിക്രമിക്കുന്നത്ല് വളരെ പ്രയാസം തന്നെ എന്നാലം സർവാതീതവം നിർം പാരമ `ർത്ഥിക നിർവിശേഷവുമായ ഇ**ണവും** രമാംകകാവം ത്ത് ച ഒലക്ഷ്വാ പരബ്ലഹ്മമെന്ന എൻെറ ത്ഥവം. മ: ത്ഥികനിലയെ താരാതിച്ചു **അഹം ബ്ര**ഹ്മാസ്തി, ഞോൻ തന്നെ ബ്രഹ്മം? എന്ന് എന്നെ ആരു സാക്ഷാത്കരിക്കുന്നുവോ അവർ നിശ്ചയമയും മായയെ തരണം gg(mo.')

വിവരണം: \_\_\_ ഈ ശ്ലോകത്തിൽ 'മാം' എന്ന പദം പരമാതമാവിൻെറ പാരമാത്ഥികളാവ മായ നിർഗുണവും നിർവിശേഷവുമായ പര ബ്രഹ്മത്തെയാണ കാണിക്കുന്നത്. ജീവാതമാ വിൻേറയും പരമാതമാവിൻേറയും പരസ്പരസം ബന്ധത്തെയറിഞ്ഞു് 'അഹം ബ്രഹ്മാസ്മി' എന്ന വാകൃത്തത് നൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന ജീവാതമാവി ൻേറയും പരമാതമാവിൻേറയും ഐകൃത്തെ സാക്ഷാത്കരിച്ച ആ പരബ്രഹമാണം താൻ

മാത്രമേ പാരമാത്ഥികമായ മോക്ഷത്തിനർവ നായി ഭവിക്കുന്നുള്ള. പരമാതമാവിനെറെ സവാ തീതഭാവമായ നിവിശേ<sub>ഷ</sub>വുമാ ധ്യർഗ്ര**ണവും** പരബ്രഹമാണ്, 'അത്ര നീയാകുന്ന<sup>ു</sup> അർത്ഥത്തോടുകൂടിയ "തത്തചമസി" എന്ന മഹാവാക്വത്തിലുള്ള ശതത്, എന്ന പദ അറിയേണ്ടതായും ലാ ത്തിനെറ ലക്ഷ്വാത്ഥം. പിക്കേ**ന്ദ**തായും **ഉ**പനിഷത്തുകളാലും സകല അചിതീയവ ഘോഷിക്കപ്പെടുന്നത്ര് ഏകവും മായ **അ** പരളു ഹുവസ്തതന്നെ.

മതങ്ങളിൽ പരമാതമാ അല്ലെങ്കിൽ 39. ഈശചരൻ എന്ന തതചവും, തതചശാസ്ത്രജ്ജ സർവത്തിൻറയും ആഭികാരണമെന്ന തത്വവും ഏററവും പ്രധാനമായിട്ടുള്ളവയാക്ഷന്തും മതങ്ങള**ാ**ൽ ഘോഷിക്കപ്പെടുന്ന **ഈ**ശചരനം തതപശാസ്ത്രങ്ങളുടെ ചർച്ചയ്ക്ക് വിഷരമായുള്ള **ഞ**ളികാരണവസ്തവും ഏകവും അളചിതീയവുമായ **ഒരേ** തതചംതന്നെ എന്നതാണു ഭഗവഭ്ഗീത യുടെ സിദ്ധാന്തം. ഈ തത്വത്തെപ്പററി ഭഗ വദ്ഗീതയിൽ കായ്യകാരണസഹിതം സർവതോ മുഖമായി ചർച്ചചെയ്തിട്ടുള്ള തുപോലെ ലോക ത്തിൽ മറെറാരു ഗ്രന്ഥത്തിലും ചർച്ചചെയ്തി. ട്ടുള്ളതായി കാണുന്നില്ല. ആ ഏകമായ വസ്തതന്നെ സർവമായും പ്രകാശിക്കുന്നതിനാൽ

അതിനെ സാകാരമായോ നിരാകാരമായോ, സക കല്വാണ ഇണങ്ങരംക്കും ആസ്പദമായ സഇന് വസ്തവായോ നിർവിശേഷമായ<sup>്</sup> നിർഗ്ഗണവസ്ത വായോ വിചാരിക്കാമെന്ന് ഭഗവദ്ഗീത ഉപ ടേശിച്ചിരിക്കുന്നു. മാതാപിതാക്കളെയോ ഉത്തമ സ്റ്റേ ഹിതന്മാരെയോ സമീപിക്കാവുന്നതുപോലെ അതിനെറെ സാന്നിച്ചും പ്രാപിക്കാമെന്നും ആ സാന്നിഭ്യൂത്തിൽ പരിപൂണ്ണവും നിരതശിയവു മായ ആനന്ദാ പ്രാപൃമാകമെന്നും ഗീത ഉപദേ **ഞ** വസ്തുവിനെ അനനൃശരണമായി ശിക്കുന്നു. ലാപിക്കുമ്പോ**ഗം** അ**പ്ര**കാരം പ്രാപിക്കുന്നവന് സവ്വം താനാണെന്നും, തനിക്ക് അന്വൃമായി യാതൊന്നുമില്ലെന്നും, താൻ കേവലം സച്ചിഭാന ന്ദാഘനമായ പരച്ചാവമവസ്തുമാത്രമാണെന്നും അനു ഭവമുണ്ടാകുന്നതാണെന്ന് ഭഗവദ്ഗീത ഉപദേശി ക്കുന്നുണ്ട്. ഈശാപരസാന്നിലുത്തെ പ്രാചിക്കു സാവതികമായ പ്രേമത്തോടുകൂടിയ **ന്ന**തിന്ത് സഭാചാരനിഷ്ഠയം, യാതൊരുവിധമായ അജ്ഞാ നത്താലം അന്ധവിശചാസത്താലം ബാധിക്കപ്പെ **ടാത്ത പ**രിപൂണ്ണജ്ഞാനവും ഉ**ന്ന**തമായ ഈശച **രഭ**ക്തിയും, **ഞ**വശ്വമെന്നാണു് ഗീത സിദ്ധാന്തി ക്കുന്നത്. ഈ തതചങ്ങളിൽ സകല മതങ്ങരം **പ**രിപൂർണ്ണസമ്മതിയല്ലാതെ മറ**ഭ**വി**ധം** 

സംഭവിക്കാൻ മാഗ്ഗമില്ല. അതിനാൽ ഭഗവദ് ഗീത സവ്മതങ്ങൾക്കും സവ്ജനങ്ങൾക്കും സവ്ജനങ്ങൾക്കും ആവ ഗ്യമായുള്ള ഒരുത്തമ സഭാചാരഗ്രന്ഥവും തത്വ ശാസ്ത്രഗ്രന്ഥവുമാണെന്നു സംശയം വിനാ ഉച്ചെ സ്തരം പറയാവുന്നതാണും. ഭഗവദ്ഗീതയെ ശരിയായവിധം പഠിക്കുകയും അതുപദേശിക്കുന്ന മാഗ്ഗങ്ങളെ അനുസരിക്കുകയും ചെയ്താൽ ഓരോ മതസ്ഥനും അവനേർറ മതത്തിലുള്ള തത്വങ്ങളെ കുടുതൽ വിശദമായി ഗ്രവ്വിക്കുന്നതിനും മനുഷ്യ ജന്മത്തിന്റെ വാസ്തുവോദ്രേശമായ ഈശചരസാക്ഷാത് കാരത്തെ അനുഭവത്തിൽ കോണ്ടുവരുന്നതിനും സാധിക്കും.

## ഗീതാത്ഥസംഗ്രഹം

ഏഴാമഭ്വ്വായം.

## പ്രവഞ്ചനിരുപണം.

- 1. കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്വായത്തിൽ പരമാതമാവി നേറ സവാന്തയ്യാമിഭാവത്തേയും സവാതീ തമായ നിര്ഗ്ഗണഭാവത്തേയും പ്രതിപാദി ച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഈ അ 🛶 വായ ഈ അഭ്യോയത്തിൽ ബരിചെ വിഷയാം പരമാതമാവിനെറ ഉപാധികളാ സമഷ്ട്രിസ്ഥൂലശ**രീ**രം സ്ഥൂലമഹാപ്രപഞ്ചം, സമഷ്ടിസൂക്ഷ്മശരീരം എന്ന സൂക്ഷ്മമഹാപ്രപഞ്ചം, സമഷ്ടികാരണശരീരമായ ഇവയെപ്പ**ററി** സംക്ഷി കാരണമഹാപ്രപഞ്ചം ല്രതിപാളിക്കാനാ**ണ്** പ്ലമായി ഉദ്ദേശിച്ചിട്ട <u>ള്ള ത്</u> .
- 2. സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മകാരണരുപത്തിൽ വത്തി ക്കുന്ന മഹാപ്രപഞ്ചത്തിനെറയും അതിലുഗപ്പെട്ട സവ്പാണികളുടെയും ആടികാരണമായുള്ള വസ്ത വിനെ മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ താഴെ പറ യുന്നപ്പകാരം വിവരിച്ചകാണുന്നു:\_\_

നയേത്രം, തചക്ക്, ചക്ഷസ്സ്, സെന, ഘാണം എന്ന ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങരംക്കോ വാക്, പാണി, പാടം, പായ, ഉപസ്ഥം എന്ന കമ്മേന്ദ്രിയങ്ങരംക്കോ വിക്കാരണം.

ത്താൽ ചിന്ത്യമല്ലാത്തതും, തനിക്കു യാകതാരു കാരണമില്ലാതെയും എന്നാൽ സവ്ത്തിൻേറയും കാരണമായി വത്തിക്കുന്നതും, നിറമോ ഗുണമോ ഇല്ലാത്തതും ശ്രോത്രം, ചക്ഷുസ്സ് മുതലായ ഇഞാ നേന്ദ്രിയങ്ങളോ വാക്, പാണി മുതലായ കമ്മേ ന്ദ്രിയങ്ങളോ ഇല്ലാത്തതും, നിത്യമായം സവ്ത പരിപുണ്ണമായും ഉള്ള തും, സവ്ത്തിലും വ്യാപി ച്ച് അതിസുക്ഷ്മമായി വത്തിക്കുന്നതും നാശരഹ്മിത വുമായ യാതൊരു വസ്തുവുടെന്നാ അതാണു് സവ് ഭ്രതങ്ങഠംക്കും ആഭികാരണം. ഇഞാനനിഷ്യൻ മാത്രമേ ഒരു വസ്തുവിനെ സാക്ഷാത്കരിക്കു

ഇതിനെയാണ് പരമാത്മാവിൻെറ സർവാതീ തഭാവം എന്നു പറയുന്ന ഈ്. അതിനെ 'ശണ്ടി ല്ലാത്തതായ ഏകമായ വസ്തവാണെന്ന്' മമാ ദോഗ്വോപനിഷത്തു പറയുന്നു. † മമാദ്രോഗ്വോ പനിഷത്തുതന്നെ അതിനെപ്പററി താഴെ പറയു ന്നപ്രകാരം വിവരിക്കുന്നു:—

<sup>\*</sup>യത്തദേശ്വേളമഗാഎമഗോത്രമവണ്ണ -മചക്ഷുത്രോത്രം തദപാണിപാഭം നിതും വിഭം സവഗാം സസൂക്ഷും തദച്ചയം യദ് ഭ്രയോനിം പരിപശ്വത്തി ധീരാഃ

<sup>4. 2.</sup> I. 6.

<sup>🕇</sup> ഏകമോടചിതിയം: 💮 മരാ. ഉ. VI. 2.1

ധയാതൊന്നിനനൃമായി കാണമാൻ മറെറാന്നി ല്ലയോ, യാതോന്നിനനൃമായി കേര ക്കാൻ മറെറാ ന്നില്ലയോ, യാ താന്നിനനൃമായി അറിവാനം മ റെറാന്നില്ലയോ അതിനെയാണ് (ഭൂമാ) സർവ പരിപൂണ്ണവസ്ത എന്ന പറയുന്നത്. മരണധമ്മ മില്ലാത്ത വസ്ത ഭൂമാ അല്ലെങ്കിൽ സർവപരി പൂണ്ണമായുള്ള വസ്ത മാത്രമാണം." ∗

3. ഭൂമാവായുള്ള പരിപൂണ്ണവസ്തുവിൽനിന്നും പ്രപഞ്ചം ഉണ്ടാകുന്ന വിധത്തെ മുണ്ഡകോപനി ഷത്തു താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_

്വേലന്തി എന്ന ജന്തു വലയെ തന്നിൽനിന്നു തന്നെ സ്ലാപ്പിക്കുകയും തന്നിൽതന്നെ ഗ്രസിക്കു കയും ചെയ്യുന്നപോലേയും, ഭൂമിയിൽനിന്നും വൃക്ഷലതാളിക**ം** ഉണ്ടാകുന്നപോലേയും ജീവനു ച്ചു മനുഷ്യശരീരത്തിൽ നിന്നും രോമങ്ങ**ം** ഉണ്ടാ കുന്നപോലേയും, അക്ഷരമായ പരബ്രഹ്മത്തിൽ നിന്നും ഈ പ്രവഞ്ചം ഉണ്ടാകുന്നു<sup>7</sup> †

<sup>\*</sup> യത്ര നാനൃത്പശൃതിനാനൃച്ചരുണോതി [നാനൃത വിജാനാതിസ ഭൂമാ യോ ചൈ മൂമോ തലമൃതം. ചരാ. ഉം

<sup>†</sup> യഥോണ്ണനാഭിം സൃജതേ ഗൃഹ്ണതേ ച യഥാ പൃഥിവ്വാമോഷധയം സംഭവന്തി യഥാ സതം പുരുഷാത് കേശലോദാനി തഥാക്ഷരാത് സംഭവതിഹ വിശചം. മൂ ഉു I ് 7ം

പ്രചഞ്ചത്തിനെറ ഘടകപഭാത്ഥങ്ങളായ പ ഞ്ചഭ്രതങ്ങൾം എങ്ങിനെ പരമാത്മാവിൽനിന്നും ഇത്ഭവിച്ച എന്നു തൈത്തിരീയോപനിഷത്ത്യ് താഴെ പറയുന്നവിധം വിവരിക്കുന്നു:....

"ആത്മാവിൽനിന്നും ആകാശം ഉണ്ടായി. ആകാശത്തിൽനിന്നും വായുവുണ്ടായി. വായുവിൽ നിന്നും അഗ്നി ഉണ്ടായി. അഗ്നിയിൽന്നും അല്ല് ഉണ്ടായി. അപ്പിൽനിന്നും പ്രഥിവി ഉണ്ടായി." \*

പ്രഥിവി, അപ്പ്, അഗ്നി, വായ എന്നെല്ലാം കേഠംക്കുമ്പോഠം സാധാരണമായി നമ്മുടെ പരിച യത്തിലുള്ള സ്ഥ്യമായ പദാത്ഥ

<sub>അകാശത്തിലു</sub> **ജെ**ളാണ് അവ എന്ന് നാം ധരി ള്ള എന്ന വൃത്യം കാനിടയുണ്ട്. അവ **സാ**ഉപോടാ സം-മഹാക്നം. ഇന്ദ്രിയ ത്ഥങ്ങള ല നമ്മുടെ ചിത്താകാശം, ങ്ങ ഠാക്കു് അവ ചിഭാകാശം ഗോചരവുമല്ലും **ആകാശത്തെക്കുറിച്ചതന്നെ ശരി**യായ **ബോധം** നമുക്കില്ല. ഭൂമി, ശുക്രൻ, വ്വാഴൻ, സൂയ്യൻ, ചലിക്കുന്ന ചന്ദ്രൻ, നക്ഷത്രങ്ങൾ മുതലായവ തിനും സഞ്ചരിക്കു**ന്ന**തിനും സ്ഥാനമായുള്ള വെ ളിപ്രദേശത്തെയാണ് ആകാശം എന്ന് നാം കരുതുന്നത്. ആകാശംതന്നെ പല നിലയിലുണ്ട്. ഭൂമി മുതലായ ഗോളങ്ങാം ചലിക്കുന്നതിനു സ്ഥാ നമായുള്ള തും സവിവ്വാപ്തിയോടുകൂടിയതെന്ന് നാം

<sup>\*</sup> ആ ഹൈനഃ ആ കാശാം സംഭൂരം, ആ കാശാത് വായും, വായോരഗ്നീം, അഗ്നേരാപം, അബ് ക്രൂം പൃഥിവീ. തൈ ഉ. II-

വിചാരിക്കുന്നതുമായ ആകാശം സ്ഥ്യലആകാശ<sup>ം</sup> മാത്രമാണ്. ആകാശം തന്നെ മഹാകാശം, ചിഞ്ഞാകാശം, ചിഭാകാശം എന്നു മുന്നു വിധ ത്തിൽ വാത്തിക്കുന്നു. നമുക്കു് ള ഉമായും സർവത്ര വ്വാപ്പിയോടുകൂടിയതായം കാണപ്പെടുന്ന ആകാ **ശ**ംതതയാണ് മഹാകാശം എന്ന പറയുന്ന 💇. മഹാകാശത്തെക്കാഠം സൂക്ഷ്മവും വ്വാപ്തി യോടുകൂടിയതുമായ ആകാശത്തെ ചിത്താകാശം എന്നു പറയുന്നു. നമ്മുടെ എല്ലാം അന്ത്യുകരണ ത്തിനും പരമാതമാവിൻെറ സമഷ്പിസൂക്ഷ്മശരീര ത്തിനാം ആധാരമായുള്ള സൂക്ഷ്മമ,യ ആകാശ മാണ് ചിത്താകാശം. ചിത്താകാശം എന്ന വസ്തുവിനെക്കാഠം സൂക്ഷ്മവും പരമാത്മവസ്തുവിൽ പ്രകൃതി സ്റ്റൂരിച്ചിരിക്കുന്ന നിലയിൽ യാത്താരു വൃക്തിഭാവവം സ്സൂരിക്കാതെ കേവലം അവ്വക്ത ഭാവത്തെ ചിദാകാശം മായിരിക്കുന്നുളും എയ ചിത്താകാശം എന്നതിനും എന്നു പറയുന്നു. ചിദാകാശം എന്നതിനും മദ്ധ്വേയാണ് ആകാശം, വായ, അഗ്നി, അപ്പ്, പുഥിവി എന്ന പറയുന്ന പഞ്ചാസൂകുഷ്യൂഭ്രതങ്ങള്ടെ നില. ഈ അഞ്ചു സൂകുഷ്ട **ഭൂതങ്ങളെ തന്മാത്രകുളെന്നും പറയുന്നുണ്ട്**. സക **പ പ്രാധ്യ**യള് ഭേ*രും ധ്ര*സ് പ്രവ്യാ വീഴപ്പാവ് താൽജ്ജ സകല ഉപാധികഠം ക്കം പരമാത്മാവികൾറ സ്ഥ **ച**വും സൂക്ഷ്പവുമായുള്ള സമഷ്ട്രിശരീരങ്ങളായ സ്ഥൂലസൂക്ഷ് പ്രവാജ്യങ്ങരും ഉപാഭാനകാരണ ങ്ങളായുള്ളവ ഈ പഞ്ചഭ്രതങ്ങളാകുന്നും. നമ്മുടെ ഇന്ദ്രിയങ്ങരും, അന്ത്യകരണം മുതലായ സൂക്ഷ്മമായ കരണങ്ങളും ഇവയുടെ സമഷ്ടിഭാവങ്ങളും ഈ അഞ്ചു സൂക്ഷ്മഭ്രതങ്ങളുടെ പ്രത്വേകം പ്രത്വേക മായും കൂട്ടായുമുള്ള വികാരങ്ങളാൽ ജനിക്കുന്നവ യാണ്ഡ്.

- 4. ഈ മഹാപ്രപഞ്ചത്തിന്റെ ആദികാര ണം എന്താണെന്ത് അറിയാനുള്ള ചർച്ചയിൽ നമ്മുടെ ഭാരതഖണ്ഡത്തിലേ ത പ്രായ്യാക്കുന്നുള്ള കവാളങ്ങളെ ആശ്രയിക്കുന്നുള്ള ന്നെ വാളങ്ങാം. അവയിൽ ഒന്ന് ആരംഭവാളവും രണ്ടാമത്തേത് വരിണാമവാളവും മൂന്നാമത്തേത് വിവത്തവാളവുമാകുന്നം.
- 5. ഘടത്തിന് മണ്ണെന്നപോലെയും വസ്ത്ര ങ്ങഠംക്ക് ന്യലോ പഞ്ഞിയോ പോലെയും ആഭ രണങ്ങഠംക്ക് സ്വണ്ണം എന്നപോ തോരം ഒവാദം. ലെയും ചില സാധനങ്ങളെ ഉപ യോഗപ്പെട്ടത്തി അവയെ ഉപാഭാനകാരണമായി വച്ച് ലോകത്തെ അവയിൽനിന്നു ഭിന്നനം ക ത്തു തവശക്തിയോടുകൂടിയവനമായ ഒരു ശക്തി യുക്തനായ ഈശചരൻ സ്രഷ്ടിക്കുന്നു എന്നതിനെ യാണ് ആരംഭവാദം എന്നു പറയുന്നത്. പ്രപ ച്ചെസ്യംജി ആരംഭവാദം എന്നു മറയ നസരിച്ചാണ് ഉണ്ടായീട്ടുള്ള ത്ര് എന്നു വിശചസിക്കുന്നവരാണ്

നൈയായികന്മാരും വൈശേഷികന്മാരും, ആകാ ശം, വായ, അഗ്നി, അപ്പ്, പൃഥിവി എന്ന പദ തപ്പെടുന്ന അഞ്ഞ് സൂക്ഷ്ഭ്രതങ്ങളും ശാ**ശചത മായും പരസ്പരാത്രയം കൂടാതെയും** അ**നാ**ദിയായും വത്തിക്കുന്നവയാണെന്നും അവയെ ഉപാദാനകാ രണമായി ഉപയോഗപ്പെടുത്തി പരമാതമാ (ഈ **ശചരൻ) ഈ** ലോകത്തെ സൃഷ്ടിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നു മാണും അവരുടെ അഭിപ്രായം. ആകാശം എന്ന **യ**് സമവ്യാപ്തിയോടുകൂടി സവ്**ത** വ്യാപിച്ചി**രി** ക്കുന്ന ഒരു അനാളി വസ്തുവാണെന്നു് അവർ പറ വായ, അഗ്നി, അപ്പ്, പൃഥിവ എന്ന നാലു ഭ്രതങ്ങളും ശാശചതവും ് അനാദിയും അവി **ഭാജ്വവുമായുള്ള** അ**ണ**ക്കളുടെ സംഘടനക**്** കൊണ്ടുണ്ടായിട്ടു ജ്ജ വയാണെന്തും അണം ശൂപ **ത്തിൽ അവ** നിത്വങ്ങഠം **ആണെന്നും** അവർ ഇവ കൂടാതെ ഭിക്ക്, കാലം, മനസ്സ്, പറയുന്നു. ആത്മാ എന്നു നാലു വദാ**ത്ഥ**ങ്ങ**ാകുടി**യുണ്ടെ ന്നും, ആത്മാ എന്നതിനു പരമാത്മാ എന്നും ജീവാതമാ എന്നും രണ്ടു ശാശചതമായ പിരിവൂ കഠം ഉണ്ടെന്നാറ പരമാതമാവു് ചരവും അചരവു മായുള്ള സർവജഗത്തിൻേറയും നിമിത്തകാരണം മാത്രമാണെന്നും അവർ വിശചസിക്കുന്നു. അടെ സിദ്ധാന്തപ്രകാരം പ്രവഞ്ചത്തിന്റെ ഉപാ ഭാന**കാരണമാ**യിരിക്കുന്ന**യ**് **ആകാശം**, വായും അഗ്നി, ജലം, പുഥചി എന്ന പഞ്ചഭ്രതങ്ങളും ഭിക്കു് **കാലം, മുനസ്സ് എന്ന** ട്രവ്വ്യങ്ങളുമാകുന്നു.

6. പാൽ എന്ന പദാത്ഥം വികാരത്തെ പ്രാപിച്ച തയിരായി തീരുന്നതുപോലെ ആദികാ രണമായുള്ള തും തനിക്കു കാരണ പരിണായുടെ തും തനിക്കു കാരണ പരാർത്ഥാ ക്രമേണ വികാരത്തെ പ്രാപിച്ച സ്ഥൂല സൂക്ഷ്യതുപമായുള്ള ഈ പ്രപഞ്ചമായി ത്തീരുന്നു എന്ന അഭിപ്രായത്തെയാണ് പരിണാ മവാദമെന്നു പറയുന്നത്. സാംഖൃന്മാരും പാത ഞ്ജലന്മാരും ഈ പരിണാമവാദസിലോന്തത്തെ

പ്രവഞ്ചത്തിനെ ത്യവിഭാവത്തെപ്പററി സാം ഖ്വസൂത്രങ്ങൾം താഴെ കാണുന്ന പ്രകാരം പറയു സ്മാര്യ്ട്ട്

"സത്വം, രജസ്സ് തമസ്സ് എന്നു പറയപ്പെ ടുന്ന മൂന്നു ഗുണങ്ങളുടെ സാമ്വാവസ്ഥയെ മൂലപ്ര കൃതി എന്നു പറയുന്നു. മൂല**പ്ര**കൃ തിയിൽ നിന്നും സ**ാംച്ച** ന്മാരുടേ മഹത്തതപം ായ**ഡ്** ഉണ്ടായി; മഹതതചത്തിൽ നി നമാരുടേയും സി ന്നും അഹങ്കാരം ഉണ്ടായി; അഹ **ജ**ധാന്തം \_ ങ്കാരത്തിൽ നിന്നും അഞ്ചു തന്മാ വിധത്തിലു **....** മുക്കുന്നു പ്രക്യായില് വാട്ടായ വാട് ള്ള പതിനൊന്നു ഇദ്രിയങ്ങളും ഉ**ണ്ടാ**യി. **തക**്രം എന്ന സൂക്ഷ്യഭ്രതങ്ങളിൽനിന്നും അഞ്ചു സ്ഥ്യ ലഭൂതങ്ങൾ ഉണ്ടായി. പ്രകൃതിയിൽ നിന്നും അന്വനം യാതൊങ വികാരത്തെ പ്രാപിക്കാത്ത വനുമാണ് പുളുഷൻ. ഇപ്രകാരം ഇരുപത്ത ഞ്ചു തത്വങ്ങളാണ് പ്രപഞ്ചത്തിലുള്ള തു്.27

സമവ്വാപ്തിയോടുകൂടിയ 7. സവ്ത ശവും സവത്ര സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതും എന്നാൽ കാര ണഭാവത്തിൽ **പര**മാണുസമൂ ഹമായുള്ള തുമായ വായു, അഗ്നി, അ പ്ലൂ്, പ്രഥി എന്ന നാല ഭൂത ംങ്ങളും പരസ്പരം സചതന്ത്രമായം ശാശചതമായം വത്തിക്കുന്നവ എന്നാണ്ട് നൈയാതികന്മാരുടേ യും വൈശേഷികന്മാരുടേയും സിലാന്തം. യുടെ ഉതഭവത്തേയും സ്ഥിതിയേയും പററി കൂടു തൽ ചച്ച്ചെയ്തവരാണു് സാംഖൃന്മാൻ. നൈയാ യികന്മാരുടെ ദൃഷ്ടിയെക്കാഠം കൂടുതൽ സൂക്ഷ്മമായ റ്റുഷ്ടിയോ**ടുകുടി** ഈ തത്വങ്ങളുടെ സ്വഭാവത്തെ അവർ പരിശോധിച്ചിട്ടുണ്ടു്. **ഞാ** പരിശോധ നയുടെ ഫലമായി അവർ ആദ്യമായി കണുത് **ഈ ഭ്ര**തങ്ങ**ം പരസ്പരസചാതന്ത്ര**്വമുള്ള തോ ശാ ശചതമോ അല്ലെന്നാണു്. പുഥചീതതചം എന്നതു് അപ്പിനെ വികൃതിഭാവമാണെന്നും അപ്തതചം വികൃതിഭാവമാണെന്തം അഗ്നിതതചത്തിനെ റ

<sup>\*</sup> സത്വരജസ്തമസുറം സാമൃദ്വാസ്ഥാ പ്രക്തിം, പ്രക്യമത്ത്കാൻ മേഹദത്തെക്കാരാറ്റ് കൊരോത് പഞ്ചതനമാത്രുപ്പേട്ടതാനി, പ്രക്യമാ ഇതി പഞ്ചവിംശതിഗ്ഗണം. സാ. സു. 1. 61

അന വർ കണ്ടു. അതുപോലെ ക്രമത്തിൽ അാഗ്നിതതചം വായുതതചത്തിന്റെറ വികൃതിഭ**ാവ** മാണെന്നും, വായുതതുചം ആകാശതതചത്തിന്റെ വികൃതിഭാവമാണെന്നും കൂടി അവർ കണ്ടും അവ ചർച്ച അവിടേയം അവസാനിച്ചില്ല. ആകാശതതചരത്തെക്കാഠം സൂക്ഷ്മമായ തതചങ്ങഠം ഉണ്ടോ എന്നും അവർ വർച്ചുചെയ്തു. ആ വച്ച് യുടെ ഫലമായി ആകാശം എന്ന**ു** അതിനെ ക്കാ**ഠം** സൂക്ഷ്മമായുള്ള അഹങ്കാരം എ**ന്ന** സൂക്ഷ്മ തതചത്തിനെറ പരിണാമത്താൽ ഉണ്ടായതാണെ നിന്നില്ല; **അവിടേയും** അവർ കണടു. ന്തം അഹങ്കാരം എ**ന്ന**യം മഹത്തത്തചം എന്ന സൂക്ഷ്ണ വം സർവ്വച്ചാപകവുമായ വസ്തവിന്റെറ പരി ണാമമാണെന്നും അവർ കുണ്ടു. മ**ഹ**ത്ത**ത**ചത്തി നം കാരണമായി കണ്ടതിനെയാണ് അവർ മൂല എന്നു പറയുന്നുള്. മൂലപ്രകൃതി പ്രകൃതി സർവ്വ ത്തിനും കാണോമായുള്ള തത്വമാണെന്നും അതിനു കാരണമായി മറെറാന്നുമില്ലെന്നും അവർ പറയുന്നു. സതചം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന മൂന്നു ഗുണങ്ങളുടെ, അല്ലെങ്കിൽ ശക്തികളുടെ സമാവ സ്ഥയിലുള്ള സമ്മേളനമായാണും മൂലപ്രകൃതിയെ വിവരിക്കുന്നത്ര്. ഈ മൂലപ്രകൃതിക്കു് **ഇണസാമ്വം, അവൃക്തം, പ്രധാനം** മുതലായ പേരുകളും ഉണ്ടും. സാംഖ്വശാസ്ത്രപ്രകാരമുള്ള പ്രപഞ്ചുഘടകങ്ങളായ ഇരുപത്തിയഞ്ചു തതച **ങ്ങളുടെ സംക്ഷിപ്പു**മാ**യ വിവരണം താഴെ കൊ**ടു ക്കുന്നു:\_\_\_

- 1. മൂലപ്രകൃതി: \_\_ ഇഇ് പ്രപഞ്ചത്തിൽ സ്ഥ ലവും സൂക്ഷ്മവുമായുള്ള സകല പദാത്ഥങ്ങളുടേയും ആദികാരണമായുള്ള ഇം അതിനു കാരണമായി മറെറാന്നില്ലാത്തതുമാകുന്ന ഇത് സവ്വവ്യാപ്തി യോടുക്രഴിയ അനാദിയും ശാശ്വതവും അതി സൂക്ഷ്മവും ആയുള്ള സമഷ്യിതത്വമാണും. ഇത് സത്വം, രജസ്റ്റ്, തമസ്സ് എന്ന മുന്നു ഇണങ്ങളു ടേയും സമാവസ്ഥയാകയാൽ അതിനെ ഇണ സാമ്വം എന്നു പറയുന്നും. ഈ തത്വം ദേശം ദ്രിക്കു്), കാലം, കായ്യകാരണഭാവം ഇവയ്ക്കെല്ലാം അതീതവുമാകുന്നും.
- 2. മഹത്തതാപം. ഇതും കാലഭേശങ്ങഠംക്കു അതിതമായുള്ള ഒരു സമ്മയ്യിതതപം തന്നെ; എന്നാൽ മുലപ്രകൃതിയുടെ വികൃതിഭാവം അല്ലെ കിൽ പരിണാമഭാവമാണു്. ഇതിനെ സമഷ്ടിമന സ്സെന്നു പറയാരുണ്ടു്. സ്ഥ്യലവും സൂക്ഷ്മുവുമായുള്ള പ്രപഞ്ചം മുഴുവനും ബീജത്രപമായി ചിത്രകാ രൻറെ അന്തുകരണത്തിൽ ചിത്രങ്ങളെന്നപോ ലെ മഹത്തതചത്തിൽ വത്തിക്കുന്നുണ്ടു്. മഹത്ത തചം മുഴുവനിലും വ്വാപിച്ചം അതിനെ അതിക മിച്ചും മുലപ്രകൃതി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നും.
- 3. അഹങ്കാരതത്വം: \_\_ ഇതും കാലഭേശങ്ങരം ക്കു് അതീതമായുള്ള ഒരു സമഷ്ട്രിതത്വം തന്നെ. സ മ ഷ്ട്രി മ ന സ്സ് എന്ന മഹത്തത്വത്തിന്റെറ

വികൃതിഭാവമാണ് അഹങ്കാരതതചം. സമഷ്ടിയും വ്വഷ്പിയം ആയുള്ള ന്ഞാൻ<sup>ു,</sup> എന്ന ഭാവം സ്റ്റരി ക്കുന്നതിനു സ്ഥാനം ഈ അഹങ്കാരതതചമാകുന്നു. **പുരുഷന്മാ**ർ എന്നു പറയപ്പെടുന്ന ജീവന്മാ**ർ** ഉന്നതപ്രാഞയിലെങ്കിലും സ്റ്റരിക്കുന്നതിനു് ഉപാ ഇത് സമഷ്ടി ധിയായുള്ള തന്വം ഇതാണം. തതചമാണെങ്കിലും ഓരോ ജീവന്നും വ്യഷ്പിഭാവ തതചമാകുന്നു. അനഭവപ്പെടുന്ന ഒരു അഹങ്കാരതതചത്തിന് അതിന കാരണമായുള്ള മഹത്തത്വം മൂലപ്രകൃതി എന്ന തത്വങ്ങളിലെ ന്നപോലെ സാതചികം, രാജസം, താമസം എന്ന മൂന്നു ഭാവങ്ങരം ഉണ്ടു്. അഹങ്കാരതത്വത്തിന്റെറ സാതചികഭാവത്തിൽനിന്നും അഞ്ചു ജ്ഞാനേന്ദ്രി യങ്ങളും ആറാമത്തെ ഇന്ദ്രിയമായ അന്തുകര അഹങ്കാരതത്വത്തി**നെറ** ണവും ഉണ്ടാകുന്നു. രാജസഭാവത്തിൽ നിന്നും അഞ്ചു കുമ്മേന്ദ്രിയങ്ങ**ം** അഹങ്കാരതതചത്തിന്റെറ താമസ ഭാവത്തിൽനി**ന്നം** ത്തുകാശം, വായു അപ്പ്, പുപ്പി എന്ന അഞ്ചു തന്മാത്രക**ം** അല്ലെ ങ്കിൽ സൂക്ഷ്യഭ്രതങ്ങഠം ഉണ്ട**ംകുന്നു.** തത്വം മുഴുവനിലും വ്വാപിച്ചം അതിക്രമിച്ചും മഹത്തത്വം നില്ലൂന്നു.

4. ആകാശതമാ:\_\_ഇത് സമവ്വാപ്ലിയോടു കൂടിയ ഒരു സമഷ്ടിതതചമാണ്. ഇത് അഹങ്കാര 2421 തത്വത്തിൻറെ നേരിട്ടുള്ള വികൃതിഭാവവും ശബ്ദം എന്നത് ഇതിൻറെ പ്രത്വേക്യണം അപ്പെങ്കിൽ ശക്തിവിശേഷവുമാകുന്നു. ഇതിൻറെ വികൃതിഭാവമ ണ വായുതതവം. ആകാശതതവം മുഴുവനിലും വ്വാപിച്ചും അതിനെ അതിക്രമിച്ചും അച്ചക്കാരതതവം നിൽക്കുന്നു.

- 5. വായുത്താം ഇത് ആകാശം എന്ന സമുട്ടി തത്വത്തിനെ വിക്കത്വഭാവമാണെങ്കിലും ഇതിനു സമവ്യാപ്പിയില്ല. ഇത് അണുസമുഹമായാണ് വത്തിക്കുന്നുള്. ഇതിനെറെ പ്രത്യേക ഇണം അല്ലെങ്കിൽ ശക്തിവിശേഷം സ്വശം അല്ലെങ്കിൽ സ്വന്ദനം ആകുന്നം. അന്തരിക്ഷത്തിൽ ജലകണ ങ്ങറം വത്തിക്കുന്നുത്രപോലെ വായുതത്വം ആകാ ശത്തവത്തിൽ നിൽക്കുന്നു. വായുതത്വം മുഴുവ നിലും വ്യാവിച്ചും അതിനെ അതിക്രമിച്ചും
- ്യ. അഗ്നിതത്വം: \_\_ഇതും അണു സമൂഹമായി വത്തിക്കുന്ന തത്വമാണു്. ഇതിനും സമവ്യാപ്തി യില്ല. ഇതു വായുതത്വത്തിന്റെ വികൃതിഭാവവും, വായുതതവം ഇതിനെ വ്യാപിച്ച് അതിക്രമിച്ചു നിൽക്കുന്നുമമാകുന്നു. ഇതിന്റെ പ്രത്യേകഗുണം അല്ലെങ്കിൽ ശക്തിവിശേഷം രൂപം അല്ലെങ്കിൽ തേജസ്സ് എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.
- 7. **അപ്പ് \_\_ ഇതു അ**ഗ്നിതതചത്തിനെറ വിക തിഭാവമാണം. ഇതും അണസമുഹമായിത്തന്നെ

വത്തിക്കുന്നു. ഇതിനും സമവ്വാപ്ലിയില്ല. അഗ്നി തതചം അപ്തതചം മുഴവനം വ്യാപിച്ചും അതി ക്രമിച്ചും നില്ക്കുന്നുണ്ട്. ഇതിന്റെ പ്രത്യേക ഗുണം അല്ലെങ്കിൽ ശക്തിവശേഷം രസം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

8. പുഥി: ഇള് അവ തത്വത്തിനെറ വികൃതിഭാവവും അപ് തത്വം ഇതിനെ വ്യാപിച്ച് അതിക്രമിച്ച നിലക്കുന്നതുമാകുന്നു. പ്ലഥിതത്വം അണുസമുഹമായിതന്നെ വത്തിക്കുന്നു. ഇതിന്റെറ പ്രത്യേക ഇണം അല്ലെങ്കിൽ ശക്തി വിശേഷം ഗന്ധം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

ത്തുകാശത്തിൽ നിന്ന് വായുവും, വായുവിൽ നിന്ന് അഗ്നിയും, അഗ്നിയിൽനിന്ന് അപ്പം, അപ്പിൽനിന്നു പ്രഥ്യിയും ഉണ്ടായിട്ടുള്ളതിനാൽ ആകാശത്തിൽ ശബ്ദഗ്ഗണവും, വായുവിൽ ശബ്ദം സ്വരം, രൂപം എന്ന മൂന്നു ഗുണങ്ങളും, അവ്വിൽ ശബ്ദം, സ്വരം, രൂപം എന്ന മൂന്നു ഗുണങ്ങളും, അപ്പിൽ അബ്ഭം, സ്വരം, രൂപം, രസം എന്ന നാലു ഗുണ ങ്ങളും, പുഥ്വിയിൽ ശബ്ദം, സ്വർഗം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം എന്ന അഞ്ചു ഗുണങ്ങളും കാണു

അഞ്ചു ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളും ആറാമത്തെ ഇന്ദ്രി യമായ അന്ത്യകരണവും അഹങ്കാരതത്വത്ത്വൻറെ സാത്വികാംശത്തിൽ നിന്നും ഉത്ഭവിച്ചിട്ടുള്ള തായും പഞ്ചകമ്മേന്ദ്രിയങ്ങ**ം അഹങ്കാരതത**്വ ത്തിന്റെ രാജസാംശത്തിൽനിന്നും ഉത്ഭവിച്ചിട്ടു ള്ള തായും ചിലർ പറയുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ ഇവ അഹങ്കാരതത്വത്തിൽനിന്നും നേരിട്ടു ഉണ്ടാകുന്നി ല്ലെന്നും പഞ്ച സൂക്ഷ്മഭ്രതങ്ങളിൽനിന്നാണ് രണ്ടു വിധത്തിലുള്ള ഇന്ദ്രയങ്ങളും അന്ത്യകരണവും ഉണ്ടാകുന്നതെന്നും മറു ചിലർ പറയുന്നു.

- 9—13. അഞ്ച് ജ്ഞാനേന്റിയങ്ങൾ:—
  (1) ത്രോത്രം, (2) തചക്ക്, (3) ചക്ഷസ്സ്,
  (4) രസന, (5) ഘോണം ഇവയാകന്തം, ഇവ യുടെ വിഷയങ്ങരം ശബ്ദം, സൂർശം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം ഇവയാണും. ഇവ ഓരോന്തും ആകാശം, വായു, അഗ്വം, അപ്, പ്രഥി എന്ന അഞ്ചു സൂക്ഷൂഭ്രതങ്ങളുടെ സാത്വികാംശത്തിൽ നിന്നും ക്രമമായി പ്രത്യേകം പ്രത്യേകം ഉണ്ടായവ യാകന്തം.
- 14. അനാദകരണം: ഇത് അഞ്ചു സൂക്ഷ്മ ഭ്രതങ്ങളുടേയും സാത്ഥികാംശങ്ങരം ഒന്നുചേന്ന ഞ്ചായിട്ടുള്ളതാണ്. അതുകൊണ്ടാണു അഞ്ചു് ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളിൽ കൂടി കിട്ടുന്ന ശബദം, സൂർശം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം എന്ന അഞ്ചു അന ഭവങ്ങളേയും അന്തദകരണംകൊണ്ട് ഗ്രഹിക്കാൻ സാധിക്കുന്നത്. അന്തദകരണത്തിനു നാലു പ്രവൃ ത്തുകരം ഉള്ള തുകൊണ്ട് അതിനു നാലു പേരു കളും ഉണ്ട്. അവ മനസ്സ്, ബുദ്ധി, ചിത്തം, അമ

കാരം ഇവയാകുന്നു. സങ്കല്പവികല്പങ്ങളെചെയ്യുന്ന അന്തഃകരണഭാവത്തെ മനസ്സെന്തം, നിശ്ചയി ക്കുന്ന അന്തഃകരണഭാവത്തെ ബുധിയെന്നും, ഇദ്രി യങ്ങളിൽകൂടി കിട്ടുന്ന ശബ്ദസ്പർശാദി അനുഭവ ങ്ങഠം പതിയുന്ന അന്തഃകരണഭാവത്തെ ചിത്ത മെന്നും, ഞാൻ കത്താ ഞാൻ ഭോക്താ, എന്നെ ല്രാം അഹങ്കരിക്കുന്ന അന്തഃകരണഭാവത്തെ അഹ കാരമെന്നും പറയുന്നുണ്ട്.

15\_\_19. അഞ്ച കpproxമ്മന്തിയങ്ങlpha:\_\_

- (1) വാക്ക്, (2) പാണി, (3) പാദം, (4) പായു, (5) ഉപസ്ഥം ഇവയാകുന്നു. ഇവയുടെ വിഷയം വചനം, ആഭാനം, ഗമനം, വിസഗ്ഗം, സന്താനോ പ്രാഭനം ഇവയാണ്. ഇവ ഓരോന്നും ആകാശം, വായു, അഗ്നി, അപ്പ്, പ്രഥി എന്ന അഞ്ചു സൂക്ഷ്യഭ്രതങ്ങളുടെ രാജസാംശത്തിൽനിന്നും കമ മായി പ്രത്യേകം പ്രത്യേകം ഉണ്ടായവയാകുന്നും
- 20—24. അഞ്ച് പഞ്ചികൃതഭ്രതങ്ങൾ:— തന്മാത്രകഠം എന്നും സൂക്ഷ്മഭ്രതങ്ങഠം എന്നും പറയപ്പെടുന്ന ആകാശം, വായു, അഗ്നി, അപ്പ്, പ്രഥി എന്ന അഞ്ചു തത്പങ്ങളുടേയും താമ സാംശങ്ങളുടെ പഞ്ചികരണം എന്ന സമ്മേളനം നിമിത്തം ഉണ്ടാകുന്നവയാണു പഞ്ചികൃതഭ്രത ങ്ങഠം എന്നു പറയപ്പെടുന്നവ. ഈ പഞ്ചികരണ ത്താൽ ഉണ്ടാകുന്ന തത്വങ്ങളെ സ്ഥുലഭ്രതങ്ങഠം

എന്നു പറയുന്നതു് അത്ര ശരിയാണെന്നു തോന്നു ന്നില്ല. എതുകൊണ്ടെന്നാൽ ഭ്രലോകം, ളവർ ലോകം, സുവർലോകം, മഹർലോകം, ജന ലോകം, തപോലോകം, സത്വലോകം എന്നു പറ യപ്പെടുന്ന ഏഴ് ഉപരിലോകങ്ങഠംക്കും അതലം, വിതലം, സുതലം, രസാതലം, തലാതലം, മഹാ തലം, പാതാളം എന്നു പറയപ്പെടുന്ന ഏഴ അധോലോകങ്ങഠംക്കും ഉപാഭാനകാരണം പഞ്ചീ കൃത്യമ്തേങ്ങളാണെന്നു പറയപ്പെടുന്നുണ്ട്.

പഞ്ചികരണത്തെ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം പഞ്ചദശി എന്ന ഗ്രന്ഥത്തിൽ വിവരിച്ചിരി ക്കുന്നു::\_\_

> ഭചിധാ വിധായ ചൈകൈകം ചതുത്ത് പ്രഥമം പുനഃ സ്വസേചതരളപിതീയാംശൈ യ്യോജനാത് പഞ്ച പഞ്ചതേ. 1.27.

ന്ത്രത്മെ സൂക്ഷ്യഭ്രതങ്ങളുടെ താമസാംശത്തെ ആദ്വം രണ്ടായി വിഭാഗിച്ചം അതിൽ പിന്നീടു ഓരോ ഭ്രതത്തിന്റെ ആദ്യമായ പകതിയെ നാ ലായി വിഭാഗിച്ചം ഓരോ ഭ്രതത്തിന്റേയും ആ നാലു ഭാഗങ്ങളിൽ ഓരോ ഭാഗത്തേയും അൻറ മററു പകതിയൊഴിച്ചുള്ള ശേഷം നാലു ഭ്രതങ്ങ ഉടേയും വിഭാഗിക്കാത്ത രണ്ടാമത്തെ പകതിക ളോടു് ചേക്കുമ്പോഗം ഈ സൂക്ഷ്യഭ്രതങ്ങൾം പഞ്ചീ കരിച്ചവയായി ഭവിക്കുന്ന<sub>ു</sub>'' പഞ്ചഭ്ര**തങ്ങളുടെ** ഈ പരിണാമത്തെയാണ് പഞ്ചികരണം എന്നു പ**ുന്നതു**.

ഈ പഞ്ചികൃതാവസ്ഥയിൽ ആകാശത്തിൽ പക്തി ആകാശവും, മററു നാലു ഭ്രേതങ്ങളുടെ  $\frac{1}{8}$  വിതം പക്തിയും ഉണ്ടായിരിക്കും. ഇതുപോലെ മുടെ  $\frac{1}{8}$  വിതം പക്തിയും ഉണ്ടായിരിക്കും. അന്വായിൽ പക്തി അനിയും ഉണ്ടായിരിക്കും. അന്വായിൽ പക്തി അനിയും, മററു നാലു ഭ്രതങ്ങളുടെ  $\frac{1}{8}$  വീതം പക്തിയും ഉണ്ടായിരിക്കും. അപ്പിൽ പക്തി അവ്വം, മററു നാലുഭ്രതങ്ങളുടെ  $\frac{1}{8}$  വീതം പക്തിയും ഉണ്ടായിരിക്കും. പ്രഥിയിൽ പക്തി പക്തിയും ഉണ്ടായിരിക്കും. പ്രഥിയിൽ പക്തി പ്രഥിയും, മററു നാലു ഭ്രതങ്ങളുടെ  $\frac{1}{8}$  വീതം പക്തിയും ഉണ്ടായിരിക്കും. പ്രഥിയിൽ പക്തി പ്രക്തിയും ഉണ്ടായിരിക്കും.

ഇപ്രകാരം പഞ്ചീകരിച്ചഭ്രതങ്ങഗംകൊണ്ടാണാ അനേകം ബ്രഹ്മാണ്ഡങ്ങഗം ഉശപ്പെട്ട ഈ മഹാ പ്രപഞ്ചം നിമ്മിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതായി കാണാ ന്നതു

25. പ്രകൃതി മുതൽ പഞ്ചികൃതഭ്രതങ്ങൾവരെ യുള്ള 24 തത്വങ്ങളെപ്പററി വിവരിച്ചുകഴിഞ്ഞു. യാതൊന്നിൻേറയും പ്രകൃതിയൊ വികൃതിയൊ അല്ലാത്തയും ശാശചതമായും നിവ്വികാരമായും അസംഗമായും വത്തിക്കുന്നയും ആയ ഒരു തെച മാണ് പ്യായുഷൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്നത്. അന്ധം ഖ്യാ പുരുഷന്മാരുണ്ടെന്നു സാംഖ്യന്മാർ പറയുന്നു. ഇപ്രകാരം പ്രപഞ്ചത്തിന് ഇരുപത്തഞ്ചു ഘടക തത്വങ്ങൾം ഉള്ളതായം അവയിൽ അനാദിയായും ശാശചതമായും ഉള്ളവ പ്രകൃതിയം പുരുഷനം മാത്രമാണെന്നും, പ്രകൃതി സ്വതേ തന്നെ വികാ രഞ്ഞെ പ്രാപിച്ചു വൃഷ്ലിയായും സമച്ജിയായും പ്രകാശിക്കുന്ന പ്രപഞ്ചമായി വികസിക്കുന്നു എന്നുമാണും സാംഖ്യനമാരുടെ സില്യാന്തും.

8. ഈ നിശ്ചയത്തിൽ എത്തുന്നതിനുമുമ്പായി ഭാരതത്തിലെ തതചശാസ്ത്രജ്ഞമ്മാർ പ്രപഞ്ചത്തി ഒൻറ ആദികാരണവസ്തുവിനെപ്പററി പല വാദ ങ്ങളേയും ആത്രയിച്ചു നിന്നിട്ടുണ്ടു്. ഇവയ്ക്കെല്ലാം ഉപനികുത്തുകളിൽ തന്നെ പ്രമാണങ്ങളും കാണ ന്തണ്ടു്. ചില തതചശാസ്ത്രജ്ഞമ്മാർ അപ്പ് അല്ലെങ്കിൽ ജലം എന്ന തത്വമാണ് ആദികാര ണവസ്തുവെന്ന് ധരിച്ചുവന്നിരുന്നു.

ബ്യഹഭാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ ഇവരുടെ മതത്തെപ്പററി താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വിവ രിക്കുന്ന:\_\_

ധത്തളും ഉണ്ടായിരുന്നയ് അപ്പകളാണര്, അതായത് അപ്തതചമാണം്. അപ്പകഠം സതൃ ത്തെ സുഷ്പച്ചു. സതൃത്തിൽ നിന്നും ബ്രഹ്മാ പര്യാം പ്രവാവിൽ നിന്നും പ്രജാ അപ്തയാമാ പതിയും ഉണ്ടായി. പ്രജാപതു നേന്ന് മരം. ദേവന്മാരെ സുഷ്യിച്ചു. ദേവന്മാർ സതൃത്തെത്തന്നെ ഉപാസിക്കുന്നം."

ഇവിടെ അപ്പുകഠം എന്നത് നമ്മുടെ പരി ചയത്തിലുള്ള ജലം അല്ല. അന്തഃകരണത്തി ൻറയും കാരണമായുള്ള തും അതിനേക്കാഠം സൂക്ഷ്യവുമായ അപ്തതചമാകുന്നു.

് ചില തതചശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർ സവ്ത്തി നേറയും ആഭികാരണം അഗ്നി അഭികാരണം തതചമാണെന്നു ധരിച്ചിരുന്നു. അഗ്നി അച്ചാ നൈപ്രാപനിഷത്ത് അഗ്നിതതച തെപ്പുററി താഴെ പറയുന്നപ്രകാ രം വിവരിക്കുന്നു:

''അഗ്നി എന്ന സൂക്ഷ്മതത്വമാണ് ലോകം മുഴ വനിലും പ്രവേശിച്ച് രൂപത്തോടുകൂടിയ ഓരോ പദാത്ഥമായും ഭവിച്ചിട്ടുള്ള ത്ര്.''†

<sup>\*</sup> ആപ ഏവേദമഗ്ര ആസസ്താ ആപദ, സത്വമസ്ത ജന്ത സത്വം ഇഹമാ, ബ്രഹാ ലജാപതിം, ലജാപതിർദേ വാന്, തേ ദേധാദ സത്വംമവോ പാസതേ.

ബൂ. ഉ. V. 5. I.

**ആപം** ചുതി**ക്**പോ ബഭവം. പോയിക്കോ അപം ഭവനം വാവിഷ്യോ ആപം,

<sup>4. 2.</sup> II. 5

ഇവിടേയും അഗ്നി എന്ന**യ്ക് നമ്മുടെ പരി** ചയ**ത്ത**ിലുള്ള അഗ്നിയല്ല. അന്തഃകരണത്തിനും കാരണമായുള്ള അഗ്നിതത്വം എന്ന സൂക്ഷ്മതനമാ ത്രകളുടെ സമുഹമാകുന്നം.

10. ചില തത്വശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർ പ്രവഞ്ച ത്തിൻെറ ആഭികാരണത്തെ അറിയുന്നതിനായി ചർച്ചചെയ്തതിൽ വായുര തച അഭികാരണം ത്തിൽ നിന്നാണു് സവിപ്രപഞ്ച വായത്തിക്കാര ജന്ന മതം. വുറ വന്നിട്ടുള്ള തു എന്തും കണ്ടും ഇവരുടെ അഭിപ്രായത്തെപ്പററി ഛാന്ദോശ്യോപനിഷത്തു് താഴെ പറയുന്നപ്രകാ രം വർണ്ണിക്കുന്നു:—

പ്രസവത്തിന്റേറയും അവസാനം വായുവി**ൽ** എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അഗ്നി ശമിക്കു തന്നെ. വായുവിൽ പ്രവേശിക്കുന്നു. മ്പോഗം അമാ (വെയിൽ) അസ്തമ്ക്കുമ്പോഴം **നു**യ്യന്റ വിൽതന്നെ പ്രവേശിക്കുന്നു. ചന്ദ്രൻ (നിലാവ്) അസ്തമിക്കുമ്പോടും വായുവിത തന്നെ വറുമ്പോഴം വായുവിത തന്നെം ക്കുന്നു. ജലം ലയിച്ചപോകുന്നു."

<sup>\*</sup> വായുവാവ സാവരഗ്രാന്യഭാവാ അഗ്നിതുളവാകതിച്ചായുമമായുള്ളിയ ഒരു സൂയ്യോന്യൂമേതി വായും മേവാം പൃതി വരാ ചയ്രോന്യൂമേതി വായുമോ.ാ പ്യേതി യരാന്പ്ര ഉച്ഛളക്ക് അറി വായുമേവാപിയന്തു കമാം ഉ. IV 3-1-2.

ഇവിടെ വായ എന്നത് സ്വർശതന്മാത്രകളുടെ സമുഹമായ വായതതചം എന്ന സുക്ഷ്യഭ്രതമാ കുന്നു. അത് അന്ത്യകരണത്തെക്കാ**റം സു**ക്ഷ്യവു മാകുന്നു.

11. വായുവാണ് സവ്വത്തിൻേറയും ആടി കാരണവും ലയസ്ഥാനവും എന്നു ധരിച്ചിരുന്നവ മൈക്കാരം കൂടുത്തെ ചർച്ചചെയ്യ അലികാരണം വർ ആകാശമാണ് സവ്വല്രവ അകാശതയ്യാല അന്ന മണം. ഈ നിലയെപ്പററി മമാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ താളെ വറയുന്ന പ്രകാരം വിവരിക്കുന്നു....

്ളോ ലോകത്തിനെറെ ഉതഭവ സ്ഥാനം എന്താ ണ്? ആകാശമാണ്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ സർവ്വളത്തുളും ആകാശത്തിൽതന്നെ ലയിക്കുന്നം. സകല ഭ്രത്യുള്ളോ ത്രേഷ്യമാണ് ആകാശം. സർവ്വത്തിൻേറയും ഉൽകൃഷ്യമായ ഉപശമസ്ഥാനവും ആകാശം തന്നെ ""\*

12. ചിഖ തത്പശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർ ശൂനവമാണ് ചരാചരമായുള്ള സർവ്വപ്രപഞ്ചത്തിനേറയും

<sup>\*</sup> അന്വ ചോകസ്വ കാഗതിരിത്വാകാശ ഇതി ഫോ വാച സവാണി ഹവാ ഇമാനി ഭുതാന്വാകാശാഭേവ റ മുത് പള്യത്തേ, ആകാശം പ്രത്വസ്തം യന്തി, ആകംശോ ഹ എു വ ഏളോ ജ്വായാൻ ആകോശഃ പരായണം.

ممن و . ا . 9 ا

എന്നു പായുന്നുണ്ട്. പ്രചഞ്ചവും കാരണം അതിൻെ ഉ പാ**ദ**ാനകാരണ **ആ** ഒി കാരണ മായി കാണപ്പെടുന്ന ആകാശം, **ശ്ര**ന്വുമെന്നമതം വായു, അംഗനി, അംപ, പുഥചി എന്ന അ**ഞ്ച** സൂക്ഷ്കള്രതങ്ങളും അതുന്തും അസത്ത് അല്ലെങ്കിൽ ശുമ്പാം എന്ന തത്വത്തിൽ ഉണ്ടായതാണെന്ന് അവർ അജിപ്പാ യപ്പെടുന്നു. തൈത്തിരീ ോപനിഷത്തിൽ "സർ വ്വ**ാ** ശുന്തുമായി**തം ന്നെ ആ**ള്യം വത്തിച്ചു എന്നും അതിൽ നിന്നാണ് സത്തയോടുകൂടിയ സകല ഉതഭവിച്ചതെന്നും ചറയുന്നുണ്ട്."\* വസ്തുക്കളും നാമ രൂപാത്മകമായുള്ള തും വ്വാഹാരത്തിൽ സത്തയോടുകൂടിയതായി പറയപ്പെടുന്നതുമായ സർവുവും അത്വന്തം തുമ്നുമായുള്ള തും അഭാവം എന്നു പറയപ്പെടുന്നതുമായ പ്രവൃത്തിൽനിന്നും ഉണ്ടായി എന്നാണ് ഈ ഉപനിഷഭ്വാക്വം പറയുന്നത്ല്.

13. ഇലകാരം ജലം, അഗ്നി, വായു, ആകാ ശം, തുന്വം എന്ന ഓരോ പദാത്ഥങ്ങളെ പ്രപ ഞ്ചത്തിന്റെറ ആഭികാരണമായി സകല്പിച്ച് ചർച്ചചെയ്തയും പരി യം അഭികാര ണം ബ്രാഹം. ശോധിക്കുകയും ചെയ്തതിൽ, സ്ഥൂലമേതൽ തുന്വംവരെയുള്ള

<sup>\*</sup> അസേ**ദ്വാ ഇ**ളമഗ്ര ആസീത് തുതോ കൈവ സംജോയത

ຄອໝ. 2. II. 7.

വയിൽ ഒന്നുംതന്നെ പ്രപഞ്ചത്തിന്റേറ ആദികാ കാരണമല്ലെന്നും, സവത്തിൻേറയും ആദികാ രണം സ്യത്തന്നും ചിത്തെന്നും അനന്തമെന്നും ആനന്ദമെന്നും ഉപനിഷത്രുകളിൽ ഘോഷിക്ക പ്രെടുന്ന പരബ്രവു വസ്തുവാണെന്നും കണ്ടു. ആ തത്വത്തെ മമാന്മോഗ്യോപനിഷത്തു താഴും പറയുന്നപ്രകാരം വർണ്ണികുന്നു;\_\_\_

്യസ്യഷ്ട്വാരംഭത്തിൽ ഈ പ്രപഞ്ചം ഉത്ഭവി കുടന്നതിനു മുമ്പായി പരിപൂണ്ണ സത്തയോടു കൂടിയ വസ്ത മാത്രമാണിരുന്നും. അത ഏകവും രണ്ടില്ലാത്തതുമായ വസ്തുവാണു. ആ വസ്തുവിനെ ക്കുറിച്ചതന്നെ ചിലർ പറയുന്നും അസത്തു അല്ലെങ്കിൽ അത്വനും ശൂന്വമായ വസ്ത ആയി അനു എന്നും അത് ഏകവും രണ്ടില്ലാത്തതു മാണെന്നമാകുന്നം."

തോടികാരണമായ വസ്തുവിനെപ്പററി **മുണ്ഡകോ** പനിഷത്ത് താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വർണ്ണ! ക്കുന്ന:\_\_

നേത്രയ് സ്ഥയം പ്രകാശത്തോടുകൂടിയ തും അത്രപവുമാകുന്നു; സർവ്വത്തിന്റേറയും ഉള്ളിലും പറത്തും വ്യാപിച്ചതും ജനനമില്ലാത്തതും ആകുന്നം.

<sup>്</sup> സ ക്വേ തോഴുള്ളമുഗ ആസിടേകമേവാ പ്രീയം താരഭാക ആശൂസങ്ങേ ഒമഗ്ര ആസിടേകമേവാ കിതിയം.

ഫരം. ഉ. VI. 2-1.

അത് പ്രാണ്യനാ മനസ്സോ അല്ല. അത്വന്താം തുളാമായുള്ള ത്രാ അവ്യക്തത്തെക്കാരം അത്ര ക്രേഷ്യവുമാകുന്നു. ഈ വസ്കൂവിൽനിന്നാം തന്നെ പ്രാണൻ, മനസ്സ്, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം മുതലായ സൂക്ഷ്യ തുതപങ്ങളും അവയ്ക്കു് കാരണമായുള്ള ആകാശം, വായു, അഗ്നി, അപ്പ്, പ്രഥി എന്ന അഞ്ചു സൂക്ഷ്യഭ്രതങ്ങളും ഉണ്ടാകുന്നു. ഇവയിൽ പ്രഥിയാണ ചരാചരാത്മകമായുള്ള സവ്വജഗത്തി രേറവും ആധാരമായിരിക്കുന്നത്ര്."

പ്രവദങ്ങാല്പത്തിയെപ്പററി അതേ മണ്ഡകോ പനിഷത്തുതന്നെ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം പർണ്ണിക്കുന്ന:—

്യത്ത നിർഗ്ഗണമായ പരബ്രാമവസ്തവിൽനിന്നും പചപ്രകാരത്തിൽ ദേവന്മാരും, സിദ്ധന്മാരും, മന ഷ്യൂരും, നാല്ലാലിമൃഗങ്ങളും, പക്ഷികളുംപ്രാണൻ എന്നും അപാതൻ എന്നും പറയപ്പെടുന്ന വയ്യേ ഭേഭങ്ങളും, നെല്ല്, യവം മുതലായ ധാന്യങ്ങളും,

കളിപ്പോ എള്ള അം പുരുക്കു പുരുത്ത് പുരുത്ത് പുരു ആ പുരുത്ത് പുരു പുരു അ പുരുത്ത് പുരു പുരു അ പുരുത്ത് പുരു പുരുക്കു അ പുരുത്ത് പുരുക്കു അ പുരുത്ത് പുരുക്കു അ പുരുത്ത് പുരുക്കു പുരുത്ത് പുരുക്കു

<sup>4. 2.</sup> II. 2-3-

**തുട**് സത്വം, ബ്രഹ്മ**ച**യ്യം മുതലായവയും ഉത്ഭ വിച്ചു."\*

"അതിൽനിന്നും തന്നെ സമയ്രങ്ങളും പർവത ങ്ങളും ഉണ്ടായി. അതിൽനിന്നും തന്നെ പല പ്രകാരത്തിലുള്ള നദികളും പ്രവഹിക്കുന്നു. സകല ഔഷധിവഗ്ഗങ്ങളും രസങ്ങളും അതിൽനിന്നും തന്നെ ഉത്ഭവിച്ചു."

14. സാംഖ്യന്മാരും പാതഞ്ജലന്മാരും പരി ണാമവാഭത്തെയാണ് ആശ്രയിക്കുന്നത്. ഈ പ്രവഞ്ചം മൃവനം ആദികാരണ പരിണാമാരി മായുള്ള ഗൂലപ്രകൃതിയിൽ ക്രമ കുളുടെ മൗം. മായുണ്ടാകുന്ന പരിണാമത്താൽ വികസിച്ചാന്നിട്ടുള്ളതാണെന്നും, പരിണമിച്ച പല മാററുങ്ങളുയും പ്രാപിക്കുക എന്നത് മൂല പ്രകൃതിയുടെ സ്വഭാവമാണെന്നും അവർ കരു ഇന്നുണ്ടും. ഇവരിൽ പരമാതമാ (ഈശചരൻ)

<sup>\*</sup>ന്യോച്ച് കോംബഹ്ലധാ സമ്പ്രസ്തന്താം ാദ്ധ്വാം മന ക്വാം

പശദവാ വചാംസി പ്രാണാപാനൌ വീഹി യംവൗ തപശച ത്രദ്ധാ സത്യം ബ്രഹുചയ്യാ വിധിശച

<sup>4. 2.</sup> II. . .

<sup>†</sup>അതഃ സമുദ്രം ഗിരയശ്വേ സവ്വേന്സ്കൂ:8് സ്വന്ദ്രതെ സിന്ധുവഃ സവ്ളപ്പോ അതേശ്വേ സവ്വാ ഭാഷധയോ സേശ്വാ യേരനെക്ക ജരതെ സ്കിഷ്ട്രതെ ഹൃന്ദരാത്മാം

a. g. II. 9.

എന്നൊരു തത്വമില്ലെന്നും അതിന്റെ ആവശ്യ മില്ലെന്നും കരുതുന്നവരെയാണു് നിരീശചര സാംഖ്യന്മാർ എന്നു പുറയുന്നതു്.

പാതഞ്ജല**ന്മാർ** പ്രവ**ഞ്ചാ**ഘടനയെപ്പ ററിയുള്ള നിരീശചരസാംചൃന്മാരുടെ മതം തന്നെ സചീകരിച്ചവരാണു്. എന്നാൽ പാത ത്തുലന്മാർ സാംഖ്വന്മാർ സമ്മതിക്കുന്ന പ്രക തിമുതൽ പഞ്ചീകൃതഭൂതങ്ങപ്രവരെയുള്ള ഇരുപ ത്തിനാലു തത്വങ്ങൾക്കും ഇരുപത്തിഅഞ്ചാമത്തെ തത്വമായ പുരുഷന്മാക്കും പുറമേഇരുപത്തിആറാ മതായി ഈശചരൻ എന്ന ഒരു തതചംകൂടി ഉണ്ടെ**ന്ന**് അവർ പറയുന്നു. ഈശചരനു സവ്യ ന്തു ഇാമിത്വമോ, സുഷ്ടിസ്ഥിതിസംമാരാഭികളുടെ കർത്തുതചമോ ഉള്ളതായി അവർ സമ്മതിക്കു ന്നില്ല. സവ്ജ്ഞനം പുരുഷന്മാരുടെ എല്ലാം ത്രമാറ്റം താതൊരു ക്ലേശങ്ങളാലും ബാധിക്കപ്പെ ടാത്തവനാം ആയ ഒരു പ്രത്യേക പുരുഷൻ മാത്ര മാണ് ഈശചരൻ എന്നാണ് അവരുടെ സിദ്ധാ രോഗസൂ**ത്ര**ത്തി**ൽ** ഈ **ശ**ചരനെപ്പററി ന്തരം താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം പ്രതിപാളിക്കുന്നു:\_

്യുടിചാം, കുമ്മാം, കുമ്മാവലാം, ആഗ്രഹം ഇവ യാൽ ബാധിക്കപ്പെടാത്ത ഒരു പുരുഷവിശേഷ മാണ് ഈശചരൻ. മററു പുരുഷന്മാരിൽ ബീജ ശ്രപത്തിൽ അല്ലമായി കാണപ്പെടുന്ന അറിവു ഇതാശചരനിൽ പരിപൂർണ്ണമായി പ്രകാശിക്കുന്നു. ഈശചരൻ കാലപരിച്ചേദമില്ലാത്തവനാകയാൽ സകല പുരുഷന്മരേദ്യോം ഇരുവുമാകുന്നു. അല്ലെ കിര് സവ്യയുകലാമരെടെയാം ഇരുവുമാകുന്നു. ം

സേശവരസാംബന്മാർ പ്രവ**ഞ്ച**ത്തിൽ ജീവസമാനും ഇയ**ാരന്തരം ഉ**ക്കപ്പെട്ട ഇരുപത്താര തന്നു പ്രധാന പ്രവേശ ഉപ്പെട്ടു വസ് ക്ര ംവന്നത\_തവനാം ം are. og werd alleit ggerelie ബൂതാർ. ഒന സുള്ള സ്ഥിത്., സാഹേദ്രം മുതലായ കൃത്വങ്ങളുടെ കുത്തായായും സവ്ധാക്ത നായും കൂടി കരു ഇന്നുണ്ട്. സേശചരസാംഖ്വനമാർ, **റി** നലത്നും സയിയാനി**ട്ടെ ധാരുധേ**ധാം പ്രാഷനമാ രെല്ലാം പരസ്തരം ഭിന്നായാണെന്നും ഒരുപോലെ വിശചസിക്കുന്ന ചരാണ്ട്. അത്രപോലെ അന്ന പ്രാവത്മം അനാഭികാലം മുതല്ലേം പ്രകൃതിപരി നോമത്താൽ പ്രവാഹരുപമായി വി ഹസത്തെ പ്രാ പിച്ച വന്തരകാണ്ടിരിക്കുന്നു എയാ നിമിഷം പ്രതി പല വികാരംഭര്ക്ക് അതു വിഷയമാകുന്ന

<sup>\*</sup> ക്ലോത്രക്ക് വിപാകാശാരത്തെ പ്രേമ്മും പ്രമേഷ വിശേഷം ഇഴയാടും തത്ര നിരഗിയം നേവിലത്ത ബീലം; സ പൂടവിഷാമെപി ഇതും കാലാനാന വുമച്ഛേദാം്.

s 20. mg. [. 24-25-26.

എങ്കിലും അതിനു് ആത്യന്തികമായ നാശം ഒത കാലത്തും ഉണ്ടാകുന്നതല്ലെന്നുമാണു് അവരുടെ മതം.

പ്രത്യത്തെപ്പാറി പാശ്വാത്വശാസ്ത്ര ഇഞ്ഞന്മാക്ക് ഒരു നിശചായവം ഇതേവരെ വന്നി डोह्म. എന്നാൽ അവർ എല്ലാ പ്രഞ്ഞത്തപ **ഇ**വിടത്തെ 80.00 ചരിണാ റരി പാ**ശ**ച കു ത<sub>്തു</sub>്ഞര മവാഭികളെപ്പോലെ പ്രപഞ്ച അം മതം ത്തിനെറ സതൃതചത്തിൽ വിശച സിക്കുന്നവരാണു്. പ്രവഞ്ചാം മുഴുവന്നം ഒരു അഞ്ഞാതമായ നിലയിൽ നിന്നും ക്രമേണ വികാ സത്തെ പ്രാപിച്ച് ഈ നിലയിൽ എത്തീട്ടുക്കുതാ ണെന്നും അവർ വിചാരിക്കുന്നുണ്ട്. അതിനാൽ അവരും സാംഭൃവദികളെ പോചെ പരിണാമവാ ളികഠം തടുന്നു. എന്നാൽ അവർ ശരീരത്തിൽ നി ന്നും വ്യതിരിക്കനായി ഒരു ജീവനുണ്ടെന്നു വിശച സികുന്നില്ല. സ്രഷ്ടിസ്ഥിതിസംഹാരങ്ങളുടെ കത്താ പായി ഒരു ഈശചരന്ദ്രണ്ടന്നും അവർ വിശച സിക്കുന്നില്ല. **സ്ഥ**ലമഹാപ്രവഞ്ചത്തിന്റെ വലി പ്പത്തെപ്പററി പാശ്ചാത്വശാസ്ത്രജ്ഞന്മരുടേയം **ശ**ാസ്ത്രസ്ഥങ്ങളുടെയും അഭി**പ**ായം ന്നെ അന്നെ എസം കുഴിഞ്ഞ ആറാമദ്ധ്വായത്തിൽ പ്രതിപാ**ദിച്ചിട്ടുണ്ട്.** അദ്രശ്വമായുള്ള ലോകങ്ങളിലോ നമ്മടെ സൂക്യൂശരീരങ്ങളിലോ അവക്ക് വിശചാസവുമില്ല. പാശചാത്വശാസ്ത്രജ്ഞ

ന്മാർ എല്ലാം ഒരുപേലൈ സ്ഥൂലമായ പ്രത്യക്ഷ പ്രമാണത്തേയും അതിനനുസരണമായുള്ള സചീകരിച്ചിട്ടുള്ള അനുമ നങ്ങളേയും മാത്രം ലോകത്തിലുള്ള വിവിധ വരാകുന്നു. നമ്മുടെ പദാർത്ഥങ്ങളേയം പരിശോധിച്ചിട്ടുള്ളതിന്റെറ ഫലമായി തൊണ്ണ ററിരണ്ട് അവിഭാജ്വദ്രവ്യങ്ങരം (Elements) ഉണ്ടന്ന് അവരാൽ ഇതേവരെ കണ ക്കാക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അവിഭേജ്യദ്രവ്യങ്ങളെ എത്ര തന്നെ ചെറിയ അണംക്കളായി പിരിച്ചാലും അ തേദ്രവ്വ്യമായി നി**ധക്കുക**യല്ലാതെ മാററം വരിക യില്ലെന്നാണും ഇതേവരെ ശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർ വിശച സിച്ചിരുന്നതു്. അവിഭാജ്വദ്രവുങ്ങളെ ങ്ങാം എന്നും അലോഹങ്ങാം എന്നും ഉഭയലക്ഷ ണംത്തോടുകൂടിയവയെന്നും മൂന്നു തരമായി അവർ പിരിച്ചുട്ടുണ്ടു്. ഈ ദ്രവ്വങ്ങ**ളുടെ പരമാണം**ക്ക എന്നു ധരിച്ചവന്ന അംശ ജക്കുക്കുല്ലാം ലത്വേ **ക**ഗുണങ്ങളും പ്രക്ഷ**ണങ്ങളും** ഉണ്ടു്. കുറേക്കാല മായി ഇപ്പോഗം നടത്തിവന്നിട്ടുള്ള പരിശോധ ന ്. **ഠംകൊണ്ട്** അവഭാജിദ്രവിങ്ങളുടെ വര മാണുക്കാരം എന്നു ധരിക്കപ്പെട്ടവന്നവ പരമാ ണാക്കളപ്പെനാം അവയെ വീണ്ടും വിഭജിക്കാമെ വിഭജിക്കുമ്പോഠം ദ്രവ്വലക്ഷണങ്ങൾ എ രണ മാറിപ്പോകുന്ന ലാം എന്നും കാണുന്നുണ്ടു്. **ഒാരോ പരമാണുവും ഇതേ**വരെ ധരിക്കപ്പെട്ടു വന്നതുപോലെ ജഡപദാർത്ഥമല്ലെന്നം ചില

**ശക്തിവിശേ**ഷങ്ങളുടെ സഭമ്മളനം കൊണ്ടു**ണ്ടാ** കണ്ടിട്ടുണ്ടു്. **കുന്നതാ**ണെന്ദ്ര പദാതിനുങ്ങ**്** ശക്തിപിശേഷങ്ങളായും ശക്തിവിശേഷങ്ങ**ം** പഭാത്ഥങ്ങളായും മാറുന്നുണ്ടെന്ന*്* ഇഴുപ്പും **ൃ**ത്തെ സി**ദ്ധാന്തം പ്രവഞ്ചത്തിലുള്ള സ്ഥ**ൂലഗോ **അവയിലുള്ള** വിവിധച**ദത്ഥ**ങ്ങ **ള** ങളേ മൂ ളേയും വിളുച്ഛക്തിയുടെ സ്ഥൂഭീകരിച്ച അവ സ്ഥ എന്നുകൂടി ശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർ പഠയുന്നുണ്ട്. നമുക്കു് ഇവിടെ ഗൗനിക്കാസുള്ള ത്ര് ജഡമായ അല്ലെങ്കിൽ **ഏക**ാധിഷ്യാനം മ്യേകകാരണം എ**ന്ന**തിൽ വിശചസിക്കുന്നവരാത (Material monists) ഏകാധിഷ്ഠാനവാഭികളുടെ സിദ്ധാന്ത ത്തെയാണും. ഇവരിൽ പ്രധാനി ഏണസ്റ്റ്ഹെ ക്കൽ എന്ന ജമ്മൻ തരപശാസ്ത്രജ്ഞനാണു്. സവ്പപഞ്ചത്തിനും ഏകകാരണം(അധിഷ്യാനം) ഉണ്ടായിരിക്കണമെന്നാണ് അവരുടെ സിജാന്തം. **അ** ഏകാധിഷ്ഠാനവസ്തവി**ൽ ജസതചം,** ക്രിയാ, ശക്തി, പ്രജ്ഞ എന്ന മുന്ന ലക്ഷണങ്ങളും **ഒന്ന**ി **ച്ചതന്നെ ഏല്ലാസ്പോ**ഴം ഉണ്ടായിരിക്കണമെന്നാ ണ്മ് അവർ സിലാന്തിക്കുന്നത്ല്. ആ പദാത്ഥത്തെ അവർ (Substance) അധിഷ്ഠാനതതചം പാശ്ചാത്വശാസ്ത്രജ്ഞന്മാരെ ല്ലാം പരിണാമവാദത്തിലും പ്രവഞ്ചത്തിന്റെറ തചത്തിലും ഒരുപോലെ വിശചസിക്കുന്നവരാണും. ളൂമി മുതലായ ഗോളങ്ങളം ഗോളങ്ങഠം ചേന്

**ബ**ടായിട്ടുള്ള സൗരവ്വേഹങ്ങളും അനേകം സൗര വുഹക്കുന്നു ചേന്തണ്ടായിട്ടുള്ള ബ്രഹ്മ ണ്ഡവും അ സംബ്ലം ബ്രഹ്മാണ്ഡങ്ങൾ ഉൾപ്പെടുന്ന മഹാപ്ര പഞ്ചവും ഏകമായുള്ള (Substance) അധിഷ്ഠാന തതചതരിൽ നിന്നും അനാഭികാലം മുതൽക്കു നട ന്നുയന്ന പരിണാമം കൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ളത്ത ന്നാണും അവരുടെ അഭിപ്രായം. പ്രപഞ്ചം സ്വത ന്ത്രമായി ക്രമത്തിൽ വികസിച്ച വരുന്നതാണ ന്നാം അപ്രകാരം സച∉തതന്നെ ചരിണാമ∞ത്ത പ്രാപിച്ച വികസിക്കാനുള്ള സ്വഭാവം അധിഷ്ഠാ നതത്വത്തിനു തന്നെ ഉച്ചു താണെന്നും അതിനു കത്താവായി ഒരു ഈശചരൻ ഇല്ലെന്നും ഒരു ജീവി മരിക്കുന്നരായായ അതിൽ പിന്നീടു തുടന്മ **നിൽക്കുന്നതാ**യ ഒതു **പ്ര**ജ്ഞയോ പ്രജ്ഞയോടു കൂടിയ ഒരു സതചമോ ശേഷിക്കുന്നില്ലെന്നും ആ ത്മാ അല്ലെങ്കിൽ ജീവൻ എന്നത്ര് സ്ഥ ലശരി**രം** നശിക്കുമ്പോരം അതോടുകൂടി സ്വതേ നശിച്ച പോകുന്നതാണെന്നാം അവർ സിജാന്തിക്കുന്നുണ്ട്. അവർ പറയുന്ന അധിഷ്ഠാനതതചം (Substance) കുട്ടിയായും ഭ്രവമായും ബാഷ്പമായും വത്തിക്കുന്ന സ്ഥുലപദാത്ഥത്തിന്റെ ഒരു കട്ടികറഞ്ഞ അവ സ്ഥ എന്നു മാത്രമേ പറയാവൂ. പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ ബടം പഭാർത്ഥങ്ങളെ പററിയുള്ള ചർച്ചയിൽ നൈയായികന്മാരും വൈശേഷികന്മാരും എത്രീ ട്ടമ്മ പടികഗം കൂടിയം പാശ്ചാത്വശാസ്രജ്ഞ

ന്മാർ എത്തിയിട്ടില്ല. നൈയായികന്മാരും വൈ ശേഷികന്മാരും പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ ഘടകപദാ**ത്ഥ** ങ്ങളായി കാന്നുന്നു ആകാശം, വായു, അപ്പ്, പൂഥചി, കാലം, ദിക്ക്, മനസ്സ് എന്ന ദ്രവ്വ **ങ്ങ**ഠം അതിസൂക്ഷ്യമായുള്ള വയും ഒരു വിധത്തിലും **ദശ്വ**മട്ടാത്തവയുമാ**കുന്നു. പാശ്ചാ**തൃശാസ്ത്രജ്ഞ ന്മാരിൽ അഗഗണ്യ മാരായ (Material monists) ഏകാധിഷ്ഠാനവാദികഠം കൂടിയും സാംഖ്വന്മാരു ടേയും പാതഞ്ജലന്മാരുടേയും നിലയിൽ എ**ത്തീ** ട്ടില്ല, അവരുടെ അധിഷ്ഠാനതത്തചം സ്കൂലവും ജഡവുമായ െ വസ്തുമാത്രമേ ആകന്നുള്ള താ തിനെ സാംഖ്യാമായുടെ നിവചനം അന്തസരിച്ച പഞ്ചീകൃതപ്പാഥിവീതത്തുപത്തിന്റെ സൂകുത്ത മായ അവ**സ്ഥ** എന്നല്ലാതെ അതിൽ കൂടുതലാ പോ ഉന്നതമായോ ചയ സ്ഥാനം അതിന കുലി ക്കാൻ മാർഗ്ഗാ കാണുന്നില്ല.

18. ഭാരതഖണ്യത്തിലേ തത്തപശാസ്രജ്ഞ ന്മാർ പ്രചഞ്ചത്തിന്റെ ഉത്ഭവത്തെപ്പററി പറ പ്രചഞ്ചാരം പ്രചഞ്ചാരം പ്രവത്താരം എന്നതാണ്. ത്രീ മത് ശങ്കരാചായ്യർ സ്ഥാചിച്ചിട്ടുള്ള അഭൈചത പ്രാഗനത്തെ അനുസരിക്കുന്നവർ മാത്രമേ ഈ വാദം സ്വീകരിച്ചിട്ടുള്ള. ഒരു കയറിൽ സപ്പം എന്നപോലെയും, കാനലിൽ ജലം എന്നപോലെയും, അനന്ദ

ഘനമായും ഏകമായം അദചിതീയമായും പരിപൂ ണ്ണമായും വത്തിക്കുന്ന പരബ്രഹുവസ്തുവിൽ, പ്രക തിമുതൽ സ്ഥൂലംവരെയുള്ള സകല തത്ത്വങ്ങളും ബ്രഹ്മാമുതൽ പിപീലികവരെയുള്ള സകലപ്പാണി കളും അവയാട ഉപാധികളും കല്ലിക്കപ്പട്ട**ന്നു** എന്നാണു അട്ടൈചതവാദികളുടെ സിജാന്തം. ഇലുകാരാ ഒരു വസ്തുവിൽ യാതൊരു മാാറവും വരാതി പ്കാംബാറം, മറെറാ**ര**െ വസ്തവാണെന്ന തേ ന്നലിനു അതു കാരണമായി ഭവിക്കുന്നപക്ഷം അതിനെ സങ്കല്പിതവസ്തുവിന്റെ വിവത്തകാരണ മെന്നും വിവഴത്താപാദാനമെന്നും പറയുന്നു. സങ്ക ല്പിതവസ്തവിനെ വിവത്തകായ്യമെന്നും പറയാം. മരീചിക് ജചത്തിനെറ വിവത്തകാരണവം, ജലം മരീചികയുടെ വിവർത്തകായ്പ്പുമാകുന്നു. കയറു സപ്പ് അതിനെ വിചത്തകാരണവും, സപ്പ്ം കയ റിൻെറ വിവർത്തകായ്ക്കവുമാകുന്നു. ഇതുപോലെ സമപ്പിവ്യഷ്ടിഭാ സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മ് കാരണശ്രപമായും വ **ജു**ളായു<mark>ം വർത്തിക്കുന്ന</mark> പ്രപഞ്ചാമുഴുവന്ദ്രം തത് പദ<sup>്യ</sup>ക്ഷ്യാത്ഥമായി വിവമിക്കപ്പെടുന്ന പരബ്രഹ്മ വസ്തുവിന്റെ വിവർത്തകായ്യവം, പഞ്ചെഹ്മം എ ന്നുള് ഈ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ വിവർത്തകാരണവും ആണെന്നാകുന്നു അടൈചതവേദാന്തികളുടെ സിലാന്തം. ഈ അടെചതസിലാന്തത്തെ വിവേ കച്ചുഡാമണി താഴെപറയുന്ന പ്രകാരം വിവ**രി** ക്കുന്നു: \_\_\_

്ശരീരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങറം, പ്രാണ്ണൻ, മനസ്സ്, അഹങ്കാരം മുതലായവയും അവയുടെ സവവികാര ജ്ജളം ശണ്യം, വ്യർഗരം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം എന്നു വിഷയങ്ങളും സുഖല്ലുഖാലി അനുഭവങ്ങളും ആകാശം, വായു, അഗ്നി, അപ്പ്, പ്രാപി എന്ന ഭ്രതങ്ങളും അവ്യക്തം എന്ന മൂലപ്രകൃതിയും ഇവയെല്ലാം ഉരപ്പെട്ട മുഴവൻ പ്രപഞ്ചവും അന്നാത്മവസ്തവം കുന്നം. ഇവയിൽനിന്നെല്ലാം അന്വമാണും ആ

്മായയെന്ന മുലപ്രകൃതിയും അതിന്റെ കാള്ള മായുള്ള മഹത്തത്ത്വം മുതൽ ദേഹചയ്യന്തുള്ള സകല വസ്തുക്കളും ഉശപ്പെട്ട ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴ വനും അസത്തായുള്ള അനാത്മവസ്തുവാകുന്നും. ഇവയെല്ലാം കാനലിൽ കല്പിക്കപ്പെടുന്ന ജലം പോലെ ശാശചതമായുള്ള പരബ്രമമവസ്തുവിൽ കല്പിതമാകന്നും."

<sup>\*</sup> ദേദഹന്ദ്രിയപ്രാണമനോഹമാദ്രദേ സമപ് വികാരാ വിഷയാ സംയാദയം ഡ്വോമാദിമോദ്വേമിലാ ച വിശാം അവൃക്തപയ്യന്തമിലാ ഹുനാത്തമം.

മായാ മായാകായ്യം സവാം മഹലാഭി ദേഹപയ്യന്താ അസഭിമമനാത്മതതാം വിജി താം മരുമരിചികാകല്ലം.

വി. ച. 124 & 125ം.

**പ്ര**പഞ്ചത്തെ അത്വന്തം സത്തെടന്നാ അസത്തെന്നോ അമൈചതവാദികം അതൃന്തം പറയുന്നില്ല. ഒരു ആപേക്ഷികമാ പ്രാപത്തി യ സത്ത പ്രാവത്തിനുണ്ടെന്നും സമിയാ പാരമാത്ഥികസ തതയില്ലെ **നാ** നം മുനിയൊപ്പം. നം മുനിയാപ്പം നിശ്ചിതമായ അഭിപ്രായം. ആപേക്ഷികസത്ത യുള്ള തിനാൽ പ്രപഞ്ചം ഇല്ലാത്താര അമ്മ വാദ വും വേദാന്തസമ്മതമാമി വരുന്നതല്ല. **പള്ഞ**യിൽ സ്ഥ ലോപാധിയായ ശരീരത്തി**ൽ** താ**ഓത്മ്വമു**ള്ള വക്ക് സ**ൂലപ്രപഞ്ചം സത്വമ**േയ മ്മൂ താണും. അതുപോലെ സചപ്നലേജ്ങ യോടു **കുടി സുക്ഷേഹാപാധികളിൽ** താദാ**ത്മ്യത്ത**്ടു**കൂടി** വത്തിക്കുന്നവക്ക് സൂക്ഷ്യാല് പഞ്ചവും സത്വംതന്നെ. മായധെ സത്തെന്നോ അസത്തെന്നോ ബ്രവമത്തി**ൽ** നിന്നും ഭിന്നമെന്നൊ അഭിന്നമെന്നോ പറയൻ പാടില്പെന്നും ഇന്ന സ്വഭാവത്തോട്ടുകൂടിയതെന്നും നിവ്ചിക്കാൻ പ്രയാസമാണെന്നും അട്ടൈപത മായയും അതിനെറ വേദാന്തികരം പറയുന്നു. കാത്വമായുള്ള പ്രപഞ്ചവും അനിവചന വാം എന്ന താണു് അവരുടെ സിദ്ധാന്തം. പ്രചഞ്ചത്തിനു് വ്വാവഹാരികമായി സതൃത്വം ഉണ്ടെന്നുള്ള തത്വ ത്തെ അംഗീകരിച്ചുകൊണ്ടാണ്ട് വേടങ്ങളും വേട ങ്ങളുടെ ഭാഷ്വാരപോലെ വർത്തിക്കുന്ന ഭ**ഗ**വദ്ഗീ തയും കമ്മമാർഗ്ഗം, ഭക്തിമാഗ്ഗം, ചാനമാഗ്ഗം

എന്ന മുന്നു മാർഗ്ഗങ്ങളേയുംപററി ഉപദേശിക്കു ഏ**തു നി**ലയിൽ നിപ്പുന്നവനും ലോ**ക** ത്തിൽ സ്ഥൂലവും വൃക്യുവുമായുള്ള ഉപാശികളോ ടുകൂടി വർത്തിക്കുന്നതുവാര ചരിക്കേണ്ടത്ര് എങ്ങി നെതാണെന്ന് നാചാമച്യായത്തിൽ വിശദമായി പ്രതിപാദി ച്ചിട്ടുള്ള തിനാൽ ഇവിടെ ആവർത്തിച്ച പറയണമെസ് വിചാര്യക്കുന്നില്ല. ഇത്തല്ക്ക തിൻ എത്തുബോക മാത്രമേ ഒരു സാധകന് ഈ പ്രചഞ്ചം മുഴുവനം പരിപൂണ്**വം കോല**ൈ തനു പര്യപവുമായ പരബ്രഹ്മത്തിൽ കുയറിൽ പാമെന്നപോചെ കല്പിതമാണെന്നും, **ആ പ**ര ബ്രഹ്മവസ്തവായിതന്നെ താൻ എപ്പായ്പോടും ഇരി **അനുഭവം ഉണ്ടാകയുള്ള.** ക്ഷുന്നു എന്നു മുള്ള അപ്രകാരമുള്ള പ്രാജ്ഞയിൽ എത്തിയവർ ക്രടിയും ലോകസംഗ്രഹാത്ഥം സാവ്തികമായ പ്രേമത്തോട്ട **കു**ടി കോകത്തിൽ സവജീവികുളാടും ചെയ*ാ*റണ **മെന്നും അപ്രകാരം ആചരിക്കു**ക എന്ന**ഇ**് ഉന്ന എത്തിയവരുടെ **തപ്രജ്ഞോ**യിൽ സ**്വഭ**ാവമായി പ്രകാശി**ക്കുന്നതാ**ണെന്നാം ഭഗവാൻ തന്നെ പല ഘട്ടങ്ങളിലും പ്രതിപാദിക്കുന്നുണ്ട്.

20. സജ്ഭാവം എന്നാൽ എറെതന്തം അസ ജ്ഭാവമെന്നാലെന്തെന്തം ഭഗവാൻ താഴെ പറ യുന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ടു വെളിവാ

പൂപഞ്ചാ സ ക്കുന്നു:\_\_\_ ത്തോണാസഭത്താ അല്ല,അനിവ്ച നീയമാകംസം നാസതോ വിള്യതേ ഭാവോ നാഭാവോ വിള്യതെ സതഃ ഉഭയോരപി ദ്രഷ്ടോ/ന്ത-സ്ത്രചനഃയാസ്ത്രചദർശിഭിഃ

ഗ<sup>രി</sup>ത. II. 16.

്യോളുാത്ത വസ്തുവിന് ്രരിച്ച് ഒരു കാലയ്ക്കാ ഉണ്ടാകുന്നില്ല. സത്തായുള്ള വസ്തുവിന് ഇല്ലായ്ത എന്നതും ഒരു കാലത്തും ഉംണ്ട കുന്നില്ല. സത്ത്, അസച്ഛ് എന്ന രണ്ടു വിധം പദാത്ഥങ്ങളുടേയും നാശ്ചിതമായ ലക്കുന്നത്തെ തത്തചഴക്കുന്മാർ അച്ലെങ്കിൽ ഉഞ്ഞാനിക≎ം കണ്ടിട്ടുണ്ടു്."

വിവരണം: തത്വന്തം അസത്ത് എന്നു പറ യുന്നത് ശാവിഷാണം(മയൽക്കൊമ്പ്) വന്ധ്യാ പത്രൻ (മലടിമകൻ) എന്നുപോലെയുള്ള വസ്ത ക്കളാണ്. അവയ്ക്ക് ഇരിപ്പ് ഒരു കാലത്തം ഉള്ള തായി വിചാരിക്കാൻ പാടില്ല. പരിപ്പണ്ണസ ത്തയുള്ളത് ത്രത് പദത്തിൻെറ ലക്ഷ്യമായി കഴിഞ്ഞ അല്യായത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുള്ള നിത്വവും നിമ്മലവുമായ പരബ്രവമാസ്തമാത്രമാണ്ം. അത്

അസൗം ഭര്വം പോട്ട് ക്യാത്ത് അസത്ത് മുള്ള വസ്താരി പ്രത്യായ പ്രയം ഉണ്ടു കുന്നത്ത്യും പ്രത്യായ ഒരു കാലത്ത്രം ഉണ്ടാകുന്നില്ലം അനായോ ഒരു പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രയംപ്രത്യായ പ്രത്യായ പ

**കാലദേശങ്ങ**ാംക്കും കായ്യകാരണ**ു**വത്തിന്നും അതീ തമായി വത്തിക്കുന്ന ശാശചതമായ പരിപൂണ്ണ തതചമാകുന്നു. അതിനു നാശം ഒരുകിലത്തും വരു ന്നതല്ല. പ്രപഞ്ചമാതി വത്തിക്കുന്ന മൂലപ്രകൃതി മുതൽ സമൂപംവരെയുള്ള വിവിധപഭാർത്ഥ അളെ നോക്കുന്നപക്ഷം അവ ശശവിഷാണം, വന്ധ്വാ **പ**ത്രൻ എന്നവപോലെ **അ**തൃന്തം അസത്തായി ട്ട<sub>് അ</sub>വയല്ല. സകല സ്ഥൃലവ**ദ**ാർത്ഥങ്ങളും സൂക്ഷ്മ മായുള്ള അന്തഃകരണം ഇന്ദ്രിയുട്ടെ 🗘 മുതലായവ യും ജാഗ്രദവസ്ഥയിൽ സത്യുമായിത്തന്നെ ക**ംബ**ം *സ*് പെടായുന്ട്രെ സ് പ്രത്യാധ വേ **ങ്ങളു**ം സചവ്നാവസ്ഥയിലില്ല. സപ്നാവസ്ഥ യിൽ ദൃശ്യമാ**കുന്ന** വദാത്ഥ**ങ്ങള**ം ലോകവും അതിലെ അനുഭവങ്ങളും സുഷുപ്ത്വവ**സ്ഥ**യിൽ ഇല്ല. ജാഗ്രത്, സാപ്നം സുഷുപ്തി എന്ന മൂന്ന വ**സ്ഥകള**ിലും അനു ഭവപ്പെടുന്ന ലോകങ്ങ**ള**ം ണാവയിലെ പ**ദാർത്ഥങ്ങളും അനുഭവങ്ങളും തു**രീ യം എന്ന അവസ്ഥയിൽ ഒട്ടംതന്നെയില്ല. ഈ മുന്നവസ്ഥകളിലും ഒരുപോലെ അനുവത്തിച്ചുനി ലൂന്നവസ്സ് മുന്നവസ്ഥകഠംക്കും അതീതമായും വൃ ഷ്ട്രിയായം സമഷ്ട്രിയായം കാണപ്പെടുന്ന സ്ഥ്യലസൂ ക്ഷൂകാരനേശരീരങ്ങഠംക്ക് വിലക്കുണമായും പ്രകാ **ശിക്കുന്ന പ**രബ്രഹ്മവസ്തുമാത്രമാണ്ട്. പ്രകൃതിമുത**ൽ** സ്ഥ് ലംവരെയുള്ള സകല വഭാർത്ഥങ്ങഠംക്കും അ വയുടെ വികാര ജോംക്കും ആപേക്ഷികമായ സത്ര

യുള്ളതിനാൽ അവയെ സത്തെന്നോ അസത്തെ നോ പറയാൻ പാടില്ലാത്തതാം അവയെ അനി പ്പനീയം എന്തതന്നെ പറയേണുതുമാകുന്നു.

2]. അനവചു വയ ക്രായ പ്രക്തി മതൽ സ്ഥൃ ോ വാരയുള്ള സകല പദാത്മങ്ങളും സ്ഥൂല സൃക്ഷ്യ കാരണത്രപമായുള്ള ലോക പരമാത്മാവിയ ങ്ങളും പരമാത്മാവിൽ എങ്ങനെ പ്രചയ അറി വത്തിക്കുന്ന ഭഗവാൻ താ

ഭേശിക്കുന്നു:\_\_\_

യഥാകാശസ്ഥിതോ നിത്വം വായും സവിത്രംഗാ മഹാൻ തഥാ സവാണി ഭ്രമാനി മത്സ്ഥാനീത്വപധാരയ.

െ**ഴച**റയുന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ട് ഉച

ഗീത. IX. 6 \*

ം നമ്പായ പരിമാണത്തോടു കുടി സവിദാ മേൽപോട്ടാ കീഴ്പ്പോട്ടം തിരശ്ചീന

\*സവ്ത്രധാം മോറൻ പായും = സവ്ദാ ചലിച്ചുകൊണ്ടും സവ്ത്രപ്രവേശിച്ചുകൊണ്ടുവിരിക്കുന്നുളും മഹത്തായ പരിമാണ ത്രോട്ടെടിയയ്ക്കായ വായും അതായ്യ്യാ സാച്ചമാസ ത്തിനു പയോഗ്യപ്പട്രണ് വായുപട്രത്രാം; നിത്വം ചയഥാ എം കാശസ്ഥിതു = ്രപ്പോഴും എങ്ങിനെയാണാ ആകാശത്തിൽ യാതേരുവിധമായ സംഗ്ലേഷവും കൂടാതെ വത്തിക്കുന്നുള്; അഥാ-സവാണി-ഇതാനി = അപ്രകാരം തന്നെ ചരവം അചരവുമായുള്ള സകല ഭേതങ്ങളും, മത്സ്ഥാനി-ഇതി ഉപധാരയ = എന്നിൻ സംഗ്ലേഷാം കൂടാതെ ഇരികുന്നുവെന്നറിഞ്ഞാവും.

മായും സഞ്ചരിച്ചുംകാചാടിരിക്കുന്ന വായു എന്നു പദാർത്ഥരം എങ്ങിനെ ആകാശത്തിൽ യാ തൊരു പികാരവും ജനിപ്പിക്കാതേയും അതോടു കൂടി ഹെവിധത്തിലും സാശ്ലേഷം കൂടാതേയും വത്തിക്കുന്നുപോ, അതുപോലെ പ്രകൃതിമുതൽ സ്ഥൂലംവരെയുള്ള സകല ഭ്രതങ്ങളും അവയുടെ പരിണാമത്ത ലുണ്ടാകുന്ന പ്രപഞ്ചവും പരമാതമാ വായ എന്നിൽ പത്തിക്കുന്നം."

വിവരണം: \_\_ വലവിധ ഗന്ധങ്ങളെ വഹി ക്കുന്ന വായു എന്നു പടാർത്ഥം ആകാശത്തിൽ എ തെല്ലാം വിധത്തിൽ ചലിച്ചാലം അതിൽ (ആകാശത്തിൽ) യാത്താരു വികാരവം ജനിപ്പി **ആ** കാശത്തിന്റെറ**നി**മ്മലതയേയോ ക്കുന്നി ക്ലം സവ്വൃദപക പെത്തേയോ വായുവിന്റ് ഒരു വിധ ത്തിലും ഭഞ്ജിക്കാനം സംധിക്കുന്നതല്ല. ശത്തിൻറ വലിപ്പത്തോടു താരതമുപ്പെടുത്തുന്ന പക്ഷം നമ്മുടെ ശചാഭസാപ്പ്പാസഭയാഗ്വമായുള്ള വായു എന്ന പഭർത്ഥം അത്വരം തുച്ഛമായ ഒര സ്ഥാനത്തിൽ നിൽക്കുന്നതായേ കാണുന്നുള്ളൂ. പരമാതമാവിൽ പ്രവഞ്ചത്തിന്റെ സ്ഥിതി **ആ**കാശത്തിലുള്ള വായുവിൻെറ സ്ഥിതിചോ എത്ര ത**ന്നെ** ബ്രഹ്മാണ്ഡ**ങ്ങ**ം കലയാകുന്നു. ഉണ്ടായി പലപ്രകാരത്തിലുള്ള പ**റിണ**ുഗാവം സ്ഥമയ പ്രാപിച്ചാലും, അസംഖൃം ബ്രഹ്മാണ്ഡ **ങ്ങ**¢ംചേന്ന പ്രവഞ്ചം മുഴവന്റ് നശിച്ചാലും, പരബ്രന്മവസ്തുവിൽ അവയ്ക്ക് യാതൊരു വികാരവും ജനിപ്പിക്കാൻ കഴിയുന്നതല്ല. പ്രവഞ്ചം എത്രണം വലതായി കാണപ്പെട്ടാലും, ഭൂമാവായ (അവരിച്ചിന്നവും വരിച്ചുണ്ണവുമായ) ബ്രവത്തോടതാരതമ്യപ്പെടുത്തുന്നു പക്ഷാം അതിനു തുച്ഛുമായ ഒരു സ്ഥാനമോ ഉള്ള.

22. പ്രപഞ്ച സ്ലാക്സിയും ഒരു വും എങ്ങനെ സംഭവിക്കുന്നു എന്നു് ഭഗവാൻ താടുഴപ്പായുന്ന ശ്ലോകജോഗം കൊണ്ടു് പ്രതിപാ പം എക്കിക്കും വും

> സവ്ഭുതാനി കൌന്തേയ പ്രകൃതിം യാന്തി മാമികാം കല്പക്കയെ പുനസ്സാനി കല്പാടെയ വിസ്തജാമ്വഹം. പ്രകൃതിം സ്ഥാമാ ഷ്ലഭ്യ വിസ്തജാമി പുന്നു പുന്നു അഗ്രാമമിമം കൃത്സ് നം മവശം പ്രകൃതേവശാത്.

> > மிற. IX. 7ழ8 \*

<sup>\*</sup> കൗന്തോയ — ഹേ കന്തീപുതുനായ അല്യുന ക ലൂക്ഷയേ — ലൂളയകാലത്തിൽ, സവ്ഭുതാനി — സ്ഥാവരജം ഗമമായുല സേകല ഭൃതങ്ങളും, മാമികാം പ്രകൃതിം യാന്തി — എന്നെ ത്രിഗ്രണാതുകമായ അപരാപ്രകൃതിയെ പ്രാപിക്ക ന്നു, കല്ലാം ഒരു — സൃഷ്ടികാലത്തിൽ, താനി — അവയയ, അഹം വിസൃജാമി — ഞാൻ മൻപിലം അംപ്രോല സൃഷ്ടികുന്നു

ന്നുളയോ കന്തിപത്രനായ അർജ്ജുന! പ്രള യകാലത്തിൽ സകല ഭ്രതങ്ങളും തിമ്മണാത്മിക യായ എൻെ അവായ്വ്വാതിയെ പ്രാപിക്കുന്നം. സൃഷ്ടികാലത്തിൽ അവയെ മുമ്പിലത്തേപ്പോലെ ഞാൻ സ്രൂപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു."

്പരാ എന്നും അപരാ എന്നും രണ്ടുര്രവത്തോ ടുകൂടിയ പ്രകൃതിഎന്ന എന്റെ ശക്തിയെ അധി യുറനമായി സ്പീകരിച്ചുകൊണ്ട് പ്രളയകാല ത്തിൽ ഏതേയ കമ്മങ്ങഠാക്ക് അധിനമായിലയി ച്ചുവോ ആ രീതിയിൽ തന്നെ കമ്മങ്ങഠാക്ക് അധിനമായുള്ള സകല ഭ്രതം ക്കുളേയും പൂവ്കമ്മം നിമിത്തമുള്ള സ്വഭാവമനുസരിച്ച് വിവിധരൂപ ത്തിൽ ഞാൻ സ്ലഷ്ടിക്കുന്നു.

വിവരണം:— ഭ്രമി, അപ്പ്, അഗ്നി, വായു ആകാശ, അഹേങ്കാരം, മാഗത്തവം ഇവ ഏഴം പരമാതമാവിൻെറ അപരാപ്രകൃതിയിൽ നിന്നും ജനിച്ചായാകുന്നു. ഭൂമി, അപ്പ്, അഗ്നി, വായു, ആകാശം എന്ന പഞ്ചഭ്രതങ്ങൾം സ്വതന്ത്രമായി

സ്വാം-പ്യാത് പ്രത്യാന് പ്രത്യായ അപരമായും അപരമായും മുളള എന്റെ പ്രത്യാത് അന്ധാഷ്യാനമായി സ്വീകയ്ച്ചുകോട്ട്, അവശാ - എത്സ്റ്റം-ഇമാപടോഗ്രാമം ചെള്ളയകാല പെറ്റ് കരെ ഏദത്ത കർണംഘടാ ക് അധിനമായി നിന്നു ലയി ചൂവോ ആ രീതിയിൽ തന്നെ കമ്മങ്ങാക്ക് അധീനമായ സകല ഭൂതസമൂഹങ്ങളേയും; പുനഃപുനഃ — പിന്നെയും പീദന്നയും; പ്രത്യാത്യം പ്രവീനകർമ്മം നിമീക്കുമ്പുള്ള സ്വഭാവമനാസരിച്ച്, വിസ്യജാമി ചുക്കോൻ വിവിധത്ര പത്തിക് സൃഷ്യിക്കുന്നു. വത്തിക്കുന്ന ശാശചതതത്തചങ്ങളല്ല. ഈ അഞ്ചു ക്രേങ്ങളും അവയ്ക്കു കാരണമായുള്ള അഹങ്കാരം, മഹത്തത്തചം എന്ന തത്ചങ്ങളും പരമാത്മാ വിൻെറ ത്രിഗുണാത്മികമായ അപരാപ്രകൃതിയിൽനിന്നും പരമാത്മാവിൻെറ സങ്കല്പത്താൽ തന്നെ ജനിക്കുന്നവയാണും.

ജാഗ്രഭവ**സ്ഥ**യിലും സ്വപ്നാവസ്ഥയിലുമുള്ള ക്കുന്നു സുപ്പുപ്പ**ുവസ്ഥ** നമ്മുടെ യിൽ ലയിച്ചപോകുന്ന**ു**പോലെ, പ്രളയം എന്ന അവസ്ഥയിൽ പ്രപഞ്ചം മുഴുവന്തം പരമാത്ത വിൻെറ അപകാപ്രകൃതിയിൽ ലയിച്ചപോ**കന്നു ഇ**പ്രകാരം വരുന്ന പ്രളയ**ത്തെ** പാക്യവെള് മെന്നും ബ്രഹ്മപ്രളയമെന്നും പറയുന്നു. ഈ,പ്രളയം വരുമ്പോഗം ഭ്രമി മുതലായ സകല ഗോളങ്ങളും അവയിൽ വസിക്കുന്നു സകല ജീവജാലങ്ങളം അതേവരെ സിജിച്ചിട്ടള്ള കമ്മവാസനകളോട്ട **കു**ടി പഞ്ചീകൃതഭൂതങ്ങളിൽ ലയിക്കുന്നു. പിന്നീട പഞ്ചീകൃതഭൂതങ്ങൾ അപഞ്ചീകൃതനിലയെ പ്രാപി അതിൽ **പിന്നീടു ഭൂമി**തതചം ലയിക്കുന്നു. അപ്തതചം തത**ചത്ത**ിൽ തത്വത്തിൽ ലയിക്കുന്നു. അഗ്നി**ത**ത്വം തത്വത്തിൽ ലയിക്കുന്നു. വായുതതചം ആകാശ തത്വത്തിൽ ലയിക്കുന്നു. ആകാശതത്വം അഹങ്കാ രതത്വത്തിലും അഹേങ്കാരതത്വം മഹത്തത്വത്തി ലം ലയിക്കുന്നു. മഹത്തത്വം അവരാപ്രകൃതിയിൽ

ലയിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരമുള്ള ഭൂതലയം സംഭവ<sup>1</sup> **ക്കുമ്പോഗം ജീവന്മ**ാരും ക്രമേണ വി**ശ**ചൻ, തൈജസൻ എന്ന നിലകളെ വിട്ട് പ്രാജ്ഞൻ എന്ന നിലയെ പ്രചിക്കുന്നു. പരമാത്മചൈത ന്വവം പൈശചാനരൻ, ഹിരണ്വഗർഭൻ എന്ന നിലകളെ വിട്ട് ഈ ശചരഭാവത്തിൽ ലയിക്കുന്നം. അചേതനധാതുവഗ്ഗം, സസ്വവഗ്ഗം, മൃഗവഗ്ഗം, മനംഷ്വവഗ്ഗം, **ദേവവ**ഗ്ഗം എന്ന ചല വഗ്ഗങ്ങളിൽ അതാതിന യോജിച്ച ഉപാധികുളാടുകൂടി വത്തി ച്ചി**രുന്ന സ**കല ജീവജാ**ലങ്ങ**ളും അതാതിനുള്ള വാസനകളോടുകൂടി പരമാത്മാവിന്റെ ശക്തി യായ പ്രകൃതിയിലും, വൈശചാനരൻ, ഹിണ്വേ ഗഭന്ത, എന്ന സമഷ്ടിചൈതന്വഭാവങ്ങഠം പരമാ ത്മാവിൻെറ കാരണഭാവമായ ഈശചരചൈതന്വ ത്തിലും ലയിച്ച നില്ലൂന്ന അവസ്ഥയെയാണു് മഹാപ്രദുയമെന്നും പ്രാകൃതപ്രളയമെന്നും പറയു പാകൃതപ്രളയം അവസാനിച്ച് സുഷ്ടി ന്നത്ര്. **ആ**രം ടി**ക്കുമ്പോഠം പരമാത്മാവിനെറ** സങ്കല്ലശ ക്തിയാൽ**ത**ന്നെ മാമത്തതചം, അവാങ്കാരം, **ആ**കാശം, വായ, അഗ്നി, അപ്പ്, പുഥചി എന്ന സൂക്ഷ്മതതചങ്ങഠം ക്രമത്തിൽ ഉണ്ടാകുന്നു. പഞ്ചഭ്ര തങ്ങരം ക്രമേണ പഞ്ചികൃതാവസ്ഥയേയും പ്രാപി പരമാത്മാവിന്റ് ആവശ്യമായ സമഷ്ടി സൃക്ഷ്മശരീരവും സമഷ്ടിസ്ഥൂലശരീരവും കുന്നു. ഇപ്രകാരം സംഭവിക്കുന്നതോടുകൂടി വിവിധ

ംരീതിയിലുള്ള ജീവജാലങ്ങളുടെ അധിവാസ അതിന യോഗ്വമായുള്ള ബ്രഹമാണ്ഡങ്ങളും സൌര വ്യൂഹങ്ങളും വിവിധഗോളങ്ങളും ഓരോ ജീവജാല ങ്ങഗംക്കും പുവികമ്മങ്ങളും വാസനയും അനുസരി ചുള്ള സ്ഥൃലസൂക്ഷ്യശരീരങ്ങളും ഉണ്ടാകുന്നുണ്ടു്.

മേൽ വിവരിച്ച പ്രളയംകൂടാതെ വിധത്തിലുള്ള ക്കുവാന്തരപ്പിള് തങ്ങള് ര നേകം ഉണ്ടു്. അവ ഒരു സ്ലാഷ്ട്രികഴിഞ്ഞു് അ വാനാര പ്രാകൃതപ്ര**ള**യം വരുന്നതിനു മുൻ **പെള** സംബദേളം പ് ഇടയ്ക്കു ഒരോ കാലഘട്ടങ്ങ അഡായുടെ ചക്ഷ ളിൽ സംഭവിക്കുന്നവയാണു്. ണവും. വാന്തരപ്രളതങ്ങളെ ഭഗവാൻ ഭൂറ്റാകങ്ങളെകൊണ്ട് വിവരി താഴെ പറയുന്ന ം‰ന്നാ;\_

> തേബ്രഹമളവനാല്ലോകാു പനരാവത്തിനോ∫ർജന മാമപേത്വ ഇ കൌന്തേയ പനർജനമ ന വിള്യതേ.\*

<sup>\*</sup> അള്ളുന = ഹേ അള്ളുന! ആയാഹുളവനാത് ചോകാം പുനരാവത്തിനു = ഏറാവും ഉൽകുഷ്യമായുള്ള സത്വ ലോകം മുനൽ കീഴ്പ്പോട്ടുള്ള സകല ചോകങ്ങളും നശിക്കുക പിന്നീടും ജനിക്കുക എന്ന സ്വഭാവത്തോടുകളിയതാകുന്നും തകൗന്തേയ = കുന്തിപുത്രനായ അള്ളുന! മാം ഉപേത്വ-യു = മായാതീതനായ എന്നെ പ്രാപിച്ചാതു പുനർജന്മ ന വിള്യത = പി നെയും ജനിക്കുക എന്നുമ സംഭവിക്കുന്നതുള്

സഹസ്രയുഗപയ്യന്ത്— മാറയ്യുള് ബ്രഹ്മണോ വിട്ടു രാത്രിം യുഗസഹസ്രാം താം തേട് ഫോരാത്രവിടോ ജനാളം. അവ്യക്താള് വ്യക്തയും സവാ പ്രഭവന്ത്വഹരാഗമേ രാത്രാഗമേ പ്രലീയന്തേ തര്യൈവാവ്യക്തസംജ്ഞകേ. ഭ്രത്വാ ഭ്രത്വാ പ്രലീയതേ രാത്രാഗമേട്രവശു പാത്ഥ പ്രഭവത്വഹരാഗമേ

മീരം. 16, 17, 18 & 19. \*\*

<sup>്</sup> ആഹാണ്ട-സഹാന്ത്രയുന്നാപയ്യാന്തായ പകലിളനയും; വിനൻറെ ആയിരം മഹായുനങ്ങാറെ കൂടിയതായ പകലിളനയും; യുഗസഹന്ത്രാന്താം. രാത്രിം.(ച) = ആയിരം മഹായുനങ്ങാറ ചേന്നതായ രാത്രിയേഡം (തയ-ഇനാട)-പിട്ടു = യാ രാത്രജേത അഭാഗ സൂക്യൂളയ്ലികൊണ്ട് അറിയുന്നുമ്പാം; തെ-അഭഹാരാത്ര വിടു = അവർ രാത്രി പകൽ എന്നവയും ട തരപത്തെ അറി യുന്നവരാകുന്നു.

അഹരാഗത്മ = ബ്രഹാവിന പകലാരംഭിക്കുമ്പോ: ഗം; അവൃക്താത് \_ സവ്യ: \_ വൃക്തയാം പുഭവതി = അവൃക്ത മായ നിലയിൽനിന്നും ചരാചരാത്മ കമായുള്ള സകല ബ്രഹാ ണ്ഡങ്ങളും ഉണ്ടാകുന്നു; രാത്രോഗമേ = ബ്രഹാവിനു രാത്രി ആരംഭിക്കുമ്പോറു; അവൃക്തസം ഇത്താക തെ ഏവപപ്രലീ യാനെ = അവൃക്തമായ ആ സ്ഥാനത്തുതന്നെ സവ്ബഹോ സെങ്ങളും ലയീകുന്നും

"ഏററവും ഉൽകൃഷ്യമെന്നുവിചാരിക്കപ്പെടുന്ന ബ്രഹ്മലോകം മുതൽ കീഴ്പ്പോട്ടുള്ള സകല ലോക ങ്ങളും നശിക്കുക, പിന്നീട്ട് ജനിക്കുക എന്ന സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയവയാകുന്നു. മായാതീതനായ എന്നെ പ്രാപിച്ചാൽ വീണ്ടും ജന്മമുണ്ടാകുന്ന

്യ ഇപ്പാവിനെറെ പകൽ ആയിരം മഹായുഗ ങ്ങാം കൂടിയതാണു്. അതുപോലെ ബ്രഹ്മാ വിന്റെ രാത്രിയും ആയിരം മഹായുഗങ്ങാം ചേന്ന താണു്. ഈ തത്വത്തെ സൂക്ഷ്മദ്ദ്യുടികൊണ്ടു് ആരറിയുന്നുവോ സവരാണു് രാത്രിയുടേയും പക ലിൻേറയും തത്വത്തെ അറിഞ്ഞവർ.<sup>77</sup>

"ബ്രഹ്മാവിനു പകൽ ആരംഭിക്കുമ്പോഗം അവൃക്തമായ നിലയിൽനിന്നും ചരാചരാത്മകമാ യുള്ള സകല ബ്രഹ്മാണ്ഡങ്ങളും ഉണ്ടാകന്നു. ബ്രഹ്മാവിനു രാത്രി ആരംഭിക്കുമ്പോഗം അവൃക്ത മായ ആ സ്ഥാനത്തുതന്നെ സവിബ്രഹ്മാണ്ഡ ങ്ങളും ലയിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു."

പാത് = അല്ലയോ അള്ളന് സ.ഏവ.അയം.ഭത ഗാമം = മുമ്പുണ്ടായിരുന്ന ദേവമനുഷ്യാങ്ക്യാണിസമൂഹങ്ങരം തന്നെ; ദ്രാവാ-ഭ്രത്വാ = പിന്നെയും പിന്നേയും ജനിച്ച്; രാത്രാഗമേ\_ പ്രചിയന്തേ = രാത്രി തുടങ്ങുമ്പാരം ചരത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു അഹരാഗമേ - അവശം.പ്രഭവതി = പിന്നെയും പ്രക്ഷാരംഭിക്കുന്നു രം പൂർവ്വക്ഷാങ്ങരുക്കും വാസന കരാക്കം കീഴ്ചുട്ട് ജനിക്കുന്നു.

്രുതല്ലയോ അജ്ജ്ളന! മുമ്പുണ്ടായിരുന്ന ഭേവം മനുപ്പോടി സകലപ്രാണിസമുഹങ്ങളും പിന്നേയും പിന്നേയും ജനിക്കുകയും രാത്രി തുടങ്ങുമ്പോരം ലയിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. വീണ്ടും പകലാരംഭിക്കും വോരം പുറികമ്മങ്ങരുക്കും കമ്മാനുസരണമായ വാസനകരംക്കും കീഴ്പ്പെട്ട് അവ ജനിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു."

വവരണം: \_\_വീണ്ടുംവീണ്ടും ജനിക്കുക എ ന്നതും വീണ്ടുംവീണ്ടും മരിക്കുക എന്നതും കാല **ദേശങ്ങ**ഠംക്കു അധീനമാ**യു**ള്ള ജീവജാലങ്ങളുടെ വാ**സ**സ്ഥാനമായ സകല ലോകങ്ങളുടേയും സചഭാവമാകുന്നു. വൈശചാനരൻ എന്ന ചൈത ഹിരണൃഗഭൻ എന്ന ന്വഭാവവം അധീനമല്ല. നുഭാവവും കാലഭേശങ്ങ**ാംക്ക്** എന്നാൽ വൈശചാനരശരീരമായ സമരുളിസ്ഥ്യല പ്രപഞ്ചവും ഹിര**ണ്ട്യ**ഗർഭശരീരമായ സമഷ്ട്രിസ്സ ക്ഷൂപ്രവഞ്ചവും കാവദേശങ്ങഗംങ് ന്നാധിനമാക യാൽ, അവയ്ക്ക് ഉത്ഭവവം നാശവുമുണ്ട്. **ബവമലോ**കമെന്നും സത്വലേകമെന്നും പറയ പ്പെടുന്ന ലോകം കാനസികമായ സൂക്ഷ്മപഭാത്ഥം **കൊണ്ടുള്ള** ലോകമാണെന്നാം സൂക്ഷ്മമായ വഞ്ചി കൃത**ആ**കാശം കൊണ്ടു**ണ്ടാ**യതാണെന്നും ഉ**ൽ**ക്പരുപ്പകമ്മങ്ങഠംകൊണ്ടു*ം* ഉൽക്കു ഷ്പമായ ഉപാസനക∆ംകൊണ്ടും പ്രാപിക്കാവുന്നം ലോകങ്ങളിൽവച്ച് ഏററവും ശ്രേഷ്യമായ ലോകം

മാണ് സതൃലോകമെന്നും ബ്രാമലോകമെന്നും പറയപ്പെടുന്നത്. ദൃശ്യമായ ലോകം എത്രന്നെ സൂക്ഷ്മമോ «ത്രേഷ്യമോ ആയാലും അതും മരണ ധമ്മത്തോടുകൂടിയതാണെന്ന് ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

ഒരു മന്തുഷ്യസംവത്സരം ഭേവന്മാക്ക് ഒരു ഭിവ **സവും ന**ന്ന o മനുഷ്യസംവത്സരം ഒ**രു** ദിവ്വസം വത്സരവുമാകുന്നു. അപ്രകാരം ൧൨, 0 0 0 ടിവ്വ സംവത്സരംചേന്നതാണു് ഒരു ചതുയ്യുഗം അല്ലെ **അ**യിരം മഹായുഗങ്ങാ മഹായുഗം. ചേന്ന സമയമാണ് ബ്രഹ്മാവിന്റെ **ഒ**രു വക**ൽ.** ബ്രഹമാവിന്റെ രാതിയും ആയിരം മഹായുഗം ചേന്നതാണ്. ഇപ്രകാരം മ, 0 0 0 മഹായുഗം ബ്രഹ്മാവിൻെറ ഒരു ഭിവസം. ചേന്നതാണു് ബ്രഹ്മദിവസം ചേന്നതാണും ബ്രഹമാ വാസ്വാ വിൻെറ ഒരു വർഷം ബ്രഹ്മാവിൻെറ പൂണ്ണാ ബ്രഹ്മവർഷം. **ചേ**ന്നതാകുന്നു. യുസ്ഫാറ ബ്രഹ്മാവിൻറെ ആയുസ്സ് അവസാനിക്കുമ്പോക ബ്രാമപ്ര<u>ള</u>യമെന്നും ഉണ്ടാകുന്ന പ്രളയത്തെ പ്രാകൃതപ്രളയമെ**ന്നു**ം പറയുന്നു. ബ്രഹ്മാവി**ൻെറ ഞ**യുസ്സിനിടയ്യും തന്നെ ർദെനന്ദിനപ്രളയം, മറാപന്തരപ്രളയം, ചതുർയുഗപ്രളയം, എന്ന **പ**ലവിധപ്രളയങ്ങളും **സംഭ**വിക്കുന്നുണ്ടു്. സകല ഭൂതങ്ങളും പ്രകൃതിയിൽ ലയിക്കുന്നത് പ്രാകൃത പ്രായമെന്ന ബ്രാമപ്രളയത്തിൽ മാത്രമാകുന്നു. ഇവ കൂടാതെ ഓരോ സൗരവ്വുഹങ്ങളെ സംബ

ന്നിച്ച പ്രളയവും ഓരോ ഗോളങ്ങളെ സംബ ആയിരം മഹായുഗ സസിച്ച പ്രളയവും ഉണ്ട്. ങ്ങരം അടങ്ങിയ ബ്രഹ്മാവിനെറെ പകൽ അവ സാനിക്കുമ്പോഠം സംഭവിക്കുന്നതായി പറയുന്ന ദൈനന്ദിനപ്പളയത്തിൽ സവിഭ്രതങ്ങളും പ്രകൃതി സകല . ജീവജാലങ്ങളം ലയിക്കുന്നി**ല്ല.** വാസസ്ഥാനമായുള്ള വിവിധഗോള അവയുടെ ങ്ങളും പഞ്ചികൃതഭൂതങ്ങളിൽ ലയിക്കുകയുംപഞ്ചി കൃതഭൂതങ്ങളായിത്തന്നെവത്തിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. സകല ജീവജാലങ്ങളും ഗോളങ്ങളും വഞ്ചികൃതഭ്ര നും അജിൽ ലയിച്ചു പഞ്ചീകൃതഭൂതങ്ങളായിമാത്രം മേല്പറഞ്ഞ ഗ്ലോക വത്തിക്കുന്ന അവസ്ഥയാണം ങ്ങളിൽ അവ്വക്തം എന്നു വിവരിച്ചിട്ടുള്ള ഇ്

24. ഭൂമിയുടെ ആയുഷ്ണാലത്തെ ൧ ർ മനച ന്ത്രരങ്ങളായി പിരിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഓരോ മനചതര ത്തിൻേറയും അധിവൻ മന എന്ന ഭൂമിയെ സംബ പുള്ള കാച നിണ്ണയം. മഹാപരാണത്തിൽ താഴെ പറ യൂന്നവിധം വിവരി പ്രിരിക്കുന്നു:....

- **ഫ. സചാ**യം ളവൻ ൂ. രൈവതൻ
- വ. സ്വാരോചിഷൻ ന്നു. ചാക്ഷ്യഷൻ
- **നു. ഉത്തമൻ** ഒ. **ഖ**വെവസ**ി**തൻ
- ർ. താമസൻ വു. സാവണ്ണി

ൻ. ദക്ഷസാവണ്ണി ൧൨. അദ്രസാവണ്ണി ഫം റ. ബ്രാമസാവണ്ണി ഫന്മ. രൌച്വൻ ഫം മ. ധമ്മസാവണ്ണി ഫർ. ഭൌതൃൻ \*

ഇവരിൽ ആറുമനുക്കളുടെ കാലം അല്ലെങ്കിൽ ആറുമന്വന്തരങ്ങൾം കഴിഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ഇപ്പോൾം നടക്കുന്നതു വൈവസ്വതമനവന്തരമാണു്. ഒരു മനവന്തരമെന്നു പറയുന്നത് െ ഫ മഹായുഗങ്ങൾം ചേന്നതാണു്. കൃതയുഗം, ത്രേതായുഗങ്ങൾം ചേന്നസമയത്തെ ഒരു മഹായുഗം അല്ലെങ്കിൽ ചത്ര യ്യാഗം എന്നു പറയുന്നു. കഴിഞ്ഞ ആറു മനവന്തരങ്ങളിലായി ർവന്ന മഹായുഗങ്ങൾം നടന്നിട്ടുണ്ട്. ഇപ്പോൾം നടക്കുന്ന വൈവസ്വതമനവന്തരത്തിൽ പര മഹായുഗങ്ങൾം നടന്നിട്ടുള്ള തുരപ്പാൾം നടക്കുന്നു വെവസ്വതമനവന്യായുഗങ്ങൾം നടക്കുന്നു വെവസ്വതമനവന്തരത്തിൽ പര മഹായുഗങ്ങൾം നടക്കുന്നും വുമാകുന്നും. ഭൂമിയുടെ ആയുസ്സിൽ ർ തന്നു മഹായുഗങ്ങളും ർ ത പരമത്തെ മഹായുഗങ്ങളും ർ ത പരമത്തെ മഹായുഗങ്ങളും ത്ര ത്ര പരമത്തെ മഹായുഗങ്ങളും

<sup>\*</sup> ത്രീപരാശര ഉവാച:--

അ ിതാനാഗ്രകാനിക യാനി മന്വന്തരാണി വൈ താന്യകം ഭവതം സമ്യക്കുക്കഥയാമി യഥാക്രമം. സ്വായംഭൂവോ മനും പൂവ് പരം സ്വാരോചിക്കസ്തഥാ ഉത്തമസ്താമസംബെച്ച രൈവതയോക്കുക്കസ്തഥാ കാവേയത മനവോതിതാസ്സാമ്പ്രം ഇ രവേസ്ത്രം വൈവസാഭതായം യസ്തോത് സപ്പമം വത്തത്തേന്തരം

വി. പു. III. 1. 5. 6. 7.

കൃതയുഗം, ത്രേതായുഗം, ദ്വാപരയുഗം എന്ന മുന്നു യുഗങ്ങളും നടന്നിട്ടുണ്ട്. ഇപ്പോരം നടക്കുന്നതു കലിയുഗവും അതിൽ ®, o ർ െ വർഷം കഴിഞ്ഞി ട്ടുള്ള തും ഇപ്പോരം നടക്കുന്ന വർഷം ® o ർ വു—ാ മരുക്കുത്തുമാകുന്നു. യുഗം, മഹായുഗം മുതലായ കാല മാനങ്ങളെ പ്രാറി വിഷ്ണുമഹാപുരാണത്തിൽ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_\*

കാഷ്യാപ ഞ്ചള **കാല്വാതാ നിമേ**ഷാജനിസഞ്ഞമ കാഷ്യാ ത്രിക്കേട് കലാ ത്രിംശര്കലാ ഒമരഹുത്തികോ വിധിം താവത് സം അഖ്വരഹോരാത്രം മുഹു ഉത്തർമാനുക്കം സ്തുതം അഫോരാത്രാണി താവന്തി മാസഃ ചക്ഷദ്വയാത്മകം ക്കതു ഷഡ്ളിരയനം വഷം ദേവfയനേ മക്ഷിണോത്ത രേ അയനം ഒക്ഷിണം രാത്രിദ്രോനാമുത്തരം ദിനം മിച്ചൈവിഷസഹസ്വെസ്ത കൃതത്യേതാളി സംജ്ഞ<sup>്</sup>തം ചുളർത്തുഗം ദ്വാദശഭിസ്തുദ്വിഭാഗം നിബോധമേ ചത്വാരി ത്രീണി ദേവ ചൈകം കൃതാദിഷ്യ നഥാക്രമം **ഴി**വ്വാ**ബ്ദാനാ**ം സഹസ്രാണി തുഗേക്പാക്കും പുരാവിദ തത്പ്മാ•രണഃ ശാരതഃ സസ്വാ പൂവ് തതാഭിധീയതേ സന്ധ്വാം ശഴം ഘവവ തത്തുല്യോ യുഗ്രസ്വാന്ദന്തരോ ഹി സം സസ്വ്വാസസ്വാംശയോരന്തത്ത്വുകോലോ മുനിസഞ്ഞമ യുനാലും സ ഇ വിള്ളത്തയം കൃതത്രേതാലിന ജെത്തിര കൃതം ത്രേതാളവാപരശ്ച കലിെയ്യോ ചുതർയ്യുഗം പോച്ചതേ തത് സഹന്ത്രം ച ത്രാഹൗണാ ദിവസം മുതേം ബ്രഹ്മണോ ദിവസേ ബ്രഹൻ മനവസ്ത ചയർളശ ഭവന്തി പേരിണാമം ച ഭരണാം കാലകുതര ശുംബം. സപ്പൂഷയ സേരാം ശക്രോ മന്തസ്സത് വുനവോ നപാം ഷ്യക്കാലേ ഹി സിങ്കിഡേ ധാഹ്രിയന്തേ പ പൂവ്വത് ചളർയുമാണാം സംഖ്യാതാ സാധികാ ഹ്യേകസച്ഛതിം മനചന്തരം മനോടു കാലു സുരാളിനാം ച സത്തമ **അ**ക്ഷൌ ശതസഹസ്രാണി ദിവ്വായാ സംഘ്വയാ സ്കൂതം

േഹേ മുനിത്രേഷ്യ! പതിനഞ്ചു നിമേഷങ്ങരം കൂടിയത് ഒരു കാഷ്യ എന്ന പാറയപ്പെടുന്നു. മുപ്പതു കാഷ്യ ചേന്നതു ഒരു കലയും, മുപ്പതു കല ഒരു മുറ്റത്തവും, മുപ്പതു മുഹ്വത്താ പകലും രാത്രിയും ചേന്ന ഒരു ദിവസവുമാകുന്നു. മുപ്പതു ദിവസങ്ങരം ചേന്നതാണ് ഒരു മാസം. അതിൽ രണ്ടു പക്ഷങ്ങരം ഉണ്ടു്. ആറുമാസം ചേന്നും താണ് ഒരു അയനം. ഒക്ഷിണായനമെന്നും ഉത്ത

ഭ്വിപ ഞ്ചാശത്തഥാന്നുംനി സഹന്ത്രാണുധികാനി 🙊 തിംശത്രേക്ടുസ്സസനൂണ്ണാം സംഘുാതാം സംഖൃതാ മചിജ സപ്പുഷംഗ്രിസ്കഥാന്വാനി വിയുക്താനി മഹാമനേ വിം മതിസ്ത സഹസ്രാണി കാലോയമധികം വിനാ മന്വന്തരസ്വ സംഘോപം മാനംഹൈപ്പെയം രർദ്വിജ ചുയൂർദ്രശഗുരുണാ ഹൃഷ കാലോ ബ്രാഹാമഹം സ്തൂതം ബ്രാഹമാനൈമിത്തികോ നാമ തസ്വാന്തേ പ്രതിസഞ്ചരഃ തദാ ഹി ഭഹ്വത്ത സവം ം ആ (ലോക്വം ഭർഭ്രവാഭികം ജനം പ്രയാന്തി താപാത്താ മഹർലോകനിവാസിനഃ ഏകാണ് വേ തു അത്രയോക്യേ ഇവഹാ നാരായണാത്മകം ഭഭാഗ ശയ്യാം നതഗ്ഗേതത *ഉത്രേലോക്യ*ഗ്രാസബ്ലംഹിതഃ -പ്രസംസ്ഥെയ്യാഗിഭിർടേവീംശ്വിന്ത്വമനോറ്റ്ബ് ജസംഭവു തത്തുമാണാം ഹിതാം രാതിം തടന്തേ സൂജരേ പുനു എംവാം ഇ ബ്രഹ്മണോ വഷ്യമധം വ**ഷ്യാ**തം ച**യ**ത് ശാതം ഹി തസ്ത്യ വഷ്ടാണാം പരമായൂർമഹാത്മനഃ ഏകമസ്വ വൃതീതം ഇ പരാർ**യ**ം ബ്രഹ്മണോ*ന്*നഘ തസ്വാന്ത്വേ ഭന്മഹാകല്പഃ പാത്മ ഇത്വഭിവിശ്രതഃ **ദ്വെ**യിയ സ്വ പരാർബന്യ വർ അമാനസ്യ വൈ ഒപജ വരാഹ ഇതി കല്ലോയം പ്രഥമഃ പരികിത്തിതഃ

്ഞയനങ്ങ**ം** പേന്നത്ര് ഒരു വർഷം. **ദക്ഷിണ**ാ ഭേവന്മാക്ക് രാത്രിയും ഉ ത്തരായണം അവക്കു പകലുമാകുന്നും ഇപ്രകാരം പന്തീരായിരം ഭിവ്വസംവത്സരം ചേന്നതിനെ കൃതം, ത്രേതാ, ഭചാപരം, കലി എന്ന നാലുയുഗം **ചേന്ന** ച<u>ത</u> യ്യുഗം എന്നു പേറയുന്നു. അതിന്റെ വിഭാഗവും കേട്ടാലും. കൃതയുഗത്തിൽ ർ,000 ദിവ്വവർഷ വും, ത്രേതായുഗത്തിൽ ന്മും 0 0 0 ദിവ്വവർഷവും, ദ്ചാപരത്തിൽ വ, o ം o ഒിവ്വവർഷവം, കലിയുഗ ത്തിൽ ൧,ഠഠഠ ഭിവൃവർഷവും ഉണ്ടെന്നാണു് മഹാന്മാർ പറയുന്നയ്. അതേ കണക്കനുസരിച്ച് **ഒ**ാരോ യൂഗത്തിലും ർ o o ദേവവർഷം, ന o o ദേവവർഷം, വ 0 0 ദേവവർഷം, ൧ 0 0 ദേവ വർഷം എന്ന കണക്കിന് സസ്വാംശങ്ങളുമുണ്ടു്. നാലുയുഗങ്ങളും സസ്വ്വംശങ്ങളും 'ചേന്ന സമയം, അതായതു ഫ്റ., റ റ്റ ദിവൃസംവത്സരം ചേന്ന സമയമാണാ് കൃതത്രേതാദിയ്ഗങ്ങശ **ച**തുയ്യഗം എന്നു പറയപ്പെടുന്നതു്. ഇപ്രകാരം ൧, 0, 0 0 ചതുശ്ശഗങ്ങശ ചേന്ന സമയമാണു്. ബ്രാമാവിൻെറ ഒരു പകൽ, ത്വാമാവിൻെറ ഒരു പകൽ സമയത്ത് ൧ ഗ്മനക്കഠം സംഭവിക്കു ന്നുണ്ട്. കാലമനാസരിച്ച് അവരുടെ പരിണാ .മവം കേട്ടുകൊണ്ടാലം. സപ്തർഷികഠം, ദേവ ന്മാർ, ഇന്ദ്രൻ, മനം, മനപത്രന്മാരായ രാജാക്ക നമാർ എ**ന്നവ**രെല്ലാം ഏ**ക**കാലത്തു തന്നെ

ബ്രഹ്മാവിൻെറ മാനസപത്രന്മാരായി സ്ത്രഷ്ട്ര ക്കപ്പെടുകയും ഭിവസാവസാനത്തിൽ moac രിക്കപ്പെടുകയുംചെയ്യുന്നു. ചെ ചതുർയ്യുഗവും ചില്ചാനവും ചേർന്നതാണു് മന്വന്തരം. മനുവിൻേറയും മനുവിനോടുകൂടിയുള്ള ദേവന്മാരു ടേയും കാലം തന്നെ മന്വന്തരം. ഒരു മന്വന്ത എട്ടലക്ഷത്തിഅൻപത്തീമായിരവും രത്തിൽ കുറച്ച കൂടുതലും ഭിവ്വസംവത്സരങ്ങഗം ഉണ്ട്. മുപ്പതുകോടി അവപത്തേഴുലക്ഷത്തിഇരുപതിനാ യിരത്തിൽ ചിലചാനം മാനുഷസംവത്സരം അതില ടങ്ങിട്ടുണ്ട്. അഞ്ചിനെയുള്ള പതിന്നാലുമനചന്തര **ങ്ങ**ഗം ചേന്നതാണം ബ്രഹ്മാവിന്റെ ഒരു പകൽ. അതിൻെറ അവസാനത്തിൽ നൈമിത്തികപ്രളയ പ്രളയം ഉണ്ടാകുന്നും. ത പ്രേറ്റാരം യയ ഭ്രലോകം, ഭവർല്ലോകം, സവർല്ലോകം എന്ന മൂന്നു ലോകങ്ങളും ദഹിക്കുന്നു. മഹർല്ലോകത്തു താമ സിക്കുന്നവർ ചൂട്ടകൊണ്ടു കഷ്പപ്പെട്ട് ജനലോക ത്തേയ്ക്കു പോകുന്നു. മൂന്നുലോകവും ചേന്ന് ഒററ സമുദ്രംപോലെ വത്തിക്കുന്ന ആ അവസരത്തിൽ നാരായണസ്വരുപ്നായ ബ്രഹ്മാവ് മൂന്നു ലോക തന്നിൽതന്നെ ഗ്രസിച്ച് ജനസ്ഥാന ങ്ങളേയും ത്തുള്ള യോഗികളുടെ ധ്വാനത്തിനു വിഷയമായി ഭവിക്കുകയും അനന്തമായകാലസപ്പ്ത്തിൽ ശയി ക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. പകൽസമയത്തിനു സമമായം രാതി അവസാനിക്കുമ്പോഗം അദ്ദേഹം പിന്നേയും

സ്റ്റഷ്ടി തുടങ്ങുന്നു. ഇങ്ങനെ (മുന്തുററിഅവേ പുതു പക്ഷം രാത്രിയും കഴിയുമ്പോടും) ആണ് ബ്രഹ്മാ വിൻെറ്റ വർഷം ഉണ്ടാകുന്നത്. ഇപ്രകാരം ആവ വർഷം ചേന്ന സമയമാണ് ബ്രഹ്മാവിൻെറ്റ പര മായുസ്സ്. പാപരഹിതനായ മഹർഷേ! ഈ ബ്രഹ്മാവിന് ഇപ്പോരം കയിഞ്ഞ പരാർദ്ധ ത്തിൻെറ അവസാനത്തിൽ പാത്മകല്ലം എന്നു പ്രസിഭ്ധമായ മഹാകല്ലം അവസാനിച്ചു. ഹേ ബ്രാഹ്മണ! ഇപ്പോരം നടക്കുന്ന രണ്ടാമത്തെ പരാർദ്ധത്തിലെ ഒന്നാമത്തെ ഈ കല്ലം വരാഹ കല്പമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു."

ഇപ്പോഠം നടക്കുന്നത് ബ്രഹ്മാവിന്റെ അൻ പത്തൊന്നാമത്തെ വയസ്സിൽ ഒന്നാമത്തെ ദിവ സമാണ്. അതിൽ പതിന്നാലു് മനപന്തർങ്ങഠം ഉജ്ജതിൽ ആറു മനപന്തരങ്ങളാണു് നടന്നിട്ടു ജ്ജത്. ഇനിയും മല്യുത്തിൽ വന്നിട്ടില്ല. ഏഴു മനപന്തരങ്ങഠം കഴുിയുവോഠം ഉച്ച സമയമാകും. അതിന് ഇനിയും നാല്പത്തിലുന്നുമഹായുഗങ്ങഠംക്കു മേൽ സമയമുണ്ട്. ഇപ്പോഠം നടക്കുന്ന കലിയുഗ ത്തിൽ തന്നെ ത, ഗർ വെർഷമേ കഴിഞ്ഞിട്ടുള്ള. കലിയുഗത്തിനു ർ,നാഹ, ഗ ഗ മാനുഷവാഷവും, ചോപരയുഗത്തിനു വ,ന്നർ, ഗ ഗ വർഷവും, കൃതയുഗത്തിനു ഇടുമവു, 0 0 0 വർഷവും ഉണ്ട്. നാലുയുഗവും ചേർന്ന ഒരു മഹായുഗ ത്തിൻറെ സമയടെർഘും ർന്നു 0,000 0 മാനുഷസംവത്സരമാണു്. ഈ കണക്കുന്നസരിച്ചു നോക്കുന്നപക്ഷം താഴെ കൊടുത്തിട്ടുള്ള വിവര പ്രകാരം നമ്മുടെ ഭൂമിക്കു് എ എ വ പ്രമേടം എ —ാം നുക്കു സമമായ എൻ ർന്ന ഏപ്രിൽ മാസം എർ പാനും യിൽ തുററിതൊണ്ണു ററാവകോടിഎട്ടുലക്ഷ ത്തി അൻ പത്തി മുവായിരത്തി നാല്യത്തേഴുവർഷം കഴിഞ്ഞിട്ടുള്ള തും അതിനടുത്തവർഷം ഇപ്പോഗം നടക്കുന്നതുമാകുന്നും

|                                                                                  |               | * ao                     | നഷവർഷം      |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------|--------------------------|-------------|
| ഇരോവരേ നട <b>ന്ന</b> ിട്ട                                                        | 3 <b>2</b> 22 |                          |             |
| ഭ′ ®റാ. മഹായൂ <b>ഗങ്ങഠം</b>                                                      | = 00          | ന,വം, റം                 | o X ⊗ ® cr. |
|                                                                                  |               | ന, <b>നേന്ന</b> , ® നെ ക |             |
| ഇംപ്രാഗം നടക്കുന്ന                                                               | മഹാ           |                          |             |
| ത്രയെ എയയുഗം                                                                     | =             | ൂമ ഉ,റ                   | ∟വു, ാാ     |
| ഇപ്പോഠം നടക്കുന്ന                                                                | മഹാ           |                          | ,           |
| യൂഗത്തിത് ത്രേതായുഗം                                                             | =             | مو مہ                    | ർന്ന, റേറ   |
| ഈപ്പോഠം നടക്കുന്ന                                                                | മഹാ           |                          |             |
| ത്രെ <b>പല</b> ്യയ ഒറാം നാരത്രം                                                  | ===           | വൃദ                      | ŋa,o o o    |
| ഇപ്പോ <b>ഠം</b> നടക്കുന്ന                                                        | മഹാ           |                          |             |
| യുഗത്തിൽ കഴിഞ്ഞുകാലം                                                             | =             | · .                      | ®, • ~ 9    |
| <b>€</b> € € €                                                                   |               | ക,ൻന്ന്, o വ <b>ം</b> ,  |             |
| ന്തുററിതൊണ്ണു ററാരുകോടി എ <b>ട്ടുലക്ഷ</b> ത്തി <b>ക്കുമ്പ</b> ത്തിമൂ <b>വ്വാ</b> |               |                          |             |
| ത്തിരത്തിനാല്ല ഭത്തും.                                                           |               |                          |             |

ജീണ്ണമായിഭവിക്കുമ്പോ**ഠം അ**ത്രം യെ ശരിയം നശിക്കുകയും ഭേഹിക്കു വേറെ ഒരു ശരീരം ഉണ്ടാകം കയും ചെയ്യുന്നതുപോലെ ഭൂമി മുതലായ ഗോള **ങ്ങളും സൗരവ്യൂഹങ്ങളു**ം അവയിൽകൂടി നടക്കേ ണ്ടതായ ജീവവികാസത്തിന് ഉപയോഗമില്ലാത്ത വിധത്തിൽ ജീണ്ണീഭവിക്കുമ്പോരം അവ നശിച്ച പോകുന്നതും അവയ്<mark>തും പകരം ആതന</mark>മായ ഗോ**ള** ങ്ങ**ളം സൗരവ്വൂഹങ്ങള**ം ഉണ്ടാകുന്ന**്ത**മാകുന്നും ഉതഭവവും നാശുവും കൂടാതെ ഉതഭവത്തിനും നാ ശത്തിനും മദ്ധ്വേയായി നമുക്കുണ്ടാകുന്നതായ ഉണ്ട **ർ**വ്വം ഉറക്കവും പോലെയുള്ള അവസ്ഥാറ്വത്വം സങ്ങളും ഓരോ ഗോളങ്ങ ഗക്കും സൗരവ്വുഹങ്ങഗം ക്കുറ ഉ**ണ്ടാകുന്നു**ണ്ടു്. **അവയ്യുണ്ടാകുന്ന ഉറക്കു** അവസ്ഥകളെ അവാന്തരപ്രുളയ **പോലെയു**ള്ള ങ്ങളായി തന്നെ ഗണിച്ചവരുന്നു. നമ്മുടെ കാല കാലനിർണ്ണയവും ്ട്രമി, ചന്ദ്ര**ൻ**, ഗണനവും സൂയ്പ്റൻ ഇവയുടെ ആപോക്ഷികമായുള്ള സ്ഥിതി ഗതികളേയും ആശ്രയിച്ചുനില്ലൂ**ന്നു.** കളേയും നമ്മുടെ സൗരവുഹത്തിൽ തന്നെ ഭ്രമീയിലുള്ള വരുടെ ഭിവസംപോലെയല്ല ബുധൻ, വ്വാമൃൻ, **ശുക്രൻ മു**തലായ മററു ഗ്രഹങ്ങളിലുള്ളവ**രുടെ** ളിവസമാനം. **ഓരോ ഗ്രഹത്തിന്റെ** ളിവസമാ നവും ആഗ്രഹം അതിൻെറ അക്ഷകീല**ത്തിനം** ചുറ**ും ചുററിവരുന്ന** ഗതിയേയും അതിൻെറ ത്തുകൃതിയേയും ആശ്രയിച്ചിരിക്കും. വ്വാദ്യം, ശനി,

തുകൂൻ മുതലായ ഗ്രഹങ്ങഗംക്കുള്ള വർഷമാനവും ഒാരോ ഗ്രഹവും എത്രകാലംകൊണ്ടു അതിൽ സൂയ്താന ചുററിവരുന്നുവോ അതിനെ ആശ്രയിച്ചി രിക്കുന്നു. ഏകദേശം നമ്മുടെ പന്ത്രണ്ടു വർഷം കൊണ്ടുമാത്രമേ വ്വാ**ഴം** സൂയ്യനെ ചുററിവരുന്നുള്ള . ത്തതുപോലെ ശനി നമ്മുടെ മുപ്പതു വർഷംകൊണ്ടു മാത്രമേ സൂയ്യനെ ചുററിവരുന്നുള്ള. അതിനാൽ നമ്മുടെ പന്ത്രണ്ടുവരഷം ചേന്നത്ര് വ്യാഴത്തിന ഒരു വർഷമായും നമ്മുടെ മുറ്റുപത്ര വർഷം ചേന്നത് ശനിക്കു **ഒ**രു വർംഴമായും കാ**ണുന്നു. ഇ**ത രീതിക്കു നമ്മുടെ ഒരു മാസം പിത്രക്കരംക്കു ഒരു മിവസമാ ണെന്നാം നമ്മുടെ ഒരു വർഷം ദേവന്മാർക്കു കരു **ഭിവ**സമാണെ**ന്നും പ**റയു**ന്നതിൽ യാതൊരു അതി** ശയോക്തിയും കാണുന്നില്ല.

നൈയായികന്മാരുടേയും വൈശേഷിക നമാന്തുടേയും സിഭ്ധാന്തങ്ങമംക്കു സാരമായ വൃത്വാ സമൊന്തമില്ലം ത്തവർ രണ്ടുപോ പ്രപഞ്ചത്തി രേയും താക്കികന്മാർ എന്നതന്നെ നെറെ ആദികാര വിളിച്ചവരുന്നു. അവർ പ്രവഞ്ച ണവം അതിനെ ത്തിനെറ ഉപാഭാനകാരണമായി പ്രറിയുള്ള ഗീ താസി**ബ**ാന്തവും പറഞ്ഞുവത**ന** പുഥചി, അപ്പ്, അഗ്നി, വായു, ആകാശം എന്ന പഞ്ചഭ്രതങ്ങഠം സ്വതന്ത്രമായ നിഷ്ഠാരണവസ്തുക്കുള്ളല്ലെന്നും **ഞവ** യ്ക്ക് നിത്വതചമില്ലെന്നുംഅവയെല്ലാംപ്രകൃതിയിൽ

2421

നിന്നും ക്രമമായി ഉത്ഭവിച്ചതാണെന്നും ഭഗവദ് ഗീത ഉപദേശിക്കുന്ന അപ്രകാരം തന്നെ സാംഖൃ നമാരും പാതഞ്ജലനാരും പറയുന്നതുപോലെ പ്രകൃതിക്ക് നിതൃത്വമോ നിഷ്യാരണത്വമോ ഇ ല്ലെന്നും പരമാതമാവിൽ നിന്നും സ്വതന്ത്രമായ ഒരു സത്ത അതിനില്ലെന്നും പരമായും അപര മായും പ്രകാശിക്കുന്ന പ്രകൃതി പരമാതമാവിനാൽ തന്നിൽ തന്നെ കല്ലിക്കപ്പെട്ടതെന്നുമാണ് ഗീത യിലെ സിലാന്തും. ഈ തത്വത്തെ ഗേവാൻ അംഗ്ലൈറയുന്ന ഗ്ലോകങ്ങറം കൊണ്ടുപുമേശിക്കുന്നും.

ഭ്രമിരാപോറ്റ് പ്രോവായും ഖം മനോ ബുലിരേവ ച അഹാകാര ഇതിയം മേ ഭിന്നാ ലകൃതി രഷ്ടധാം അപരോമി: തസ്ത്രചന്ത്യാം പൂകൃതിം വിലി മേ പരാം ജിവള് താം മഹാബാഹോ പ്രോധന്റെത്ര ജഗത്. എല്ലോഗിസി ഭ്രതാനി സവാണിത്യപധാരയ അഹാ കൃത്യന്ന് സ്വാജഗശം ലുളവം ലൂളയസ്ത്രവാം.

æno. VII. 4. 5 & 6

പ്രഞ്ചത്തിന്റെ നിമിത്തകാരണവും ഉപാ ഭാനകാരണവും പരമാതമായാണെന്നും, താക്കിക നമാർ പറയുന്ന പ്രവി, അപ്പ്, അഗ്നി മുതലായ തത്വങ്ങഠം പ്രവഞ്ചത്തിന്റെ ഉപഭാനകാരണ മാണെങ്കിലും അവയെ 'ആളികാരണമെന്നു പറയു ന്നതു ശരിയല്ലെന്നും, അതുപോലെ പ്രകുരിയും പ്രവഞ്ചത്തിനെറ്റ ഉപാഭാനകാരണമാണെങ്കിലും ആളികാരണമോ ആത്വന്തികകാരണമാ അല്ലെ ന്നാം, കഴിഞ്ഞ അഭ്യായത്തിൽ പ്രതിപാളിച്ചി ടൂണ്ടു. അവിടെ ഈ ശ്ലോകങ്ങളെ വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നില്ല.

നാം വസിക്കുന്ന ഭ്രമി അല്ലെങ്കിൽ 🧟 ഗോളം സ്ഥൃലലോകത്തിൽ ഒരംശമാകുന്നു. ഇതു പോലെയുള്ള ഗോളങ്ങളാണാ് ബു പ്രാഞ്ചത്തി ധൻ, തുക്രൻ, ചൊവ്വം, വ്വാഴം, ങ്ങള് *ധ്ര*സമീഖവീം ശനി, യുറാനസ്, നെ**പ്റ**റ്റ്യൂൺ, സ്'⊕ജ്വാം ചോ പ്രൂട്ടോ എന്ന ഗോ**ളങ്ങ**്ം. ഇവ കാം അദ്രാഗം. ചെല്ലാം സൂയ്യനെ ചുററിവരുന്നുണ്ടു്. **ഇ**വയി**ൽ കാരോഗോളത്തിനം അതാതിന്റെ** അ**ക്ഷ**കീല ത്തെ ( $oldsymbol{\Lambda} ext{xis}$ )പൂററി ഒരു ചലനവും സൂയ്രനെ ചുററി ഒരു ചലനവും ഉണ്ടു്. നാം വസിക്കുന്ന ഭൂമി അ അ **ക്ഷ**കീലത്തെ ചു**ററി**വ**രു**ന്ന യത്തെ ഒരു ഭിവസമെന്നും സൂയ്പ്പനെ ചുററിവരുന്ന സമയത്തെ ഒരു വർഷമെന്നും പറയുന്നു. ചളൻ നമ്മുടെ ഭൂമിയെ ചുററിവരുന്ന ഒരു ഗോളമാണും. ചാളൻ ഭൂമിയെ ഏകുളേശം ഒരു മാസംകൊണ്ടാ ണം ചുററിവരുന്നയ്ല്. ഭൂമിയെ പ്രോലെയുള്ള മറും ഗ്രഹങ്ങരംക്കും ഭൂമിക്കുള്ളതുപോലെ രണ്ടു വിധം ചലനങ്ങളുണ്ടു്. അവയിൽ ചില ഗോളങ്ങളെ ചുററിവരുന്നതായി ചാളനെപ്പോലെയുള്ള ഗോള ങ്ങളും കാണപ്പെടുന്നുണ്ട്. നമ്മുടെ സൌരവൃഹം പോലെ അസംഖ്യം സൌരവൃഹങ്ങരം ബ്രഹമാ ബ്യാത്തിലും അനേകം ബ്രഹമാണ്ഡങ്ങരം പ്രപഞ്ചം

സ്ഥുലലോകം എന്നു പറഞ്ഞതിൽ സകല സ്ഥുലഗോളങ്ങളും ഉറംപ്പെട്ടം. എല്ലാ സ്ഥുല ഗോളങ്ങളിലും ഓരോവിധം ജീവ സ്ഥുലാഗകം. വികാസം നടക്കുന്നുണ്ട്. ശീതോ ബ്ലാവസ്ഥയിലും മററു പരിത്യസ്ഥിതിയിലും നമ്മുടെ ഭ്രമിക്ക് സവവിധത്തിലും സമമായ ഒരു ഗോളം നമ്മുടെ സെതുവ്യൂവത്തിൽ ഇല്ലതന്നെ.എന്നാൽ ബ്ലാൻ, ഇക്രൻ, ചെറ്റ്വാ എന്ന മുന്നും ഗ്രവങ്ങളിലും ഭ്രമിയ് പുള്ള ഇപോലെ ജീവജാലങ്ങറം വസിക്കത്തക്കവണ്ണം ശീതോണ്ണാവസ്ഥയുണ്ടെന്നും അലകാരം വസിക്കുന്നും അഭവിധത്തിലുള്ളിൽ മററാരുവിധത്തിൽ ജീവ വികാസം സകല ഗോളങ്ങളിലും നടക്കുന്നുണ്ടും.

കട്ടിയും ജീവജാലങ്ങാംക്കു് ഉപാധിക**ം** വും ബാഷ് പുവുമായ പടാത്ഥങ്ങ**ംകൊണ്ടുമ**ാത്രമേ ആകാവൃഎന്നില്ല. നമുക്ക് ഈസ്ഥൂലശരീരം കൂടാ തെ പ്രാണമയകോശം, മനോമയകോശം,വിജ്ഞാ നമയകോശം**, ആ**നന്ദമയകോശം **എന്നീ** അഞ്ചു കോശങ്ങളുണ്ടല്ലോ. ഇവയിൽ പ്രാണമയകോശം എന്നതു കുട്ടി, ദ്രവം, ബാഷ്പം എന്ന വിധത്തിലുള്ള പദാത്ഥത്തെക്കാളം സൂക്ഷ്മമായ പഭാത്ഥം കൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള താണ്യ്. നെക്കാരം സൃക്ഷുമായ പദാത്ഥത്ര കാണ്ടുണ്ടായ മനോമനകോശം. അ**തി**നെക്കാളം താണ് പ്പദാത്ഥം കൊണ്ടുപുളായതാണ് സൂകു്റ്റമായ വിഇഞാനമയകോശം. അതിനെക്കാരം മാത പേദാർത്വരകൊണ്ടുണ്ടായ**താണു ആന**ന്ദമയ പദാൻത്ഥങ്ങളെ പ്രാണമയ മൌ കോശം. പദാത്ഥമെന്നാ മനോമയ പടാ**ത്ഥ**മെന്നും ത്തനന്ദമയപദാ വിജ്ഞാനമയപഭാത്ഥമെന്നും പ്രാണമയപഭാ**ത്ഥം തഥ**മെന്നും പറയാം പഞ്ചീകൃതമായ പ്ലഥചിയുടെ സൂക്ഷ്മമായ ക്കഠം ചേന്നതാണ്. മനോമയത്തിൽ രണ്ടു ഭാഗ ങ്ങാം ഉണ്ടു്. ഒരുഭാഗം പഞ്ചികൃതമായ അവ തതചത്തിന്റെ അണംക്ക**ം**കൊണ്ടുള്ള തും രണ്ടാമ ത്തെ ഭാഗം **പ**ഞ്ചികൃതമായ തേജസ്തതപത്തിന്റെറ കട്ടിയായ അണം കം ഗം കൊണ്ടുള്ള തുമാകുന്നം. ഇഞാനമയം എന്നതു പഞ്ചികൃതമായ തേജസ്ത തചത്തിനെ സെ തിസൂക്ഷ്യമായ അ അക്ക**ാംചെന്**ന താണു . ആനന്ദമയം എന്നതിൽ രണ്ടു ഭാഗങ്ങഗം ഉണ്ട്. ം വരിൽ ഒന്നു വേഞ്ചിക കൊണ്ടുള്ള തുറ അടത്തു തമാത വാസ്തതതചം പഞ്ചികൃതമായ ആകാശംകൊണ്ടുള്ള ്ലമാകുന്നും ത്തപ്പമു കോശങ്ങളുള്ള തിൽ അന്നമയാക്രടാതേയും രുന്നുമയ**വു**ം പ്രാണമയവും കൂടാതേയും അന്ത മയം പ്രാണമയം മനോമയം ഇവ മൂന്നും ക്രടാ തേയും ജീവവികാസം നടക്കാവുന്നതാണം . പ്രവ **അത**ാ ഞ്ചത്തിലുള്ള ഗോളങ്ങളും സകല തിൻറ ശീതോണ്ണാവസ്ഥയ്യു<sub>ള്</sub> തക്കവണ്ണമുള്ള രീതി യിൽ ജീവവികാസം നടക്കുന്നതിലേയ്യുള്ള മായിത്തന്നെ കാണപ്പെടുന്നുണ്ടു്.

27. നമുക്കു സൂക്ഷ്യപദാത്ഥാകൊണ്ട് സൂക്ഷ്യ കോശങ്ങഠാ ഉള്ള തുപോലെ സ്ഥ്യപ്പെടാങ്ങഠാ കൊല്ലാം ആസ്പദമായി സൂക്ഷ്യ സൂക്യുവോടാം. പദാത്ഥാകൊണ്ടുള്ള ഗോളങ്ങളും ഉണ്ട്. പ്രാണമയപദാത്ഥാ എന്നത് സ്ഥ്യലപദാ ത്ഥാത്രക്കാഠാ സൂക്ഷ്യമാണ് ഭ്രഗോളത്തിന്റെറ സ്ഥ്യലഭാഗാ മുഴുവനാ വ്യാപിച്ച് അതിക്രമിച്ചു നിൽക്കുന്ന ഒരു പ്രാണമയഗോളവും, അതു രണ്ടി നേയും വ്യാപിച്ച് അതിക്രമിച്ചുനിൽക്കുന്ന ഒരു മനോമയഗോളവും, മനോമയം മുഴുവനാം വ്യാപി ളവും, ഉള്ള തായി കാണാം; പ്രാണമയം **ത്രനന്ദ**മയംവരെയുള്ള സകുല സൂക്ഷപ്പ**ടാത്ഥങ്ങ** ളം സവത്ര സവ്ഥാ പ്രചഞ്ചത്തിൽ വത്തിക്കുന്നു എങ്കിലും, **ഒ**ാരോ ഗോളങ്ങളും സൌരവ്യൂഹങ്ങളും സംബന്ധിച്ച് ഓരോ പരിധിക**ം** ഉണ്ട്. ഈ പരിധികഠംക്കകത്തുള്ള ഭാഗങ്ങളെയാണു് ലോകങ്ങളായി ഗണിച്ചവരന്നത്ര്. നമ്മെ ബന്ധിച്ച കാലമാനവും കാലനിണ്ണയവും, ഭ്രമി, ചന്ദ്രൻ, സൂയ്യൻ ഇവയുടെ സ്ഥിതിഗതികളെ ആ ത്രയിച്ചിരിക്കുന്ന<u>ത</u>പോലെ, നമ്മെ സംബന്ധിച്ച സൂക്സ്മലോകങ്ങളുടെ സ്ഥിതി, ഭൂഗോളത്തേയും അ തുറംപ്പെട്ട സൌരാച്ചുഹത്തേയും ബ്രഹ്മാ**ണ്ഡത്തേ** യും ആശ്രയിച്ചതന്നെ കാണപ്പെടുന്നു. <u>ള്ള തു</u>പോലെത**ന്നെ**, മറദ സൌരവ്വുഹങ്ങളും ബ്രഹ്മാണ്ഡങ്ങളും സംബന്ധിച്ചം ് സൂക്ഷ്ലലോകു **ങ്ങ**& ഉണ്ട്. ന ₃മ്മ സംബന്ധിച്ച സൂക്ഷൂലോ കങ്ങളെ പ്രററി ജേവീഭാഗവതത്തി**ൽ** താഴെ **പറ** യുന്ന വണ്ണന കാണാന്തണ്ട്:\_\_

്പാതാളം മുതൽ ബ്രഹ്മലോകംവരെയുള്ള ലോകങ്ങളെല്ലാം ചേന്ത് ബ്രഹ്മാണ്ഡം എന്നു പ റയപ്പെടുന്നു. അവയ്യൂറ്റവെളിയിലായി ബ്രഹ്മാണ്ഡ ത്തിനും പുറമെ വൈകുണ്യം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. അതിനും മുകളിലാകുന്നു ഗോലോകം. അതിനെറ വിസ്താരം അൻപതുകോടി യോജനയാകുന്നു." ്ക്രൂമിയുടെ മേൽഭാഗം ഭ്രദ്ധേകമാണ്. അതി തമുകളിലാണ് പ്രാർപ്രേകം. ഭ്രവർലോകത്തി നെറെ മുകളിലാണു സ്വർപ്രോകം സ്ഥിതിചെയ്യു ന്നത്. സ്വർപ്രോകത്തിനെറ മുകളിൽ ജനലോ കവും അതിനെറ മുകളിൽ തപോലോകവും വത്തിക്കുന്നു. തപോലോകത്തിനെറ മുകളിലാ ബ് സത്വലോകം. സത്വലോകത്തിനെറ മുകളിലാ ലായി വഴുപ്പിച്ച സ്വണ്ണംപോലെയുള്ള കാന്തി യോടുകൂടി ഇവമലോകം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു."\*

ഈ ലോകങ്ങളിൽ ഭ്രലോകവും അതോടുകോ ന്നുനിൽക്കുന്ന പ്രാണമയലോകവും കൂടി സ്ഥൂല ലോകമെന്നു പറയപ്പെടുന്നും. പഞ്ചികൃതമായ പ്ര

<sup>\*</sup> പാതാളാത് ബ്രഹ്മലോകാന്തം ബ്രഹ്മാണ്ഡം പരികീത്തിതം തത ഉഴേദ്ധാം ച പെകുണ്ടോ ബ്രഹ്മാണ്ഡാത് ബഹിര്വ നന്ദ തത് ഉഴർഭ്ധാം ച ഗോചോകു മാര്വാകസ്ത്രാ പരു തതു പരാമ്പ സമർല്ലാകൊ ജനവോകസ്ത്രാ പരു തതു പരോ ബ്രഹ്മലാകു തതു പരോ ബ്രഹ്മലോകു തരു പരാ ബ്രഹ്മലോകു

св. с IX. iii, 8-10&-12-14.

ഥചതതചത്തിന്റെ അണുക്ക**ം ചേന്നണ്ട**ായിട്ട മനോമയലോ**കത്തി** ള്ള താണു് സ്ഥൂലലോകം. ന്റെ താഴ്ന്നഭാഗമായ ളവർലോകം പഞ്ചികൃത മായ അവ്തതചം കൊണ്ടു**ണ്ട**ായതാ**ണാ്.** മനോ മയലോകത്തിലെ ഉയന്ന ഭാഗമായ സ്വർലോകം പഞ്ചീകൃതമായ അഗ്നിതതപത്തിന്റെ കട്ടിയായ അണക്കഠം ചേന്റ് ഉണ്ടായതും വിജ്ഞാനമയ ലോകമായ മഹർലോകം പഞ്ചികൃതമായ അഗ്നി തതചത്തിൻെറ സൂക്ഷ്ഗാണാക്കഠം ചേന്ത് ഉണ്ടായ ്**ജന**ബേകവും തരേ ഗലോകവും ഞ്ചീകൃതമായ വായുതതചരകൊണ്ടും സത്വലോകം പഞ്ചികൃതമായ ആകാശതതചാകൊണ്ടും ഉണ്ടായ വയാണും. ദേവിഭാഗവത്തതിൽ മഹർലോകത്തെ വിട്ടിട്ട് ത്വഹ്മലോകം എന്നു കൂടുതലായി ഒരുലോ ഈ ലോകങ്ങളി കത്തെ കൂടി ചേത്തുകാണുന്തു. ലെല്ലാം **ദേശകാലങ്ങളെപ്പററി**യുള്ള ബോധത്തി ന വളരെ വ്വത്വാസമുണ്ട്. അതുകൊണ്ടാണ് ഒരു മാനുഷസംവത്സരം ദേവന്മാക്ക് ഒരു ദിവസമാ ന്നെന്നും ദേവന്മാരുടെ ഒരു സംവത്സരം മനുഷ്യ <u>ചേന്നതാണെന്നും</u> സംവത്സരം തുടെ വ∡ന**ു** ഠ പറയുന്നത്ല്.

ഇതുപോലെ കാലവ്വത്വാസവും ദേശവ്വത്വാസ പം എല്ലാ ലോകങ്ങഠം സംബന്ധിച്ചും ഉള്ളതാ കുന്നു. സൂക്ഷ്യലോകങ്ങളെല്ലാം കേവലം മനഃ **ക**ല്പിതമാണെന്നും അവയ്ക്കു യാതൊരു സത്വതച വുമില്ലെന്നും ചിലർ പറയുന്നുണ്ട്. അവയ്ക്കു പാ **രമാർത്ഥി**കസത്തയു**ണ്ടെന്ന**് ശാസ്ത്രങ്ങളു**ം പറ** യുന്നില്ല. എന്നാൽ സ്ഥൂലലോകങ്ങളെക്കാഠം കൂടു സ്ഥൂല തൽ സത്ത അവയ്ക്കുണ്ടെന്നു പറയ*ം.* ലോകങ്ങളെല്ലാം സൂക്ഷ്യലോകങ്ങളെ സ്വാശ്രാധിച്ചാ ണു നിൽക്കുന്നതു്. സ്ഥൃലഗോളങ്ങളെ എല്ലാം അതിക്രമിച്ചം വൃാപിച്ചം സുക്ഷപ്പലോകങ്ങ**ാം** നിൽക്കുന്നു. ഓരോ സൂക്ഷ്യൂചോകത്തേയും പിച്ചം അതിക്രമിച്ചം അതിനെക്കാരം സൂക്ഷ്യ മായ ഗോളങ്ങും നിൽക്കുന്നുണ്ടെന്നും കാണുന്നും. ഓരോ വ്വക്തിയായ മനുഷ്യ**ന്ദ് സ്ഥൂലവും സൂക്ഷു** വുമായ കോശങ്ങരം എങ്ങിനെ ഓതല്രോതര്യ പമായി ഉണ്ടൊ, അതുപോലെ ഭൂമിയെപ്പോലുള്ള **ഓരോ ഗോ**ളത്തേയും സംബന്ധിച്ച് **ഓതല്രോ**തം മായുള്ള സൂക്ഷ്യലേ കങ്ങളും ഉള്ളതായി കാ**ണ** പ്പെടുന്നു. ഭൂമി സംബന്ധിച്ച സപ്തലോകങ്ങളുടെ വ്യാപ്തിയെപ്പററി വിഷ്ണമഹാപരാണത്തിൽ താ **ഴെ പറയുന്ന** വണ്ണന കാണുന്നു:\_\_\_

്കോലുകൊണ്ടു ഗമിക്കാവുന്ന പ്രഥിമയമായ വസ്ത എവിടെയെല്ലാമുണ്ടോ അതു ഭ്രലോകമെ ന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ഭ്രലോകത്തിനെറെ വിസ്താരം മൻപ് പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു്. ഭ്രമിക്കും സൂയ്യനും മധ്യെ യായി സിജാന്മാർ, മഹർഷിമാർ, മുതലായവർ അധിവസിക്കുന്ന ളവർലോകം വത്തിക്കുന്നു. അതാ ഞ രണ്ടാമത്തെലോകമെന്നു പറയപ്പെടുന്നത്. ധ്രവനും സൂത്വനും മഴെച്ചയുള്ള പതിന്നാലുലക്ഷം യോജന സ്ഥലത്തിനു ലോകസ്ഥിതിയെപ്പററി അറിയുന്ന വിദഗ്ഭാനമാർ സ്വർല്ലോകമെന്ന് പ റയുന്നു. ഈ മൂന്നു ലോകങ്ങളും അനിത്വങ്ങളാണെ ന്നും ജനലോകം, തപോലോകം, സത്വലോകം എന്ന മുന്നുലോകങ്ങളും നിത്വലോകങ്ങളാണെന്നും പറയപ്പെടുന്നു.

ബ്രഹമാവിൻെറ പകവവസാനിക്കുമ്പോഗം ന ശിക്കുന്നതും ആരംഭിക്കുമ്പോഗം ആതനമായുണ്ടാ കുന്നതുമായ ലോകങ്ങളാണാ് ഭൂലോകം, ഭൂവർലോ കം, സുവർലോകം എന്ന ലോകങ്ങഗം. ജനലോ കം, തപോലോകം, സത്വലോകം എന്ന മുന്നു ലോകങ്ങളം ബ്രഹമാവിന്നാ് ആറുവയസ്സ് തികയു

<sup>\*</sup> പാദഗമ്യം ഇയ<sup>്</sup> കിഞ്ചിത് വസ്ത്വസ്തി പൃഥിപ്പിലെ സ് ഭൂർയോകം സമാഖ്യാതൊ വിസ്തരോഴ്സു മയോദിതു ജേമിനൂയ്യാന്തരം യത്തു സിദ്ധാദിമുനിസേവിതം ളവർല്ലോകസ്ത സോപ്യക്തോ ദ്വിതീയോ മുനിസത്തമ ധ്രവസൂയ്യാന്തരം യച്ച നിയുതാനി ചജർദശ സ്വർഖോകു സോപി ഗദിതോ ചോകസംസ്ഥാനചിച

<sup>[</sup>ന്തരെകെ≗ ൌത്രചോക്യമേതത് കൃതകം മൈത്രേയ പരിപഠതെ ജനസൂപസൂഥാ സത്യമിതി ചാകൃതകം ത്രയം

an. a. II. vii. 16, 19.

ന്നതുവരെ വത്തിക്കുന്നുണ്ട്. മഹർലോകം ബ്ര വമാവിനെറെ നിതൃപ്രളയത്തിൽ നശിക്കുന്നില്ലെ ന്നാം എന്നാൽ അതിൽ കുനവാസമില്ലാതാകുന്നു എന്നും പറയപ്പെടുന്നു.

28. ഈ ലോകങ്ങളിൽ ഭ്രലോകം, ഭുവർലോ **കം, സവർ**ലോ**കം എന്നു പറയപ്പെടുന്ന** മൂന്നു ലോ**കങ്ങളിൽ** കൂടിയാ**ണാ്** ഥ**നു**ഷ്യവികാ ഷ്യവികാസം നടക്കുന്നതു. നാ സത്തിലേ ക്കുള്ള മെല്ലാം ജാഗ്രഭവസ്ഥയിൽ സ്ഥ<mark>ൃഖ</mark> മൂന്നുലോകങ്ങഠം. ശരീരത്തോടുകൂടി വത്തിക്കുന്ന ലോകമാണ് സ്ഥൃലലോകം നൈല്ലെങ്കിൽ ഭ്രലോകം. മററു ലോകങ്ങളെല്ലാം ഭ്രലോകത്തെ വ്വാവിച്ച നിൽക്കുന്നു. പരമാത്മശക്തി ഭ്രലോകത്തിൽ **വേശിച്ച്** അതിനെ ചൈതന്വവത്താക്കി കൊണ്ടിരിക്കുന്നതും മറപ്പോകങ്ങള്ചിൽ കൂടിയാ ണം. നാം ദിവസംപ്രതി നിദ്രയെ പ്രാപിച്ച് സചപ്നാവസ്ഥയിലും സുഷപ്ത്വചസ്ഥയിലും പ്ര വേശിക്കുമ്പോഠം നാം അനുഭവിക്കുന്നത്ല് ളവർ ലോകം, സവർലോകം എന്ന **രണ്ടു** ലോകത്തി അനാഭവ**ങ്ങ**ളെയാകുന്നും. ദിവസംപ്രതി **ഭൂവ** ംർല്ലോക**സുവർ**ല്ലോകങ്ങളിൽ നാം **പ്രവേ**ശി**ക്കുക** യും തിരികെ ഭൂലോകത്തിൽ വരികയും ചെയ്യുന്നു. മരണം പ്രാപിക്കുമ്പോരം ഭ്രലോകത്തെ തീരെ ഉപേക്ഷിക്കുകയും ഭുവർല്ലോകത്തിൽ പ്രവേശിക്കു കയും ചെയ്യുന്നും. ളവർല്ലോകത്തിൽ രണ്ടു ഭാഗ ങ്ങാരം ഉണ്ടു്. അവയിൽ താഴ്ന്നഭാഗം പ്രേത ലോകമെന്നും ഉയർന്നഭാഗം പിത്രലോകമെന്നും കർമ്മത്തിനെറ ഉൽകൃഷ്ടനിക്യ പറയപ്പെടുന്നു. ഷ്പഭാവങ്ങ 🔈 അനുസരിച്ചാണു് നമുക്കു ഭവർല്ലോ കത്തിലും സുവർല്ലോകത്തിലും ജുഖവും സുഖവും **അനു**ഭവിക്കേണ്ടിവരുന്ന<u>ത</u>്. സചാത്ഥമായ കർമ്മ ങ്ങ**ൂ**ടെ ഫല**ങ്ങ**ം വേർപ്പോകത്തിലും അസ**്വാ ത്**ഥമായ സത്കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലങ്ങ*രം* സചർ ല്ലോകത്തിവും അനുഭവിക്കപ്പെടുന്നു. കമ്മഹല ങ്ങളി**ൽ** ഭൂവർസ്ലോകസുവർല്ലോക**ങ്ങ**ളിൽ വച്ച് *ത*ൊന≀ഭവിംഗംണും ഭാഗങ്ങരം അനഭവിച്ചതീരാക യും അവ വാസനകളായി പരിണമിക്കുകയും ചെ യ്യുമ്പോ<sub>ം</sub> മേ**ൽ**വികാസത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതിനും ശേഷിച്ചിട്ടുള്ള കമ്മങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നതിനു മായി ഓരോ ജീവനം വീണ്ടും ജന്മം സചീകരിക്കേ ണ്ടിവരുന്നു. ഒാരോ ജീവനം മുക്തനായിത്തീരുന്നു തുവരെ ഭൂലോകം, ളവർല്ലോകം, സുവർല്ലോകം on തുന്നു ലോകങ്ങളിലും വീണ്ടും വീണ്ടും സ ഞ്ചരിച്ചുകൊ**ണ്ടി**രിക്കുന്നു. എല്ലാ മനുഷ്യക്കും മഹർല്ലോകം, ജനലോകം, തപോലോകം, സത്വ ലോകം എന്ന ലോകങ്ങളെ സംബന്ധിച്ച സൂക്ഷ്യ പദാർത്ഥം കൊണ്ടുള്ള ഉപാധികരം ഉണ്ടെങ്കിലും **ഉന്ന**തവികാസം സിജിച്ച തപസചിക**ഠംക്കും** മഹം

ഷ്വമാക്കും സിധേനമാക്കും അല്ലാതെ മററുള്ള വക്ക് ആ ഉന്നതലോ തങ്ങളിൽ പ്രജ്ഞയോ അവയുടെ അനുഭവമോ ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. സംസാരദശയിൽ നിൽക്കുന്ന കാരോ ജിവസം ഇന്മാരതാരും മരണ ത്തിലും മരണാനന്തരവും അന്നമയം, പ്രാണമയം, മനോമയം എന്ന മുന്നു കോശങ്ങളും നശിച്ചു പോകയും വീണ്ടും ജനിക്കേണ്ടിവരുമ്പോരും ആത നമായ മനോമയകോശവും പ്രാണമയകോശവും കായുന്നു.

29. ഭവർല്ലോകസാൻല്ലോകങ്ങളിലുള്ള അ നേഭവങ്ങളെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോക ങ്ങഠം കൊണ്ടു വണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_

> പ്രാപ്വ പണ്യകൃതാം ലോകാ-നുഷിതചാ ശാശ്ചതീഃ സമാഃ ശുചീനാം ശ്രീമതാം ഗേഹേ യോഗഭ്രഷ്പോ/ഭിജായതേ.

> > ഗീത. VI. 41 °

<sup>\*</sup> നയാഗര്യം പ്രതാഗര്യവ്യനായവൻ, പ്യത്യക്താം-ലോകാൻ-പ്രാപ് = നിയമമായി അസ്വാത്രബുല്യിയോടുകളി ദൈവയജ്ഞം, ജകിയജ്ഞം മുനലായ യജ്ഞഅാഠ അനുക്യി ച്ചാരായ പ്യത്യാത്മാകെഠ്ക്ക് ലഭിക്കാവുന്ന സാഗ്ഗാദിലോ ക്ങളെ ലാപിച്ച്, ശാശവതിം-സമാം-ഉക്കിതാ = അനേ കസാവത്സരം വസിച്ച്, ഇച്ചിനാം = ത്രീമടാം ഗേഹേ-അം ഭിജായത്ത = സമാചാരന്മാരം നനികന്മാരുമായ ജനങ്ങള കടെ ഗ്രത്തിൽ ജനീക്കുന്നു.

തൈവിള്യാ മാം സോമപാം പുതപാപാ യഞ്ഞെരിഷ്ട്രചാ സചഗ്ഗതിം പ്രാത്ഥയന്തേ തേ പുണ്യമാസാള്യ സുരേന്ദ്രഭോക-മശ്ശന്തി ഭിവ്യാൻ ഭിവി ഭേവഭോഗാൻ-തേ തം ഭക്തചാ സചർഗ്ഗലോകം വിശാലം ക്ഷീണേ പുണ്യേ മത്ത്വലോകം വിശന്തി ഏവം ത്രയീധർമ്മമനപ്രപന്നാ ഗതാഗതം കാമകാമാ ലഭന്തേ.

ഗീതം IX. 20 № 21.\*

\* തെരുവിദ്യാം ചരവം ഭാക്തകായ ഇക്യാലിയ ഇത്തങ്ങള അ നുഷ്യിച്ചവർ; യരെ പ്രാപ്രമാപാലുപ്പാ ചയ ഇത്തങ്ങളെ കൊണ്ടു എന്നെ പൂജിച്ചിച്ച്; സോമപാദം പുതപാപോദം ചയ ഇത്ത ശീഷ്യം ജജിച്ച തിനാൽ പാപം നീങ്ങിയവരായി; സാഗ്ഗതിം പപ്രാർത്ഥയം ന്ന ചസാഗ്ഗ ലോകപ്രാപ്തിയെ; ഉച്ചരിക്കുന്നു; തെ പുന്നും പസ്യായ ഭമാകത്തെ പ്രാപിച്ച്; ദിവി ചസാഗ്ഗത്തിൽ; ദിവ്വാൻ-ദേവരോഗാൻ അശ്നന്തി — ഉത്തമമായ മോഗോഗങ്ങളെ അനുഭവികുന്നം.

തേ - അവർ: വിശാലം - തം സച്റ്റലോകം ഭക്താ ചാ വിസ്ത്രീർണ്ണമായുള്ള സച്റ്റലോകത്തിലെ സുഖങ്ങളെ അനാഭ വിച്ച്; പുണ്യേ - ക്ഷീംണ് — പുണ്യം നശിച്ചതിരൻറയേക്കോം, മത്ത്യപോകം - വിശാന്തി = മനു ആലോകത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു; ഏവം \_ ത്രയിചർമ്മം - അനുപ്രപനാം — ഇപ്രകാരം വേദോ ക്തമായ കർമ്മമാറ്റത്തെ അനുസരിച്ചവരായി; കാമകാമാം — വിഷ സംഭോഗങ്ങളെ ഇച്ചരിക്കുന്നവരായി, ഗതാധതം-ചുഭാനതെ — ജനമാമതണാദിഭാവങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്നു. അനേകചിത്തവിഭ്രാന്താ മോഹജാലസമാവ്യതാഃ പ്രസക്താഃ കാമജോഗേഷു പതന്തി നരകേൃശുചെയം.

တிகXVI. 16. \*

നയോഗഭ്രഷ്യനായവൻ അസ്ഥാത്ഥബുദ്ധിയോട്ട കൂടി ദേവയജ്ഞം, ഋഷിയജ്ഞം മുതലായ യജ്ഞ ജാം അന്തായിച്ചവരായ പണ്യാ തമാക്കാക്ക് ലഭിക്കാവുന്നസ്ഥഗ്ഗാ ജിലെ അനുഭവ ജാം. സംവണരം അവിടെ വസിക്കു കയും അതിൽ പിന്നീട്ട് സഭാചാര

നിഷ്യന്മാരം ധനികന്മാരുമായ ജനങ്ങളുടെ ഗ്രഹം ത്തിൽ ജനിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു."

നമ്പേദോക്തമായ ഋഷ്യാദിയള്ളങ്ങളെ അന്ത എന്നെത്തന്നെ പുജിച്ച് യള്ഞശിഷ്പഭോഗം കൊണ്ട് പാപം നീങ്ങിയവരായി ഭവിക്കുകയും

<sup>്</sup> അനേകചി അറിക്രാന്താം = പലവിധത്തിലുള്ള ആശക വം കൊണ്ടു കലങ്ങിയ ചിത്തത്തോടു കൂടിയവർ; മോഹജാലസ മാവൃതാം = മോഹമാകുന്ന വലയാക ചുററപ്പെട്ടവർ; കാമ ഭോദധയൂ-പ്രസക്താം = വിഷയഭോഗങ്ങളിൽ അതൃന്തം ആ സക്തിയോടുകൂടിയവർ; അഥുകചും- നരകോ-പതന്തി ==:

സചഗ്ഗ്ലേക്യാപ്തിയെ ഇച്ഛിക്കേയും ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ അവർ പുണ്യഫലമാകുന്ന സചഗ്ഗ ലോകത്തെ പ്രാപിച്ച് അവിടെയുള്ള ഉത്തമ മായ ഭോഗങ്ങളെ അതഭവിക്കുന്നു."

ന്നേച്ഗ് കാമന്മാരായ അവർ സച്ഗ്റ്റുഖം അനുഭവിച്ച് പുണ്യം അവസാനിക്കുമ്പോരം വീണ്ടും മായ്യേലാകത്തെ പ്രാധിക്കുന്നും. ഇപ്പ കാരം വേദോക്തമായ കമ്മലാഗ്യത്തെ അവസരിച്ചവരായ അവർ വിഷയദോഗങ്ങളെ ഇച്ഛിച്ചവ രാകയാൽ ജനസമരണ്ട്രാവരായുള്ള സംസാര ത്തിൽ തന്നെ വത്തികന്നും?

നാനാവിധത്തിലുള്ള ആഗ്രഹങ്ങഠംകൊണ്ട് ഇളകിയതായ ചിത്തത്തോടുക്കടിയവർ അജ്ഞാ നവും അന്ധവിശചാസവുമാകുന്ന വലയാൽ ചുററ പ്പെട്ടവമായി വിഷയഭോഗങ്ങളിൽ അന്ത്വന്തം അന്ധക്തിയുള്ള വരായിഭവിച്ച് അശുദ്ധമായുള്ള നരകത്തിൽ വീഴുന്നു."

വിവരണാ: ഇവിടെ നരകം എന്നത് ഭവർല്ലോകത്തിൽ താഴ്ന്നതായ ഭാഗമാണ് അതിനെയാണ് പ്രേതലോകം എന്ന വറയു ന്നത്. മനോവാക്കായങ്ങ**ംകൊണ്ട്** ചെയ്യ പ്രെടുന്നു സകല ദൃഷ്ണമ്മങ്ങളുടേയും ഫലങ്ങ**ം** ഭവർല്ലോകത്തിൽ അനുഭവിക്കപ്പെടുന്നു. അതി

ൻെറ ശേഷം മനോമതത്തിലുള്ള അഗൂ ജഭാ**ഗ** മായ കാമമന ശരിതം നശിക്കുകയും സത്കമ്മ **ങ്ങ**ളെടെ പലാസ്ഭവത്തിലേക്കായി സച**റ്റത്തിത്** പ്രധാരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. സചള് സൂ**ഖത്തിന്റെറ** ഞധ്കൃവം കലടൈർഘൃവം കമ്മശക്തിയെ അത്രതിച്ചിരിക്കും. അതും അനുഭവത്താൽ അവ സാനിക്കും. അതിൽപിന്നീടാണ് വീണ്ടും ന്തതന മനോമയാം, കാമമയാം എന്ന ശരീരങ്ങ ളോടും ന്തുതനമായ പ്രാണമയകോശത്തോടുംകൂടി ഭൂലോകത്തിൽ ഓരോ മനുഷ്യനം ജനിക്കുന്നത്. ളവർലോകസചർലോകങ്ങളിലെ പദത്രാം മനോ മയപദാത്ഥമാകയാൽ എത്രവിധം ആഗ്രഹങ്ങക **ഉണ്ടായിരുന്നാലും ഏതെല്ലാംവിധത്തിൽ** മായോ നല്ലതായോ കമ്മങ്ങാഗം ഒരുത്തൻ രിച്ചിരുന്നാലും അതിനെല്ലാം അനുസരണമായ ഫലങ്ങ**ം അനഭ**വിക്കാനുള്ള പരിതഃസ്ഥിതി**ക കാരോമാത്തൻം അവിടെ ഉണ്ടാ**കുന്നുണ്ടു.

30. സകല ലോകങ്ങളും ജീവവികാസത്തി ലേക്കുള്ള സ്ഥാനങ്ങളുകന്നു. സകല സ്ഥൂല ഗോളങ്ങളും ചേന്നുള്ള സ്ഥൂല സ്ഥൂലനൂക്ക്യ പ്രപഞ്ചം പരമാത്മാവിന്റെറ ചാകങ്ങളിയെ ജീവജാലങ്ങരം വൈശചാനരശരീരമായി വത്തി ക്കുന്നതുപോലെ സകല സൂക്ഷ്യ ലോകങ്ങളും ചേന്ന സൃക്ഷ്യമഹാപ്രപഞ്ചം പരമാ

തമാവിഷെറ ഹിരണ്വഗർഭശരീരം അല്ലെങ്കിൽ സൂത്രാത്മശരിരം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. സ്ഥ്ലല ഗോള അളിൽ അചേതന ധാതുവുറ്റാം, സസ്വവഗ്ഗാ **മൃഗപ**ഗ്റ്റം, മനംഘിവഗ്റം എന്ന താലു വഗ്ഗങ്ങ **ളിൽകൂടി** ജീവവി**ക**ാസം നടക്കുന്നുണ്ട്. ത്തിൽ സ്ഥൂലശരീരമില്ലാതെ ന്യക്ഷ്യശരീരവം കര ണശരീരവും മാത്രമുള്ള വരും അവയിൽകൂടി ികാ സം **പ്രാപിക്കുന്നവ**രുമാത അശനകം ജീവിക**ം** അവരെ സാധാരണമായി ഭേദ്യന്മാർ എന്നു വിളിച്ചവരുന്നു. ജീവവികാസത്തിന്റെറ **പല** വടികളിൽ നിവ്യൂന്നതായ ദേവ**ന്മ**ം**ർ ഭ്ര**ഘാ കം മുതൽ സത്യലോകംവരെയുള്ള സകല ലോക ങ്ങളിലും വസിക്കുന്നും ഇവർ ക്രടാതെ മനുഷ്യ വഗ്ഗത്തിൽനാന്നും വികാസം സിജിച്ചവരും പല പടികളിൽ നില്ലൂന്നവരുമായ സിഭ്ധന്മാരും ഉന്നത ലോകങ്ങളി**ൽ** വസിക്കുന്നുണ്ടു. മേൽപറഞ്ഞ ലോ കങ്ങ**ാ**ക്രടാതെ അതലം, വിതലം, സുതലം, തലാം തലം, രസാതലം, മഹാതലം, പാതാളം എന്ന സപ്തുലോകങ്ങ**ം** ഉള്ളതായി പറയ<sup>ു</sup>പ്പടുന്നു. അവ ഭ്രലോകം മുതലായ ലോകങ്ങളുടെ ചരായപോലെ വത്തിക്കുന്നവയും അസുംന്മാർ എന്നു പറയപ്പെ ടുന്ന പല ജീവവഗ്ഗങ്ങളുടെ വാ സസ്ഥാനവുമാ കുന്നു. ഭൂലോകം മുതലായ ലോകങ്ങളെ ഇഞാന ഭൂമികളെ ന്നും അതലം മുതൽ പാതാളം വരെയുള്ള

ലോകങ്ങളെ അത്രതാനഭൂമികളെന്നും കൂടി വിളി ച്ചുവരുന്നുണ്ട്.

ദഗാന്വരൻറെ സമപ്പിയായുള്ള സ്ഥ്യൂലവും സൂക്ഷ്മ വും ശരീരുബചിൽ വത്തിക്കുന്ന വിവിധ ജീവജാല ങ്ങളെ യാഴെ ചറയുന്ന ശ്ലോകങ്ങൾ വണ്ണിക്കുന്നു:...

പോയ്ള്ള വളവാക :——

പശ്യാമി ഭേവാംസ്തവ ദേവ ദേരോ സവാ സ്തഥാ ഭൂതവിശേഷസംഘാൻ ബ്രവമാണമീശം കമലാസനസ്ഥ– മൃഷീംശ്ച സവാനുരഗാംശ്ച ദിവ്വാൻ.

രീത XI. 15. \* അമി ഹി തചാം സംസേംഘാ വിശന്തി കേവിത് ഭീതാഃ ലാഞ്ജലയോ ഗൃണന്തി†

<sup>്</sup> അവാലി പരവി ഏദ്രേയ നേള് തോ ദേവ അങ്ങയുടെ ഒരു പരേത്രം, തഥാ-പരെത്രം — പ്രത്യായ പര്യായ പരത്യ പര്യായ പരത്യ പര്യായ പരത്യ പരത്യ പരത്യ പര്യായ പര്യായ പര്യായ പര്യായ പര്യായ പര്യായ പര്യായ പര്യ

<sup>†</sup> അ.എ.സുരസംധായ ഇത ദേ.സമൂഹങ്ങരാ; തചാം വീശന്തി-ഹി = അംഗിരം തന്നെ പ്രോശിക്കന്നം, കേചിൽ-മീകായുലാണ്ക് യു-നേതി = ചിചർ ഭയംപ്രട്ടവരായി അക്ഷേപ്പിക്കാണു് പ്രത്ഥിക്കുന്നു. മഹക്ഷിസിലാനംഘവം ==

്സചസ്തിത്വക്തചാ മഹർഷിസിഭാസംഘാഃ സ്തുവതി തചാം സ്തതിഭീ പേഷ്ടലാഭി.

ഗീത. XI. 21.

അപ്രാളിതിാ വഗ്ഥവോ തേ<sup>ന്</sup>ച **ഗാ**ജിാ വിശേചശചിനൌ മതതയ്യോഷ്പപാശച ഗന്ധവ്വയക്ഷാസുരസിലാസംഘ**ദ** വീക്ഷന്തേ തച*ം* വിസ്റ്റിതാരെയാവ സവേം

തിത XI 22.

സവാത്മക**മ**ായ മേവി അങ്ങയുടെ **ഞാ**ളിത്വാളിഭേവന്മാരേയും യായ പ്രത്യാത്ത്യ പ്രത്യാത്ത ജാളി സകല ജീവസമുഹങ്ങളേയും ഭിവ്വ**ന്മാരായ** സകല ഋഷിദ്ധരേയും തക്ഷകാലി നാഗങ്ങളേയും

മഹഷ്മാരം സി ധസമൂഹങ്ങളും; സ്വസ്തിച്ഞ ി-ഉക്തവാ = ജഗ<sup>ം</sup>ിന് അഷുമം **ഉണടാ**കട്ടെ ഹന്നം പറഅംഡ്,െ പുഷ്കലാ ഭി: -സ്ത്രതിഭി: ത്വാം-സ്ത്രവന്തി 😑 പരി പൂണ്ണമായ സ്തുതികളാൽ അക്ഷൈനയ സ്കൂതിക്കുന്നു.

<sup>\*</sup> ആദ്രാളിച്ചാ := വസവഃ. ോ - ച-സാഭ്വാദ = ഏകാദശ **അദ്രന്മാരും ഒ**ാളശാളിതൃന്മാരം അഷ്ടവസുക്കുക്കും സാജ്വ്യന്മാർ ഫ്.സെ അവസ**ുഹങ്ങ**ള~, വിംശാ = വിശോഭഭമതാൽ, അ അ്വീഷനം = അശവിനീംള് പന്മാനും, തേരും പ = സപ്തരവുത്ത ഉൗഷ് പോംച = പിതൃക്കളം, ഗന്ധവ്യ ക്ഷാസര സിലാസംഘാം = ധന്ധവ്നാ ർ, യംഷാന്മാർ, അസം നോർ, സി ലാന്ധംഘങ്ങഠം ഇവതം; സംവിച്-എവ- ചട്ടു ല്ലാവരം; വി സ്തിതാ - ത ചാ - ചീക്കാന്തെ = ആ മ്മേഷ്ട്രത്താടുകൂടിയ വരായി അ ഉയുടെ കോക്കുന്നു.

അത്രപോലെ നന്നെ ദേവാളികഠംക്കെല്ലാം ഈശ നാം നിന്തിരുവടിയുടെ നാളിവത്മത്തിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നവനമായ ബ്രാമാവിനേയും ഞാൻ കാണുന്നു ന

"ഈ ദേവസംഘങ്ങൾ നിന്തിരുവടിയെ ശർ ണം പ്രാചിക്കുന്നു. ചിലർ ഭയന്നവരായി കൈ ക്രൂപ്പിനിന്നു പ്രാത്ഥിക്കുന്നു. മാറർഷ്ടിമാരും സിഭഗ ന്മാരും ജഗത്തിന ക്ഷേമം ഭവിക്കട്ടെ എന്നു പറ ഞ്ഞു് പരിപൂണ്ണമായ സ്തുതികളെക്കൊണ്ടു് സ്തുതി ക്കുന്നു."

"എകാദശങ്ങളന്മാരും ഭചാഭശാഭിതൃന്മാരും അഷ്ടവസുക്കളും സാജ്യന്മാർ എന്ന ഭേവസമൂഹ ജ്ങളും വിശേപദേവന്മാരും അശചിനിദേവന്മാരും സപ്തമരുത്തുകളും പിത്രക്കളും ഗന്ധവുന്മാർ, യക്ഷനമാർ, അസുരന്മാർ, സിഭാസംഘങ്ങറം ഇവ അം എല്ലാവരും ആശ്ചയ്യത്തോടുകൂടിയവരാതി നിന്തിരുവടിയെ നോക്കുന്നും

വിവരണം: ഈ ശ്ലോകങ്ങളിൽ സ്ഥൂലവും സൂക്ഷ്മവുമായുള്ള ലോകങ്ങളിൽ വസിക്കുന്ന വിവി ധജീവജാലങ്ങളെയാണ് വണ്ണിച്ചിട്ടുള്ളത്ക്. ഭൂമിയെ സംബന്ധിച്ച വിവിധ ലോകങ്ങളേയും വിവി ധജീച്യമാലങ്ങളേയും മാത്രം നോക്കുന്നപക്ഷം നമ്മുടെ സ്ഥാനം വളരെ തുച്ഛമായിട്ടുള്ളതാണ്. മററുള്ള എല്ലാ ലോകങ്ങളേയും നോക്കുന്നപക്ഷം ഭൂമിയുടെ സ്ഥാനംതന്നെ തുച്ഛമാണ്. ഇപ്രകാര

മായാലും മനുഷ്യജന്മത്തിന് ഒരു പ്രാധാന്യമുണ്ട്. സവ്വജഗത്തിൻോയും സ്രഷ്ടിക്കും സ്ഥിതിക്കും ലയ ത്തിനും കാരണമായുള്ള പരമാത്മവസ്കുവിനെ അറിയുന്നതിനും അതിനെ സാക്ഷാത്കരിക്കുന്നു തിനും മനാഷ്യജന്മം ഉപയോഗപ്പെടും എന്നതും അപ്രകാരം സാക്ഷാത്കരിക്കുകയാണു് മനുഷ്യ ജന്മത്തിൻെറ ഉദ്ദേശ്യമെന്നതുമാണു് അതിന്റെറ

31. ജീവന്മാർ പാസ്പരം ഭിന്നന്മാരാണെന്നും ജീവന്മാരിലം പ്രപഞ്ചത്തിലും നിന്നു് ഈശ്ചാൻ ളിന്നസാണെന്നും പ്രചത്മാം സത്വ ത്തു-രം 🕰 ചാലി ചാണെന്നും പ്രപഞ്ചത്തിനു് **ഇ**ന കളുനേഷം പറി ശചരനിലം ജീവന്മാരിലും നിന്ത് ണാവ ചാലികള പ്രത്യേകമായ സത്തയുണ്ടെന്നും വി ടേയും നിചയും ഗീതാസിദ്ധാന്ത **ശ**ചസിക്കുന്നവരാണ് ത്തരംഭവാ Q. തനിക്കു് അന്വ്യമായുള്ള ദികശ കുന്നോ അധികമോ ദ്രവ്യങ്ങളെ ഉപാദാനമായി **ഉപ**ദയാഗിച്ച്, ഒരു കലാലൻ ഘടാദി**പ**ഭാത്ഥ ജ്ങളേയും ഒരു തട്ടാൻ ആരേന്നങ്ങളേയും നിമ്മി ക്കു നതുപോലെ, ഈശചരൻ നിമിത്തകാരണമാ യിമാത്രം ന്വന്ത് ഭൂമ്വാദി പരമാണുക്കളെ ഉപാദാ നമായി വെച്ച് പ്രപഞ്ചത്തെ സുഷ്ടിക്കുന്നു എന്നാ ണ്ഞ് താരംഭവാളിക**ം പറയുന്നത്**. ത**ത**ചങ്ങളും ഈശാരൻ, പ്രപഞ്ചം ഈ മൂന്നു

പരസ്നുരം ശാശചതഭേദത്തോട്ടുകൂടിയവയും അപ്രൂ കാരമുള്ള ഭേദം സത്വവും ആണെങ്കിൽ ആരംഭ വാഭം ശരിതന്നെ എന്നു പറയാം. ജീവേശചര ജ**ഗദ്ഭേ**ദം സംസ്വാക**ല്പന്നാ**ം അ**തു** കോലം തോ ഉപനിഷത്തുകളം ററം മാത്രമാണെന്നും സകല സി ധാന്തിക്കുന്നതുപോലെ ഭഗവദ്ഗീതയും സിജാ ന്തിക്കുന്നു. കഴിഞ്ഞ അല്വായത്തിൽ വ്യാഖ്യാനി ച്ചിട്ടുള്ള താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകങ്ങൾ കൊണ്ടു് വാ സ്തവ**ത്ത**ിൽ പര**മ**ാത്മാവിൽന് ന്നാം അന്വുമായി യാതൊന്നുമില്ലെന്നു കാണാം. സ്ഥൂലമഹാപ്രപ **ഞ്ച**വും സൂക്ഷ്മഹാപ്രപഞ്ചവും കാരണമമാലപ്രപ ഞ്ചുവും പരമാത്മാവിന്റെ അപരാപ്രകൃതിയിൽ നിന്നും ഉത്ഭവിച്ചിട്ടുള്ള തായിതന്നെ പതിചാദി ച്ചിട്ടണ്ട്.

> മത്തു പരതരം നാന്വത് കിഞ്ചിമസ്ത്വ ധനഞ്ജയ മയി സവ്വമിദം പ്രോതം സൂത്രേ മണിഗണം ഇവം

> > മീത. VII. 7.

മയാ തതമിഭാ സവ്വാ ജഗഭവ്വക്തമുത്തിനാ മൽസ്ഥാനി സവ്വഭ്രതാനി ന ചാഹാ തേഷചവസ്ഥിതും

മീത. IX. 4<sub>~</sub>

ന ച മത്സ്ഥാനി ഭൂതാനി പശ്യ മേ യോഗമൈശചരം ഭൂതഭൂന്ന ച ഭൂതസ്ഥോ മമാത്മാ ഭൂതഭാവനഃം

ഗീത. IX. 5.

ഗതിർഭത്താ പ്രഭ്യ സാക്ഷി നിവാസ്യ ശരണം സുഹൃത് പ്രഭവ്യ പ്രളയസ്ഥാനം നിധാനം ബീജമവ്വ മം.

ഗീര, IX. 18.

സവ്വേന്ദ്രിയുണാഭാസം സവ്വേന്ദ്രിയവിവജ്ജിതം അസക്തം സവിഭ്രമ്മൈവ നിർഗുണം ഗുണംഭോക്ത് ചം

ധീത XIII. 14.

അവിഭക്തം ച ഭ്രതേഷ്യ വിഭക്തമിവ ച സ്ഥിതം ഭ്രതഭർത്തു ച തദ്ഴേഞയം ഗ്രസിഷ്ണു പ്രഭവിഷ്ണു ചം

ഗிர. XIII. 16.

ത്തരംഭവാദം സ്വീകരിക്കുന്ന പക്ഷം പരമാതമാ പരിപൂണ്ണനല്ല പരിച്ചുിന്നനാണെന്നും, വികാ രിയം സാവയവിയുമാണെന്നും വരും. അതിനാൽ ആരംഭവാദത്തെ ഗീത സമ്മതിക്കുന്നില്ല. പ്രകൃതി യെന്ന ഒരു ജഡമായ അധിഷ്ഠാനതരചം വികാ രത്തെ പ്രാപിച്ച പ്രപഞ്ചമായി വികസിക്കുന്നു പരിണാമവാദികരം പറയുന്നത്. എന്നാണാ ത്തു രാഭവാദത്തിനുള്ള ആക്ഷേപമെല്ലാം ണാമവാദത്തിനമുണ്ട്. പരമാത്മാവിന്റ് പരാ എന്നും അപരാ എന്നും രണ്ടു പ്രകൃതിഭാവങ്ങൾ അവയാണ് സവ്യചഞ്ചത്തിന ഉണ്ടെന്നും കാ**രണ<sup>ു</sup>മന്നും** പറയുന്ന സ്ഥലത്തുതന്നെ പ്രപഞ്ചകാരണമെന്നു പറയുന്നതിൽ ആക്ഷേപ മില്ലെന്നും എന്നാൽ അവതെക്കാരം ശ്രേഷ്യമായും അവയ്ക്ക് അധിഷ്ഠാനമായും ചരമാത്മാ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു എന്നും സവ്യത്തിനും ആദികരണം **പരമാത്മാവാണെന്നും മുമ്പു വ്യഖ്യാനിച്ചിട്ടുള്ള** താഴെ പറയുന്ന സ്റ്റോകങ്ങഗംകൊണ്ടുതന്നെ ഭഗ വാൻ ഉപദേശിക്കുന്നുണ്ട്:\_\_.

> ഭൂമിരാപോനലൊ വായും പം മനോ ബുദ്ധിരേവ ച അഹങ്കാര ഇതീയം മമ ഭീന്നാ പ്രകൃതിരഷ്പധാ

അപരേയമിതസ്തചന്വാം പ്രകൃതിം വിദ്ധി മേ പരാം ജീവഭ്രതാം മഹാബാഹോ യയേടം ധായ്യതേ ജഗത്. ഏതദ്ദ്വോനിനി ഭ്രതാനി സവാണിത്വപധാരയ അഹം കൃത്സ്നസ്വ ജഗതഃ പ്രഭവഃ പ്രളയസ്തഥാം

ഗീം. VII. 4-5 & 6.

ആരംഭവാദം പരി നാമവാദം വിവത്തവാദം എന്ന പദങ്ങളേയോ സാധാരണമായി വിവർത്ത വാദികഠം പറയുന്ന രജ്ജു സപ്പം, മരുമരിചികാ മതലായ ഒഷ്ടാന്തങ്ങളേതൊ ഭഗവാൻ ഉപദേശി ക്കുന്നില്ല. എങ്കിലും വിവത്തവാദത്തെ ആശ്രയി ച്ചാണ് പ്രപഞ്ചാത്തിന് വ്യാഖ്യാനി ക്കുന്നും നാരു പറയുന്ന ശ്രോകങ്ങഠം കൊണ്ട് കാണാം:

ടൈപീ ച്യേഷാ ഗുണമയീ മമ മായാ ഒരത്വയാ മാമേവ യേ പ്രവുദന്ത മായാമേതാം തരാതി തേ.

ഗിത. VII∙ 14∙

ന ച മത്സ്ഥാനി ഭൂതാനി പശ്യ മേ യോഗമൈശചരം ഭൂതഭുന്ന ച ഭൂതസ്ഥോ മമാത്മാ ഭൂതഭാവനും.

തീം. IX. 5.

പരമാതമാവിനെ പ്രാപിക്കുന്നവർ മായയെ അതിക്രമിക്കുന്നു എന്നും സ്ഥുലസൂക്ഷുകാരണ**ശ്രപ** 

മായുള്ള പ്രവ ചത്തിൽ ഒട്ടം തന്നെ അവർ കാ ണുകയില്ലെന്നും സർവ്വാരീതമായ ഈശചരഭാവം ത്തിൽ പ്രവഞ്ചം വാസ്തവരതിൽ വർത്തിക്കുന്നി ല്ലെന്നുമാണു് ഈ ശ്ലോകാകൊണ്ട് ഭഗവാനു**പ** ടേശിക്കുന്നത്ല്. ആരംഭവാടപ്രകാരമോ പരി**ണാ** മവാദപ്രകാരമോ പ്രപഞ്ചം സത്യമാണെങ്കിൽ **ണത്** അദ്രശ്യമാകാൻ മാർഗ്ഗമില്ല. പ്രഞ്ഞം മുഴവന്ദര ചരമാതമാവിൽ തന്നെ വർത്തിക്കുന്നത് പരമാതമാചിൻെറ കേവലമായ സങ്കല്പമാത്രത്താ ലാണെന്നും **്രഭ്ര**തഭ്രത്<sup>ും</sup> പ്രഭ്രതഭാവന്ദ<sup>ും</sup> എന്ന പ **ദങ്ങരംകൊണ്ട് കാണിച്ച**രിക്കുന്നു. എത്രയോ വ ലുതായും സഹനകകോടി ബ്രഹമാണ്ഡങ്ങൾ ഉൾം പ്പെട്ടിരിക്കുന്നതായും കാണപ്പെടുന്ന പ്രപഞ്ചം മുഴ വനം ഏകനും അഭചിതീയനുമായ പരമാതമാം വിൻെറ ഭാവന അല്ലേങ്കിൽ കല്പനയാൽ സുഷ്ടി ക്കപ്പെടുന്നതായും അനേക കല്പകാലങ്ങൾ സ്ഥി തിചെയ്യുന്നതായും ബ്രഹ്മാവിന്റെറ പൂണ്ണമാകുമ്പോഗം പരമാതമാവിൽ തന്നെ **ക്കുന്നതായും കാണുന്നു. പ്രപഞ്ചത്തിനാസ്പുളമായി** കാണപ്പെടുന്ന കാലം, ദേശം എന്നവയും പരമം തമാവിൻെറ കല്പനാശക്തി എന്ന മായ**യാൽ ഉണ്ടായതായി തന്നെ അനുഭവപ്പെടും**. **ശങ്ങ**ഗം ഉഗ്പ്പെടെയുള്ള സർവ്വപ്രപഞ്ചവും കേ വലം കല്പനയാലുണ്ടാ ചതു കൊണ്ടാണു്, പരമാ ത്മാവിൻെറ മായ മായ പ്രകൃതിശക്തിയെ അതി

**ക്ര**മിച്ച തത്പദലക്ഷ്യാത്ഥമായ പരമാതമാചി **െൻറ** സർവ്വാതീതഭാവത്തെ സാക്ഷാത് കരിക്കു മ്പോൾം, പ്രവഞ്ചം ഉണ്ടായതായോ അതു് വത്തി ക്കുന്നതായോ അതു വത്തിച്ചു ന ഭിച്ചതായോതോ ന്നാതെ, താൻ അഖണ്യവരിപൂണ്ടവസ്തവാണെ **ധ്യാള്ള** ധ്വശ്ചതവ് കാലഭേശങ്ങ**ാ**ക്കതിതമായ ആ പരമാത്മവസ്തുവിംൻറ അനുഭവവും ഉണ്ടാ **ക**ന്നതു. എന്നാലും അതുസ്തതീദർശനത്തിൽ മീക്ഷവം ചമ്പാം പ്രവ വിനാധധക്ഷതിലുള്ം ള**പയോഗപ്പെടുന്നതു**്ചാലെ ആരം വാഭത്തി**നും പരിണ**ാമവാ**ളത്തിന**െ പരദ്ധവമവസ്തുവിനെ സാ ക്ഷാത് കലിക്കുന്ന . മാരണ്ണ ഇതിൽ പ്രധാനമായ **സ്ഥാ** നമുള്ളതും അവ ആവശ്ശുവുമാ**കുന്നു.** ലോകത്തി**ൽ** സ്ഥ് പസ്യക്ഷുശരീരങ്ങളിൽ താദാത്മ്യ തോടുകൂടി വത്തിക്കുന്നവക്ക് ആരംഭവാദത്തിലും പരിണാമ വാദ**ത്തില**െ കൂടിയല്ലാതെ പ്രവഞ്ചസ്വരുപ്**ത്തെ** യോ പ്രപഞ്ചകാരണംത്തെയോ അറിവാനും സാ ധിക്കുന്നതല്ല. വിവത്തവാഭം പരമാ**ത്മ**ാവി**നെ** പാരമാത്ഥികമായി സാക്ഷാത് കരിക്കുന്നതിൽ മാത്രം ഉപദയാഗപ്പെടുന്നതും, വൃവഹാരദശ ഹിൽ ഞ്ഞുരംഭവാളത്തേയൊ പരിണാമവാളത്തേയൊ അ ധികരിച്ചു തന്നെ നമ്മുടെ പ്ര**വൃത്തിക** മുഴുവനം സാധിക്കേണ്ടതുമാകുന്നു.

32. പ്രവഞ്ചം എങ്ങിനെ പരമാതമാവിൽ തന്നെ അദ്ദേഹത്തിന്റെ സങ്കല്പശക്തിയാൽ ഉണ്ടായി വത്തിക്കുന്നു എന്നു് ശ്രീമത് ശങ്കരാ**ചാ**യ്യ സചാമിക്ക ഭക്ഷിണാമൂത്തിസ്കോ പെത്രമാവത്തോ വിൽ പ്രവസംവ ത്രത്തിൽ താഴെപറയുന്ന ശ്ലോകം ത്തിനിെ ഉത്പ കൊണ്ടു വിവരിക്കുന്നു:\_\_ age mail Tag ബീജസ്വാന്തരിവാരക്ക്രേ ജഗഭിഭം പ്രാങ് നിവ്വികല്പം **പന**ർ മായാകല്ലിതദേ**ശകാലകല**നാ-വൈചി**ത്രൃചിത്രീ**കൃതം മായാവീവ വിജംഭയതൃപി മ**ഹാ**– തോസ്വവ തഃ ധോഷ്ട്രതാ തസ്സൈ ശ്രീഗുരുമുത്തയേ നമ ഇടം **ശ്രീദക്ഷിണാമൂ**ത്ത**യേ** 

ദ സ്കോ. ½.∗

ഇടം - ജഗത് = സൂ ചസൂക്യുകാരണത്രപമാർള്ള ഈ പ്രപഞ്ഞം; ബീജസുചഅന്തഃ-അംകരം ഇവ = വിത്തിനക ത്തു മൂളനിൽ കാണുയര്പാക്കു; പ്രാക്-ന ർവികല്ലം = അള്വം യാ∙താനും വൃശ്വാസഭവാവും കൂടാഴത സത്യസചരുപേഭായിം ത്തന്നെയിരുന്നു;പുനഃ = ചിന്നീട്, മായാകല്പ താഭശകാച കലനാരവചിത്രുചിത്രീക്കരം = പരമാതോവിം ൻറ യാൽ കല്പിക്കുപ്പ<sub>് </sub> ഭശം, കാലം ക് ന്നിവയുട ന**ംബന്ധ** ത്താതെ ഉണ്ടായ രൗവാച്ത്രി ഹെകാണും? ബഹുവിധ ഭഭദത്തോ ടുക്കിയതായി ഭവിച്ച്; ധാ = ധാരം നാരത്തേൻ, മായാവീ-ഇവ 😑 ഇന്ദ്രജാചകത്തെന്നുപ്പാം 🛶 മഹായോഗീ-ഇവ-അപി 🕳 മഹാഭയാഗിയെപോഷയും, നോച്ചായാ-പി ജോഭയതി = തന്റെ ഇച്ഛാശക്തിയാത നന്നേ ഈ പ്രപ ഉല്പാദനം ചേയ്യുന്നുതാം, തരുസൂലത്രീഗുതുക ത്തയേ- ഗ്രീദക്ഷിണാമുത്തയേ- ഇദം-നമം - ആ ഗ്രീമഭാ ചായ്യസ്വരുപനായ ശ്രീദക്ഷ് നെമൂത്തികൊടി ഈ നമ സ്താരം

ധതളിരുക്കം, ഇലക∆ം, പുഷ്പങ്ങ∆ം, ശാഖക∆ം ഇവകളാൽ ശോഭിക്കുന്ന ഒരു മഹാവ്വക്ഷം തൻെറ്റ **ഉല്പത്തി**ക്കുമുമ്പായി വിത്തിനുകത്ത് ഏ**ളപ്രക**ാരം തളിർ, ഇല മുതലായ ഭേദംക്രടാതെ കേവലം നി വികല്പമായി വത്തിച്ചുവോ, അതുപോലെ **ഈ** കാ ണുന്നു ഇം ആകാശാദി ഭൂതങ്ങഗംകൊണ്ടു് ഉ**ൽപന്ന** മായതുമായ ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴുവനും അതിന്റെ -**ഉൽപ**ത്തിക്കു മുൻപ് ഭോഗ്വം മുതലായ മാററങ്ങ**ാം ഒന്ന**ാകൂടാതെ കേവലം **ആത്മ**ാമാത്രമായി ഇരു - ഏയപ്രകാരം അ വിത്രാ് അതിനു തക്കകാലതുളെ തളിർ, ഇല, പൂഷ്ടം മുതലായവ യാൽ ശോഭിതമായ ഒരു മഹാവൃക്ഷമായി തീന് വോ, അതുപോലെ ഈ പ്രപഞ്ചവം സൃഷ്ടികാ ലത്ത് ഈശചരാധിഷ്ഠിതമായ മായാശക്തിയാ**ൽ** കല്പിക്കപ്പെട്ട ദേശകാലസംബന്ധത്തിന്റെ വൈ ചിത്ര്യം കൊണ്ട് ബഇവിധഭേദത്തോടുക്രടിയ തായി ഭവിച്ച യാതൊരു പരമാതമാവ് ഒരു ഐന്ദ്രജാലികൻ പോലേയും, വിശചാമിത്രസദ്ദശ മഹായോഗിയെപ്പോലേയും സചനങ്കല്പമാ ഈ പ്രവഞ്ചത്തിനെ ഉൽപാദനം ചെയ്യുന്നുവോ, ആ പരമാത്മസചരൂപനായ ഭക്ഷി ണാമുത്തിയെ ഞാൻ നമസ്തരിക്കുന്നു."

"മാമേവ യേ പ്രപുളന്തേ മായാമേതാം തര ന്തി തേ" എന്ന ഗീതാവാകൃത്തിൽ മാം' എന്ന പദം തത്പദലക്ഷ്യാത്ഥമായ പരബ്രഹ്മവസ്ത

വിനെ കാണിക്കുന്നു എന്നു കഴിഞ്ഞ അജ്വായ **ംത്തിൽ** പ്രതിപാളിച്ചിട്ടുണ്ട്. 🤲 പബ്ലേഹമവ സ്തവിനെത്തന്നെ ദക്ഷിണാമുത്തിസചര്രപമായി മേൽപ്പറത്ത ശ്ലോകം വർണ്ണിക്കുന്നു. പരബ്ര വമവസ്തുതന്നെ തനിക്കു - അന്വമായ - ൗ**തൊ**രു വസ്തുവിൻെറ സഹായവും കൂടാതെ നച സങ്കല്പശ ക്തിയാൽ തന്നിൽതന്നെ പ്രവഞ്ചത്തെ ഉള്പ് ദി പ്പിക്കുന്നു എന്നാണു ഈ ശ്ലോകം പ്രതിപോജി **ക്കുന്നതു്** അനന്ത**ശക്തിക**ംക്കു് **ഇ**രിപ്പിടമായ മായാശക്തി പ**ാ, അ**പരാ എന്ന **ശ്ര**പത്തിൽ വ ത്തിക്കുന്ന പരമാത്മശക്തിയാകയാത്, പരമാ തമാവു് ഇപ് വരാജ്ഞാനക്രിയാത്രപമായുള്ള പരാപ്രകൃതിയേയും മഹത്തതചം, അഹങ്കാരം മുത **ലായ രൂപത്തിൽ** മാദുന്നതായ അപരാപ്രകൃതി **മോ**യും അധിഷ്ഠാവമായിപെച്ച് തന്നിൽതന്നെ **പ്രപഞ്ചത്തെ** സുഷ്ടിക്കുന്നു. സകലപ്രപഞ്ച ത്തിനേറയും അധിവ്യാനവസ്ത പംബ്രാഹമം മാത്രമാ ണെന്നും കയ**ിൽ കല്പിക്കപ്പെടുന്ന സ**ർപ്പത്തിന കയറിനന്വമായ സത്ത പ്രുയുപ്രകാരത്തിലില്ലയോ, **അതുപോലെ പ്ര**കൃതിമുത**ൽ** സ്ഥൂലംവരെ പല വധത്തിൽ കാണപ്പെടുന്ന പ്രപഞ്ചത്തിന് പര മാതമാവിൽനിന്നും അ ന്വകായ സത്തയില്ലെന്നാ **ണ**് ഈ ഗ്ലോകം പ്രതിപാദിക്കുന്നത്. ഇ വിടെ ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്ന ഐന്ദജാലിക ള്ഷ്യാന്തത്തേയും യോഗിദ്ദഷ്ട്രാന്തത്തേയും ശരി

ശരിയായി ഗ്രഹിക്കാനുണ്ട്. ഒരു വിഭഗ്ജാനായ ഐന്ദ്രജാലികൻ കാണിക്കുന്ന സാധനങ്ങളെ കൈയടക്കാകൊണ്ടൊ മറ**ു ചതിപ്രവൃ**ത്തികൊ ണ്ടൊ ഒളിച്ചവച്ചല്ല ഇന്ദ്രജാലം കാണിക്കുന്നത്. അവന് സ്ഥൂലോപകരണ**ങ്ങം** ആവശ്യമില്ല. അവൻറെ സങ്കല്പശക്തിമാത്രമേ അവൻ ഉ**പ** തോഗിക്കുകയുള്ളം. രുപ്രാക്കാരം വിവരം ആരും വിട്ടപോകാത്തവിധത്തിൽ അവൻ ഒരു പരിധി നിശ്ചയിക്കും. തതിനകത്തുക്കുവരുടെ കരണത്തിൽ മേദപോലെ തന്നെ അവന്നാവശ്യ പ്പെടുന്ന രൂപക്കുളേയും സംഭവക്കുളേയും അവൻ പതിപ്പിക്കാം ഒരു കളത്തിലെ വെജ്ജം മുഴവന്നം കടിച്ചവററിച്ചതായോ ഒരു വലതായ മാളികമുഴ വനം വിഴക്കുിയതായോ സാധാരണമായം അസാ ധാരണമായും ഉള്ള ഏതുകാഴ്യകളേയും ഇപ്രകാരം അവന കാണിക്കുവാൻ കഴിയും. അവൻ നിശ്ചയി ച്ച പരിധിക്കുവെളിന്തിലുള്ളവരെ അവന്റെ ജാല — വിള്യ ബാധിക്കുകയുമില്ല. പരിധിക്കക<u>ത്തുള്ള</u> വ രെല്ലാം ഐന്ദ്രജാലികന്റെറ സങ്കല്പപ്രകാരം ഓരോ കാഴ്ച കളെ കാണംകയും കണ്ടനഭവിക്കുകയും ചെയ്യും. ഇപ്രകാരം വിഭശ്ധനായ ഹെന്ദ്രജാലികൻ തൻെറ സങ്കല്പശക്തിയല്ലാതെ മറവേകരണങ്ങൾ ഉപ യോഗിക്കുകയില്ല. ഇതുപോലെ തന്നെ സിദ്ധ ന്മാരായ യോഗിക**റ്റ**ം പല സ**ന്ദർഭങ്ങ**ളിൽ സങ്കല്പ മാത്രത്താലാണു പല സ്ലഷ്ട്രികളും തെന്ന് കാണാം. വിശചാമിത്രൻ ത്രിശങ്കുവിനു

സ്വർഗ്ഗം നിമ്മിച്ചയം ഹരിശ്ചന്ദ്രനെ പരീക്ഷി ക്കാൻ വേണ്ടി വലകാഴ്ചകളം അനഭവങ്ങളും ഹരിശ്ചന്ദ്രനെക്കൊണ്ടന്നഭവിപ്പിച്ചയം സ്വസങ്കല്പ ത്താൽ മാത്രമാണ്. ഐന്ദ്രയലികൻെറ പരി ധിക്കുത്തെയ്യപോലെ, വരമാത്മാവിൻെറ മായാ തീതവും സവാത്മകവുമായ അഖണ്ഡഭാവം പ്രാ പിക്കുന്നവരെ പ്രപഞ്ചം ബാധിക്കുകയില്ലെന്നാ ബ് ഈ ശ്ലോകം കാണിക്കുന്നയ്.

33, പരമാത്മാവ് അനന്തശക്തിയുക്തനാക യാൽ അഭ്ദേഹം സോച്ഛാമാത്രത്താൽ പ്രപഞ്ച ത്തെ തന്നിൽതന്നെ സ്റ്റഷ്പിക്കുന്നു

മനം എജന്മത്തി കെൻറ ഉ<sup>®</sup>ളശവും പരമാ തമാവി കെൻറെ സ കെ ല്ല ശാക്തിയും ത്തെ തന്നിൽതന്നെ സ്റ്റപ്പിക്കുന്നു എന്നും നൈയായികന്മാർ പറയു ന്നതുപോലെ പരമാതമാവു് പ്രച ഞ്ചത്തിനെറ നിമിത്തകാരണം മാത്രമല്ലെന്നും പ്രചഞ്ചത്തിനെറ നിമിത്തകാരണവും ഉപാദാനകര

ണവും പരാമാത്മാവുതന്നെ എന്നും അപ്പകാരമുള്ള പരമാത്മഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുക എന്നതും മായാ മയമായ പ്രവഞ്ചത്തെ അതിക്രമിക്കുക എന്നതും ഒരേ അവസ്ഥയാണെന്നും അതിനെ പ്രാപിക്കു ന്നതാണു മനുഷ്യജന്മത്തിന്റെ മുഖ്യോഭ്യേമെ ന്നമാണു് ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത സിജ്യാന്തിക്കു ന്നതു. അതിലേക്കുള്ള മാഗ്ഗത്തെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകംകൊണ്ടുപദേശിക്കുന്നു;— മത കമ്മകൃന്മത് പരമോ മതഭക്തു സംഗവജ്ജിതു നിവൈരു സർവ്വഭ്രതേഷ്യ യുംസ മാമേതി പാണ്ഡവ!

**ശീത.** XI. 55\*

അജ്ഛന! എന്നെ ഉദ്ദേശിച്ചം **ന്നോ**ല്ലയോ എന്നിൽതന്നെ സമർപ്പിച്ചം ഋഷിയജ്ഞം, ദേവ അന്ത ഷ്ഠിക്കു യുണ്ടാ മുതലായ യജ്ഞങ്ങളെ ന്നവനായും, സർവ്വവ്വാപിയും സവ്വാതീതനുമായി വത്തിക്കുന്ന എന്നെ **പ്രാപിക്കു**കയാണ് നിശ്ചയത്തോടുകൂടിയവ പുരുഷാത്ഥം എന്ന **ധ**ാപഞ്ചികമായ യാതൊരു സ്ഥാനങ്ങ അ**സ**ക്തിയില്ലാത്തവ ളിലാ അനഭവങ്ങളിലും നായും, യാതതായ പ്രാണിയിച്ചും ഭേചഷബുദ്ധിയി ല്ലാത്തവനായും, യാവണാരത്തൻ വത്തിക്കുന്നു വോ അവൻ ഗുണാതീതനായും സവാ**ത്മ**കുനായും വത്തിക്കുന്ന എന്നെ പ്രാപിക്കുന്ന '?.

<sup>\*</sup> ഹേപാണ്ഡവ!=അല്ലായാ അജ്ജന; മത്കർമ്മകൃത് = എന്നെ ഉദ്ദേശിച്ചും എന്നിൽ സമപ്പിച്ചും ഇഷ്ട്വാദിയമുണങ്ങളെ അനേയുിക്കുന്നവൻ; മത്പരമം=സവ്വ്വാഹിയും സർവ്വാതിതനുമായ എന്നെ പ്രാപിക്കുന്നതാണ് പരമപ്പുക്കാത്ഥ മെന്നു വിചാരിക്കുന്നവൻ; മദ്ഭക്തു= എന്നിൽടുയമായ ഒക്തിയോടുകളിയവൻ; സംഗവർജ്ജിതു= ചാരത്തെ പ്രപഞ്ച ഭാവങ്ങളിചാം ആസക്തിയ ല്ലാത്തവൻ; സവ്യൂത്തകും നിരുവ് രാ = യാത്താരു പ്രാത്തിയിലും ദേവക്കുയിയില്ലാത്തവൻ; യാംയാവനൊരുത്തൻ ഭമതപ്രകാരം വത്തിക്കുന്നുവാ; സം = അവൻ; മാംപ്രാത്രതിതനായും; സവാത്രമകനായും വർത്തിക്കുന്നു എതിം പ്രാപിക്കുന്നു

വിവരണം...പരാ എന്നും അപരാ എന്നാം രണ്ടു് രൂപത്തിൽ പ്രകാശിക്കുന്ന മായ അല്ലെങ്കിൽ പ്രകൃതി എന്ന പരമാത്മശക്തിയും, ആം ശക്തി സ്റ്റരണമായ ഈ പ്രവഞ്ചവും, അതിലടങ്ങീ ട്ടുള്ള **സ്ഥ**്ലവും സൂക്ഷ്ബവമായ സകലഭാവങ്ങളും, പരമത്തസങ്കല്പത്തിൽ ഉൽഭവിച്ചതും അതിൽ തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതുമാകുന്നു. ഈ പ്രപ ഞ്ചത്തെ പരമാതമാവിന്റെറമാന്മാവിലാസം എന്നും പരാ**മാത്മാ**വിനെറ ലീലാവിലാസം പറയുന്നുണ്ട്. ലപഞ്ചത്തിൽ വിവിധമായി പ്ര **കാശിക്കുന്ന** കാലവ്വത്വാസങ്ങളും ദേശവ്വത്വാസം ങ്ങളും പരമാത്മാവിൻെറ സങ്കല്പം മാത്രമാണ്. അതുപോലെതന്നെ പ്രകൃതി മഹത്തത്വമായും, മ മാത്തത്വം അമാങ്കാരമായും അമാങ്കാരം പഞ്ചത ന്മാതകളായും മാറി**കാണുന്നതും ആ** സങ്കല്പ്ര**ക്ത**ി. യാൽതന്നെ. സ്ഥൂലനൂക്യു**ര്രപ**ങ്ങളായികാണപ്പെ ടുന്നുവിവിധള്ള പമാണ്ഡങ്ങളും അവമിൽ അസം ബ്വം സൗരസവുഹങ്ങളും ഉണ്ടായിവത്തിക്കുന്നതും ആ സങ്കല്പശക്തിയുടെ മാഹാത്ത്വത്താലാകുന്നു. വെളിച്ചം, വിലുപ്പുകരി മുതലായ സ്ഥൂലശക്തി കളം സകലലോകങ്ങളിലും വ്യാപിച്ച് അതാത ലോകത്തിലുള്ള നിയമങ്ങളനസരിച്ച് പ്രവത്തി ക്കുന്ന പ്രണശക്തിയും പരമാത്മാവിന്റെറ സങ്ക ല്ലത്താൽ ഉണ്ടായവതന്നെ. വിവിധലോകങ്ങ ളേയും ഓരോ ലോകത്തിലുള്ള പരമാണാഘടന

മുതൽ മഹത്തായ മററു പലവിധ ഘടനകരം വരെയുള്ള ചരവും അചരവുമായി കാണപ്പെടുന്ന സക്ച ഭാവങ്ങളേയം നിയന്ത്രിക്കുന്നതായ കമ്മം, പനർജന്മം, സ്രഷ്ട്രി, പ്രളയം മുതലായവ സംബ് സ്സിച്ചുള്ള സകച നിയമങ്ങളും പരമാതമാ വിൻെറ സങ്കല്പശക്തിയാൽ ഉണ്ടായവതന്നെ. **ൊരോ** ജീവനം അചേതനധാ**ത**വഗ്ഗം,സസ്വവഗ്ഗം, ളഗവർഗ്ഗം, മനുഷ്ട്വവഗ്ഗം, ദേവവർഗ്ഗം എന്ന ഒാ രോ വഗ്ഗങ്ങളി**ൽകു**ടി ക്രമേണവികാസത്തെല്രാപി ക്കുകയും, പ്രവഞ്ചത്തെ അതിക്രമിച്ച് പ്രപഞ്ചാ തീതമായുള്ള പരമാത്മഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതു് പരമാത്മാവിന്റെറ സങ്കല്പംതന്നെ. ഐന്ദ്രജാലികുൻറെ പരിധിപോലെ താൻ നിശ്ച യിച്ചിട്ടു**ള്ള മാ**യയാകുന്ന അവരണത്തെ ചെയ്യാനുള്ള മാർഗ്ഗവും പരമാത്മാവിന്റെറസങ്കല്പ ത്തിൽ ഉഗപ്പെട്ടതാണം". **അതിന്ദ്** ഇന്ന മാ ഗ്ഗത്തിൽകുടിയാ**ണു് ഗമിക്കേണ്ടതെന്നു** നിശചയി ച്ചിട്ടുള്ള ഇം പരമാത്മാവുതന്നെ. തെ നിശ്ചിത മാർഗ്ഗത്തെയാണ് ഭഗവാൻ ഇയ്ലോകംകൊണ്ടുപ ഭോഗിച്ചിട്ടത്. ആ മാഗ്ഗത്തിൽ കമ്മം, ഭക്തിം .ഇഞാനം എന്ന മൂന്നു സാധനക്കുളും **ഒരുപോലെ** ഞാവശ്യമാണം'. 'മത്കമ്മകൃത്' എന്ന പഭം കമ്മത്തേയും മത്പമ്മു' എന്ന പദം ത്തേയും മത്ഭക്തഃ എന്ന പദം ഭക്തിയേയും കാ**ണിക്കു**ന്നു.

ഉ**ത്തമസ്ഥാനത്തെ** 34. പ്രോധാ**ത്വതമ**ായ പ്രാവിക്കുക എന്നതും പരമാത്മസാക്ഷാത കാരം എന്ന**യും ഒന്നാണെന്നു പറഞ്ഞി** സാ**വ്**ത്രികമായ ട്ടുണ്ടു്. പെരമാതമാവുന്ധവാന്തയ്ക്കാമി **ശേച്ച മത്തി**െന്ന എന്ന ഭാവത്തിൽ സകല **യ**വശിക്കയ് ണഗുണങ്ങളുടെ നിചയവും പ്രേമ സചത്ര**പന മാകന്നം.** സാവ്**ത്രി**കമായ ലേമംകൊ ണ്ടല്ലാതെ പ്രേമസ്വരുപിയായ പരമാത്മാവിനെ സാക്ഷാത്കരിക്കാനും സാധിക്കുന്നതല്ല. സാവത്രി കമായ പ്രേമമുണ്ടാകണമെങ്കിൽ ബ്രഹമാവുമുതൽ പിപീലികവരെയുള്ള യാ**ൗതാരു പ്രാണി**യുടെ നേക്കും ഭോഷബൂദ്ധിയും പാടില്ല. ടോഷം എന്ന വ്വക്തികളോടായാലും വഗ്ഗങ്ങളോടായാലും പ്രേമവൃദ്ധിക്കു വിരോധമാണു്. സക**ല ജീ**വി**ക** ളിലും ഒരേ ആത്മാവാണ് സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്ല് എന്ന ബോധത്തോടു കൂടി സവിസാഹോദയ്യബൂ **ഡിയെ വികസിപ്പിക്കാനാണ് ഓരോമനാഷ്യനം ത്ര**മിക്കേണ്ടത്ര്. മററു വ്യക്തികളോടോ വർഗ്ഗങ്ങ ളോടോ യാതൊരു ഭേചഷബൂദ്ധിയുംകൂടാതെസാവ് തികമായ പ്രേമത്തോടുകൂടി ഉഷിയജ്ഞം, ദേവ യജ്ഞം, പിതയംജ്ഞം, മനഷ്യയജ്ഞം, യംബം എന്ന യംബങ്ങളെ ഈശചരാപ്പണബു <u>പാപിക്കേണ്ടത്</u> ലുാ അന്മാഷ്ട്രിക്കുകയും താൻ സവാന്തയ്യാമിയും സവാതീതവുമായ പബ്രേഹമ വസ്തുവാണന്ന നിശ്ചയത്തോടുകൂടി അതിന്റെ

സാക്ഷാത് കരിക്കുന്നതിനായി അതിൽ തന്നെ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ച നിറുത്തുകയും ആ വസ്തു വിൻെറ്റ് സഇണവും നിർഇണവുമായുള്ള ഭാവങ്ങ ളിൽ പരിപൂണ്ണഭക്തിയോടുകൂടി വത്തിക്കുകയും ചെയ്യുന്നത് പരമാത്മനിശ്ചിതമായ ധമ്മവും അത്വനെ നാം അനുഷ്ഠിക്കേണ്ടതുമാകുന്നു.

## ഗീതാർത്ഥസംഗ്രഹം <sub>കളാമദ്ധ്വായം</sub>

ഭക്തിയും ഭക്തിയോഗവും.

പരമാതമാവിന്റെ **റ** (ഈശചരൻെറ്റു സതുണമായുള്ള സവ്വാന്തത്വാമിഭാവത്തേയും സവ്വാ തീതമായുള്ള നിർഗുണഭാവത്തേ ള്ള അനിയെ യും ആറാമദ്ധ്വായത്തിൽ അതിലെ പ്രതി പാളിച്ചു. അദ്ദേഹത്തിനെറശരീ പാളിവിഷയം. **രംപോലെ** വത്തിക്കുന്നതുംസ്ഥൂലം, സൂക്ഷ മം, കാരണം എന്ന മുന്നു ശ്രപത്തിൽസ്ഥിതി ചെയ്യുന്നതുമായ പ്രപഞ്ചസ്വരുപത്തെ ഏഴാമ **ലു**വായത്തിൽ പ്രതിപാഭിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഈ അദ്ധ്വായം കൊണ്ട് സുല്ലണവും നിർഗുണവുമായ പരമാത്മ സചരുചത്തെ സാക്ഷാത്കരികുന്നതിന് ആവശ്വ മുള്ള ഭക്തിയുടെ സ്വരൂപം, അതിലേയ്ക്കുള്ള സാ യനങ്ങൾം, ഉത്തമഭക്തന്റെ ലക്ഷണങ്ങൾം യെല്ലാം വർണ്ണിക്കപ്പെടുന്നു.

ഉ. ചിലർ ഭക്തിമാർഗ്ഗം എന്നത് ഒരു സ്വത ത്രമായ മാർഗ്ഗമാണെന്നും അതിനു കമ്മത്തിൻേറ യും ജ്ഞാനത്തിൻേറയും സഹാ കർമ്മം, കേട്തി, യമൊ സഹുകരണമൊ ആവശ്യ ജ്ഞാനം എന്നി വയുടെ പരസ്സ വോൻ ഗീതയിൽ ഉപദേശിക്കുന്ന ആവശ്യക്തയും. ഭക്തിമാർഗ്ഗം ജ്ഞാനവും കമ്മവും ചേന്നതാണെന്ന് കാണുവാൻ കുഴിയും. മനു ഷ്യന്റെ പരിപുണ്ണത കമ്മം, മക്തി, ഇഞാനം എന്നിവയിൽ ഏതെങ്കിലും ഒരു സാധനം കൊണ്ടൊ സാദ്ധ്യമാക നേതല്ല. ആദ് സാധനങ്ങറും കൊണ്ടൊ സാദ്ധ്യമാക ന്നതല്ല. ആദി ഫ്രൂട്ടങ്ങളിൽ അവയിൽ ഏതെ ക്രിലം ഒന്നിൽ ശ്രദ്ധേക്രട്ടതലായി പതിഞ്ഞാലും, മുന്നുസാധനങ്ങളും ഒരുപോലെ സിദ്ധിക്കുന്നവനു മാത്രമേ പരമാത്മസാക്ഷാത് കാരം സിദ്ധിക്കയുള്ള എന്നാണു് ഗീതാസിദ്ധാന്തം. ഈ തത്വം കഴുി ഞ്ഞ അദ്ധ്യായത്തിൽ ഒടുവിൽ വ്യാഖ്യാനിച്ചിട്ടുള്ള,

മത്കമ്മകൃത് മത്പരമു മദ്ഭക്തു സംഗവജ്ജിതു നിവൈരു സവഭ്രതേഷ്യ യു സ മാമേതി പാണ്ഡവ.

ഗീത. XI. 55.

എന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ടും,കമ്മയോഗത്തെപ്പററി നാലാമല്യാന ത്തിൽ വന്ഥ മ-ാം വശത്തു വ്യാഖ്യം നിച്ചിട്ടുള്ള,

> മന്മനാഭവ മദ്ഭക്തോ മദ്വാജി മാം നമസ്കുമ മാമേവൈഷ്വസി സത്വം തേ പ്രതിജാനേ പ്രിയോസി മേ

> > ഗീത. XVIII. 65.

എന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ടും സ്പപ്പുമാകുന്നതാണു്.

3. ത്രീമത് ശങ്കരാചായ്യസചാമിക**റ** ഭക്തി സചര്രപത്തെ ശിവാനന്ദലഹരി <sup>ക്കോട്ട</sup>യിൽ താഴെ പറയുന്നപ്പേകാരം സചനപ്പം. നിവ്ചിച്ചിരിക്കുന്നു.\_\_\_ \*

എന്ന വൃക്ഷത്തിൻെറ വി പ്രത്യായാലം പാകം മായിവരു ബോ 🌣 <u>ග</u>ුගු යා රං രാത്രിയിൽ അവയുടെ ക്കെട്ടുകളിൽനിന്നും മുട്ടിലു <u>ളൈ തെറയിൽ പതിക്കുകയും, സൂയ്യൻഉ</u>ളിക്കു**മ്പോഗം** സൂയ്പരശ്ശികളാലുള്ള .. ഭസത്താൽ എന്നപോലെ സ്വത്തേരണ ഞെട്ടകളിൽചെന്ന പററിക്കൊ ചെയ്യുന്നു. **ം ഇരു**നുസൂകിക**ം** ശിലയുടെ സമീ പത്തിൽ എ**ത്തു**മ്പോ*ഠ*ം തന്നെ കാന്തശിലയുടെ ശക്തിയാൽ ആകർഷിക്ക പതിവ്വ**ത** പെട്ട് അതിൽ പാറിക്കൊള്ള ന്നും. യായ സ്ത്രീയുടെ ചിത്തവൃത്തി സഭാ സചന്തഭത്താ നില്ലൂന്നം. വിനേത്തന്നെ സ്ഥതേ **അ**മ്പോച്ച എല്ലായോഗം വൃക്ഷത്തെ ആശ്രയിച്ച ലത നിൽക്കുന്നു. സിന്ധുനളി തൻെറ മാർഗ്ഗത്തിൽ എ **തെല്ലാം തടസ്സം വന്നാലും അവയെ എല്ലാം കടന്നു്** സമുപ്രത്തിൽ ചെ**ന്നെത്തു**കയും അതിൽ നി**ന്നം** വേർകവടുത്താൻ പാടില്ലാത്തവിധത്തിൽ ചേന്ത് പോകയും ചെയ്യുന്നു. ഇപ്രകാരം സകല നമാക്കും പതിയായുള്ള പരമാതമാവിനെറ പാടം

<sup>\*</sup>അക്കോചം നിജബീജന നത്തിരയും സ്താദ്രോപലം സൂചികാ സാദ്ധീ നൈജവിളം ചതാ ക്കിതിരഹോ സിന്ധുസ്സരിമാളൂളം

അവിന്ദങ്ങളിൽ അന്ത്യകരണം ചെന്നുപാറി നിര ന്തരമായി അതിൽതന്നെ ചേന്മനിൽക്കുന്നതിനെ യാണു ഭക്തി എന്നു പറയുന്നത്."

ഇൗ ഗ്ലോകത്തിൽ ഒന്നാമതായി ഉപയോഗി ച്ചിരിക്കുന്ന ദൃഷ്യാന്തത്തെ നോക്കാം. അങ്കോല മെന്ന വൃക്ഷത്തിൽ ഉണ്ടാകുന്ന ഭക്തിക്കുള്ള ഫലങ്ങഠം തന്നെയാണു വിത്തു അ യുപടികളും. കഠം. അവ പാകമായി വരു അ ചെയുടെ ഒഷ്ടാ അ ഒളും. വോഠം രാത്രി തറയിൽ പതിക്കു ന്നു. പ്രാതഃകാലത്തിൽ അരുണോ

ദയസമയത്തുതന്നെ തെട്ടുകളിൽ ചെന്നു ന്നത് അവയുടെ സ്ഥഭാവമാണ്. സൂയ്യരശ്മിയാ ഘണ്ടാകുന്ന ചൂടിനെ ഭയന്ത് അവയുടെ മാതാവായ പ്രാ**പിക്കുന്ന**തായി വ്വഷത്തെ ക്കുവ ശരണം അങ്കോലവി**ത്തുകരം** മാതുവൃഷ്ഷ പറയപ്പെടുന്നു. ത്തിൽ ചെന്നു പോറുന്നയ്ക് അവയുടെ സ്വഭാവ മണെങ്കിലും, സൂയ്പരശ്മയുടെ പ്രേണ **അവശ്യമായിരിക്കുന്നു. രണ്ടാരത്ത**് ദ്ലാസ്തത്തെ നോക്കാ*ം*. ഇരുമ്പുസൂചി കാന്തശിലയി**ൽ പറ<b>ുന്ന** തിനു **പ്രധാനകാരണം കാന്ത**ശിലയ്ക്ക<sup>്</sup> സൂചിയെ ആ**കർഷിക്കുന്ന**തിന ഉള ശക്തിവിശേഷമാ**ണ**്.

പ്രാപ്നോതിഹ പഹ്ഥ തഥാ പയ്യപരോ: പാദാര ചിന്ദദ്വയം - ചേതോവൃത്തിൽ-േതൃതി ക്ഠതി സഭാ സാ ഭക്തിരിതൃച്ചതം-

ശി. ച. 61.

സൂചക്കു് കാന്തശിലയോടു ചേരുന്നതിനു പര പ്രേരണയാവശ്യമില്ല. എന്നാൽ സാമപ്യം അവ ശ്വമുണ്ട്. സാഭാചിയായ സ്ത്രീയുടെ ദൃഷ്ടാന്ത്രത്തേ യാണു . മൂന്നാമതായി ഉപയോഗിച്ചിട്ടുള്ള ത്ര്. അവളുടെ ചിത്തം, ഭത്താവ് എവിടെയിരുന്നാലും സഭാ ഭത്താവിൽതന്നെ ചേന്നു നില്ലും. ഒരു ലത എല്ലായോഴം വൃക്ഷത്തെത്തന്നെ ആശ്രയിച്ച നി ലൂറ്റു. അതിൽനിന്റും പിരിഞ്ഞു് ജീവിക്കുന്നതി നപോലും ലതയ്ക്ക് സാധിക്കുന്നതല്ല. മതായി ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്ന ദ്രഷ്ടാന്തര സിന്ധു നദിയും സമുദ്രവുമായുള്ള സംബന്ധമാണു്. സിഡ നദി ഹിമാലയത്തിലെ താഴ്വരകള പ്രാണ് ഉൽഭ അ**തി**ൻെ മാർഗ്ഗത്തിൽ അന്നേകം വിക്ക**ന്നത**്. മലകളും ഊഷരപ്രദേശങ്ങളും വലതായകാടുകളും വിസ്തിണ് മുള്ള രാജ്യങ്ങളും ഉണ്ടു്. അവയെ യെല്ലാം തരണം ചെയ്ത് അതു സമുദ്രത്തിൽ തന്നെ ചേരുന്നു. സമുദ്രത്തിൽ **ചേരണ**മെന്നുള്ള ഏക ഉദ്രേശത്തോടുകൂടി ഉത്ഭേവംമുതലൂ<sub>െ</sub> അതിനെറ ഗതി നിൽക്കുന്നു. മാഗ്ഗമലോ എത്ര തടസ്സുങ്ങഗം ഉ**ണ്ട**ായിരുന്നാലും, അവയെ എല്ലാം തരണം ചെയ്തു സമുഭ്ര**ത്തിൽ** ചേരുകയും നാമത്താലോ <u> അവത്താലോ</u> <u> ඉහ</u> **ഭേടങ്ങളെല്ല**ം നശിച്ച സമുട്രത്തി**ൽനിന്നും വേർതിരിച്ച**റിയുവാൻ പാടി **ല്ലാത്ത**വിധ**ത്തിൽ ചേന്നപോ**കയും ചെയ്യുന്നും. ഈ അഞ്ചു് ഉഭാഹരണങ്ങളും ഭക്തിയുടെ അഞ്ചു വിധത്തിലുള്ള ഭാവങ്ങളെയാണും കാണിക്കുന്നതു.

അങ്കോലവിത്തിനു മാതുവൃക്ഷത്തോടു ചേരുന്നത് സ്വഭാവമാണെനിലും സൂത്വരശ്ശിയുടെ പ്രേരണയും സൂചിക്ക് കാന്തശില സാമീപ്വവുമാചശ്യമുണ്ട്. യോടു ചേരുന്നത്വന് സാമീപ്വം മാത്രം മതി; വരപ്രേരണ കൂടാതെ ചേൻ സ്ചതേതന്നെ കൊള്ളം. സാലാചിയായ സ്ത്രീയുടെ ചിത്തം സദം ഭത്താവി**ൽതാന്ന ചേർ**ന്ത**നില്ലും.** അതി**നു** ചര ഞ്ഞവശ്വമില്ല. ഭത്താ പേരണയോ സാമിപ്വമോ വിൽനിന്നും ഭൌതികകാരണങ്ങളാൽ പിരിയാനി ടവന്നാൽ ആ പിരിവിനെ സഹിക്കുകയല്ലാതത പ്രേമത്തിനു നാശം സംഭവിക്കുന്നില്ല. ലത എല്ലാ യ്ലോഴും വൃഷ്ഷത്തെ ആതായിച്ചതന്നെ നിൽക്കും. ഭൌതികകാണ അളാൽ പിരിയേണ്ടതായിവരാം. അഞ്ജിനെ വരുന്ന പക്ഷം അതിനു ജീവിച്ച നിൽ ക്കുവാൻ കുഴിയുകയില്ല. സിന്ധുനദിയുടേയും സമു ദ്രത്തിന്റേയും ബന്ധം ഒരു കാരണതൊലും പിരി ക്കാൻ പാടില്ലാത്തവിധത്തിലുള്ള താണു്. തടസ്സംവന്നാലം അതിനെയെല്ലാം തരണംചെയ്ക് **അതു് സമു**ദ്രത്തിൽതന്നെ ലയിക്കുന്നു. അതിന് സമുദ്രത്തിൽനിന്തം പിരിക്കാനും സാധിക്കുന്നതല്ലു. സിസുനദിയും സമുദ്രവും പോലെ ഒരു പരമാതമാവിനെ പ്രാപിക്കണമെന്ന ഏക ഉദ്ദേ ശത്തോടുകൂടിജീവിതത്തിൽവരുന്ന സകല തടസ്സ ങ്ങളേയും തരണംചെയ്ത് സവാതീതമായുള്ള പര ്ബ്രൂഹും ഭാവത്തിൽചേർന്നു നിൽക്കുന്നതാണും ഇത്ത

മമായ ഭക്തി. മററു ദ്വഷ്ടാന്തങ്ങളെല്ലാം ഈ ഉത്തമഭക്തിക്കു കാരണമായ പല പടികളിലുള്ള ഭക്തിയെ കാണക്കുന്നു.

ത്രിനാരദമഹർഷി ഭക്തിസ്വരുപത്തെ താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം വിവരിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_ <sup>പ്രസംസാരത്തെ</sup>കടക്കുന്നത്വന്മം **ഗ്ര**ീനാരമക്ക പ്രാപി<del>ക്കുന്ന</del> പരമാത്മാവിനെ സത്രതിചെ ത്വനും ഭൂക്തി ആവശ്യമാകയാൽ ക്തിനിവ്ചനം. അതിനെ വ്യാഖ്യാനിക്കാം. സവാത്മകനായ ഈശ്വാനിൽ പരമമായ പ്രേമ ത്തെ വയ്യുഷയാകുന്നും. മരണമില്ലായ് മയെന്നത്ര് അതിൻെറ അ**പ്രകാരമുള്ള** ലക്ഷണമാകുന്നു. **ഭക്തി ഒരുത്ത**നാണ്ടാകുന്ന പക്ഷം അവൻ **സ**ജ്ജ നായും മരണമില്ലാത്തവനായും തുപ്പുനായും ഭക്തി സിദ്ധിച്ചവ**നു** അപ്രകാരമുള്ള ക്കുന്നു. ഇഹലോകസംബന്ധമായോ പരലോകസംബന്ധ യാതൊരു വിഷയങ്ങളിലും ത്തഗ്രഹം യാതൊരുവിധമായ ഉണ്ടാകുന്നില്ല. അവനെ ബാധിക്കുന്നില്ല. യാ**തൊന്ദ** യോടും **അവന്ത് ഭോഷബുജാ**ിയോ അസൂയയോ യാത്രൊ**രു ലൌ**കീകവിഷയ**ങ്ങ** ഉണ്ടാകുന്നില്ല. ളിലും അവൻറ മനസ്സ് രമിക്കുന്നില്ല. ഫലാസ കതിയോടുകുടി ഓരോ പ്രവൃത്തികളിൽ ഏപ്പെട **അ**വനുണ്ടാകുന്നി**ല്ല.** ന്നതിനുള്ള ഉൽക്കണ്റയും

ഉത്തമമായ കേതി ഒരുവന്ദണ്ടാകുമ്പോറം അവൻ സഭാ സന്തുഷ്ടിയുള്ള വനായും യാതൊരു കാരണ ത്താലും ചലിക്കാത്ത സ്ഥിരചിത്തനായും സർവ്വ ത്തിനും ആദികാരണമായുള്ള ആത്മാവിൽതന്നെ സഭാ രമിക്കുന്നവനായും ഭവിക്കുന്നു."

് ഭക്തി എന്നയ് ഈ ശചരന്റെ നേക്കുള്ള ഉൽകൃഷ്യമായ അന്ദരക്തിയാണ് എന്ന് ശാണ്ഡില്യമഹർഷി പറയുന്നു." †

5. ഉത്തമഭക്തിയെന്നും മദ്ധ്വമഭക്തിയെന്നും **പ്ര**ാകൃതഭക്തിയെന്നും ഭക്തിയുടെ മൂ**ന്നു**ഭാവങ്ങളെ **ത്രീമട് വി**ഷ്ണഭാഗവതത്തിൽ താ **ഭാഗാ**പതത്തിലു ഴെ പറയുന്ന പ്രകാരംവണ്ണിച്ചിരി ളുളെ ഉതാമഭക്തി ക്കുന്നു:\_ യുടേയും മധ്വമ **ഒ**ക്തിയുടേയും 'സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളായും സ്ഥ അധമ കേ്തിയു ലവും സൂക്ഷ്മവമായും പ്രപഞ്ച <sup>®ടേസും</sup> ല**ം**ഷണ ത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന സകലത്തിലം 663 Co. സവാത്മകനായ പരമാത്മാ അന്തയ്യാമിയായി

<sup>\*</sup> അഥാതോ ഒക്തിം വാഖ്യാസ്യുമും-സാതവസ്മിൻപര മപ്പേമരൂപാ,അമൃതനവരുപോ ച, യല്ലസ്പോ പുമാൻ സിലോ ഭവതൃമൃതോ ഒവതി തൃപ്പോ ഒവതി, യദ്പ്രാപ് നകിഞ്ചിലാ ഞ്ചരതി, ന ശോചതി, ന ദ്വേഷ്ഠി, ന രമതേ, തോതോഹീ ഭ വതി, യത്ജ്ഞാതവാ മത്തോ ഒവതി, സൂബ ധോഭവേത്യാത്താ രാമോ ഭവതി.

<sup>†</sup>സാ പരാനരക്തിരിയവരേം

വസിക്കുന്നു എന്നും അപ്രകാരമുള്ള പരമാത്മാ വിൽ സവിഭ്രതങ്ങളും വത്തിക്കുന്നു എന്നും ആരു് കാണാന്നുവോ അവനാണ് ഉത്തമഭക്തൻ."

"ഈ ശ്വരനിൽ പ്രേമത്തേയും ഈ ശവരനെ ആ ത്രയമായിക അത് യിരിക്കുന്നവരിൽ മിത്രഭാവ തേതയും അറിവില്ലാത്തവരിൽ കരുണയേയും തനിക്കു വിരോധംചെയ്യുന്ന ശത്രുക്കളുൽ ഭേവഷ വും സ്റ്റേഹവുമില്ലാത്ത ഉഭാസീനഭാവത്തേയും യാവനോരുത്തൻ വച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നുവൊ അ വൻ മല്യുമളക തനാകുന്നു."

'സേകലുവസ്തുക്കളിലും പമമാത്മാ വസിക്കുന്നു എന്ന തത്വമറിയാതെ യാവനൊരുത്തൻ പ്രതി മാഭികളിൽമാത്രം ഹരിയെ ശ്രദ്ധയോടുകൂടിപൂജി ക്കുകയും ഭഗവദ്ഭക്തന്മാരിലും മററും സ്നേഹമി ല്ലാതെ അവരെ അന്വരായി കരുതുകയും ചെയ്യു നുവോ അവൻ പ്രാകൃതഭക്തനാകുന്നു."\*

<sup>്</sup>നാവ്യൂഭുതേഷു യാം പോഴുത് ഭഗവള് ഭാവമാത്മനും പ്രോനി ഭഗവത്വാത്മെന്റേഷ് ഭാഗവതാത്തമും ഗ്രൗശവരേ തടധിനേഷു തൊട്ടെന്നു ച പ്രോഹംഗത്രിധ്യാപോപോക്കോ യുകരോതി സ മജ്യമും കാർച്ചായാമേവ ഹാരയേ പൂജാം യാം ശ്രാജായഹാര ന തല് ഒക്രാച്ചാരന്യേഷ്ട സ ഭക്തും പ്രാകൃതു സ്മുതും

eo. XI. II. 45, 46, 47

ഇവിടെ ഉത്തമഭക്തിയെ ഭാഗവതോത്തമൻ എന്ന ഉത്തമഭക്തൻറെ ലക്ഷണംകൊണ്ടും, മജ്യു മഭക്തിയെ മല്യുമക്കോൻറെ ലക്ഷണം കൊണ്ടും പ്രാത്രത്തിയെ പ്രാകൃതഭക്തൻറെ ലക്ഷണം കൊണ്ടും ഗ്രഹ്വക്കേണ്ടതാകുന്നു.

6- ഭാഗവതത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ള ഭാഗവ തോത്തമൻറഭക്തിയെഭഗവത്ഗീതയിൽഉത്ത മഭക്തിയായിത്തന്നെ വവരി ഭഗ്വദ്ഗീത ക്കുന്നം. ഈ ഉത്തമഭക്തിയിൽ യിലുള്ള ഉത്തമ ഭക്തൻ പരമാത്മാവിനെ സവ ക്തിയുടെ ല ക്കുന്നുംടെ ല സവിപ്രപഞ്ചത്തേയും പരമാത്മാ വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതായും കാണുന്നുണ്ടു. ഈ ഉത്തമഭക്തിയെ ഭഗവാൻ താഴെപറയുന്ന ശ്ലോ

> മഹാത്മാനസ്ത മാം പാത്ഥ ദൈവീം പ്രകൃതിമാത്രിതാ ഭജന്ത്വനന്വമനസോ ജഞാതചാ ഭൂതാദിമവ്വയം.

**കങ്ങ**ഗം നെട്ട് വണ്ണിക്കുന്നും.

ഗ്ിത. IX. 13

അഹം സവ്സൃ പ്രഭവോ മത്തഃ സവം പ്രവത്തതേ ഇതി മത്പാ ഭജന്തേ മാം ബധാ ഭാവസമനചിതാഃ.

ഗീത $_{f X}$ . 8..

മായാരേശ്യ മനോ യേ മാം നിതൃയുക്താ ഉപാസതേ ശ്രദ്ധയാ പരയോപേതാ സ്നേ മേ യുക്തതമാ മതാ.

ഗീത. XII. 2.∗

"അല്ലയോ അജ്ജ് ന! രാഗദേചഷാളി വികാര മങ്ങളെ ജയിച്ച് അതൃന്തം ശുദ്ധമായ അന്തഃകര അത്തോടുകൂടിയവരം ശമം ഒമം മുതലായ ശുദ്ധ

<sup>്</sup> പോർഡ്ഥ ം അച്ചയോ അള്ള്ളന് വഹാതമാനം മുലതാഗ ചെയ്യുന്ന ഇത് പര്യാന് പരത്രം പര്യാന് പരത്യാന് പരത്രം പര്യാന് പരത്രം പര്യാന് പര്യാന് പര്യാന് പരത്രം പരത്രം പരത്ര പരത്രം പരത്രം പരത്രം പര്യാന് പര്യാന് പര്യാന് പര്യാന് പരത്യാന് പരത്രം പര്യാന് പര്യാന് പര്യാന് പര്യാന് പര്യാന് പര്യാന് പരത്ര പരത്രം പരത്രം പരത്രം പരത്രത്രം പരത്രം പരത്രത്ര പരത്രം പരത്രത്ര

മസി - മര: - ആരോവം തൃ = സവ്വാതമകനായ എന്നിൽ മന സ്ത്രീനെ വ്യാഹായി ഉറപ്പിച്ചിട്ട്; നിതൃയുക്കാം = നിതൃവും എന്നിക്കാന് മനസ്തിനെ ഉറപ്പിച്ചവരായി, പരയാ പശ ധേയാ ... ഉപപതാ: = ഉത്തമമമായ ത്രേഷായാടുക്കിയ വരായി, യെ - മാം - ഉപയസതെ = സവ്വേശവരനായ പുതന്ന ആത് ഉപസിക്കുന്നുവാ: തെ - യുക്തതമാ: - മേ \_ മത: = അ പർ ഉത്തമെ കേത്രമാരാം കന്നാളുള് എൻെ നിംബാതമാകുന്നു.

സാതചികസമ്പത്തോടുകൂടിയവരുമായ മഹാതമാം കാറം സർവ്വാന്തയ്യാമിയും സർവ്വാതീതനമായ എന്നെ സ്ഥാവമജാഗമമായുള്ള സകല ജഗത്തിം സേറയും ആടികാരണമായി നേറിഞ്ഞു അന്വമായ യാതൊന്നിലും മനസ്സവയ്ക്കാതെ ഏകാഗതയോടും കൂടി ജേിക്കുന്നു."

് ഉത്തമഭക്തന്മാർ തോനാണ് സർവ്വപ്രച ഞ്ചത്തിൻേറയും ഉത്ഭവസ്ഥാനമെന്നും എന്നിൽ നിന്നാണ് സവ്വം പ്രവത്തിക്കുന്നതെന്നും അറി ഞ്ഞു് പമമമായ പ്രേമത്തോടുകളിയവരായി എന്നെ മജിക്കുന്നം."

'സർവ്വാത്മകനായ എന്നിൽ തന്നെ മന സ്സിനെ ഉറപ്പിച്ച് സഭാ യാതൊരിളക്കവും കൂടാ തെ അപ്രകാരംതന്നെ വത്തിക്കുന്നവരായി ഉത്തമ മായ ത്രലയോടുകൂടി സവേശചരനായ എന്നെം ആരുപോസിക്കുന്നുവോം, അവർ ഉത്തമഭക്തന്മാ മാണെന്നുള്ള യ എൻെറ നിശ്ചയമാകുന്നു."

7. ഉത്തമളക്തി പരിപക്വദശയിലെത്തു മ്പോഗം അതുതന്നെ നിഗ്ഗണഭക്തിയായിഞ്ഞീരുന്നു. ഉത്തമളക്തിക്കുതന്നെ സഇണഭാവമെന്നും നിർഗ്ഗ ണഭാവമെന്നും രണ്ടു ഭാവങ്ങരം ഉണ്ടു്. ചിലർം ഉത്തമളക്തിയുടെ ന്നേട്ട ഭാവങ്ങളേയും പരാളക്തി എന്നുതന്നെ പറയുന്നുണ്ടു്. ഭഗവാൻ സഗുണം കേതിയെ ഉത്തമളക്തിയായി പറയുന്നു എങ്കിലും നിർഗ്ഗണഭക്തിയെ മാത്രമെ പരാഭക്തിയെന്നു പറയുന്നുള്ളൂ. മേൽപാഞ്ഞ ഗ്ലോകങ്ങളിൽ ഉ**ത്തമ** ഭക്തിയായി വിവരിച്ചിട്ടു**ള്ളയ്** അതി**ൻറ** സമ ണഭാവത്തെയാണ്. പരമാതമാവിനെ സവ്വാന്ത യ്യാമിയായം സവത്തിനം **ആ**ധാരമായും ന്നതുകൊണ്ടു് അത്ല് പരമാത്മാവിന്റെറ സഇണ ഭാവമായിരിക്കാനേ ഇടയുള്ള. സഗുണഭാവമെ ന്നാൽ പരാ എന്നും അപരാ എന്നും രണ്ടു രൂപ **പ്രകാശിക്കുന്ന** മുലപ്രകൃതിയോടുകൂടിയ ബ്രഹ്മഭാവം എന്നാണു് ധരിക്കേണ്ടത്ല്. നിർഗ്ഗ ണമെന്നാൽ ഗുണാതീതവും അതിനാൽ സവാ വത്തിക്കുന്ന ബ്രഹ്മഭാവമാണം. തീതവുമായി ്പുപദേചാപശമം ശാന്തം അതിനെയാ**ണ**് ശിവം അംടൈചതം<sup>22</sup> എന്ന് മാണ്ഡൂക്യോപനി ഷത്ത് വണ്ണിക്കുന്ന<u>ത്</u>.

പ്പിട്ടുള്ള:— കുറിഞ്ഞ ജോറാം കുട്വോതത്തിൽ വിാബാധ

> ന ച മത്സ്ഥാനി ഭ്രതാനി പശ്യ മേ യോഗമൈശചരം ഭൂതഭുന്നച ഭൂതസ്ഥോ മമാത്മാ **ഭൂ**തഭാവന്ദ്.

> > ഗീതം lX∙ 5∶

എന്ന ഗ്ലോകത്തിൽ വിവരിക്കുന്ന അനുഭവം നിർഗ്ഗണഭക്തിയാലുണ്ടാകുന്ന അനുഭവമാകുന്നു. ഇൗ ന്നേളവംകൊണ്ടു വരുന്നു പരാഭക്തിയും ഭക്തിയെയാണ് പരാഭക്തിയും. പറയേണ്ടുള്. സുത്രണഭക്തി എന്തു പരാഭക്തിയായിക്കീരുന്നതു കാണ്ടാണ് അതിനേയും പരാഭക്തിയായിക്കീരുന്നതു പരാഭക്തിയെന്നു പറയന്നതു്. മേൽ വിവരിച്ചിട്ടുക്കു സതുണഭക്തിയും നിർഗ്ഗണഭക്തിയും ജഞാനംകുടാതെ സിദ്ധിക്കുന്ന തുമല്ല. അതിനാൽ പരാവിദ്വയും പരാഭക്തിയും കന്നാരുന്നെ എന്ന പറയാം. അവയുടെ ലക്ഷ്യ നേവും അവയാലുണ്ടാകുന്നു ഫലവും ഒന്നുതന്നെ. പരാവിദ്വ എന്താണെന്നും അവരാവിദ്വരുന്നോ നെന്നും മൂന്ധകോപനിഷത്തിൽ താഴെ പറയുന്നുകരാം വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടു്.

"മഹാഗ്രന്ഥനായ ശൌനകൻ അംഗിരസ്സ് എന്ന ആചായ്യനെ വിധിപ്രകാരം സമീപിച്ചു ചോളിച്ചു. 'അല്ലയോ ഭഗവൻ! ഏതൊരു വസ്തു അറിയപ്പെട്ടാൽ ഈ സവിപ്രപഞ്ചാവും അറിയ പ്രെട്ടതായി ഭവിക്കാ?' ശൌനകനോടു അംഗി രസ്സ് പറഞ്ഞു, രണ്ടു വിള്വകാം അറിയപ്പെടേണ്ട വയായുണ്ടെന്ന് ബവമവിത്തുകാരം വറയുന്നു. അവ പരാവിള്വയും അപരാവിള്വയുമാണ്. അവപരാവിള്യയിൽ ഋഗ്വേദം, യജ്ജർവേദം, സാമ വേദം, അഥവ്വേദം എന്ന നാലു വേടങ്ങളും വേദാംഗങ്ങാം എന്നു പറയപ്പെടുന്ന ശിക്ഷ്യ, ഷം എന്നവയും ഉരുകപ്പടുന്നു. യാതൊരു വിളു യാലാണോ സെക്ഷരമായ പരബ്രാമവസ്ത അറിയ പ്പെടുന്നതു അതാണു് പരാവിട്ടു.<sup>73</sup>≉ ഇതുപോലെ പരാഭക്തിയുടെ ഉദ്രേശവും അക്ഷര മായ പരബ്രാമവസ്തുവിനെ പ്രാപിക്കുകയാകുന്നു.

ത്രീമത് ശങ്കരാചായ്യസ്വാമികഠം ഭക്തിസ്വത്ര പത്തെച്ചററി വിവേകചുഡ മണിയിൽ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_\_

ധരോക്ഷത്തിലേക്കുള്ള കാരണങ്ങളിൽവച്ച് ഏററവും ത്രേഷ്യമായിട്ടുള്ളത് ഭക്തിയാകുന്നം. അൻറ വാസ്തവമായുള്ള സചയ്രവത്തെ തുടർച്ച യായി ധ്വാനിക്കുന്നതാണ് ഭക്തിയെന്നു പറയ പ്രെടുന്നത്. തൻെ ആത്മതത്വത്തെ തുടർച്ച യായി ധ്വാനിക്കുന്നതാണു ഭക്തിയെന്നും ചിലർ പറയുന്നുണ്ടും പ്രാപ്

നുത്നു സഹോവാ പ്രദേശില്ലോ മോള് തവു ഇതി ഹസ്യ യദ്ബ്രഹ്മവിദോവക്തിപ്പാഴചെയാപരാ ച ത്രാപരാ ത്രോപരാ യളുവ്വദ് സാമദവരോ ഥവ്വവേദാ ശ്വരാ പുളൂ വ്യാകരണം നിയുക്കും ഹരന്മോജ്യോരിഷം മിതിം

നാവെ പരാ വയാം തളക്കുരുധിഗളുത

a. 2. I. i. 4, 5.

<sup>†</sup> മോഷൻക്കാന് ചാമഗ്രച്ച ഭക്തിരേവ ഗരീയസീ സചന്ധ്യപ്പാനസന്ധാനം ഭക്തിരിത്യഭിധിയത്ത സ്വാതമത്തച്യനസസ്സാനം ഭക്തിരിത്യപ്പര ജഗുട

വി. ചൂ. 32, **33**°

സ്വസ്വരുപമെന്ന**യ്** കരചരണാദി **അ**വയവ അങ്ങോടുകൂടവയ സ്ഥൂവശരീമോ പഞ്ചപ്രാണൻ, മനസ്സ, മ്പൂയി, പഞ്ചകമ്മേന്ദ്രിയങ്ങരം, പഞ്ച **ജ്ഞാ**നേദ്രിയങ്ങ**ും ഇവ**യെ**ല്ലാം ചേന്ന** സൂക്ഷ്മശ രീരമോ അല്ല. സുപ്പുപ്പി**ദശ**യിൽ അനുഭൂതമാ കാരണശരീരവും **അളംഞാനമയമാ**യ കുന്ന സചസച**രുപ**ചല്ല. മേല്പറ**ഞ്ഞ** മൂന്നം ശരീര**ഞ്ജ** ളിൽനിന്തും വിലക്ഷണനം അവനിൽകാടി അന ഭവിക്കപ്പെടുന്ന ജാഗ്രത്, സ്വപ്നം, സുഷുപ്തി എന്ന മൂന്നവസ്ഥകരംക്കു സാക്ഷിയുമായി വത്തിക്കുന്ന **കൂടസ്ഥൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്ന** ശുദ്ധമൈതന്വ മാണു സ്വസ്വര്ര ം. അതിൽ നിരന്തരം തുടർച്ച യായി അന്ത്യകരണത്തെ നി**റുത്തു**കയാ**ണാ്** ഭക്തി യെന്നു പറയപ്പെടുന്നത്ല്. സചാത്മതതചാനു **സ**ന്ധാനം എന്നതും സ്വ**സ്വ**ത്രപാനുസന്ധാനം എന്നുളം കാ<u>യ്യത്തിൽ വ്യത്യാസമ</u>ില്ലാത്ത ഒരു ഭജി**ക്കു**ന്നവ**ൻ,** ഭജനീയ **അനു**ഭവംത**ന്നെ**. എന്ന വ്യത്യാസം പരാഭക്തിയിലില്ല. നടീജലം സമുദ്രത്തിൽ ചേരുമ്പോഗം ഏതു വിധ ത്തിലുള്ള ലയവും ഏകീദാവവും സംഭവിക്കു **ന്ന**വോ അയ്യപോലെ ജീവാത്മാ പരമാതമാവിൽ **ല**യി**ക്കു**കയാണാ് പരാഭക്തിയാലു**ണ്ടാകുന്ന** ഭവം. ഇപ്രകാരമുള്ള ഭക്തി, ജ്ഞാനം കൂടാതെ സംഭവിക്കുന്നതല്ല. ഈ ഭക്തിയെ അനന്വഭക്തി, **അ**ഹൈ**തുകീഭക്തി,** നിഷ്യാമഭക്തി, അവ്വഭിചാ രിഭക്തി, പരാഭക്തി, എന്ത് പല നാമങ്ങ

വിളിക്കുന്നുണ്ട്. ത്രീനാരളമഹർഷി പരമാത്മാവിൽ വയ്യുന്ന പ**രമപ്രേമ**മായും ത്രീശാണ്ഡില്വമഹർഷി ഈശചരനിൽ വ**യ്യു**ന്ന പരാനുരക്തിയായം വണ്ണിച്ചിട്ടുള്ള **തു**് ഈ പരാ ഭക്തുയുടെ സഗുണദാവമാകുന്നു. ജ്ഞാനമാഗ്ഗ ത്തിൽകൂടി പോകുന്നവക്ക് ഉഞ്ഞാനത്തിന ത്രവ ണം, മനനം, നിടിയ്യോസനം എന്നു മൂന്നു സാ**ധ** ''വിജാതീയ പ്രത്വയ നങ്ങൾം ആവശ്വാതന്നെ നിവൃത്വാ സജാതീയപ്രത്വയപ്രപാഹോ നിദിദ്ധ്വാ സനം." നാമം, രൂപം ഇവയാൽ വ്യത്യസ്തമാ സമൂത്തവസ്തുക്കളിൽനിന്നും ത**ക**നേർത വിക്കി, സവത്ര അനസ്വതമായുള്ള മും നാമംത്രപങ്ങ**ംകൊണ്ട് വൃ**ത്വാസം വരാത്ത**ു**മായ ഏക വസ്തവിൽ ഇടമറിയാതെയു**ള്ള ധാര€പാ**ലെ അന്തഃകരണവൃത്തിയെ പ്രവഹിപ്പിക്കുകയാണും നിദിദ്യാസനം എന്നു പറയുന്നത്ല്. ഇപ്രകാര മുള്ള സജാതീയവസ്ത സവാത്മകനായ പരമാത്മാ അന്വമായി മറെറാന്തമല്ല. വല്ലാതെ ത്മാവിനെ സാക്ഷാത്കരിക്കാനുള്ള നിദിച്ചോസ നത്തിനും പരാഭക്തിക്കും നാമംകൊണ്ടു വ്യത്യാ സം കാ**ൺന്നത**ല്ലാതെ ഫലംകൊണ്ടും സചത്രവം **കൊ**ണ്ടും യാ**തൊരു വൃതൃാസവും കാണു<b>ന്ന**ി**ല്ല.** പരാവിദ്വയ്യൂ് അപരാവിള്യ എങ്ങിനെ സാധ**ന** മായിരിക്കുന്നുവോ, അതുപോലെ പരാഭക്തിക്കു് അവരാഭക തിയും സാ**ധ**നമാ**ഒര്**.

ഭക്തിയെ മദ്ധ്യമഭക്തി, പ്രാകൃതഭക്തി, ഗൗണം ഭക്തി, കാമ്യഭക്തി എന്നു പല പേരുക*ം* പറ ത്തോ വിളിക്കുന്നുണ്ട്.

ത്രീനാരള.രം ശാബസില്വമഹർഷിയും 8. **ഭക്തി**യെ അപ്പെങ്കിൽ പരാഭക്തിയെ പരമാത്മാ വിൽ വയ്യുന്ന പരമപ്പേമമാ **പ**രാജക്തിയു യാണം വർണ്ണിക്കുന്നതു്. " G. 603 35 സ ഗ്ലണഭാ വത്തിനും നിർ വിധത്തിലല്ലെങ്കിൽ മറെറാരുവിധ ഇനെ ഭാവാത്തി ്ത്തിൽ പ്രേമം എന്നത്ല് മനുഷ്വ അധിഷ്ഠാ രിൽ മാത്രമല്ല, സകല ജീവജാല നം mo, **ജ്ജ**ൂിലും കാണുന്ന ഒരു സ്വഭാവ പ്രേമം എന്നത്ല ത്തത്മലക്ഷണമായ ആനന്ദരാഎന്നതിന്റെ ആവിർഭാവം എന്നാണ പറയപ്പെടുന്നത്. നാം അനുഭവക്കുന്ന സകല വിധത്തിലുള്ള ആനന്ദവും ആത്മാനന്ദത്തിന്റെറ **ഓരോ** സ്റ്റരണവിശേഷമാണ്. ആതമാവ് ബ്രഹ്മം തന്നെയാകയാൽ സവ്ചരാചരങ്ങഗംക്കും ആഭി **കാരണ**മായുള്ള പരബ്രവ്മവസ്ത **അ**നന്ദസചരൂപ മാണെന്നാം ആ ബ്രഹ്മാനന്ദമാണം ആത്മാനന്ദ മായും മറ**ു**വിധത്തിലുള്ള വലതരം ആനന്ദ്രമായും അനുഭവപ്പെടുന്നതു് എന്നുമാണു് ഉപനിഷത്തു

<sup>\*</sup> സാ തിന്റിൻ പരമന്ത്വമരുപാം

നാ, ഭ. സൂ. 2.

സാ പരാനുരക്തിരികാരേ.

ശാ. നൂ. 2ം

കഠം പറയുന്നതു്. ആത്മാനന്ദത്തെപ്പററി സ്വഹ ഭാരണൃകോപനിഷത്തിൽ സവിസ്തരം പ്രതിപാദി ച്ചിട്ടുണ്ട്. അമൃതത്വം പ്രാപിക്കാനുള്ള മാർഗ്ഗ ഞ്ഞെ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം ശ്രീയാജ്ഞവൽകൃ മഹർഷി മൈത്രേയിക്കായി ഉപദേശിച്ചിരി ക്കുന്നു:

' ലിയെ! ഒരു സ്ത്രീ ഭത്താവിൽ ലീതി വയ്യ്യുന്നത് ഭത്താവിനു വേണ്ടിയാണോ? തന്റെ ആത്മപ്രീതിക്കായാണ്. അലകാരം തന്നെ ഒരു ഭത്താവ ഭായ്യയിലും, ഒരു പിതാവ്യ പത്രന്മാരിലും, ഒരു ധനവാൻ ധനത്തിലും പ്രീതി വയ്യൂന്നതു് ആത്മപ്രീതിക്കുവേണ്ടിയാകുന്നു. അതു പോലെതന്നെ ഒരുവൻ ഒരു ബ്രാഹ്മണനേയും, **ഒ**രുവൻ **ഒരു** ക്ഷത്രിയനേയും, അപ്രകാരം**തന്നെ** മറെറാരുവൻ ലോകം മുഴുവനേയും, ഒരുത്തൻ ദേവന്മാരേയും, അമ്പൻ എല്ലാ പ്രാണികളേയും, മറെറാരുവൻ സകല ചരാചരങ്ങളേയും സ്റ്റേഹി ക്കുന്നതിനെ നോക്കുന്നപക്ഷം, എല്ലാവരും അപ്ര കാരം ചെയ്യു**ന്ന**്**് നിശ്ച**യമായും ഞ**ത്മപ്രീ**തി ലോക**ത്ത**ിൽ **ക്ക**ാതനാന്നാ കാണാം. കാണുന്ന **ഞത്മപ്രീ**തിക്കു സക്ഷാദിധമായുള്ള പ്രീതിയും അതിനാൽ വേണ്ടിയാകന്ത. കാണേണ്ടതും കോഗത്താണുതും മനനം ചെയ്യേണ്ടതും അനുഭവി ച്ചറിയേണ്ടും ആത്മാവിനെയാണു് തെല്ലയോ മൈത്രേയി! അപ്രകാരം ശ്രവണംകൊണ്ടും മനനം ംകൊണ്ടും വിജ്ഞാനംകൊണ്ടും ആത്മാ അറിയ പ്പെടുമ്പോ**ഠം ചരാച**രാത്മകമായുള്ള സവ്വും അറിയപ്പെടുതായി ഭവിക്കും.<sup>27</sup>ച്ച

ഇപ്രകാരം സകല വിധത്തിലുമുള്ള പ്രേമ ത്തിനം ആനന്ദത്തിനം അധിഷ്യാനം ആത്മാവാ നെന്നം ആത്മാ ബ്രഹ്മത്തിന് അന്യമല്ലാത്തതി നാൽ ബ്രഹ്മാനന്ദമാണ് ആത്മാനന്ദമായ അന ഭവിക്കപ്പെടുന്നതെന്നും കാണാം.

9. പ്രേമത്തിൽ അധിഷ്ഠിതമായി പരാ ഭക്തിയായി ഭാഗവതത്തിലും ഉത്തമഭക്തിയായി

<sup>\*</sup> സഹോവാച നവാ അരേ പത്വും കാമായ പതി പ്രിയോ ഭവത്വാത്തനസ്ത കുമായ പതിം പ്രിയോ ഭവതി നവാ അരേ ജായാസൈ കാമായ ജായാ പ്രിയാ ഭവത്വാത്മന സ്തു കാമായ ജായാ പ്രിയാ, ഭവതി നവാ അരേ പത്രാണാം കാമായ പുത്രാം പ്രിയാ ഭവന്ത്വാത്മനസ്ത കാമായ പുത്രാ ല്യിയാ ഭവന്തി നവാ അരേ വിത്തസൂ കാമാ∍ വിത്തം പ്രിയം ഭവത്വംതമനസ്ത കാമായ വിത്തം പ്രിയം ഭവതി നവാ **അരേ ബ്രാഹ്മണഃ** കാമായ ഇംഹുപ്രിയം ഭവത്വാത്മനസ്ത കാമായ ബുഹമലിയം ഭവതി നവാ അരേ ക്ഷത്രസ്വകാ മായ ക്ഷത്രം പ്രിയം ഭവതാത്മനസ്സ കാമായ ക്ഷത്രം പ്രിയം **ഭവതിന പാ അരേ** ലോകാനാം കാമായ ലോകാം ഇിയാം - ഭവന്ത്വാത്മനസൂ കാമായ ബോകാ: പ്രിയാ ഭവന്തിനാവാ അരേ ദേവാനാം കാമായ പ്രോം പ്രിയം ചേന്ത്വാത്മനസ്ത കാമായ ചേവാം പ്രിയാ ഒവന്തിനാം അരേ ഭുതാനാം കാ മായ ഭൂതാനി പ്രിയാണി ഭവന്ത്വാത്മനസ്ത കാമായ ഭൂതാനി പ്രിയാണി ഭവന്തി നവാ അരേ സവിസ്വ കാമായ സവ്വം പ്രിയം ഭവത്യാതമനസ്ത കാമായ സവ് പ്രിയം ഭവതി ആതമാ വാം അരേ ദ്രഷ്ട്ര ൃദ ത്രോതവ്യോ മന്തവ്വോ നിടില്യോസിത ചൈ (ത്രേയ്യാന്ത്രാന് പാ കുറോ ദർശനേന ശ്രാവ നേന മത്യാ ചിജ്ഞാദനനേദം സവ്ഥം ചിദിതം.

வு. உ. II. iv. 5.

**ഭഗവ**ത്**ഗീത**യിലും വർണ്ണിച്ചി നീർഗുണ 🛚 ക്തി സ്ഥിരമായി ഭക്തിഭാവം ഭവിക്കുമ്പോ**ഠം** അതുതന്നെ നിർഗ്ഗണഭക് തിയായി നിഗ്ഗണഭക്തിയെ ഭഗവാൻ താഴ്യെ ഭവിക്കുന്നു. പറയുന്ന ഗ്ലോകങ്ങഗകൊണ്ടു വർണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_ യേ തചക്ഷാമനിർദ്ദേശ്വ-മവ്വക്തം പയ്യുപാസതേ സവതഗമചിന്ത്വം ച കൂടസ്ഥമചലം ധ്രവം സ**ന്ന**ിയമ്യേന്ദ്രിയഗ്രാമം സവത സമബൂ**ധ**യ8 തേ പ്രാപ്നുവന്തി മാമേവ സവ്ഭൂതഹിതേ രതാഃ.

ഗീത XII 3 & 4 \*

ഇന്ദ്രിയഗ്രാമം - സംനിയമ്ച്ച = ഇന്ദ്രിയസമൂഹത്തെ നല്ലാണം അടക്കീട്ട്; സമിതു-സമബുലായു - നവ്വാം പര മാത്സസ്വരുപം എന്നോ സവ്വത്തിലും പരമാതമാ വ്യാപി ച്ചിരിക്കുന്നു എന്നോ ബൂദ്ധിയോടുകൂടി; സവിഭുനേഹിതെ - രത :== സ്ഥൃച വും സൂക്ക്യവുമായുള്ള സകല ജീവികറംക്കും ഹിതം ചെ യ്യുന്നതിൽ താല്പയ്യമുള്ളവരായി; യേ 🗕 🙊 😑 യാതൊരു 🙉 ന ങ്ങഠം; അനിർട്ടേും - അവൃക്തം = ഇന്ന ലക്ഷണ തേരെ©\$ കൂടിയിരിക്കുന്നു എന്നു നിർദ്ദേശിക്കപ്പെടുവാൻ പാടില്ലാത്തതും അതുപമായിട്ടുള്ളയാം; അചിന്ത്വം = വിന്തയ്ക്കു വിഷയമല്ലാ ത്തെളാം; കൂടസ്ഥാ 🛥 ചകൃതിമുതൽ സ്ഥൃഖംവത്തി 🙉 പൂപ ബമാം മുഴുവായൻറയും അധോരമായുള്ള ഇം, അചാഖം 🛥 ചാലിക്കാ തരെ ഇം; സൂവം ടെ നിതൃമായുള്ള ഇം; സവിതൃഗം ൂ ചടസവിതും അക്ഷരം = നാശരഹികമായുള്ള വ്വാപിച്ച`രിക്കുന്നമുമായ, നിർഗ്രണബ്രഹ്മത്തെ, പയ്യുപാസതേ മ ധ്വാനിക്കണവോ, തേ 🗕 മാം - 🦺വ-പ്രാപ്നാവന്തി 🛥 അവർ എന്നെത്തത്തോ പ്രാചിക്കുന്നു.

ന്ദ്രാന്ത്യകരണത്തേയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും നല്ല **വ**ണ്ണം അടക്കി സവവും പരമാ**ത്മ**സചരൂപ മെന്നോ സവ്വത്തിലും ചരമാത്മാ വ്യാപിച്ചി**രി** ക്കുന്നു എന്നോ ഉള്ള **ബു**ദ്ധിയോടുകൂടി സ്ഥൂലവും സൃക്ഷ്യവുമായുള്ള സകല ജീവിക∆ംക്കാ ഹിതാ ചെ**യ്യന്ന**തിൽ താല്പ<u>യ്</u>യമുള്ളവരായി യാതൊരു ജ**നങ്ങഠം, ഇന്ന ലക്ഷണത്തേ**ുകൂടിയതെന്നു നിർദ്ദേശിക്കപ്പെടുവാൻ പാടില്ലാത്തതും അരുപ ചിന്തയ്യും വിഷയമല്ല**ുത്ത**യം മായ ട്ടുള്ള തും പ്രകൃതിമുതൽ സ്ഥ<sub>ര</sub>ലംവരെയു**ള്ള** പ്രപഞ്ചം മുഴു വന്നും ആധാരമായിട്ടുള്ള തും യാതൊരു വികാരവു മുല്ലാത്തതും നിത്വമായുള്ളതും സവത്ര വ്വാപിച്ചി രിക്കുന്നതുമായ നാശരഹിതമായുള്ള നിർഗുണ ബ്രഹ്മത്തെ നിരന്തരമായി ധ്വാനിച്ചുപാസിക്കുന്നു പോ, അവർ സവ്വ്വാപിയം സവാതീതനമായി നിശചയമാ**യും** വത്തിക്കുന്ന എന്നെ ക്കുന്നു."

ഈ ഗ്ലോകങ്ങഠംകൊണ്ട് കഴിഞ്ഞ രണ്ടല്യാ യങ്ങളിൽ തത്പദത്തിടൻറ ലക്ഷ്യാത്ഥമായി വർണ്ണിക്കപ്പെട്ട പരമാത്താവിൻെറ സവാതീത മായുള്ള ഭാവത്തിൽ അന്ത്യകരണത്തെ ചലിക്കാ തെ നിറുത്തുന്നതായ നിർന്മണഭക്തിയെയാണു വർണ്ണിച്ചിട്ടുള്ള ഇ്. സവ്വത സമബുദ്ധയും? എന്നും സവിഭ്രത്ഥിതേ രതാും? എന്നുമുള്ള പടങ്ങഠം പരമാത്മവസ്തുവിലുള്ള അവരുടെ നിലയേയും

**നോക്ക**ത്തേയും അവരുടെ **ഘോകത്തോടുള്ള** വത്തിക്കുന്ന കാണിക്കുന്നം. സവ്ത സമമായി വസ്ത പരബ്രഹ്മം മാത്രമാകുന്നു. സർവത്തിലും ഒരു പോലെ അനുസൃതമായിരിക്കുന്ന സവാന്തയ്യാമി ഭാവത്തിൽതന്നെ ബദ്ധിയെ ഉറപ്പിച്ചവർ എന്നാം സപ്പത്തിന കയറെന്നപോലെ സർവ പ്രചഞ്ച ത്തിനും വിവത്താധിഷ്ഠാനമായ രിക്കുന്ന പലബ്ലവമ വസ്തുവിൽ ബൂദ്ധിയെ ഉറ<sub>്റ</sub>ിച്ചവർ എന്നും സർവ പ്രാണികളുടെ നേഷ്ദം കരുപോടെ **പോ**മ⊗ാവ ത്തോടുകൂടിയവർ എന്തം സവ്പത സമബൂദ്ധയു? എന്ന പടത്തിനർശ്ഥുണ്ടു്. അതുപോലെ സേവ് ഭൂതഹിതേ രതാഃ' എന്നതിനു സവലാണികഠം ക്കും ഏററവും ഹിതമായുള്ള വസ്ത ആത്മാവാക യാലും ആത്മാതന്നെ ബ്രഹ്മമാകയാലും സവിപ്രാ ണികഠംക്കും ഹിതമായുള്ള പരബ്രഹ്മവസ്തുവിൽ സദാ രമിക്കുന്നവർ എന്നും സവ്വല്ലാണികഠംക്കും ചെയ്യുന്നതി**ൽ** താല്പയ്യത്തോടുകൂടിയവ**ർ** എന്നും അർത്ഥമുണ്ടു്.

1(). പരമാത്താവിന് സർവാന്തയ്യാമിഭാവം എന്നം സരവാത്വതഭാവം എന്നം രണ്ടു ഭാവങ്ങൾം ഉണ്ടെന്ന് കഴിഞ്ഞ രണ്ടല്യായങ്ങ സഗ്രണക്കേറി ഉിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ടു്. പരമ പ്രേമം നിർഗ്ഗ പ്രേമം എന്നതിനെ പരമാത്മാ സംബന്ധം. വിൻറ മേല്പറത്തെ രണ്ടു ഭാവ ങ്ങളിലും ഉറപ്പിക്കാൻ കഴിയും. സർവാന്തയ്യാമി

ഭാവത്തിൽ വയ്യൂന്ന പരമപ്രേമത്തെ ഉത്തമ **ഭക്തിയായിത്തന്നെ** ഭാഗവതത്തിലും ഭഗവട് ഗീതയിലും പ്രതിപാളിക്കുന്നു. സർവാന്തയ്യാമി **ഭാവം എന്താണെന്ന**റിയണമെങ്കി**ൽ** ജീവാത്മാ വിനെക്കുറിച്ചം പരമാത്മാവിനെക്കുറിച്ചം പര മാത്മശരീരമായ പ്രചഞ്ചത്തെക്കുറിച്ചം ജ്ഞാനം **ആവശ്യമാണം".** അതുകൊണ്ടാണം കൂടാതെ വാസ്തവമായ ഭക്തിയൊ, ഭക്തിയില്ലാതെ പരിപൂർണ്ണമായ ജ്ഞാനമോ ഉണ്ടാ**കുന്ന**തല്ല എന്നു പറയുന്നത്. പ്രപഞ്ചം എന്നതിനെ കായ്യരുപമായോ കാരണത്രപമായോ നോക്കി യാലം, അതു സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു എന്ന ബുദ്ധി നിൽക്കുന്നയ്ക്കവരെ, പരമാതമാവിനെ സർവാന യ്യാമി എന്നേ ഗ്രഹിക്കുവാൻ കുറ്റിയുകയുള്ള. തചം ലക്ഷ്വാർത്ഥമായ കൂടസ്ഥനേയും പടത്തിന്റെ റ **ത**ത് പദലക്ഷ്വാത്ഥമായ പരബ്രഹമവസ്തുവിനേയും സാക്ഷാത്കരിക്കുമ്പോരം, നലീജലം സമഭ്രത്തിൽ ചേരുന്ന അവസ്ഥയെയാണ **മഹാജ**ലത്തോടു പ്രാപിക്കുന്നതു്. അപ്പോരം പ്രപഞ്ചോപശമവും **ശാന്തവും ശി**വവും അലൈതവുമായ **അനാ**ഭവം മാത്രമേ കാണുകയുള്ള. ആ നിലയിൽ സർവാ ന്തയ്യാമി എന്നു ഗ്രഹിക്കുന്നതിനു ആധാരമായ 'സർവം' എന്ന പദത്താൽ സൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ സ്ഥിതി കയറിൻെറ വാസ്തവ **രൂപം കണ്ടവനു** അജ്ഞാനത്താൽ അദ്വ്വാസിക്ക<sub>്</sub> പ്പെട്ട സറ്റ്വത്തിനെറ സ്ഥിതിപോലെയാണം. അവ**ന്** എങ്ങനെ കയറുമാത്രം കാണപ്പെടുകയും സപ്പ്ഭാന്തി നശിക്കുകയും ചെയ്യുന്നുവോ, അതു പോലെ പരബ്രഹമവസ്ത മാത്രമേ അനഭവവിഷയ മായി ഭവി**ക്കുന്നു**ള്ള. ചരമാ**ത്മാവിൻെറ** സ**വ്**ാ ന്തയ്യാമിഭാവത്തിൽ വയ്യുപ്പെട്ട പരമപ്രേമം തന്നെ ഉഞ്ഞാനം വ്വദ്ധിയാകുന്നതോടുകൂടി പരമാ തമാവിൻെറ സവാതീതഭാവം എന്നു പറയപ്പെ ടു**ന്ന നിർഗ്ഗണഭാവ**ത്തിൽ വസ്തുപ്പെട്ടതായി ഭവി ക്കുന്നു; അതായ**യ** സ**ഗ്ലണ**ഭക്തിതന്നെ നിഗ്ഗണ ദവിക്കുന്നു. നിർഗ്ഗണഭക്തിയുടെ **ഭക്തി**യാസി സ്വഭാവനേതയും അതിനു വിഷയമായ പരമാത്മാ വി**ൻറ** സവ്വാതിതഭാവത്തേയും ഭഗവാൻ താഴെ പറയു**ന്ന** ഗ്ലോക**ങ്ങ***ഠം***കൊണ്ടു വർണ്ണിക്കുന്നു:** 

പരസ്തസ്മാത്തു ഭാവോfന്വോ fവ്വക്തോ/വ്വക്താത് സനാതനഃ

അന്നുഭക്കിം യാം സ സവേഷ ഭ്രതേഷു നശൃത്സു ന വിനശൃതി. \*

<sup>\*</sup> യാ തന്നാത് അവ്യക്താത് --അന്യോ: = പരാ എന്നും അപരാ എന്നും പേരയപ്പെടുന്ന പ്രകൃതിയോടുക്കിയ പര ഗാതമമാവത്തിൽനിന്നും അന്യമായുള്ള യാതതായ വസ്ത്ര, പരാ-അവ്യക്തത്ത് പരായി അവായം സനാതനാടേപ്പുകൃതിഭാവത്തോടും ചേരാത്ത്രത്തി അവായി അവായി വത്തിക്കുന്നുവോ, സം-യ്യ-ഭാവാ കേരുത്തി പരായി ശാശവാ മായി വത്തിക്കുന്നുവോ, സം-യ്യ-ഭാവാ കേരുത്തി പരായുള്ള സവ്യതങ്ങളും നശിച്ചാലും, നം വിനയ്യതി ട്ര

അവ്വക്തോ/ക്ഷര ഇതുക്ത-സൂമാളാം പരമാം ഗതിം യം പ്രാപ്വ ന നിവത്തന്തെ തധാമ പരമം മമ. പുരുഷം സ പരം പാത്ഥി ഭക്തും ലഭ്യസ്തപനന്വയാ യസ്വാന്തംസ്ഥാനി ഭ്രതാനി യേന സവ്മിദം തതം.

ഗീത VIII 20, 21, 22\*

\* അവ്വേഷനം അക്ഷാം ഇതി-ഉക്കാം — അയ് അവ്വേഷനം എന്നും അക്ഷരം എന്നും പറയപ്പെടുന്നു, തം - പരമാം-ഗതിം ക്യൂള്ള: — അതിനെ ഉത്തമമായ പ്പാപ്പയാനം എന്ന പറയുന്നു, യം-പ്രാപ്പ്വ-ന്വത്തന്തെ — യാതരായ സ്ഥാന ത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ ജനനമരണളുപമാകന്നെ സം പാരത്തിൽ ജീവൻ ചീണ്ടം വയുന്നില്ലയോ, തത്-മമ-പരമം - ധാമ — അമ് എൻറെ ഉത്തമമായ സ്വര്യപമാകുന്നു. (നിർഗുണമായ പരബേഷസ്വര്യം എന്നർത്ഥം).

പാർത്ഥ ജെയ്ലയോ അള്ളൂന്! ഭ്രാനി ലലാണികളും പ്രകൃതിമുന്ന് വര്യം പാര് ഉള്ള സവ്ഭുനങ്ങളും, യസ്ത്ര അരുവിൽ നടന്നാനി കാരണഭ്യതമായിരിക്കുന്ന യാത്രായ വസ്തുവിൽ (ബീജത്തിൽ അങ്കരം എന്നുപോല) സ്ഥിപിചെയ്യുന്നുവോ യോഗം നന്നി നാൽ ഈ ജഗത്താന്യക്ഷവും വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവേ സം-പരം പുരുപ്പാ ലിക്കാവുന്നുക്കുന്നു കാര്യാ പുരുപ്പാ കാര്യാ അതിനോയിരിക്കുന്ന പുരുപ്പാ കാര്യാ പുരുപ്പാ കരുപ്പാ പുരുപ്പാ പുരുപ്പാ കരുപ്പാ കരുപ്പാ പുരുപ്പാ പുരുപ്വാ പുരുപ്പാ പുരുപ്പാ

"പരാ എന്നും അപരാ എന്നും വിളിക്കപ്പെ ടുന്ന പ്രകൃതിഭാവങ്ങളോടു ചേരാത്തതായും ഇന്ദ്രി യങ്ങഠംക്കും അന്ത്യുകരണത്തിനും വിഷയമാകാ തേയും ശംശചതമായും യാതൊരു വസ്ത്ര വത്തിക്കു ന്നുപോ, ആ പരബ്രവമവസ്ത്ര സ്ഥ്യലവും സുക്ഷ്യവും ചരവും അചരവുമായുള്ള സവിഭ്രതങ്ങളും നശി ച്ചാലും നാശത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല."

്ത്രേ പരബ്രഹ്മവസ്തവിനെ അവ്യക്തം എന്നാ അക്ഷരമെന്നും വിളിക്കുന്നുണ്ട്. നാതൊരു പരബ്ര ഹമഭാവത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ വീണ്ടും ജനനമരണത്ര പമാകുന്ന സാസാരത്തിൽ വരിക എന്നു സാഭവി ക്കുന്നില്ലയോ അതാണ് എന്റെ പരമമായ സ്ഥ രൂപം. ജീവന്മാരുടെ ഉത്തമമായ പ്രാപ്വസ്ഥാ നമായി പറയുന്നു അതിനെയാണ്."

്ഷേല്ലയോ അജ്ജ്ജന! പ്രകൃതി മുതൽ സ്ഥൂ ലം വരെയുള്ള സകല വസ്തുക്കളും സകല ജീവജാല ക്ഷേട്ടം വിത്തിൽ മുള എന്നതുപോലെ യാതൊരു വസ്സാറിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നുവോ സവ്കാരണമ യൂക്ക യാതൊരു വസ്തുവിനാൽ ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴവനം വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ, പ്രകൃതി ക്കുന്ന ആ ഉത്തമപ്പയുഷൻ അന്വശരണം കൂടാ തെയുള്ള ഏകാന്തഭക്തികൊണ്ടുമാത്രം ലഭിക്കപ്പെട

വിവരണം: \_\_ഈ ശ്ലോകങ്ങരം കൊണ്ട് ഭഗം ലതിപാദിക്കുന്ന**യ്** പരമാത്മാവിന്റെറ **പ്രപഞ്ചാതീ**തമാരുള്ള സച**ര്യപ**മാ**ണു്**. നെയാണു നിർഗുണബ്രഹ്മമെന്നു പറയുന്നതു്. **പ**രമാത്മാവിനെറ സമഷ്ടിസ്ഥൂലശരീരമാകുന്ന സമഷ്ട്രിനു ക്ഷൃശരീരമാ സ്ഥ് ലമഹാപ്രവഞ്ചം, കുന്ന സൂക്ഷ്മമ**ാ**ളപഞ്ചം, സമഷ്ടികാരണശരീര മാകുന്ന കാരണമഹാപ്രപഞ്ചം **ഇവയ്ക്കെല്ലാം** അതീതമായും, വൈശചാനുരൻ, ഹിരണ്വഗർഭൻ, **ഈശചര**ൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്ന പരമാതമാപി **ൻറ സവാന്ത**യ്യാമിഭാവങ്ങ**ാ**ക്ക് അധിഷ്റാനും മായും വത്തിക്കുന്ന യാതൊരു നിർഗുണബ്രഹമ ഭാവമുണ്ടൊ അതിനെയാണ് ഇവിടെ പരമായ **അച്ചുക്തം എന്നും അക്ഷരം എന്നും പറ**യുന്ന**ു്**. ഈ പരബ്രഹ്മഭാവത്തെ അനന്വഭക്തികൊണ്ടു മാത്രമേ പ്രാപിക്കാൻ കുഴിയുകയുള്ള എന്നം അതിനെ പ്രാപിച്ചാൽ ജനനമരണങ്ങളെപ്പറരി യുള്ള ഭയം ഉണ്ടാകുന്നതല്ലെന്നും വാസ്തവമായ **പാ**മാത്മസച**ര്ര**പം അക്ഷരശബ്ദവാച്യമായ നിർഗ്ഗണബ്രവ്യമാണെന്നും ഭഗവാൻ ഉപഭേ ശിക്കുന്നു.

11. ഈ അനന്വഭക്തിയെ ഉഞ്ഞാനിയുടെ ഭക്തിയായും ഭഗവാൻ വണ്ണിക്കുന്നുണ്ട്. ഭഗവാൻ നാലുവിധം ഭക്തികളെപ്പററി ഉപദേശിക്കുകയും

അതുത്തൻ, അ അഫാത്ഥി, ജി ജ്ഞാസം, ഇഞാ നി ഇവരുടെ ഭക്രി ജാവംഅം അവയെല്ലാം സുകൃതികരംക്കു മാ ത്രമേ ഉണ്ടാകയുള്ള എന്ന് അഭി പ്രായപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നു. നാ ലുവിധം ഭക്തികളെ ഭഗവാൻ താഴെപറയുന്ന ശ്ലോകങ്ങരംകൊ ണട്ട് വണ്ണിക്കുന്നു:\_\_

ചത്രവിധാ ഭജന്തേ മാം ജനാഃ സുക്തിനോദർജ്ജുന! ആതോ ജിജ്ഞാസുരത്ഥാത്ഥി അതാനി ച ഭരതവിദ

തേഷാം ഉഞാനീ നിത്വയക്തു ഏകഭക്തിവിശിഷ്വതേ

<sup>\*</sup> ഭരതർഷഭ\_അള്ള ന=ഭരതകുലന്ത്രേഷ്യനായ അള്ള ന് ആത്തു = ആല്യാത്മികം, ആധിദഭൗതികം, ആധിദെ വികം എന്ന മൂന്നുവിധം മുംഖങ്ങളെ കൊണ്ടു പീഡിതനായവൻ; ജിജ് ഞാസു = ആത്മജ് ഞാനത്തെ പാപിക്കാനിച്ചരിക്കുന്ന വൻ; അർത്ഥാത്മീ = ഇഹാലാകത്തിലും പരലോകത്തിലും ഭോഗസാധനങ്ങാളയും ഭോഗസ്ഥാനങ്ങാളയും ഇച്ച്ചതിക്ക ന്നവൻ; ജ്ഞാനീ = പരമാത്മാവിദെ സവാന്തെയ്യാമിഭാവ തോറിഞ്ഞുവൻ (ബ്രഹ്മജ്ഞാനി എന്നത്മം); (ഇങ്ങനെ) ചാളർവ്വധാം സുകൃതിനു — ജനാം = നാലു വിധത്തിലുള്ള പുണൃതിചന്മാരായ ജനങ്ങറം; മാം—ഭജന്തെ = എന്നെ ജേ

പ്രിയോ ഹി ജ്ഞാനിനോ/ത്വത്ഥ മഹം സ ച മമ പ്രിയ \* ഉദാരാഭ സവ് ഏവൈതേ ക്കോനി തചാത്തെച്ച മേ മതം ആസ്ഥിത്ഭ സ ഹി യുക്താത്മാ മാമേവാനത്തമാം ഗതിം.† ഗീം. VII 16, 17 &18.

്രേതെകലത്രേഷ്ഠനായ അർജ്ജുന! ആധ്വം തമികം, ആധിഭൌതികം, ആധിദൈവികം എന്നു മുന്നുവിധം ഒഴ്ഖ ജെട്ടെക്കൊണ്ട് പീഡിക്കപ്പെട്ട വൻ, ആത്മജ്ഞാനമുണ്ടാകണമെന്നി ച്ലൂയുള്ള വൻ, ഈ ലോകത്തിലും പരലോകത്തിലും ഭോഗ

<sup>\*</sup> തേഷോം = ൂൻപറഞ്ഞ നാലുവിധം പുണൃശാലികളിൽ വച്ച്; നിതൃയുക്താം \_ ഏകേഭക്തിം \_ ജ്ഞാനീ \_ വിശീ ആതെ = സഭാ സയ്യാരീതമായും സവാനുയ്യാമിയായും വത്തി കുന്ന എന്നീൽ മാത്രം ഭക്തിയയാടുകൂടിയിത്തികുന്ന ജ്ഞാനി യോഷ്യനാകുന്നു; ജ്ഞാനിനും \_ അഹാ \_ അതൃത്രം പിയം ടുട് ജ്ഞാനിക്ക് ഞാൻ ഏറുറവും പ്രിയമുളളവനാകുന്നു നും \_ ച \_ മമ \_ എയ \_ ഹി = അവനം എനിക്കെ പ്രയമുളളവനാ കുന്നു

<sup>†</sup> ഏതെ സഭവ്വം ഉദനാം — ഏവ — ഇവരെ ല്ലാവരം മഹം നമാർ തന്നെ ; ജ് ഞാനി - ഇ - ആരം തമവ — (ഇതി) മേ - മമം ത ത്രാനി ഞാൻ തന്നെ എന്നാണ് ു ഒർാ നിയിയാം; സം - യുക്താത്മാ = എന്നിൽ തന്നെ മനസ്സാപ്പിച്ചിരിക്കുന്നവനായതാവൻ; മാം - ഏവ — അനുത്തമാം - ഗതിം - ആസ്ഥിതം = എന്നെത്തനെ അതൃത്തമോയ പ്രാപ്വസ്ഥാനമായി ആശ്രയി ച്ചിരിക്കുന്നു.

സാധനങ്ങളിലും ഭോഗസ്ഥാനങ്ങളിലും ഇച്ഛയു ഉളവൻ, ജ്ഞാനി ഇങ്ങനെ നാലു വിധത്തിലുള്ള പണ്യശീലന്മാരായ ജനങ്ങ**ം എന്നെ** ഭജിക്കു ന്തണ്ട്."

്തോ നാലു വിധം പുണ്യശാലികളിൽവച്ച് സഭാ സവാതീതമായം സവാന്തയ്യാമിയായും വത്തിക്കുന്ന എന്നിൽ മാത്രം ഭക്തിയോടുകൂടിയ ഉഞ്ചനി ത്രേഷ്യനാകുന്നു. ഉഞാനിക്കു ഞാൻ ഏററവും പ്രിയമുള്ള വനാണ്. എനിക്കു ഉഞ്ഞാ നിയും ഏററവും പ്രിയമുള്ള വൻ തന്നെ.''

്ളോ നാലു വിധത്തിവള്ള ഭർതന്മാരം മഹാ നമാരാണും. ജഞാനി ഞാൻ തന്നെ എന്നാണും എൻെറ നിശ്ചിതമായ അഭിപ്രാരം. എതുകൊ ണ്ടെന്നാൽ അവൻ എന്നിൽ തന്നെ മനസ്സറപ്പി ച്ചവനം എന്നെത്തന്നെ സവോത്തമമായ പ്രാപ്വ സ്ഥാനമായി ആത്രയിച്ചു നില്ലൂന്നവനുമാകുന്നം."

വിവരണം: ഇൗ ഗ്ലോകങ്ങ ഗംകൊണ്ട് സകാ മഭക്തി, നിഷ്ഠാമ ഭക്തി എന്ന രണ്ടുവിധം ഭക്തികളെ ഭഗവാൻ നിർവചി യും നിക്ക് കാമഭ ക്തിയും അത്ഥാത്ഥി എന്ന മുന്നുവിധം ഭക്തന്മാരിൽ കാണുന്ന ഭക്തി സകാമഭക്തിയാണ്. ഇതാനിയിലുള്ള ഭക്തിമാ

ത്രമേ നിഷ്ഠാമഭക്തിയാവുകയുള്ള.

ഈ

നാലൂ

വിധം ഭക്തനമാരും ഉദാരന്മാർ അല്ലെങ്കിൽ മഹാ ന്മാർ എന്നാണ് ഭഗചാൻ പറയുന്നയ്ല്. ത്തന്നും അത'റാ**ത്ഥി**യും ശരിയായ ഭക്തിയോട ഷ്രടി നർവാന്തയ്യാമിയായ ഭഗവാനെ ഭജിക്കുന്നു പക്ഷം, അവർ നിശ്ചാമായും ജിജ്ഞാസുക്കളാ യിഭവിച്ച് ഒടുവിൽ ജ്ഞാനികളായിത്തിരും എ ന്നതുകൊണ്ടാണ് അവരേയും ഉദാരന്മാർ എന്നു ഭഗവാ**ൻ** പറയുന്നത്. സുകൃതികശ മാത്രമേ ഭക്തന്മാരായിത്തീരുകയുള്ള എന്നാണ് ഭഗവാ ൻെ അഭിപ്രായം. സുകൃതികളല്ലാത്തവക്ക് ദുംഖം നീങ്ങണമെന്നും അത്ഥം വേണമെന്നും മുണ്ടായാലും, അഹങ്കാരത്തോടുകൂടി ഓരോ പ്രവ ത്തിക**ാചെയ്ത** അവരുടെ ഉദ്ദേശം നേടുന്നതി നായി ത്രമിക്കുകയല്ലാതെ, അവർ പരമാതമാ വിൽ ഭക്തിയുള്ള വരായി ഭവിക്കുകയില്ല.

12. മുന്നുവിധാ ദുംഖങ്ങരം ഉണ്ടെന്നുപറയപ്പെടുന്നു. അവ ആല്യാത്മികുമ്പോം, ആധിരെ വികുദുഖാം കുടുഖാം, ആധിരൈ വികുദുഖാം ഇവയാകുന്നു. ആല്യാത്മികുമുഖാം എന്നതു് ശരീരത്തെ സംബന്ധി ച്ചതെന്നും രണ്ടു വിധത്തിലുണ്ടു്. വാതം, പിത്തം, കുഫം, എന്നു പറയപ്പെടുന്ന മൂനം ശാരീരികതത്വങ്ങളുടെവൈ ഷമ്യാം കാണ്ട് സ്വതേ സ്ഥൂലശരീരത്തിൽ കുടി

അന്തഭവിക്കപ്പെടുന്ന ജേഖം ശാരീരികുജ്ചം എന്ന പറയപ്പെടുന്നു. കാമം, ക്രോധം, ലോഭം, മോഹം, -മദം, മാത്സര്വം മുതലായ മനോവികാരങ്ങളാ**ൽ** ഉണ്ടാകുന്ന ദുംഖം മനസ്സിനെ സംബന്ധി 🚉 ദും ച മാകുന്നു. പ**ഞ്ച**ഭൂതങ്ങളുടെ സംഘട്ടനത്താലും മനുഷ്യൻ, പതു, പക്ഷി മുതലായ ജന്തുക്കളാലും വൃക്ഷങ്ങൾം, ചാറകൾം മുതലായ സ്ഥാവരവസ്ത **ആ**ധിമെ ഭൗതി **ഉണ്ടാകുന്ന** ദുഃഖത്തെ **ക്കള**ാലും യക്ഷരാക്ഷസാഭി കുടുഖം എന്നു പറയുന്നു. സൂക്ഷ്മശരീരികളിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന ഒപ്പേവും ശിതം, **ഉ**ണ്ണം, വാതം, വഷ്ം, മിന്നൽ, ഇടി മുതലായവ നിന്തു നടാകുന്ന ദും വാരം ആധിദൈവംക സക**ല**ജീവിക**ഗ** ുദ്ഖം എന്ന പറയപ്പെടുന്നു. ക്കും ദുംഖം നീങ്ങണമെന്നും സുഖം ലഭ്വമാകണ **മെന്നും ആഗ്രഹം** സ്വതേതന്നെയുണ്ടു്. **ന്തുനന്ദ** പ്രാപ്തിക്കായിത്തന്നെ സകല ജീവികളും പ്രയത്നി ക്കുന്നു<sup>,</sup> എന്ത് വാസിഷ്യത്തിലും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട് \* ഏതെങ്കിലും ഒരുവിധം മുഖത്തിൽ നിന്നം മോചനം ലഭിക്കണാമന്ന ആഗ്രഹത്തോടുകൂടി പരമാത്മാവിനെ ഭജിക്കുന്നവൻ ക്രമേണ സകല വിധത്തിലുള്ള ദുബവും നീങ്ങണമെന്നാഗ്രഹിക്കും. എന്താണെന്നറിവാനുള്ള **അതിനുള്ള** മാഗ്ഗം

മെന്നാരെയെ വള് രാനിയയത്തെ യാനി കാനിചിത്.

അവന് ഉണ്ടാകം. അ ആഗ ക്കാരാഹവം **ഹം**തന്നെ പരമാത്മസചര്രപത്തേയും ജീവത്തു സ്വരുപത്തേയും അറിവാനുള്ള ജിജ്ഞാസയായി ഭവിക്കും. ഏതെങ്കിലും ഒരു പ്രത്യേക ജുഖത്തിൽ നീങ്ങ**ണമെ**ന്നുള്ള ആഗ്രഹംകൊണ്ടു് ഭക്തി ആരംഭിക്കപ്പെട്ടാലം ആ ടുമേത്തേയം ടുമ്പ കാരണത്തേയും മറന്നു പരമാത്മാവിനെറസവാന്ത യ്യാമിഭാവത്തിലും സവാതീതഭാവത്തിലും അന്തു കരണം മുഴുവനം ക്രമേണ അർപ്പിക്കപ്പെട്ടതായി ഭവിക്കും. ത്രത്തൻ പരമാത്മഭാ**വത്തെ** പ്രാപ്വച്ചതിനുള്ള ദൃഷ്യാന്തമാണു് ഗജേന്ദ്രമോക്ഷം എന്ന കഥയിൽ നാം കാണുന്നതു്. പൂവ്പുണ്യം ഭഗവദ്ഭക്തിയുണ്ടാകയു**ളള** കൊണ്ടുമാത്രമെ എന്നും അതുതിപ്രമായിളവിക്കുമ്പോരം അതുതന്നെ ജിജ്ഞാ**സു**ഭക്തിയായും **ജ്ഞാനിഭക്തിയായു**ം പരിണമിക്കുന്നു എന്നും ഗജേന്ദ്രദ്ദ്രഷ്ട്രാന്തത്തിൽനി ന്നാം കാണുന്നണട്ട്. ഗജേന്ദ്രൻ പൂവിജന്മത്തിൽ വള രെപുണ്യകമ്മങ്ങഠംചെയ്ത ഇന്ദ്രള്യമ്പൻ എന്ന രാജാ വായിരുന്നു. അഹങ്കാരം കൊണ്ട് അതിൽ ഉപരി യായ സ്ഥാനം പ്രാപിക്കുന്നതിന നിവ്വത്തിയി ല്ലാതെയിരുന്നതിനാൽ ഒരു ശാപാകൊണ്ട് നജ ത്രേഷ്ഠനായി ഭവിച്ച. അഹങ്കാരം അധികമുള്ള മൃഗമാണം ഗജം. വളനെക്കാലം **മെങ്കുന്ദ്രന**ായി വത്തിച്ചു് അതിൽനിന്നും ഉന്നതസ്ഥാനം ലാപി ക്കാൻ സമയം വ**ന്നപ്പോഗ്രാ**ണ് **ഒരു വ**ലുതായ

തടാകത്തിൽ വച്ച് അതിനെ ഒരു മുതലപിടി മുതല ജലത്തിന്റെ ഉള്ളിലേയ്ക്കു ഗജ ത്തെ വലിച്ചുകൊണ്ടു പോകാന്തം ഗജം മുതലയെ കരയ്ക്കു വലിച്ചുകയററി ധചംസിക്കാനും യത്നിച്ചു. കാലക്രമംകൊണ്ട് ഗജത്തിന്റെ ബലം ക്ഷയിച്ചു വരികയും മുതലയുടെ ബലം വർദ്ധിച്ചുവരികയും ചെയ്തു. കുറെക്കാലം ഗജം സ്വന്തബലംകൊണ്ടു തന്നെ മതലയിൽനിന്നാം രക്ഷപ്പെടാൻ ശ്രമിച്ചു. കുട്ടുഗജങ്ങളുടെ സഹായംകൊണ്ടു രക്ഷപ്പെടാം എന്നു വിമാരിച്ചും പ്രയത്നിച്ചു. യാതൊരു ഫല വുമണ്ടായില്ല. പൂവ്**ക**ഗ്ഗഫലംകൊണ്ടും പൂവ്വാ സനകൊണ്ടും പരമാതമാവിനെപ്പററി ചിന്തി ക്കാൻ തുടങ്ങി. അപ്രകാരവും കുറെക്കാലം കഴി അ**ഹ**ങ്കാരാകൊണ്ടു സചന്തബലത്താൽ മുതലയെ ജയിക്കാമെന്നു വിചാരിച്ചിരുന്നതുവരെ **മു**തലയുടെ ബലം വർദ്ധിച്ചുവന്നതേയുള്ള പമോ ത്മചിന്ത ആരംഭിച്ചപ്പേരും, മുതലയുടെ ബലവും ഗജത്തിനെറ ബലവും സമമായിഭവിച്ചു. കൂടുതൽ താഴയുള്ള ഗത്തത്തിലേയ്ക്ക് ഗജത്തെ വലിച്ച കൊണ്ടുപോകാ**ൻ** മുതലയ്ക്കു സാധിച്ചില്ല. അപ്ര കാരവും വളരെ കാലം കഴിഞ്ഞു. ടസ്കൂര് താൻ ആവത്തിലും ഒബത്തിലും അകപ്പെ ട്ടിരിക്കുന്നു എന്ന വിചാരവും ഗജേന്ദ്രനു് ഇല്ലാ തായി. പരമാതമാവിൽ അനന്യമായ ചിന്ത സ്ഥിരമായി **യോടു**കൂടിയ

അപ്പോഗം ഗജേന്ദ്രൻ താഴെപറയുന്ന പ്രകാരം പരമാതമാപിനെ സ്ത്രതിച്ചതായി വിഷ്ണപുരാണ ത്തിൽ വിവരിച്ചിരിഷന്തു.\_\_

> യസ്മിന്നിദം യതശ്ചേദം യേനേദം യ ഇദം സ്പയം യോ√സ്മാത് പരസ്കാച്ച പരഃ തം പ്രപദ്വേ സ്വയംളവം.

> > വി. പ. VIII. iii. 3

"യാതൊരു പരബ്ര മവസ്തുവിൽ സ്ഥ, ലസുകഷ്ണ കാരണത്രപമായുള്ള സവ്വലപഞ്ചവും ലയിക്കു അവോ, യാതൊരു വസ്തുവിൽനിന്നും ഈ പ്രപഞ്ചാ മുഴുവനം ഇതടവിക്കുന്നുവോ, യാതൊരു വസ്തു വിനാൽ ഈ പ്രചഞ്ചാ മുഴുവനം സ്വതെ ധരിക്ക പ്രെട്ടുന്നുവോ, എന്നാലും കായ്യകാരണുസ്വത്ര പമായുള്ള ഈ പ്രചഞ്ചത്തിനൊ ഉത്ഭവം, സ്ഥിതി, ലയം എന്ന ഭാവങ്ങളിലൊന്നിനാലും ബാധിക്ക പ്രോതെ ദൃശ്യമായുള്ള സർവവസ്തുകളിൽനിന്നും അന്വമായും ത്രേഷ്യമായും യാതൊരു വസ്തു വത്തിക്കുന്നുവോ, സ്വയംഭവായുള്ള ആ വസ്തുവിനെ ഞാൻ ഏകതേവന ശരണം പ്രാപിക്കുന്നു."

ഈ ശ്ലോകത്തിൽ അടങ്ങിയിരിക്കുന്ന അന ഭവം ജ്ഞാനിയിൽ കാണപ്പെടുന്ന നിർഗുണഭക്തി എന്നും അനസ്വഭക്തി എന്നും പരാഭക്തി എന്നും പറയപ്പെടുന്നതാകുന്നു. ഇതുപോലെ ആത്തൻറ

**ഭ**ക്കി പരാഭക്തിയായി പരിണമിച്ചതിന പല ട്രഷ്ടാന്തങ്ങൾം ഉണ്ടു്. പ**രാ**ഭക്തി ഉല്പുന്നു മായ പ്പോഗം പരമാത്മാവിനെ ഗജേന്ദ്രൻ പ്രതൃക്ഷിക രിച്ചതായും ഗജേന്ദ്രസ് പരമപടപ്രാപ്തി ലഭ്വമായ തായും പറയപ്പെടുന്നു. ഈ കഥയിൽനിന്നും സാരങ്ങളും ഗ്രഹിക്കാന്രണ്ടും. ഇവി**ടെ** ഗജേന്ദ്രനായി പറയപ്പെടുന്ന<u>യ്</u> ദേഹം, ഇന്ദ്രി യങ്ങ**ഠം, മ**നസ്സ് ഇവയിൽ താടത്ത്വതേതാടുകൂടി വത്തിക്കുന്ന യോസുകാരയികും ധാന വ നാണം. അപ്രകാരമുള്ള ജീവൻ സംസാരമ കുന്ന സമുദ്രത്തിൽ ലൌ പികവിഷയങ്ങളോടുള്ള ആസ ക്തിയാകുന്ന ആക്രമിക്ക**പ്പെ**ട്ടിരി മുതലായാൽ **ദേഹാ**ദികളിൽ **അഹങ്കാരത്തോടുകൂ**ടി മുതലയ്ക്കെതിരായി എത്രതന്നെ ന്നകായത്ത യുദ്ധം ചെയ്താലും, മുതലയ്ക്ക് ബലം കൂടിവരും. ദേഹാദികളിൽ അഹങ്കാ**രത്തെ** തൃജിച്ച് വിധടുംഖങ്ങളിൽനിന്റും സൂങ്ങണമെന്നുള്ള തീവ്ര നിശ്ചയത്തോടുകൂടിയും പരമാത്മാവിൽ പരിപൂ ണ്ണമായ ഭക്തിയോടുകൂടിയും ശ്രമിക്കുന്ന് ജീവസ് നശിക്കുമെന്നും പരമപ**ദ**ം പ്രാപിക്കാ ത്തശ മെന്നും ഈ കഥ നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുന്നു.

13. അടുത്തതായി അത്ഥാത്ഥിയുടെ നിലയെ നോക്കാം. അർത്ഥാർത്ഥി എന്നാൽ ഇഫലോ കത്തിലും പലോകത്തിലും കിട്ടാ അത്ഥാത്തിയുടെ വുന്ന സുഖസാധനങ്ങളേയും അവ കേരി. യൂരുളള സ്ഥാനങ്ങളേയും പ്രാപി

ക്കാനിച്ഛിക്കുന്നവൻ എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. എ ത്തിനാണും ഒരുവൻ ഓരോ സ്ഥാനങ്ങളേയും സാധ <sub>ഇ പ്പ</sub>ിക്കുന്നത്ര് എന്നു നോക്കുന്ന നങ്ങളേ**യു**ം പക്ഷം, അവശിൽനിന്നും സുഖം ഉ**ണ്ടാ**കും എന്ന വിചാരംകൊണ്ടാണെന്നു ബോദ്ധ്വപ്പെട്ടം. അത്ഥത്ഥിക്ക് അവൻ ആഗ്രഹിക്കുന്ന സാധനം അവൻ ചെയ്യുന്ന കമ്മ**ങ്ങളുടെ ഫ**ലമായി . കിട്ടേണ്ടതാണ്. സാധാരണ മനുഷ്യൻ സച**്** യ**ത്ന**ംകൊണ്ട് ഏ**ഇ വസ്തു**വിനേയും അവസ്ഥ യേയും സമ്പാദിക്കാമെന്നു വിചാരിക്കുന്നു. പൂർവ പുണ്ണമുള്ളവൻ, ഈശചരപ്രസാദം കൂടാ**തെ** എത്ര പ്രയത്നാ ചെയ്താലും ഹിതമായുള്ള ഫല **അാ** കിട്ടകയില്ലെന്നും ഈശചരല്രസാദത്തോടു കൂടിയ പ്രയത്നം കൊണ്ടുമാത്രമേ ആന്നുക്രലമാ യുള്ള സ്ഥാനങ്ങളും സാധനങ്ങളും കിട്ടുകയുള്ള എന്നും വിചാരിക്കും. ഇഹലോകത്തും പരലോ കങ്ങളിലും എത്രതന്നെ വലുതായ സ്ഥാനങ്ങളും സാധനങ്ങളും ലഭ്വമായാലും, അവകൊണ്ടൊന്നം പരിപുണ്ണസുഖം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല **എന്നു** ത്തിൽ അനഭവം കൊണ്ട് ബോജ്വപ്പെടുകയും ചെയ്യും. വാസ്തവത്തിലുള്ള സുഖം ആത്മാവി അ**ത്ഥാതി**വിക്കു് **സ്ഥി**തിചെയ്യുന്ന**ള**്. സുഖമാണു് രാശ പതവുമായുള്ള **ഉ**ത്തമവും **േവണ്ടതു് എന്ന വിചാരം ക്രമാകൊണ്ടു സംഭ**വി അപ്രകാരം വരുമ്പോഠം ഉത്തമസുഖസ്ഥാ ക്കുറ.

നാ എവിടെ എന്നുനേചച്ചുക്കാൻ അവൻ ഉൽക്ക **ണു**യോടുകൂടി ആരംഭിക്കും. അപ്പോ**റം ,അ**ത്ഥാ ത്ഥിതന്നെ ജിജ്ഞാസുവായിത്തീരും. പിന്നീടു ക്ര**ഷത്തിൽ പ**രമുജ്ഞാനിയാ**യും** ഭവിക്കും. അത്ഥാ ത്ഥി പമേഭക്തനായും പരമജ്ഞാനിയായുംതീന് തിനുള്ള ഒരുത്തമദ്ദഷ്ടാന്തമാണു് ധ്രുവചരിതത്തിൽ കാണപ്പെടു**ന്നത്.** സ്ഥാതംഭവമനു**പിന് പ്രി**യ വതനെന്നും ഉത്താനപാടനെന്നും രണ്ടു പുതന്മാ **തുണു**മായിരുന്നു. അവരിൽ ഉത്താനപാളൻ സു നീതി എന്നും സുരുചി എന്നും രണ്ടു ഭായ്യമാരെ സുനീതിചിൽ ധ്രൂവനം സുരുചിയി**ൽ ഉത്തമനും ജനിച്ചു. ഒരു ദിവസം സുരുച്യയു**ടെ പത്രനായ ഉത്തമൻ സിംഹാസനസ്ഥനായ പിതാ വി**ൻ**റ മടിയിൽകയ**റി ഇ**രുന്നു. അപ്പോരം ധ്ര വന്തം പിതാവിൻെറ മടിയിൽ കയറി ഇരിക്കാൻ ത്രുമിച്ചു. സുജചി അതു കണ്ട് ധ്രൂവനെ തടു ധനി എന്റെ പതനല്ലാത്തതിനാൽ നിൻെ ത്രമം നിഷ് ഫലമാണം. തപസ്സുചെയ്യ **പുരു**ഷോത്തമനർറ വരപ്രസാ**ഭത്താ**ൽ എൻെറ **പത്ര**നായി ജനിച്ചാൽ നിനക്ക **നുപാസ**നം ലഭ്യമാകം<sup>33</sup> എന്നു പറഞ്ഞു. **അതു** കേട്ട് വളുമെ വ്വസനത്തോടുകൂടി **ധ്രവൻ സ്ഥ മാതാവാ**യ ഹസുനീതിയുടെ അടുക്കൽചോയി അനാജ്ഞയും ംവാഞ്ജി ത**പ**സ്സചെയ്യാനായി തിരിച്ചു. അപ്പോ**റം** 

ധുവന് അഞ്ചു വയസ്സമാത്രമേ പ്രായമു**ണ്ടായി** രുന്നുള്ള. ഇപാസനം സിദ്ധിക്കണമേന്ന ആഗ്ര ഹത്തോടുകൂടിയാണ്ഡ്രവൻ പുരുഷോത്തമനെ **ക്കു**റിച്ചു തവസ്സ ചെയ്യാൻ പോയ**യ്**. അപ്പോ**രം** നുപസ്ഥാനം ലഭ്വമാകണമെന്നുള്ള **ആഗ്രഹമ** ല്ലാതെ അതിൽ കവിഞ്ഞ ആഗ്രഹമൊന്നുംതന്നെ ധുവന്ദണ്ടായിരുന്നില്ല. ശ്രീനാര ഒമഹർഷിയിൽ നിന്നും കിട്ടിയ ഉപദേശമനസരിച്ച് പുരുഷോത്ത മനായ ഭഗവാനെ സരൂപനായിത്തന്നെ ധ്വാനി ച്ചാംകൊണ്ടു ധ്രൂവൻ അതിതിവ്രമായ തപസ്സിനെ ആചാിച്ചു. ഒടുവിൽ ഭഗവാൻ പ്രതൃക്ഷമായി വേ**ണ്ട** വരങ്ങളെ പ്രദാനം ചെയ്തും. ധ്രുവൻ പുരു ഷോത്തമനായ പരമാത്മാപിന്റെ സവാന്തയ്യാ മിഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കരിച്ചതല്ലാതെ സന്ദകാടി കളെപ്പോലെ സവ്വാതീതഭാവത്തെ സാക്ഷാര് കരി അത്ഥാത്ഥിയായിരുന്നതല്ലാതെ മോക്ഷ മാഗ്ഗത്തെ ഇപ്പിച്ചതുമില്ല. അതിനാൽ ബ്രഹമാ ണ്ഡത്തിൽ ഏററവും ഉന്നതമായ ഒരു അധികാ രത്തിനു ധ്രവൻ അർഹനാധിത്തീർന്നു. മോക്ഷ ത്തിനർഹനായി ഭവിച്ചില്ല. എങ്കിലും ഈ ബ്ര ഹമാണ്ഡം അവസാന്ദ്രമായുള്ള പ്രളയത്തിൽ ലയി ക്കു**ന്നതു**വരെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നതായ ഒരുത്തമ സ്ഥാനമാണ് ധ്രൂവന കിട്ടിയിട്ടുമ്മത്. യ്രവ നെപ്പോലെ അത്ഥാത്ഥികളായിരുന്നു് ഉത്തമഭ ക്തന്മാരായിത്തീന്നവരാണ് സുഗ്രീവൻ. വിഭീഷം ണൻ മുതലായ ഭക്തന്മാര.

. ജിജ്ഞാസുക്കളായി അനേകം ഭക്തന്മാർ വർത്തിച്ചുട്ടണ്ടു്. എ**ല്ലാവ**ിധത്തിലുള്ള നമാരും ടുംഖത്തിന്റെറ ആത്വന്തി ജിജ്ഞാസൂ ചി കനിവൃത്തി വേണമെന്നുള്ള <u>ഇ</u>ച്ചു നെറെ ഭക്കി. ഉണ്ടാകുമ്പോ**ഠം ജി**ജ്ഞാസുക്കളു യിഭവിക്കുന്നു. **അതുപോലെ** സകല അ**ത്**വത്രി കളും ഒരു വിധത്തിലും ഒരു കാലത്തും നശിക്കാ ത്തതായ അർത്ഥം മോക്ഷസാമ്രാജ്വമാകയാൽ അതിൽ തീവ്രമായ ഇഷ്ട്രയുണ്ടാകുമ്പേക്കുജിഉഞ്ഞാ സുക്കളായി ഭവിക്കുന്നു. അജ്ജ് നൻ തന്നെ ഒരു **ആര**ത്തനായും അർത്വാർത്ഥിയായും ആരംഭിച്ച് ജിജ്ഞാസുവായി തീന്നതിനുള്ള ഒരുത്തമദ്ദരുമാന്ത താഴെപറയുന്ന ഗ്ലോകം നൻെറ ആർത്തൻ, അർത്ഥാർത്ഥി എന്ന ഭാവ ങ്ങളെ വിശദമായി തെളിയിക്കുന്നുണ്ടു്:

> നഹി പ്രവശ്വാമി മമാവനുള്ളാ ' മൃച്ഛോകമച്ഛോഷണമിന്ദ്രിയാണും അവാപ്വ ഭൂമാവസപത്നമുജാം രാജ്വം സുര•ണാമപി ചാധിപത്വം.

> > တီစ. 11. 5.

്ഭ്രലോകത്തിൽ ശത്രമ്മിതവും സർവസമുദ്ധ യോടുകൂടി തുമായ രാജ്വത്തേയും സചഗ്ഗത്തിന്റെ ആധിപത്വത്തേയും പ്രാപിച്ചാലും എൻെറ ഇന്ദ്രി യങ്ങളേയും മനസ്സിനേയും വരട്ടുന്നതായ ദുഖത്തെ നശിപ്പിക്കാനുള്ള മാഗ്ഗം ഞാൻ കാണുന്നില്ലു.''

2421

ഇൗ ശ്ലോകത്തെ ഒന്നാമല്യായം 34\_ാം പുറ ഈ വ്യാഖ്യാനിച്ചിട്ടുണ്ടു്. അജ്ജ് നനെപ്പോലെ ജിജ്ഞാസുഭകതസാരായിരുന്ന് ജ്ഞാനികളായി ത്തിന്നവരാണു ജനകൻ, ഉദ്ധവർ മുതലായവർ. ജിജ്ഞാസുക്കറം നേരിട്ടു തന്നെ പരമാത്മാവിനെ ക്കുറിച്ചുള്ള ശരിയായ ജ്ഞാനം സിജിച്ച മുക്തം നാരായി ഭവിക്കുന്നു. ആത്തന്മാരും അത്ഥാ ത്ഥികളും കാലക്രമാകൊണ്ടു ജിജ്ഞാസുക്കളായി ത്തിരുകേയും പിന്നീട്ട ജ്ഞാനമുണ്ടായി മുക്തം ന്മാരായിത്തിരുകയും ചെയ്യുന്നും.

- 15. ജ്ഞാനത്തോടു കൂടിയ ഭക്തിയെയാണും ഭഗവാൻ ഉത്തമഭക്തിയായി പറയുന്നത്. അതു തന്നെ നിഷ് കാമഭക്തിയെ ന്നും ജ്ഞാന് പോളെക്തിഎന്നും പറയപ്പെടുന്നു. ജ്ഞാനികഠം പരമാത്താവിൻെറ നിർഗുണവും സർവാതീതവുമായ ഭാവത്തെ സാക്ഷാത് കരിച്ചിട്ടുള്ള വരാണ്ട്. അവക്കാ സർവേ ശചരനായ പരമാത്താവിനും ആത്രമാനുഭാവത്തിൽ യാതൊരു വൃത്വാസവുമില്ല. പരമജ്ഞാനത്തോടുകടിയ ഭക്തന്മാർ ദൃഷ്യാന്തും സനകാദികർം, തുകൻ, നാരദൻ മുതലായവരാകന്നും.
- 16. ആത്തൻ, അത്ഥത്ഥി, ജിജ്ജാസു, ഉഞാനി എന്ന നലുവിധത്തിലുള്ള ഭക്തന്മാരും ഏതുവധം മനോഭാവത്തോടുംശുപത്തിലും പരമാ

തമാവിനെ ധ്വാനിക്കുന്നവോ, ആ രുപത്തിൽ തടന്ന പരമാത്മാ അവക്ക് പ്രത്യ ക്ഷോവുകയും അവങ്ങടെ അഭി ല്ല ക്ഷാവുകയും അവങ്ങടെ അഭി ല്ല ക്ഷാവുകയും അവങ്ങടെ അഭി ല്ല ക്ഷാവുകയും അവളാക്കാന്റ് ഇവദേശിക്കുന്നു. ഈ തത്വത്തെ ഭഗ വാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ടു് ഉവദേശിക്കുന്നു:\_\_\_

യോ യോ യാം താം **ത**ന്നും ഭക്തു യെ യൻച്ചിതുമ<sup>ി</sup>പ്പുതി തസ്വ തസ്വാചവാം ശ്രദ്ധാം താമേവ വിദധാമ്വഹം.

ഞീത ViI. 21 \*

"ഏതേതു ഭക്തൻ വിശ്വാസത്തോടുകൂടി ഏ തേതുരുപത്തിൽ സവാന്തയ്യാമയും സവാതീതനു മായി വത്തിക്കുന്ന എന്നെ പൂജിക്കുന്നതിന്റ് ഇ ല്ലിക്കുന്നുവോ, അതാതു ഭക്തൻെറ അതാതു മുത്തിയെ സംബന്ധിച്ചുള്ള വിശ്ചാസത്തെ സവാ ന്തയ്യാമിയായിരിക്കുന്ന അാൻ തന്നെ സ്ഥിരമാക്കി ച്ചെയ്യുന്നു."

<sup>\*</sup> നാഗ്യാം കേതാം = ഏതോള് ഭക്തൻ; നാഗ്യാം തന്നാം = പ്രാഹാത്യാ പ്രാഹ ഏതോള് ത്രേപത്തിൽ; നായ്യാം തന്നു ച്രാഹാത്യാ പ്രാഹാത്യാ പ്രാഹാത്യാ പ്രാഹാത്യാ പ്രാഹാത്യാം പ്രാഹാത്രം പ്രാഹാത്യാം പ്രാഹാത് പ്രാഹാത്യാം പ്രാഹാത്യാം പ്രാഹാത്യാം പ്രാഹാത്യാം പ്രാഹാത്യാം പ്രാഹ്ത്യാം പ്രാഹ്ത്രം പ്രാഹ്ത്യാം പ്രാഹ്ത്രം പ്രാഹ്ത്രം പ്രാഹ്ത്രം പ്രാഹ്ത്രം പ്രാഹ്ത്രം പ്രാഹ്ത്രം പ്രാഹ്ത്രം പ്രാഹ്ത്രം പ്രാഹ്ത് പ്രാഹ്ത്രം പ്രാഹ്ത്രം

വിവരണം: \_\_ പരമശിവന്റെ രൂപത്തിൽധ്വാ നിക്കുന്നവനു ചരമശിവനായും വിഷ്ണുവിൻെറ **രൂപത്തിൽ** ധ്വാനിക്കുന്നവന്റ് വിഷ്ണുവായം ഭേവി യുടെ രൂപത്തിൽ ധ്വാനിക്കുന്നവനു ഭേവിയായും ഗണേശൻറ രൂപത്തിൽ ഗ്വാനിക്കുന്നവനു **ഗ**ണേ ശനായും സുബ്രഹ്മണ 16ൻറ രൂപത്തിൽ ധ്യാനി ക്കുന്നവനു സുബ്രഹ്മണ്യനായും ഏകനായ പര മാതമാവുതന്നെ പ്രതൃക്ഷമാകുന്നു. അയ്ലപോലെ **ളുഖനിവൃത്തിക്കായി പു**ജിക്കുന്നവന്ത് ഭുഖനിവൃ പല ത**രത്തിൽ ളുഹ**ലോക ത്തിയുണ്ടാകുന്നു. സംബന്ധമായുള്ളതോ പരലോകസംബന്ധമായു **ള്ള**തോ ആയ സകലവിധ അ**ത്ഥങ്ങ**ളും അവ സ്ഥാനങ്ങളും ഏകനായ പരമാത്മാ വിന്റെറ അനുഗ്രഹംകൊണ്ടുതന്നെ ഭക്തനമാർക്കും ലഭ്വമാവുകയും ചെയ്യുന്നു. പരമാത്മാ ഏതെങ്കിലും **അല്ലെ**ങ്കിൽ അരൂപമാ<u>യ</u>ൊ **രൂപത്തി**ലൊ പ്രത്യക്ഷമാകണമെങ്കിൽ അതിനു ഭക്തിയും ശ്രഭാ അലകാരം ഭക്തിയും മുഖ്വകാരണം. യുമാണാ **ത്ര**ധയം ഉറയ്തണമെങ്കിൽ അതിനും കാരണം ഈശചരപ്രസാദം മാത്രമാണു്. ഈശചരപ്രസാദം പുണ്യകർമ്മങ്ങൾ കൊണ്ടല്ലാ**തെ** ഉണ്ടാ**കുന്നതു** സ കല ജീവിക്കാക്കാ ഹിതമായുള്ള പ്രവ ത്തികളെ മനോവാക്കായങ്ങൾ കൊണ്ട് അന ഷ്ഠിക്കുകയും ഒരു ജിവിക്കുപോലും അഹിതമായുള്ള പ്രവൃത്തികളെ ഒരിക്കലം അനാഷ്ഠിക്കാതിരിക്കുക

യുമാണം പണ്യകഴ്മം. പണ്യജീവിതവും അപ്ര കാരമുള്ള ജീവിതം തന്നെ.

16. ഭക്തിക്കുള്ള പ്രധാന സാധനങ്ങളെ പററിയും ഭക്തിയുടെ മാഹാത്മ്വത്തെ പററിയും അദ്ധ്വാത്മരാമായണത്തിൽ ശ്രീരാമൻ ഭക്തയായ ശബരിയോടു താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം ഉപഭേ ശിച്ചിട്ടുണ്ടു്:—

പ്രേണ ഭജിക്കുന്ന വിഷയത്തിൽ പുരുഷൻ എന്ന കാരണത്താലൊസ്ത്രീ.എന്ന കാരണത്താലൊ യാതായ വിശേഷവുമില്ല. അതുപോലെ ജൂതി **കൊണ്ടൊ നാ**മംകൊണ്ടാ സൗശ്രമംകൊണ്ടാ യാതൊരു വിശേഷവുമില്ല. പരമാത്മാവായ എന്നെ ഭജിക്കണമെങ്കിൽ അതിനു സാധനം ഭക്തിമാത്രമാണ്. പരമാത്മാപായ എന്നിൽ ഭക്തിചില്ലാതെ യജ്ഞങ്ങഠം ചെയ്തതിനാലൊ തവസ്സ്, വേദാഭാൃയനം, കമ്മാമത ലായവയാലൊ എന്നെ കാണാൻ സാധിക്കന്ന തല്ല. അതിനാൽ അല്ലയൊ ഭാമിനി! ഭക്തി ക്കുള്ള സാധനങ്ങഗം എന്താണെന്നു ചുരുക്കമായി പറയാം, കേട്ട<sup>്</sup>ലും. **ഒന്നാ**മത്തെ സാധനം സത്ത ക്കളോടുള്ള സാഹവാസം തന്നെ. രണ്ടാമത്തെ സാധനം എൻെറ **കഥ**കളെ പഠിക്കുകയും, മൂന്ന മ<mark>ത്തേതു്</mark> ഏൻെ കല്യാണഗുണങ്ങള് കീത്തനം ചെയ്യുകയുമാണും. നാലാമത്തേത് ഞാൻ ചല **ഭക്തന്മാർ**ക്കും കൊടുത്തിട്ടുള്ള ഉപദേശങ്ങളെ

വ്യാഖൃാനിച്ചറിയുകയാകുന്നു. ആചായ്പനെ പരമാ ത്മബുധിതാടുകൂടി യാതൊരു കുപടവും കൂടാതെ ഉപാസിക്കുന്നതും പ<sub>ോ</sub>പകാരം എന്ന പുണ്യ **ശീലത്തോടുകൂ**ടിയും യമം, നിയമം മുതലായ നധ**ധനംങ്ളോട്ട**്യുടിയു*ം* വർത്തി കുന്നതുമാണും ്യാ**നെ** വിധിയന്മസ അഞ്ചാ**മത്തെ സാ**ധനരം. രിച്ചു ഭിവസംപ്രതി പുജിതന്നതു ആറാമത്തെ സാധനവും, എന്നെ സംബന്ധിച്ചുള്ള മന്ത്രങ്ങളെ നിശ്ചിതമായുള്ള നിഷ്യയോടുകൂടി ചുപിക്കുന്നുള് എന്നിൽ വ ഏഴാമത്തെ സാധനവുമാകുന്നും യൂരുന്ന ബഹുമാനത്തെക്കാർം എന്റെറ ഭക്താമാ രിൽ ബഹുമാനം വയ്ക്കുന്നതും ബ്രഹമാ **പിചീലിക** വരെയുള്ള സകച പ്രാണികളിലും പ്രകൃതിമുതൽ സ്ഥ് ലം വരെയുള്ള സകല് ഭ്രത **ങ്ങ**ളിലും പരമാത്മാവായ ഞാൻ വസിക്കുന്നം, ബൂദ്ധിയോടു കൂടി വർത്തിക്കുന്നതും ഉപരതി, തിതിക്ഷം ശമം, ഒമം, ധാനം, ശ്രദ്ധ എന്ന ഗുണങ്ങളോടുകൂടി **ആ**സക്തിയില്ലാതെയിരിക്കുന്നത്ര വിഷയങ്ങളി**ൽ** മാണം എട്ടാമത്തെ സാധനം. ഭക്തിക്കുള്ള **ഒൻപതാമത്തെ** സാധനം ഈശചരസചര്രവം, **ജീവസചത്രപ**ം, പ്രവഞ്ചസ**ചത്രപംഇ**വയുടെ **പര** മാത്ഥതത്വത്തെ പ്രററിയുള്ള വിചാരണയാണു്. ഈ ഒൻപതു വിധത്തിലുള്ള ഭക്തി ഉണ്ടാകുന്നതു സ്ത്രീക്കൊ പുരുഷനൊ പക്ഷിമുഗാദിക**ാ**കൊ

ഭക്തിലക്ക ആയാലും, അല്ലയോ ശുഭമായ ണങ്ങളോടുകൂടിയവളെ! പ്രേമസ്വരുപമായ ഈ ഭക്തി ഉണ്ടായ ഉടൻ തന്നെ എൻെറ തത്വാന **ഉ**ണ്ടാകം. സതുണനിർതുണസചര്രചനാ യിരിക്കുന്ന എൻൊ തത്വം അനുഭവമാകുന്നവൻ ആ ജന്മത്തിൽ തന്നെ മുക്തിയും സിജിക്കും. എതി നാൽ മോക്ഷത്തിന ഇപ്രകാരമുള്ള ഭക്തിയാണു സുനിശചിതമായുള്ള എന്ന**യ**് മാം ഇര്. ഒന്നാമത്തെ സാധനമായി പറയപ്പെട്ട **സ**ത്തുക്ക**ള**ടെ യാവസെത്ര**ത്തന** സമമവാസാ സംഭവിക്കുന്നുവോ അവനം ക്രമമാനി പക്തിയുടെ സിദ്ധി**ക്കും.** എട്ടസാധനങ്ങളും നാൽ ഭക്തിതന്നെ മുക്തി എന്നതു നിശ്ചിതമായ തതചമാകുന്നു "

<sup>\*</sup> ശ്രീറാമ ഉവാച:--

പുംഭസ്ത്വ സ്ത്രീടതച്ചി ശേക്കോ പാ ജാതിനാമാത്രമാദയു ന കാരണം മദ്ഭേജന ഭക്തിരേവ ഹി കാരണം യജ്ഞദാന പൊളിവാ വേദാജ്യയന്ധ ർമ്മഭിു നെവ ദ്രഷ്ട്രമഹംശദേശ്യാമദ് ഭക്തിപിമും ബം സദാ തന്നു ദ് ഭാമിനി സംഭക്ഷപാത് വക്ഷേയ്യവാ ഭക്തി

സതാം സംഗാതിരേഖാത്ര സാധനം പ്രഥമം സ്മൃതം ഒചിതിയാമത്കഥാലാപസ് ഇതീയാ മദ് ഇണേരണം ുൃാഖൃാതുതാം മദാചസാം ച ഇർത്ഥം സാധനം ഒഴവത് ആ ചാ≆യ്യാപാസനം ഭഭേദ്രമത് ബുലുൃൃ്⊿ായയാ സദാ ചഞ്ചഗം പുണൃശീലതാം യമാദി നിയമാദി ചം

ശബരിക്കായി കൊടുത്ത മേല്പറഞ്ഞ ഉപദേശത്തിൽ ഭക്തിക്കള്ള ഒൻപതു സാധനങ്ങളെ ഭഗവാൻ ത്രീമാമൻ ഉപദേശിക്കുന്നുണ്ടു്. അവ താഴെ പറയുന്നു വയാകസം.....

1. സൽസംഗം. 3. ദഗവൽ കഥാപഠനം. 3. ദഗവൻകവ്വാണഗ്രണകീൽനം 4. ഭഗവട പേടേശങ്ങളിലടങ്ങിയിട്ടുള്ള വാക്വങ്ങളുടെ അത്മ വിചാരണ. 5 പരമാത്മാ തന്നെ ഗ്രദ് എന്നും ഇരു തന്നെ പരമാത്മാ എന്നുമുള്ള ചിന്തനവും കാപ്പട്വം കൂടാതെയുള്ള ഇരുതുശ്രേഷയും, പണ്യ ശിലവും യമനിയമാടികളുടെ പരിശീലനവും.

നിക്കാ മത് പൂജനേ നിത്വം ക്ഷക്യം സാധനമീരിതം മമ മത്ത്രേപാസകത്വം സാംഗം സപ്തുമമുച്ചത്ര മല്ഭക്കേത്രക്ഷാധികാ പൂജാ സവിഭയേഷു മന്മതിം ബാഹ്വാർത്ഥേഷു വിരാഗിതവം ശമാലിസഹിതം തഥാ അഷ്യമം നവമം തഘവിചാരോ മമ ഭാമിനി ഏറാം നവവിധാ ഭക്തിം സാധനം മസ്വേകന്വ വാ സ്ത്രീതോ വാ പുരുക്ഷസ്വാഹി തിര്യൂഴഗ്വാനിഗത്തു വാ ഒക്കാ സംബായതെ പ്രോലക്ഷണാ ഇടചക്ഷണം ഒക്കെ സംബായതെ പ്രോലക്ഷണാ ഇടചക്ഷത്തെ ഒക്കെ സംബായത്ത് പ്രോലക്ഷണാ ഇടചക്ഷത്തെ ഒക്കാ സംബായത്ത് പ്രോലം ക്ഷംപിർഭമാക്ഷത്യേതി സുനിപ

പ്രൂഥമം സാധനം പന്ു ഭവേത്തനു ക്രുമണ ഉ ഭഭവത് സവ്വം ത<sup>ു</sup>താ ഭക്തിർമുക്തിരേവ സുനിച്ച (ശ്ചിതം

on. oo. III. X. 20—31∘

6. പരമാത്മാവിനെ സമ്രപമായും അത്രപമായും പ്രൂജിക്കുക. 7. ഭഗവന്നാമജപം. 8. ഭഗവദ് ഭക്തന്മാരിൽ ഭഗവാനിൽ വയ്യും ന്നതിനേക്കാരം ഭക്തിയും ബ്രാനവും, സവ്പ്രാണികളിലും ഭഗവാൻ വസിക്കുന്നു എന്നു ബൂദ്ധി, വൈരാഗ്യം, ശമാദിതുണങ്ങളുടെ സമ്പാദനം. 9. തത്വവിചാരണം, അത്താത്രം ജീവൻ, ഈശ്വരൻ, പ്രപഞ്ചം ഇവയുടെ വാസ്തവസ്വത്രപത്തെ പററി അറിയുന്നു തിലേക്കള്ള ത്രവണവും മനനവും.

ഇവ ഭക്തിക്ക് ഏററവും പ്രധാനമായുള്ള സാധനങ്ങളാകയാത് അവയെപ്പററി വയക്കമായി താഴെ പ്രതിചാദിക്കാം;—

i സത്സംഗം: \_\_ സഭാചാരനിഷ്യന്മാരും സത്യ സ്വഭാവികളും ശരിയായ സംസ്താരം സിലിച്ച വരുമായ ജനങ്ങളെയാണു സത്തുക്കാം എന്നു പറയുന്നത്ര്. സത്സംഗംകൊണ്ട് സാധിക്കാൻ പാടില്ലാത്തതായി യാതൊന്നുമില്ല. ധമ്മം, അത്ഥം, കാമം, മോക്ഷം എന്നു് മനുഷ്യജന്മ ത്തിൽ സാധിക്കേണ്ടതായി പറയപ്പെടുന്ന നാലു പുരുഷാത്ഥങ്ങളും സത്സംഗംകെ ആണ്ടാകുന്ന താണു്. സത്സംഗം ഉണ്ടായിത്തിന്നാൽ മറെറട്ടു സാധനങ്ങളും സിലിക്കുമെന്നാണു് ഭഗവാൻ ശ്രീ മാമൻ പറയുന്നത്ര്. ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗിതയിൽ ഭഗവത്പ്രിയന്മാരായിവണ്ണിക്കപ്പെടുന്നവർതന്നെ സത്തുക്ക**ം**. ഭഗവാൻ അവരെ താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം വണ്ണിച്ചിര<sup>ി</sup>ക്കുന്നു:\_\_\_

> അദേചായ സവിഭുതാനാം മൈത്രു കരുണ ഏവ ച നിർമ്മമോ നിരഹതാരു സമദുഖസുഖു ക്ഷമീ.

> > ഗീത. XII. 13.

സമഃ ശത്രെ ച മിതേ ച തഥാ മാനാപമാനയോഃ ശീതോഷ്ക്കസുചട്ടുംഖേഷ്യ സമഃ സംഗവിവർജിതഃ.

ഗീത. XII. 18.

**ം ഒ**രു പ്രാണിയുടെ നേർഷം ഭേവഷബുദ്ധിയി ല്ലാതേയും സവ്പാണികളുടെ നേർക്കും മിത്രഭാവ ത്തോടുകൂടിയവനായും കൂപാലുവായും രമോ മമതയെ ഇല്ലാതെ (ഞാൻ എന്നോ, എ ഭാവമില്ലാ**തെ**) സുഖ ജഖ**ങ്ങളെ ൻ**റ തെന്നൊ സമമായി വിചാരിക്കുന്നവന യും ശത്രുവിന്റേറയും സ്സേഹിതൻേറയും നേർക്കു് ഒരുപോലെ സ്റ്റേഹ ത്തോടുകൂടിയവന യുഗ അതുപോലെതന്നെ മാനാ പമാനങ്ങളെ ഒരുപോലെ കരു**തു**ന്നവ**ന**ായും ശീതം,ഉഷ്ണം, സുഖം, ഒഃഖം എന്ന ഭാവഭേഭങ്ങ**ം** കൊണ്ട് യാതൊരു ക്ഷോഭവം ഭവിക്കാത്തവ ഒന്നിലും **ആ**സക്തിയില്ലാത്തവനായും നായും വത്തിക്കേണ്ടതാകുന്നം,"

ഇയ ഗ്ലോകങ്ങളെ 2-ാം അദ്ധ്വായത്തിൽ 85-ാം പറത്ത വ്യാഖ്യാനിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇയ ഗ്രന്ഥത്തിൽ രണ്ടാമദ്ധ്വായത്തിൽതന്നെ സത്തുക്കളിൽ പ്രകാശിക്കുന്ന സഭ്ഗണങ്ങളെപ്പററിയും അവരിൽ കാണു ന സഭാചാരനിഷ്യയെപ്പററിയും പ്രതിപാ ഭിച്ചിട്ടുള്ള തിതാൽ ഇ വിടെ ആവർത്തിച്ചുപറയണമെന്നു വിചാരിക്കുന്നില്ല.

ii. **ഭഗവത്** കഥാപഠനം; ത്രീരാമനെ രാമായ ണം ഒരു ഉത്തമമാ**തുകാ**പാരുഷനായി വണ്ണിക്കുന്നു. ത്രീരാമതെ താറ്റാതാപുരുഷനായും മാത്രകാസ മാത്രകാഭർത്താവായും മാത്രകാ യോ ദ്രരനായം ചക്രവർത്തി മായും , മാത്രകായോലാവായും വണ്ണി ചിട്ടുണ്ട്. രാമായണത്തിന്റെറ ബാഹ്വാ**ത്**ഥം മാത്രം ഗ്രഹിച്ചാലം, ത്രീരാമനിൽ അതൃന്തം ഭ ക്തിയും ത്രഭായും തോന്നത്തക്കവിധത്തിലാണ് ശ്രീ രാമനെ വണ്ണിച്ചിട്ടുള്ളത്. ശരിയാനവിധത്തിൽ ത്രീരാമകഥ പഠിച്ചാൽ ത്രീരാമനിൽ മായ ഭക്തിയുണ്ടാകം. അതുപോലെ തന്നെ പര മാതമാവിനെറെ ഓരോ മുത്തിഭാവങ്ങളായ ശിവൻ, വിഷ്ണ, ഭേവി, സൂല്വമാണ്വൻ, ഗണേശൻ, ത്രികൃഷ്ണൻ മതലായ മുത്തികളെപ്പററി പതിപാ ഭിക്കുന്ന പുരാണങ്ങളും ഇതിഹാസങ്ങളും ഉണ്ട്. എല്ലാ മുത്തികളും പരമാത്മാവിനെറ ഭാവവി ശേഷങ്ങളാണെന്നുള്ള ബോധത്തേടുകൂടിയാ**ണ് ഓരോ പുരാണവും പഠിക്കേണ്ടതു**'.

iii. ഭഗവത്കല്യാണഗുന്നകിത്തനാം. ത്രീരം മായണം, ഭാഗവതം, ഭാരതം, മറപ്പോണങ്ങൾ ഇവയിലെല്ലാം ഓരോ അവതാപ്പേരുഷന്മാരു ടേയും പരമാത്മാവിന്റെയും ത്രമമ്മണങ്ങളെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന സാഭവങ്ങളും സ്തുതികളും ഉണ്ട്. അവയെ ആവത്തിച്ച കീത്തനാം ചെയ്യുന്നതിനാലും അവയെ ആവത്തിച്ച കീത്തനാം ചെയ്യുന്നതിനാലും അവയെ ആവത്തിച്ച കീത്തനാം ചെയ്യുന്നതിനാലും അവയെ അവത്തിച്ച കീത്തനാം ചെയ്യുന്നതിനാലും അവയെ അവത്തിച്ച കീത്തനാം ചെയ്യുന്നതിനാലും അവയെ അവത്തിനാലും ഒരു ഉത്തമപുരുഷവിൽ വിക സിക്കേണ്ടതായ സകല സമ്ഗണങ്ങളും നമ്മിൽ പ്രകാശിക്കുകയും ഒർഗ്രണങ്ങൾം നമ്മിൽ നിന്നും

iv- ഭപ**ാഭപഭേശ**ങ്ങളിലുടങ്ങുട്ട് വാകൃങ്ങ ളടെ അത്ഥവിചാരണ:\_\_രാമായ**ണ**ം, ഭാര**ത**ം എന്ന ഇതിഹാസങ്ങളിലും സകല പുരാ**ണ**ങ്ങ ളിലും ഗീതകളും മാദുപദേശങ്ങളുമായി അനേകം ഭാഗങ്ങ**ം ഉണ്ട്. പര**ണങ്ങളയും ഇതിഹാ സജഭളേയും ശ്രീവേദവ്വംസമഹർഷി മുതലായവർ നിർമ്മിച്ചിട്ടുള്ള ത്ര് അവയിലുള്ള കഥക**ാ**മാത്രം കേട്ടു രസിക്കാനല്ല; വേദങ്ങളിലും ഉപനിഷത്തുക ളിലും അടങ്ങീട്ടുള്ള തത്വങ്ങ**ും** ദു**ർ**ഗ്രാഹൃങ്ങളാ എളപ്പത്തിൽ അവയെ മനുഷ്യാര വേണ്ടി കാരുണ്യമൂത്തികളായ **ഗഹിപ്പിക്കാൻ** മഹർഷിമാർ ഈ ഉത്തമഗ്രന്ഥങ്ങളെ നിർമ്മിച്ചി ട്ടുള്ളതാകുന്നും. അവയുടെ മുഴുവൻ സാരങ്ങളേയും ഭഗവദ് ഗീതപോലെയുള്ള ഭാഗങ്ങളിൽ

പരാണങ്ങളിലും ഇതിഹാസങ്ങളിലും സംഗ്രഹിച്ച വച്ചിട്ടുണ്ടു്. അവതിൽ പരമാതമാവു് ഒരോ മൂത്തിരുപമായും മററും പ്രത്യക്ഷമായി ഭക്തനമാ ക്കുപദേശിച്ചിട്ടുള്ള വാകൃങ്ങളെ ശരിയായി പഠി ക്കുന്നപേക്ഷം, പുരാണങ്ങരം, ഇതിഹാസങ്ങരം ഇവ യുടെ പ്രാധാന്വം എന്താണെന്നു മനസ്സിലാക്കുന്ന തിനും തന്മൂലം ഭക്സി, വൈരാഗ്വം, ജ്ഞാനം മുതലായവ വലിക്കുന്നത്താം സാധിക്കും.

v. പരമാത്മാവിചും ഇതവിലും അഭേദഭാവന, ക**ാപട്ട**്വംകൂടാതെയുള്ള **നയ**ത്തിത്രിച്ചു ശീലം, യമനിയ്മാദികളുടെ പരിശീലനം:\_\_സക ലജീവന്മാർക്കും വാസ്തവമായുക്കു ഗുരു പരമാത്മാ മററുള്ള ഗുരുക്കന്മാരെ സചീകരിക്കുന്ന വാണു്. അവരിൽ **പരമാത്മനിവിശേഷമാ**യ ചക്ഷം, ഭക്തി അവശ്യമാകുന്നു. അതൃന്തം ഭക്തിയും ത്രജായം കൂടാതെ ഏതെങ്കിലും വിചാരമൊ വാകക്കാ പ്രവൃത്തിയൊ ഇരുവിനെപ്പററി ഒരി ക്കലും ഉണ്ടാകാൻ പാടില്ല. "പേരോപകാരം പു ണ്യായ പാപായ പൂപീഡനം'' എന്ന വാക്യപ്ര കാരം യാതൊരു പ്രാണിക്കും മനോവാക്കായങ്ങ ളായ ത്രിവിധകരണങ്ങളിൽ ഒരു കരണംകൊണ്ടും യാതൊരു കാരണത്താലും പീഡയ്യം കാരണമാകാ തിരിക്കയും സഭാ ഉപകാരം ചെയ്യുന്നതിനു സന്ന **ക്കാനായിരിക്കു**കയും ചെയ്യ**ന്ന**താണ് പുണ്വശീ ലത്വം. അഞ്ചാമത്തെ സാധനത്തിൽ യമനിയമ

അങളും ഉഠംപ്പെടുന്നു. അംഗിംസ, സത്വം, അസ്സേ യം, ബ്രാമലവ്യം, അപരിഗ്രഹം എന്ന അഞ്ചും ഗുണങ്ങളും, തമങ്ങഠം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. നിയമങ്ങഠം എന്നതിൽ ശൌചാം, സന്തോഷം, തചസ്സ്, സ്വാദ്ധ്വാതം, ഈശചരപ്രണിധാനം എന്നു അഞ്ചു അനുഷ്യാനവിശേഷങ്ങളും ഉഠംപ്പെ ടുന്നും. ഇവയെ അഞ്ചാമദ്ധ്വായത്തിൽ വ്യാഖ്വാം നിച്ചിട്ടുണ്ടും.

vi, ചരമാത്മാവിനെ സരൂപമായും അരുച മായും പൂജിക്കുക:\_\_ ഇവിടെ പൂജ എന്ന േപറയു ന്നതു് ശ്രീരാമമുത്തിയുടെ പൂജയാണു്. ശ്രീരാമൻ, ത്രീകൃഷ്ണൻ, പിവൻ, വിഷ്ണ, ദേവിമുതലായ മൂത്തി കളെല്ലാം പരമാത്താവിന്റെ സഇന്റവും നിർമ **ണ**വും ഭാവങ്ങളെ നമുക്കു അനാഭവപ്പെടുത്താൻ പരത്മാവിനാത് പരമത്മാവിൽതന്നെ കല്പിക്ക പ്പെട്ട വിഭുതിവിശേഷങ്ങളാകുന്നു. ശ്രീരാമനെ പ്ററി രാമപൂവ്താപിന്വപനിഷത്തിൽ താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം വണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_\_\_ നമഹാന്മാരായ യോഗിവര്വന്മാർ നിത്വാ**നന്ദസച** അന**ന്തവു**ം **രൂപ**വും കേവ**ല**ംചിത് സചരുപവുമായ യാ**തെ**ര വസ്തുവിൽ രമിക്കുന്നുവോ, അ പെരബ്രഹുമവസ്തുവാ **ണ്** ത്രീരാമപദത്തൽ അറിയപ്പെടുന്നത്. അതി നാൽ രാമനാമംകൊണ്ട് ഗ്രഹിക്കേണ്ടത് പരബ്ര മ്മവസ്തുവിനെയാണു്." \* ത്രീകൃഷ്ണനാമത്തെക്കു

<sup>\*</sup> രമന്തേ യോഗിനോ∫നന്തേ നിതൃനേന്ദേ ചി ഓത്മനി ഇതി രാമപദേനാസൌ പരം ബ്രഹ്മാഭിധീയതം.

no. 2. I. 6.

റിച്ചം ഇപ്രകാരംതന്നെ അത്സ്പ്രതിപാദനം കാ **ണ**ന്നു. 'കൃഷ്' ശബ്ദം ഭൂമിയെക്കുറിക്കുന്നതിനാൽ അതിന് അഹങ്കാരമെന്ന**ത്ഥ**മുണ്ടു്. 'ണ' ശബ്ദര കക്കിപ്പരിയന എന്നതി**നെ അഹെങ്ക**ാരത്തെ കാണിക്കുന്നു. സാഹങ്കാരം നിശ്ശേഷം നശിക്കുന്നത്ത് പരബ്രഹമന്താത് കാരത്തിലാകയാൽ പരബ്ര ഹമവസ്തുതന്നെ∙കൃഷ്ണ³ ശബ്ദാംകെ ണടറിയ**പ്പെടുന്നു.**് ഇതുപോലെ തന്നെ കാരോ ഗുത്തിയുടെ നാമവും **രുപവും സവാന്തയ്യാ**മിയായും സവാതീ**ത**ായും പ്രകാശിക്കുന്ന പരല്വാദമവസ്തുവിനെ നമുക്കു ബോധിപ്പെടുത്തുന്നതാണെന്നു ഗ്രഹിക്കാനുണ്ടു്. മുത്തുപാസനയ്ക്കും പ്രതീകോപാസന, ദേവോപാസ്ന, താത്ചികോചാസന എന്നു മൂ**ന്ന** പടികഠം ഉണ്ട്. ഓരോ മൂത്തിയുടേയും സ്ഥൂലവി ഗ്രഹങ്ങൾ വച്ചോ പടങ്ങൾ മുതലായ സാധന ങ്ങൾ ഉപയോഗപ്പെടുത്തിയോ പൂജിക്കുന്നതും ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ പ്രതിഷ്ഠിച്ചിട്ടുള്ള മുത്തികളിൽ സങ്കല്പിച്ച പൂജിക്കുന്ന**ളം** ധ്വാനിക്കുന്ന**ളം പ്രതീ** കോപാസനയാകുന്നു. അതുപോലെ**തന്നെ സ്ഥ**ൂല പദാത്ഥങ്ങളുടേയോ മററു വിഗ്രഹാഭികളുടേയോ സഹായംക്ര**ാതെ ആകാശത്തിലൊ** ഹ്വദയാദി സ്ഥാനങ്ങളിലൊ മുത്തിയെ സങ്കല്പിച്ച ധ്വാനിക്കു **ന്നതു**ം മാനസികമായി പൂജിക്കുന്ന<u>തും</u> കോപാസുനതന്നെ. പ്രണവം മാത്രമായോ പ്രണ

<sup>\*</sup> കൃഷിഭ്യവോചകശ്ശയേളം ണംഗയ നിർവുതിവാചകഃ തയോടെയക്യം പരം ഇഹുക കൃഷ്ണ ഇതുഭിധീക്കൈം.

വത്തോടു ചേന്ന രാമനാമം, കൃഷ്ണനാമം, ജേവീ നാമം, നാരാധ ണനാമം മുതലായവയേയോ ആവ ത്തിച്ചച്ചരിച്ച് ഉപംസിക്കുന്നുളം പ്രതീകോപാ സനയാണ്. ഉച്ചാസനാവിഷയമായി നാം സങ്ക ളിച്ച് <sub>ഇ</sub>പയോഗിക്കുന്ന വസ്തുക്ക**ം സ്ഥൂചമോ** സൂക്ഷൂഴമാ ആയാലും അവ*െ*ല്ലാം പ്രതീ**ക**ങ്ങ**ാം** എന്നുതന്നെ പറയപ്പെടുന്നു. പ്രതീഃകാപാസന കൊണ്ടു് ഭക്തിയും ഏകാഗ്രതയും അനാന്വശര ണമായുള്ള ആശ്രയഭംവവും ഒരു മുത്തിയി**ൽ** ഉറച്ചാരുമ്പോരം, ധ്വാനിച്ചവന്ന മുത്തിരുപ പരമാതമാവുതന്നെ പ്രത്യക്ഷമാകുന്നു. ഇപ്രകാരം പ്രതൃക്ഷമായതിനു ശേഷമുള്ള ഉപാ സനയാണ് ദേരോപാസന എന്നു പറയപ്പെ ടുന്നത്. മുത്തുപാസനയിൽ പ്രതീകോപാസന എന്നും ഭദാവാപാസന എന്നും പറയപ്പെ ടുന്ന രണ്ടു ഘട്ടങ്ങളിലും നിഷ്യ ഉറച്ചവരുമ്പോം ഉപാസകന് അഹങ്കാരം എന്ന**ത്** നിശ്ശേഷം നശ്വാദകയും ഉപാസനയുടെ അടുത്തുപടിയായ താതചികോപാസനയിൽ പ്രവേശിക്കുന്നതിന് അവൻ അർഹനായിത്തിരുകയും ചെയ്യുന്നു. താ **ത**്വികോപാസനയിൽ ഉപാസക**ൻ** വരുമ്പോരം ഇഷ്ട്രമുത്തിയെ ഓരോ വിഗ്രഹങ്ങളിലും പടങ്ങ ളിലും സങ്കല്പിതരുപങ്ങളിലും മാത്രം സങ്കല്പിച്ച പൂജിക്കുന്നതിൽ നിന്നും സവത്ര സുച്ച്ചരാചര ങ്ങളിലും കണ്ടു പൂജിക്കുന്നവനായും ആനന്ദിക്കു ന്ന വനായും തീരുന്നു. കുഴിഞ്ഞ ആറാമദ്വ്വായ ത്തിൽ വ്യാഖ്യാനിച്ചിട്ടുമ്മതനസരിച്ച്,

മയാ തതമിഭം സർവം ജഗദവ്വക്തമുത്തിനാ മത്സ്ഥാനി സർവ ഭ്രതാനി ന ചാഹം തേഷചവസ്ഥിതഃ ന ച മത്സ്ഥാനി ഭ്രതാനി പശ്വ മേ യോഗമൈശചരം.

ത്രാ. IX. 4. ക്രാം എന്ന സ്റ്റോകങ്ങളിൽ വിവരിച്ചിട്ടുള്ള മൂന്നാ അനാഭവങ്ങളും ഉപാസകനാ ഉണ്ടാകന്ന ഈ മൂന്നനാഭവങ്ങളും ഒരോ ഉപാസകനാം ഉണ്ടാക ന്നതും ഉണ്ടാക്കേണ്ടതുമായ അവദവങ്ങളും സം.

ം,ത്രിയെ ഭഗവന്ന മജപം: \_\_ ഒട്ടരോ സംബന്ധിച്ചും ഓഴരാ ന മംബളുണ്ട്. ഒാരോ നാമ ങ്ങളും ഏതെല്ലാം അക്ഷരം ചേ<u>ത്ത് പുത</u> വിധം **ജ**പിക്കബാമെന്നുള്ള വിധികളം ഓരോ ൂത്തിയെ സംബന്ധിച്ച് ധ്വാന ശ്ലോകങ്ങളും ഉണ്ട്. ഒരു **ശരിയാ**യ അത്ഥഭാവ**ന** മൂത്തിയുടെ നാമത്തെ യോടുകൂടി ഉച്ചരിച്ചാൽ ധ്വാനഗ്ലോകത്തിലും മന്ത്ര ത്തിലും വിവരിക്കപ്പെടുന്ന രൂപം ഉപാസിക്കുന്ന വൻറെ അന്ത്യകരണത്തിലും ഉണ്ടാകം. ഏകാഗ്രതഃയാടു കൂടിയും ഭക്തിയോടുകൂടിയും ജപിക്കുന്നവോ, **ഉപ**ാസകൻ നാമം നനസരിച്ച് സ്ഥിരമായി അവ**ൻറ അ**ന്തഃകരണ ത്തിൽ ആ രൂപം പതിയുന്നതാണും. ഓരോ മന്ത്ര ത്തിന്റേറയും ശരിയായ അത്ഥത്തെയാണാ് അതു സം ബന്ധിച്ച ധ്വാനശ്ലോകം വിവരിക്കുന്നത്ല്. ധ്വാ നസ്റ്റോകത്തിനെറ ലക്ഷ്യമായ അത്ഥാ എന്താ ണെന്നു് ഓരോ മുത്തിയെ സംബന്ധിച്ചുള്ള ഗീത കളും ഉപനിഷത്തുകളും വണ്ണിക്കുന്നുണ്ട്. ജവം എന്നതിനെ സ്ഥൂലമായ ശബ്ദോച്ചാരണം മാത്ര മാണെന്നു് ഗ്രഹിക്കാൻ പാടില്ല.

> ്തസൃ വാചകം പ്രണവം . തൗജപസൂദത്ഥഭാവനം<sup>2</sup>?

"ഇൗശ്വരനെക്കുറിക്കുന്ന നാമം പ്രണവമാ കുന്നു. പ്രണവജപം എന്നത് പ്രണവാത്ഥത്തിൽ ബുജിവ്വത്തിയെ ഉറപ്പിക്കയാണത്" എന്നു് യോഗ സൂത്രത്തിൽ നിർദ്രേശിച്ചിട്ടുള്ള പ്രണവജപവി യിയെ,സകലമന്ത്രങ്ങളുടെ ജവവിഷയത്തിലും ഉപായാഗിക്കേണ്ടതാകുന്നം.

viii ഭഗവാനിൽ വയ്ക്കുന്ന ഭക്തിയേക്കാരം ഭഗവദ്ഭക്തന്മാരിൽ ഭക്തിയം ബഹുമാനവും, സവപ്രാണികളിലും ഭഗവാൻ വസിക്കുന്ന എന്ന ബുദ്ധി, ബാഹൃവിഷയങ്ങളിൽവൈരാഗ്വം \_\_ ശമാ ഭിഗുണങ്ങളുടെ സമ്പാഭനം:\_\_

ഭഗവദ്ഭക്തന്മാർ ആരാണെന്ത്, സത്സംഗ ത്തെപ്പററി പറയുന്ന ഘട്ടത്തിലും ഉത്തമഭക്ത ന്മാരെപ്പററി പതിപാഭിച്ചിട്ടുള്ള ഘട്ടത്തിലും ഈ അച്ചോയത്തിൽതന്നെ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഉത്ത മഭക്തന്മാർ ദൃഷ്ടിഗോചരമായുള്ള ഭഗവത്സചത്ര പങ്ങളാണ്ം. പരമാത്മസാക്ഷാത്കാരം ഉണ്ടാക ന്നതുവരെ അദ്ദശ്യമായുള്ള പരമാത്മഭാവത്തിൽ എത്രഭക്തിയും ബഹുമാനവും ഉണ്ടായിരിക്കുന്നുവേം അതിനെ അതിശയിച്ച ഭക്തിയും ബഹുമാന്മവും ഷ്ഷാത് കാരമുണ്ടാകുമ്പോഗം സവ്പ്രപഞ്ചത്തേയും അതിലുള്ള സവജിവജാലങ്ങളേയും പരമാത്മസച ശ്രപമായിത്തന്നെ കാണന്നതിനുള്ള സൂക്ഷ്മദ്ദ ഷ്ട്രിയും സൂക്ഷ്യജ്ഞാനവും ഉണ്ടാകും.

സവിജീവജാലങ്ങളിലും പരമാതമാവു വസിക്കുന്ന നേരണ്ടെന്നും സർവ്വജീവജാലങ്ങളിലും വസിക്കുന്ന തായുള്ള പരമാത്മഭാവത്തേയാണു് ഉപാസിക്കേ ണ്ടതെന്നും ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോക ങ്ങാംകൊണ്ടുപദേശിക്കുന്നു:\_\_\_

> ഇയെ പരു സറിഭ്രതാനാം പ്രാഭ്രേഗ്രിജ്ജുന തിന്റതി ഭാമയൻ സവിഭ്രതാനി യന്ത്രാര്രധാനി മായയാ തമേവ ശരണം ഗച്ഛ സവിഭാവേന ഭാരത! തത് പ്രസാഭാത് പരാം ശാന്തിം സ്ഥാനം പ്രപ്സ്വസി ശാശചരം.

> > ග්°ාක. XVIII. 61 & 62. \*

<sup>\*</sup> അർജ്ജന = അല്ലയോ അജ്ജന! യന്ത്രയാനി (ഇവ) = മന്ത്രത്തിൽ ഘടിപ്പിക്കപ്പെട്ട പാവകമേ എന്ന പോബ; സമ്യതാനി = സർവ്വപാണികളേയും; മായഡാ = മായ എന്ന പേരായ സചശക്തി കാണ്ട്; ദ്രാമയൻ = അരാര തി നേറ കുമ്മങ്ങളിൽ പ്രവത്തിപ്പിച്ചുടെകാണ്ട്; ഈ ശേപരാ = സമ്പാന്തെയ്്യാമിയായ പരമാത്മാവ്; സമ്യഭരാനാം - ഹുംളമം ത സമ്പാണികളുടേയും, ഹുടയത്തിൽ; തിക്കുതി = സ്ഥിതി ചയ്യുന്നും.

"അല്ലയോ അജ്ജ് ന! യന്ത്രത്തിൽ ഘടിപ്പി ക്കപ്പെട്ട പാവകളെപ്പോലെ സകലജീവജാലങ്ങ ളേയും മായയെന്നു വിളിക്കപ്പെടുന്ന സ്വശക്തി യാൽ അതാതിന്റെ കമ്മങ്ങളിൽ പ്രവത്തിപ്പി ച്ചാംകൊണ്ട് സർവ്വാന്തയ്യാമിയായ പരമാത്മാവ് സർവ്വജിവജാലങ്ങളുടേയും എടയത്തിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു."

"അല്ലയോ ഭരതവാംഗു നോയ അ ആ ന ദേഹം, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, അന്ത്യകരണം, ആത്മാവു് ഇവയെല്ലാം ചേർന്നുള്ള നീ ഈ സവഭാവങ്ങൾം കൊണ്ടും സവാന്തയ്യാമിയായ പരമാത്മാവിനെ ത്തനെ ശരണംപ്രാചിച്ചാലും. അപ്രകാരം ചെയ്യുന്നതായാൽ ഉത്തമമായ ശാന്തിക്കിര പ്പിടമായുള്ള പരമാത്മപടത്തെ നീ പ്രാപിക്കും." \*

വിവരണം: \_\_സകല പ്രവഞ്ച വും പരമന്ത്രാ വിചാണ് സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതെന്നും പരമാത്മാപി നന്വുമായി യാതൊന്നുമില്ലെന്നും സാക്ഷാത്കരിക്കു

<sup>\*</sup> ഭാഗത = ഹേ ഭരതവം ശങ! സവ്ഭാഭവന = സർവ്വാ ത്മനാ (ഭേദനം ഇത്രിയ അറം അന്ത്യായ അന്തരം എത്രമാറു് ഇവരെല്ലാം ഉചന്ത്; തം-ഏവ - ശരണം . ഗച്ഛം = ആ സവാന്തയ്യാമിയായ പരമാത്രോൂിനെത്തുന്ന ശരണം പ്രാ പിച്ചുലും; തത്പ്രനാദാത് = അഭ്യവത്തിന്റേ പ്രസാദ ത്താത്; പരാം-ശാന്തിം = ഉത്തമേയയ ഉപശാന്തി;യയും ശാശവതം-സ്ഥാനം = നിതൃമായ പരമത്തെപടിയോ പ്രേവിക്കാം.

ന്നതിനമുൻപ് ആഭ്യമായി ഒരു സാധകൻ സർവ്വ പ്രാണകളുടെ വ്വദയത്തിലും പരമാത്മാവാണ് വസിക്കുന്നതെന്ന തത്വത്തെ അറിഞ്ഞനഭവിക്കേ ണ്ടതാകുന്നു. ഈ പരിശീലനം അല്ലെങ്കിൽ അ ഭ്യാസം ഒരു സാധകനു സ്ഥിരമായി ഭവിക്കുമ്പോഠം അവനു സവവും പരമാത്മസ്വത്രപമാണെന്നും പരമാത്മാവു സവപ്രവ അവത്തേയും അതിക്രമിച്ചു വത്തിക്കുന്നു എന്നും സാക്ഷാത്കരിക്കുന്നതിനു

വൈരാഗ്യം: ബാഹ്യവിഷയങ്ങളിൽ ആസ കതിയോടുകൂടി രമിക്കുന്നവന പരാഭക്തി ഉണ്ടാ കുന്നതല്ല. പരമാത്മഭാവം മാത്രമാണ് ശാശച തമായ വസ്ത എന്ന ബുദ്ധി ദ്രഢമായി ഭവിക്കു മ്പോരം, അതിനന്യമായുള്ള വിഷയങ്ങളി ലെല്ലാം വൈരാഗ്യം ജനിക്കുന്നതാണ്.

ശമാദിന്ത്രണങ്ങളും ട സമ്പാളനാ: \_\_സവ്പ്രാണികളിലും പരമാത്മാവു വസിക്കുന്നു എന്ന ഭാവം ദ്രഢമായി വരുന്തോരും, സാധകനിൽ ശമാഭിഗുണങ്ങഠം കൂടുതൽ കൂടുതലായി പ്രകാശിക്കാൻ തുടങ്ങും. ശമാഭിഗുണങ്ങഠം എന്നവയെ ശമാദി ഷുധ്സമ്പത്തെന്നും പറയാരുണ്ട്. അതിൽ ശമം, ഒമം, ഉപരതി, തിതിക്ഷ്, സമാധാനം, ത്രേല എന്ന ആരു ഗുണങ്ങഠം ഉരുപ്പെടുന്നു. ശമം എന്നതിനെ അന്തഃകരണനിഗ്രഹം എന്നു പറ

യുന്നു. സ്ഥൂലവും സൂക്ഷ്മവുമായുള്ള വിഷയങ്ങളിൽ അന്താംകരണത്തെ ശമിക്കാനസവദിക്കാതെ സവാ ന്തത്താമിയും സവാതീതനുമായി വത്തിക്കുന്ന പ**െ** ധി**ഗ്രഹി**ച്ച മാത്മാവിൽ അതിനെ തിനെ ശമം എന്നു പറയുന്നു. ദമം എന്നതു് ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളേയും കുഴുനന്ദ്രിയങ്ങളേയും അ **താതിൻെറ വിഷയ ങ്ങളി**ൽകൂടി അന്ത്യകരണ**ത്തെ** ആകർഷിച്ചുകൊ**ണ്ടു പോ**കാനനുവദിക്കാതേ അ ന്തുകരണത്തിൽതന്നെ അവയെ സ്ഥാപിച്ചു നിവ ത്തുകയാകുന്നു. ഉപരതി എന്നത്ര് താൻ ചെയ്യുന്നും തായ കർമ്മങ്ങളിൽ ഫലാസക്തിയില്ലാതിരിക്കുക യാണു്. തിതിക്കു എന്നതു് സഹനശീലമാകുന്നു. ശീതം, ഉണ്ണം, സുഖം, ടുംഖം മുതലായ ഭചന്ദ്വഭാ വങ്ങളാൽ മനസ്സ ചലിച്ചപോകാതെയിരിക്കത്ത ക്കവണ്ണം അവയെ സഹിക്കുന്നതിനെ തി**തിക്ഷ** എന്നു പറയുന്നു. വിഷയങ്ങളിൽനിന്നും തിരിച്ച് ന്റാന്ത**ർ**മുഖമാക്കിത്തിത്ത അന്ത്യകരണത്തേയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും പരമാത്മഭാവത്തിൽ തന്നെ ഏ കാഗ്രമാക്കി നിറുത്തുന്നതിനെ സമാധാനമെന്ത തന്നിലും സവ്**പ്രാണിക**ളിലും പര **മാത്മാ വ**സിക്കുന്നു എന്നും സവ്വപ്രപഞ്ചവും വാ സ്തറാത്തിൽ പരമാത്മഭാവമാണെന്നും ഉവനിഷ ത്തുകളം അവയുടെ ഭാഷ്വാഫോലെ വത്തിക്കുന്നും ഭഗവഭഗീതയും **ഉപ<sup>ം</sup>ഭ**ശിക്കു**ന്ന ത**തചങ്ങളി**ൽ** സത്വതചബുദ്ധിയാണു് ത്രജ്ഞെന്നു പറയപ്പെടും ന്നത്. ഷഡ്സമ്പത്തെന്നു പറയപ്പെടുന്ന ഈ ആദേഗ്രണങ്ങളും ജ്ഞാനമാഗ്ഗത്തിയ പ്രവേശിക്കുന്ന ഒരു സാധകന്നും ആവശ്യമാണെന്നു ശാസ്ത്രങ്ങൾ പ്രതിപാദിക്കുന്നുണ്ടും. പരാഭക്തി എന്നും അനന്വുളക്കാി എന്നും ഭിന്നമല്ലാത്തതി നാലാണു ശമാദിഷഡ്കസമ്പത്തിരേയും ഉത്തമ മായുള്ള ക്കേതിക്കു സാധനമാധി ഭഗവാൻ ത്രീരം മൻ ഇവിടെ ഉപദേശിച്ചിട്ടുള്ളയ്.

തത്വവിവാശം:\_\_ ഭക്തിയുടെ ഒൻപതാ മത്തെ സാധനമായി പറയപ്പെടുന്നതു തത്വവി ചാരമാകുന്നു. തതചവിചാരം എന്നാൽ ജീവാ ത്മസചരുപം എന്താണെന്നും പരമാത്മസചരുപ മെന്താണെന്നും പ്രചഞ്ചസചരൂപമെന്താണെന്നും ഇടവിടാതെ മനനംചെയ്ത് അവയുടെ വാസ്തവ തത്വം അന് നിശ്ചയിക്കുകയാണു്. ഈ മൂന്നു തതച ങ്ങളെപ്പററിയും മൂന്നും ആദം ഏഴും **അ**ഭാവാത ങ്ങളിൽ സവിസ്തരം പ്രതിപാഭിച്ചിട്ടുള്ള തിനാൽ ഇവിടെ ആവത്തിക്കുന്നുല്ല. തത്വവിചാരംകൊ ണ്ട് ജീവാത്മാ, പരമാത്മാ, പ്രപഞ്ചം ഇവയുടെ **പര**സ്സരസ**ംബന്ധമെന്താണെന്നറി**യുക**യും** യുടെ അടിസ്ഥാന**തുതചമായ**്സവാതിതമായുള്ള പരബ്രഹ്മതത്വത്തെ സാധകൻ സാക്ഷാത്കരിക്കു കയും ചെയ്യം. ഇപ്രകാരമുള്ള ഒൻപ<u>യ</u>വിധം

ഭക്തിസാധനങ്ങളെയും ഒരുത്തൻ ശരിയായി അനുഷ്യക്കുന്നപക്ഷം, അവന നിശ്ചയമായും പരാഭക്തി എന്നും പരാവിദ്വ എന്നും പറയപ്പെ ടൂന്ന ഉത്തമ സാധനം സിദ്ധിക്കുകയും സർവോൽക ഷ്യമായുള്ള മുക്തിപദത്തെ അവൻ പ്രാപിക്കു കയും ചെയ്യം.

17. നമ്മുടെ ക്ഷേത്രങ്ങറം കേതിയേയും ഇഞാ ഭശകന്മാരിൽ ജനിപ്പിക്കുന്നതിനുള്ള ന ത്രതയും ഉത്തമസ്ഥാപനങ്ങളാകുന്നു. ഒരു **ഭ ഷമ**്വഭമ്പത്യം ജീ പാത്മതത ചത്തേയും ഇതെ നേദത്തവും പരമാത്മതത്പതോയും എങ്ങനെ വർദ്ധിപ്പിക്കുന്ന മാത്രകാപാഠം പോലെ നമ്മെ തിത ക്ഷ**ത്രങ്ങ** പഠിപ്പിക്കുന്നു എന്നു മൂന്നും ആദം ളുടെ സ്ഥാനം. ന്നുഭാവായ അവ്വായിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ത്തിനു പല പ്രാധാന്യങ്ങൾം ഉള്ളതിൽ രണ്ടു പ്ര ധാന ഭാവങ്ങളെയാണ് മൂന്നും ആദം അല്വോയങ്ങ **ളിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുക്കത്. ഒരു ക്ഷേത്രം ശ**മി യായി നടത്തറ്റെ 1ട്ടാൽ, അത് അ സ്ഥലത്തുള്ള ത്തുളുകളിൽ ഭക്തിജനിപ്പിക്കുന്നതിനും ഭക്തിയെ വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതിന്നും ഒരു കേന്ദ്രസ്ഥാനമായിരിക്കു ന്നതു കൂടാതെ ലോകമാസകലം ബാധിക്കുന്നതായ അനുഗ്രഹംശതിയെ സൂക്ഷ്യലോകങ്ങളിൽ ഒരു സ്ഥൂലലോകത്ത് ലേക്ക് ആകർഷിക്കുന്ന **െ** പ്രധാനമാഗ്ഗവുമായിരിക്കും. ഒര

**േക്ഷേ**ത്രം ശരിയായി നടക്കണമെങ്കിൽ ആവശ്യമുണ്ടു്. ഒരു ക്ഷേ ഭടയും സഹകരണം ത്രത്തിൽ സഹകരിക്കേണ്ടവരെ നാലു വകുപ് യിട്ടു പിരിക്കാം. 1. തന്ത്രി അല്ലെങ്കിൽ പ്രതി ഷ്യാകത്താവും, 2. ജൈനന്ദിനപൂജ നടത്തുന്ന ശാന്തിക്കാരൻ, ട. പുജ നടത്തിക്കുന്നതിന ചുമ 4. **ഒർ**ശകന്മാ**ർ**, തലയുള്ള ഉദ്വോഗസ്ഥന്മാർ, തന്ത്രിക്ക് അല്ലെങ്കിൽ പ്രതിഷ്യാക ഇവരാകു നാ. ത്താവിസ് ഒരു സ്ഥിരമാത ബന്ധം ക്ഷേത്രത്തോട്ട കൂടി ഉണ്ടായിരിക്കും. തന്ത്രി എവിടെ ഇര **ന്ന**ാലും ഭിവസംപ്രതി കുറെ സമയമെങ്കിലും ഭക്ഷ **ഇത്തിലുള്ള** ഗുത്തിന് പ്രത്തന്നെ മാനസികമായി പര ആകർഷിച്ച ധ്വാനിക്കേ**ണ്ട**ത്ര് മറത്മഭാവത്തെ തന്ത്രിയുടെ ചുമതലയാകുന്നും. പൂജകൻ സഭാചാ രനിഷ്ഠനായും സത്സചഭാവിയായുമിരിക്കുന്നയ ക ടാതെ അതായുകാല**ങ്ങളിൽ** നട**ത്തേണ്ടുന്ന ച**ട ങ്ങുകളെ യാതൊരു വിഫ്ലവും കൂടാതെ ആചരിക്കേ ണ്ടതും സാവതികമായ പ്രേമത്തോടുകൂടി പൂജമത ം**ല**ായതുകളെ നടത്തേ**ണ്ടതുമാകുന്നു. പൂജമുതലാ** തവ ധലയയിക്കുന്നതിന ചുമതലപ്പെട്ട ഉദ്വോഗ സ്ഥനമാർ അതൃന്തം ഭക്തിയുള്ള വരായിരിക്കേണ്ട തും പൂജാദിക്കാക്കു ശേഖരിച്ചു കൊടുപേണ്ടെ സാ മാനങ്ങളെ സമയവൈകല്യമോ ഗുണവൈകല്യ **മൊ** കൂടാതെ തയ്യാറാക്കി അതാതു സമയങ്ങളി**ൽ** ംകാടുത്തു പൂജ മുതലായ ടൈനന്ദിനമായും വിശേ

ഷമായും ഉള്ള സകല ചടങ്ങുകളേയും നിർഷ്ണർഷം നടത്തിക്കേണ്ടുതുമാകുന്നു. ഒർശകന്മാർ യായി അത്വന്തം ഭക്തിയോടുകൂടിയല്ലാതെ ക്ഷേത്രത്തിൽ പ്രവേശിക്കരുത്ത്. «ക്ഷത്രത്തിന്റെ വെളിപ്രാകാ രത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്നയ്യ മുതൽ ഒർശനം കഴിഞ്ഞു **വെളി**യിൽ വരുന്നതുവരെ ചിത്തത്തെ ഏകാഗ്ര പ്പെടുത്തി മൂത്തിയുടെ പാദങ്ങളിൽ സമപ്പിക്കേ ണ്ടതും മൂത്തിയിൽനിന്നും അനുഗ്രഹരുപമായുമ്മ കരുണാപ്രവാഹം ക്ഷേത്രപേരിസരങ്ങളേയും ചുറദ മുള്ള സ്ഥലങ്ങളേയും ലോകമാസകലത്തേയും വ്വാ ധ്വാനിക്കേണ്ടതുമാകുന്നം. പിക്കുന്നതായി ധ്വാനം ഒർശകന്മാക്കും ശാന്ത്വക്കാക്കും ക്ഷേത്രാധി ക്ഷേത്രത്തിൽ പ്രവേശിക്കുമ്പോ കാരിക**ഠം**ക്കും ഴെല്ലാം ഉണ്ടായിരിക്കേണ്ട ഒരു മനോഭാവമാകുന്നം. ഇപ്രകാരം ഒരു ക്ഷേത്രം നടത്തപ്പെടുന്നപക്ഷം, അതു് അന്തിരിക്കുന്ന സ്ഥലത്തേക്കുമാത്രമല്ല ലോകം മുഴുവനിലേക്കും അനുഗ്രഹപ്രമോയുള്ള **ശക്തികേന്ദ്രമായി പ്രകാശിക്കുമെന്നതിനു സംശ** യമില്ല. ഭർശനം നടത്തുന്ന ഓരോരുത്തുനം 🥥 തിഷ്ടിതമുത്തിയെ അന്തരാത്മാവായി വത്തിക്കുന്ന കൂടസ്ഥനായോ സവാന്തയ്യാമിയായി വത്തിക്കുന്ന സങ്കല്പിച്ച് **പരമാത്മാവായോ** ഏകാഗപ്പെട്ട ത്തിയ അന്തഃകരണത്തെ അതിൽതന്നെ ഉറപ്പിച്ച് അള്വസിക്കുന്നതിനാൽ ക്രമേണ ഭക്തിയും വർജിക്കുകയും മുൻപറഞ്ഞ ഒൻപത്ര

സാധനങ്ങളും പരിപുണ്ണമായി വികസിക്കുകയും ചെയ്യും. അനേകം ആളുകളുടെ ഒന്നുചേന്നുള്ള സാത്വികമായ ചിന്താശക്തി ശരിയായി നടത്തെ പ്രെട്ടന്ന കാരോ ക്ഷേത്രങ്ങളിലും കേന്ദ്രീഭവിച്ചു നില്ലം നിടയുണ്ടും. അതിനാൽ കേവലം പ്രതികോപാസന ദേവോപാസനയായിത്തിരുന്നതിനും മേവാപാസന താത്വികോപാസനയായി പരിണമിക്കുന്നതിനും ശരിയായ ക്ഷേത്രം മുഖേനയുള്ള ഉപാസനകളെ ക്കാരം സാധകന്മാക്കി കൂടുതൽ സഹായകരമായി ഭവിക്കുന്നതാണും.

18. പരാഭക്തിയുടെ സ്വഭാവമെന്താണെന്നും പരാഭക്തിസിദ്ധിച്ചവൻ ഏതു നിലയെ ഘാപി കുന്നു എന്നും ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോക ങ്ങൾ കൊണ്ടു പ്രതിപാഭിക്കുന്നു:\_\_\_

> ബ്രഹ്മഭ്രതഃ പ്രസന്നാത്മാ ന ശോചതി ന കാംക്ഷതി സമഃ സവേഷ്യ ഭ്രതേഷ മതഭക്തിം ലഭതേ പരാം.\*

<sup>\*</sup> ഇപ്പോളതു - പ്രസന്നാത്മാ = പരബ്രഹുവെസ്കൂവിനോടുള്ള ഏതീഭാവത്തെ സാക്ഷായ്കരിച്ചവനും പ്രസന്നചിത്തനു മായിരികുന്നവൻ; ന-യോചരി-ന-കാംക്ക്തി = പ്രസന്തി കുകയോ ആഗ്രഹികുകയോ ചെ'യൂന്നില്ല; സവ്േഷു\_ജരേഷും, സമു = സകല പ്രാണികളിലും നമനായിയനുകൊട്ടോ പരാം-മത്. ഒക്തിം\_ലുളതോ = നവ്യത്തോ ഒരുയും പരമാതും. ഭാവമായി കുമയുന്ന പരാജക്തിയെ സാവൻ ലഭികുന്നം.

ഭക്ത്വാ മാമഭിജാനാതി യാവാൻ യശ്ചാസ്മി തത്വതഃ തയതാ മാം തത്വതോ ഇഞ്ഞാത്വാ വിശത്തേ തദനാതരം.

ഗി. XVIII. 54 & 55 \* ന്റ്റിവാതമാവിന്റേയും പമോതമാവിന്റേയും വമാതമാവിന്റേയും സംബ സാഞ്ഞപ്പററി നിരന്തരം വ്യചാരണപ്പെയ്യു പാത്വവമാതോടുള്ള തന്റെ ഐക്യഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കാടുള്ള തന്റെ ഐക്യഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കാടുള്ള തന്റെ ഐക്യഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കാടുള്ള തന്റെ മെരുമാദിസമ്പത്തകൊണ്ടു കതനിൽ യാതൊരു കാരണവശാലും ഏതെ കിലും വ്യസനമാ ആഗ്രഹമോ ഉണ്ടാകുന്നില്ല. സകലചാാചാങ്ങളിലും സമമായി വത്തിക്കുന്ന പാത്വവമദാവത്തെ ഭർശിക്കുന്നവനായി സർവ ത്തേയും പാത്വവമഭാവമായി കാണുന്നതായ യാതൊരു പാരഭക്തിയുണ്ടോ അത് അവൻ് ലഭിക്കുന്നം."

<sup>\*</sup> ഒട്ടും = നവ് തെയും പാമാത്രമോവമായി കാണം ന്നതായ പരാമല് ത്രംഗാട്ട്. യാ ധാൻ-യും ചെ തെസ്സി = പ്രോയ സമയ്യിച്ച പാധി കളെ അ ൻ വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നും ഏളെ പരബ്രഹ്മവസ്ത്ര വായി ഞാൻ ചത്തിയോടെ നർവ്യാത്രത്തായിള്ള പരബ്രഹ്മവസ്ത്ര തത്യാമായി അറിയുന്നും തത്യാമായുള്ള പരബ്രായി അറിയുന്നും തത്യാമായുള്ള പരബ്രായി അറിയുന്നും തത്യാമായുള്ള പരബ്രായി അറിയുന്നും തത്യാമായുള്ള പരബ്രായി അറിയുന്നും തരിഞ്ഞായ്യ്യ് താരന്ത്രത്താം പരായിയുന്നും തരിയായി അറിയുന്നും തരിയായി അറിയുന്നും തരിയുന്നും തരിയുന്നും തരിയുന്നും തരിയുന്നും തരിയുന്നും തരിയുന്നും തരിയുന്നും തരിയുന്നും വരുപരിയുന്നും വരുവായി അന്തായി അന്തിയുന്നും വരുവായി അന്ത്ര വരുവയിക്കുന്നും വരുത്തിയുന്നും വരുത്തിയുന്നും വരുത്തിയുന്നും പരായിത്തിയുന്നും പരായി തരിയുന്നും പരായിത്തിയുന്നും പരായുന്നും പരായിത്തിയുന്നും പരായുന്നും പരവരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരവരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരവരായുന്നും പരായുന്നും പരവരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരവരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരവരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരവരായുന്നും പരവരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരവരായുന്നും പരായുന്നും പരവരായുന്നും പരവരായുന്നും പരവരായുന്നും പരായുന്നും പരവരായുന്നും പരവരായുന്നും പരവരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരായുന്നും പരവ

"ഏതേത്ര സമഷ്ട്വുപാധികളെ എങ്ങനെ ഞാൻ വ്യാപിച്ചു സവ്ജ്ഞനായും സവ്ശക്തനാ യും പ്രകാശിക്കുന്നു എന്നും വാസ്തവത്തിൽ സർവ്വാ തീതനായും കേലവസച്ചി ഭാനന്ദ്രസം ഇപ്പോയും എങ്ങനെ ഞാൻ വത്തിക്കുന്നു എന്നും പരയായ ഭക്തികൊണ്ട് ബ്രാഗഭ്രതനായവൻ അറിയുന്നു. അപ്രകാരം ശരിയായി അറിഞ്ഞിട്ട് അത് നെറ ശേഷം അവൻ പരബ്രവമസ്വരുപനായ എന്നിൽ ഏകീഭവിച്ചവനായിത്തീരുന്നു."

വിവരണം:\_\_തത്വഭത്തിനെറ്റ ലക്ഷ്യ ർത്ഥ മായി വിവരിക്ക<sub>ുപ്</sub>ട്ട പരമത്മാചിന്റെ സറ്റ്റാ തീതഭാവമായ പരബ്രവമാസ്തുവ ണു് തൻെറ സ്വരുപ*െ* എ**ന്ത് സ**ാക്ഷാത്കരിക്കണമെങ്ക് ഒരു മനുഷ്യന്ത് അവൻ അന്നമയകോശം എന്നു പറയപ്പെടുന്ന സ്ഥലശഭീമേമാ, അ<u>ത</u>പോലെ പ്രണമയകോശം, മനോമയകോശം, വിജ്ഞാന മയകോശം എന്ന മൂന്നു കേശങ്ങഠം ഉരപ്പെട്ട സൂക്ഷൂശാരീരമോ, ആനനുമേയകോശം എന്ന പേറ യപ്പെടുന്ന കാരണശ**രീ**രമോ, അല്ലെന്നുള്ള സ്ഥിര മാസ നിശ്ചയം **ഉണ്ടാകണം.** മൂന്നു ശേരീരങ്ങളി**ൽ ഉ**മതുപ്പട്ട പേ**ഞ്ച**കോശങ്ങളിൽ നിന്നും താൻ <u>വിലക്ഷണനെന്നറിയുന്നതോടുകൂ</u>ടി അവയാലന്ത ദവിക്കാള∣ടുന്ന ജാ⊘ത്, സചപ്നം, സുഷുഎം എന്ന മുന്നവസ്ഥകരംക്കും നാക്ഷിയായി പ്രകാ ശിക്കുന്ന പ്രടസ്ഥൻ അല്ലെങ്കിൽ പ്രത്യാഗാത്മാം എന്നു പറയപ്പെടുന്ന തുദ്ധപൈതന്വസ്വരുപ നാണു താനെന്നും അറിയാനുണ്ടും. അതുംപോരാ, പരമഞ്ഞാവിന്റെ സവാതീതഭാവമായ വത്തു ക്കുന്ന പരബ്രഹ്മവസ്തുവും പ്രത്യാഗാത്മാവും ഒന്നാ ണെന്നുള്ള നിശ്ചതവും ഉണ്ടാകണം. ഇപ്രകാരം അറിഞ്ഞവൻ മാത്രമേ തന്റെ വാസ്തവസചത്രമ **മ**ായുള്ള പരബ്രഹമവസ്തുവിനെ സാക്ഷാത്കരിക്കു അങ്ങന് സാക്ഷാത്കരിച്ചവനെ -കയുള്ള . യാണ്ട് ബ്രഹ്മഭൂതൻ എന്നുഭഗവാൻ പറയു<mark>ന്നതു്</mark>. «മൽചറഞ്ഞ രണ്ടു ഗ്ലോക്കങ്ങളിൽ **ആ**ള്വത്തെ സ്റ്റോകം കൊണ്ട് ബ്രഹ്മഭ്രതനായ പരിപൂണ്ണജ്ഞാ നിയിൽ കാണപ്പെടുന്ന ഭക്തിഭാവത്തെ ഭഗവാൻ ഇവയിൽ രണ്ടാ **പരാ**ഭക്തി എന്നു പറയുന്നു. മറാത ശ്ലോകത്തോർ ഭക്തിയുള്ള വൻ മാത്രമേ സ**ർ**വ്വ**ാ**ന്തയ്യാമിഭാവത്തേയും പരമാതമാവിന്റെറ സവാതീതഭാവത്തേയം സാക്ഷാത്കരിക്കുകയുള്ള എന്നം ഭഗവാൻ പ്രതിപാളിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇപ്ര കാരം പരിപൂണ്ണമായ പരാഭക്തിയം പരിപൂണ്ണ ഉണ്ടോ ആ**രിൽ** മായ ജ്ഞാനവും മാത്രമേ പരമാത്മാവിൻെറ വാസ്തവത്തപത്തെ സാക്ഷാത്കരിക്കുകയുള്ള എന്നും അവൻമാത്രമേ പ**ര**മാത്മവസ്തുവോടുള്ള ഏകീഭാവത്തെ **അ**നു**ഭ** വിക്കുകയുള്ള എന്നുമാണു ഭഗവാൻ ഈ രണ്ടു ഗ്ലോകങ്ങ0ംകൊണ്ടും ഉവദേശിച്ചിട്ടുള്ള യൂ∙

- പര ഭക്തികൊണ്ടും. പരാവിള്വകൊണ്ടും **ംസിട**്ടിക്കുന്ന ഫലം ദുമേത്തിന്റെ ആത്വന്തിക മായ നിവൃത്തിയും പരമാനന്ദ്രപ്രാ **ജക്കു** നോഗ പൂിയുമാകത്മ. ഇപ്രകാരമുള്ള പര ാരേക്കവാരാക വ മാനന്ദപ്രാപ്തിയാണു് മോക്ഷാ നാനുവും എന്നു പറയപ്പെടുന്നത്. മോക്ഷ പ്രാപ്തിക്കും അതിനു കാരണമായുള്ള പരാവിള്വാ, പരാഭക്തി എന്ന രണ്ടു സാധനങ്ങളുടെ ലബ്ലിക്കും തടസ്സമായി നിൽക്കുന്നത്ല് നാം ത്തരും ദേഹാദികള് ൽ വയ്യുന്ന അഹങ്കാരമാണും. അഹങ്കാരത്തെ നിശ്ശേഷം നശിപ്പിച്ചാലല്ലാതെ ഉത്തമമ യ ഭക്തിയോ 'പരിപൂണ്ണമായ നമൊ ഉണ്ടാകുന്നതല്ലം
  - അഹങ്കാരം സമൂലം നശിക്കുമ്പോഗം 20. പരമാത്മാവിനോടുള്ള ഏകീഭാവത്തെ പരാഭക്തി സാ**ധകന്ദാ**' അനുഭവിക്കാ**ൻ** ഒരു സാധിക്കും. യോഗം എന്ന പദത്തിന്റെ അത്ഥം ചേർച്ച അല്ലെങ്കിൽ ഏകീഭാവം എന്നാണു്. ഒക്തികൊണ്ട് പരമാതമാവിനോടു സിദ്ധിക്കുന്ന എകീദാവത്തെയാണു ഭക്തിയോഗം എന്നു പറ മറപ്പിധത്തിലുള്ള ഭ**ക്ത**ിഭാവങ്ങ യൂന്നത്ര്. മെപ്പാം പരിപുണ്ടക്കാനത്തോടുകൂടിയ പരാഭ വാധ**നങ്ങളാ**കുന്നു. **പല** പടികളി **ക്തിയു**ടെ **അന**ദവിക്കപ്പെടുന്ന ദ്വാതിഭാവ**ങ്ങളും** ലായി ചരാഭക്തിയിൽ എത്തുന്നതുവരെ ഒരു

1 1 - 1 2 2 1 - 1

കനെ സഹാധിക്കുന്നതുകൊണ്ട് അവയേയും ഉപം ചാരമായി ഭക്തിയോഗമെന്ന പറയാവണ്ട്. വാസ്സുവമായ ഭക്തിയോഗത്താൽ സിദ്ധിക്കേണ്ട ബ്രഹ്മാനന്ദപ്രാപ്തിക്ക് അഹങ്കാരം എങ്ങനെ ശത്ര വായി നിൽക്കുന്നു എന്നു ഭഗവാൻ ത്രീ ശങ്കരാ ചായ്പർ വിവേകച്യുഡാമണിയിൽ താഴെ പറ യുന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ട് പ്രതിപാളിക്കുന്നു:\_\_

ബ്രാമാനന്ദനിധിമ്മാറാബലവതാ-മാങ്കാരഘേരാഹിനാ സംവേഷ്ട്വാത്മനി രക്ഷ്യതേ ഗുണമയെ-ശ്ചാബൈസ് തുഭിർമസ്തകെ: വിജ്ഞാനാഖ്യമഹാസിനാള്വതിമതാ വിച്ഛിട്ടു ശീർഷത്രയം നിമ്മുല്യാഹിമിമം നിധിം സുഖകരം ധീരോഴ്നംഭോക്തും ക്ഷമു.

വി. ചൂ. 503

"സത്വം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന മുന്നു് ഉജച ലമായ മസ്തകങ്ങളാൽ ചുററപ്പെട്ട ബഹ്മാനന്ദ നിധി എന്നതു് അതൃന്തം ബലമുള്ള തും ഭയങ്കര വുമായ അഹങ്കാരമെന്ന സപ്പ്ത്താൽ ആത്മാ വിൽതന്നെ കാത്തുരക്ഷിക്കപ്പെടുന്നു. അതൃന്തം തേജസ്സോടുകൂടിയതും ബലമുള്ള തുമായ വിജ്ഞാ നം എന്ന വാഠംകൊണ്ട് ആ മുന്നു മസ്തകങ്ങ മേയും മേളിച്ച് അഹങ്കാസേപ്പ്ത്തെ സമൂലം നശിപ്പിക്കുന്നതിനും ഇ വമാനന്ദനിധിയെ അന്മേ വിക്കുന്നതിനും അതൃന്തം ധീരനായ പുരുഷനമാ തുമേ സാധിക്കുകയുള്ള.<sup>27</sup>

അഹങ്കാരത്തെ നിശ്ശേഷം നശിപ്പിച്ചാലല്ലാ തെ പ്രത്വഗത്മഭാവത്തെ അറിയുന്നതിനോ പ്രത്വഗത്മാവിൻേറയും പരബ്രഹ്മത്തിൻേറയും ഏകഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കരിക്കുന്നതിനൊ സാ ധിക്കുന്നതല്ല. അഹങ്കാരത്തെ നിശ്ശേഷം നശിപ്പി ക്കുന്നതിനു ഭക്തിഭാവംപോലെ സഹായിക്കുന്ന തായി മറെറാരു സാധനധ്യമില്ല.

21. ഒരു ഭക്തസ് ഭഗതിവിഷയമായ തമാവിനും തനികുമുള്ള ബന്ധത്തെ വലപ്രകാര ത്തിൽ സങ്കല്പിക്കാം. സകലവിധ പ്രേമത്തിനാം അധിഷ്ഠനം ആ **ഭക്**തിമാറ്റിത്തും **ഭക്തി**യോഗവും ത്താവിലുള്ള പ്രേമമാണെന്നു ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽതന്നെ സമത്ഥിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഏതുവി ധത്തിലുള്ള പ്രേമത്തേയും ശുദ്ധീകരിച്ച് ന്റെ തിലുള്ള മാറുവിധത്തിലുള്ള കളങ്കങ്ങ അഹങ്കാരത്തേയും ളേയുംകളഞ്ഞു് അതിനെത്തന്നെ പരമാത്മാവിൽ ഉറപ്പിക്കുന്നപക്ഷം, ആ പ്രേമംതന്നെ ഒടുവിൽ പരാഭക്തിയായും തീരം ഉത്തമഭക്തിയാ**യും** വയ്ക്കുന്ന പ്രേമത്തെ സചാത്ഥത **കുത്തുങ്ങളിൽ** എന്ന കുളങ്കം മുഴവനും കുളഞ്ഞു് പരമാത്താവിൽ അതുതന്നെ ഉത്തമക്കോറിയായി വയ്യുന്നു പക്ഷം ഭവിക്കും. ഇപ്രകാരം ഉത്തമഭക്തിയുക്തരായിതഴ വസുഭേവർ, ദേവകി, നന്ദഗോപൻ, ന്നവരാണു്

യശോദ മുതലായവർ. സ്നോഹിതന്മാമിൽ വയ്യും നാം പ്രേമത്തെ സ്ഥാത്നത എന്ന കളങ്കാ മുഴവനാം കളഞ്ഞു പേരമാത്താവിൽ വയ്യും നാ പക്ഷം അതു തന്നെ ഉത്തമാക്ക് വയ്യാം നാ പരിണമിക്കും. ഇങ്ങ നേയുള്ള ഭഗതിക്കു ദൃത്യന്താങ്ങളാണു ഗോപന്മാരും പാണ്ഡവന്മാർ മുതലായവരും. ചതിയിൽ വയ്യും നാ പ്രേമത്തെ നിറപ്പുളങ്കമാക്കി ചരമാത്മാവിൽ വച്ചാൽ അയ്യാം പരാഭക്തിയായി തീരും എന്നതിനുള്ള ദൃഷ്യാന്തങ്ങളാണു് രാധ മുതലായ ഗോപീ കമാർ.

22. ഏതുവിധമുള്ള ഭക്തിയിലും അതിന്റെ താഴന്നതായ പടിമുതൽ പരാഭക്തി എന്ന ഉന്ന തനിലവരെ നോക്കുന്നപക്ഷം പ്ര ഒകെ തിയിലുള്ള ധാനുമായി മൂന്നു ഭാവങ്കുഗ കാണ കിങ്കാഭാവവും **പ്പെടുന്നു. ശരീരാദി ഉപാധികുട്ടിൽ** അംശഭാവവും താഭാത്മ്വത്തോടുകൂടി വത്തിക്കുന്ന ഏകീഭാവവും. ജീവനം പ്രത്യേകമ**ന്ന** തവാമര ഇതരെ ചരനാം ല്ലാതെ ഒന്നാണെന്നു ഭാവിക്കാൻ സാധിക്കുന്ന \_ സവ്ഘതനം സവ്ശക്തനം ഈ പരൻ ജീവൻ കിഞ്ചി പൂണ്ണാനന്ദസചരുപനാമാകുന്തു. ജ്ഞനം അല്പശ ഗ്തിയോടുകൂടിയവന്നും മിക്കുവാദും ളുഖത്തിനു വിഷയറുമാകുന്നു. **ഒരു പ്രഭുവിനെ ഒ**രു സേവകൻ ആശ്രയിക്കുന്നതുപോലെ, ഓരോ ജീവ നം ഈ ശ്വരനെ കിങ്കരൻ എന്ന നിലയിൽ ആ ത്രയിക്കുകയല്ലാതെ ഗത്വന്തരമില്ല. എത്രത്തോളം

ഈശാരൻറ കിങ്കരൻ എന്ന നിലയെ ഒരു ജീ ആത്രയിക്കുന്നുവൊ, അത്രത്തോളം ഇഞാ നവും ശംക്തിയും സൂഖവും അവനു സിജിക്കും. ഇപ്പകാരമുള്ള ഭക്തിയെ ദാസഭക്തിയെന്നും കിങ്ക രഭക്തതെന്നും പറയുന്നു. ഇതിനടുത്തപടി അംശ ഭാവഭക്തിയാണ്. ഈശചരനെ സർവവരിപൂണ്ണ മായുള്ള പ്രകാശവസ്തവായ്യ വലതായ അഗ്നി യിൽ വത്തിക്കുന്ന തിപ്പൊലെ, ത**ന്നെ അ** തിൻെറ ഒരാശമായും ഭക്തൻ വി പാരിക്കാം. ഇപ്പ കാരം ഒരു ജീവനെ ഇനുപരന്റെ അംശമാത്യ യ്യാനിച്ചും കണ്ടും ഭജിക്കുന്നത്ര് അംശദാവള ഞി എന്നു പായപ്പെടുന്നും ജീവൻേറയും ഈശവര **പോ**ത്യം സ്വരാപവും തത്വവും വാസ്കവത്തിൽ വിചക്ഷണമല്ലെന്നും അവ രണ്ടും എകവും അദ്വി തീയവുമാണെന്നും കാണുന്നവക്കു മാത്രമേ പരമാ ത്മാവിനോടുള്ള എ കീഭാവഭക്തിയുണ്ടാകയുള്ള. ഭാസഭാവം. താംശഭാവം എന്ന രണ്ടുവിധത്തിലു മ്മ ഭക്തിയും അഹങ്കാരനാശത്തിനും ഇ ഹമാനന്ദ പ്രാപ്തിക്കു ഓരോ സാകക്കുന്നും സഹായിക്കു ന്നു ഇം ഏകീഭാവഭക്തി എന്ന പാടക്തി ദൃഢ മായ തതചവിചാരം കൊണ്ടു സിഭഠിക്കുന്ന പ്രമാ ഷംന്നു.

23. ഭക്തിഭാവത്തിലുള്ള പടികളെ താഴെ പായുന്ന ശ്ലോകം വിശദമാക്കുന്നുണ്ട്: നയു ശിവാമേതി ശിവം പ്രപാദ്യ ശിവ പ്രസീദേതി ശിവം പ്രപദ്യേ ശിവാത് പരം നൈതി ശിവം പ്രപദ്ദേ ശിവോറമസ്റ്റീതി ശിവം പ്രപദ്ദേം.

്പരമശിവനായിക്കൊണ്ടു നമസ്താരം എന്ത സർവഭാവങ്ങൾ കൊണ്ടും ഞാൻ പരമശിവനെ ശരണം പ്രാവിക്കുന്നു. പരമശിവനെ! എന്നിൽ പ്രസാദിക്കേണമേ എന്നു സർചഭാവങ്ങൾകൊണ്ടും പരമശിവനെ ഞാൻ ശരണം പ്രാപിക്കുന്നു. പരമശിവനന്വമായി യാതൊന്നുമില്ലാ എന്നു സർവഭാവങ്ങൾകൊണ്ടും ഞാൻ പരമശിവനെ ശരണം പ്രാപിക്കുന്നു. പുമശിവൻതന്നെ ഞാൻ എന്ന ഭാവത്തിൽ സവഭാവങ്ങൾ കൊണ്ടും ഞാൻ പരമശിവനെ ശരണം പ്രാപിക്കുന്നു.

ഈ ഗ്ലോകത്തിൽ ആള്വത്തെ രണ്ടു പാദങ്ങ**ാം** ഭാസഭാവത്തിലും അംശഭാവത്തിലുമുള്ള ഭക്തിക ളേയും ഒടുവിലത്തെ രണ്ടു പാട പരമാനന്ദപ്രാ ങ്ങഠം ഏകീഭാവത്തിലുള്ള ഭക്തി പ്തി\_ നോയും കാണിക്കുന്നു. ഏകീഭാവ ഭക്തി എന്നത് ്രാ ഗ്രന്ഥത്തിൽ എന്നും **ആറും** അഭ്വാധ അളിൽ വിവരിച്ചിട്ടു**ള്ള** 'തചം' തേത് എന്ന രണ്ടു വദ്ദഷ പ്പടെ അത്ഥത്തെ ശരിയായി ശോധനചെയ്ത് പറായൂട്ട് ലക്ഷ്യമായുള്ള കൂടസ്ഥ നേറയും പാത്രുവാത്തിനേറയും സംബന്ധത്തെ അറിഞ്ഞു സാക്ഷത്കരക്കുന്നവക്കുമാത്രം സിലി ക്കുന്നതും തന്മുലം അവർ ബ്രഹ്മാനന്ദളക്കുകളായി ത്തിരുന്നതുമാകുന്നു.

## ഗീതാർത്ഥസംഗ്രഹം

ഒൻപതരജ്യായം.

ജീവേശചരസംബ:ഡം.

1. ത്രത്ത മസി' എന്ന മഹാവാകൃത്തിലുള്ള തോം എന്ന പഭത്തിനെറെ വാച്യവും ലക്ഷ്യവും ഇരു അയും അതിലും ത്രത്' എന്ന പേട ത്തിലേയും അത്ര ചരന അയും ത്തിനെറ്റ് വാച്യവും ലക്ഷ്യവും

വരം നെയും അവാം വാച്ചവും ലക്ഷ്യവും യങ്ങളുടയും ആയ അത്ഥങ്ങളെ ആറാമല്വായ വിഷയം ത്തിലും പ്രതിപാദിച്ചിട്ടണ്ട്. മുഴ

വൻ വാക്വത്തിലും അസി എന്ന പദം തത്, തചം എന്ന രണ്ടു പദങ്ങളേയും ചേക്കുന്നതുപോലെ, ആ പദങ്ങളാൽ സൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന അതാചങ്ങളുടെ സംബന്ധത്തേയും കാണിക്കുന്നു. ശത് എന്ന പദത്തിന്റെ അത്ഥം പരമാത്മാവെന്നും എന്ന പദത്തിന്റെ അത്ഥം ജീവാത്മാവെന്നും ആകുന്നു. ഗത്ത്യചമസി '' എന്ന വാക്വത്തിന്റെ അർത്ഥം 'അത്രചരം' എന്നാകയാൽ 'തത്ത്വമസി '' എന്നു വാക്വം കൊണ്ട് ചരാങ്ങ

ഗ്വോപനിഷത്തിൽ ഉളാം കമഹർഷി ശിഷ്യനായ ശേവതകേതുവിന ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ സംബന്ധത്തെയാണാപപ്പേശിച്ചിട്ടുള്ളത്. ഈ അദ്ധ്യായം കൊണ്ടും മേൽവരുന്ന അദ്ധ്യായങ്ങാം കൊണ്ടും ജിവാത്മപരഗാത്മാക്കളുടെ സംബന്ധ വും അവയുടെ വാസ്തവത്തെ സാക്ഷാത കരി കാനുള്ള മാഗ്ഗവും അപ്രകാരം സാക്ഷാത്കരി ച്ചവരുടെ ലക്ഷണങ്ങളും പ്രതിപാദിക്കപ്പെടുന്ന

ന്തത്തചമസി<sup>്</sup> എന്നത് സാമവേടത്തി 2. ലുള്ള മഹാവാകൃമാകുന്നു. ഇതുപോലെ ഋഗ്വേ ടത്തി**ൽ** ('പ്രജ്ഞാനം ബ്രമു' മഹാവാക്വ എന്ന മഹാവാക്വവും യജ്വവേദ **666**℃. ത്തിൽ ന്താഹംബ്രഹ്മാസ്റ്റി? എന്ന അഥവ്ണവേദത്തിൽ ന്തായമാ മഹാവാക്വവം ത്മാബ്രഹ്മ'' എന്ന മഹാവാക്വവുണ്ട്. ഇവയിൽ ന്തത്തചമസി<sup>7</sup> എന്ന സാമവേദവാക്വത്തെ ഉപ ഭേ**ശ**പാക്വമെന്നും ന്ത്രാഹം ബ്രഹ്മാസ്മി<sup>17</sup> എന്ന ചാനഭവവാക്ത്വമെ**ന്നാം യ**ജുവേദവാക്വത്തെ *എ*ഡ ഒരേ**പടവാ**യി **പ്രേജ്ഞാനം** ത്വാമു ത്തേയും ''ഞയമാത്മാ ബ്രഹ്മ'' എന്ന അഥവ്ണ വാകൃത്തേയും മനനവാകൃങ്ങളെന്നും വറയുന്നും. ധതത്തചമസി<sup>?)</sup> എന്ന വാക്വത്തിലുള്ള പടങ്ങം ളുടെ അത്ഥവും മുഴവൻ വാകൃത്തിനെറ അത്ഥ വും ഒന്നാമതായി ത്രവണം ചെയ്യണമെന്നും രണ്ടാമതായി പ്രയക്താനം ബ്രഹ്മു? എന്നും ന്ത്രേയമാത്മാ ബ്രഹ്മു? എന്നും ഉള്ള വാകൃത്ജമൂടെ അത്ഥത്തെ മനനം ചെയ്യണുമന്നും ത്രവണവും മനനവും ശമിയായി നഴത്തുന്നപക്ഷം ന്ത്രഹാം ബ്രഹ്മാസ്മി? എന്ന വാകൃത്തിനെറ അരത്ഥം നിളില്യാസനം കൊണ്ട് അനുഭവഗോചരമാക മെന്നും പറയപ്പെടുന്നു

3. ഉളാലകമഹർഷി ഒൻപയ്ക്ക് ഉദാഹരണങ്ങ ളെ െെണ്ട് ശിഷ്വനായ ശേചതകേതു ചിന്ത് ഉപ ദേശിച്ചതിനെ സാമവേദത്തിലുള്ള ഛാ**ന്ദോ**ഗ്വോപനിഷ**ത്തിൽ** നാലു പാക്യങ്ങ ളടേയും സാധാ റാമദ്ധ്വായത്തിൽ എട്ടാം ഖണ്ഡം o -- മാവു മള അര മതൽ പതിനാറാം ഖണ്ഡംവരെ തുമാപം അവയും ടെ സ്ഥാനവും. **ഒ**ൻപ**യ** ഖ**ണ്ഡങ്ങ**ഠം കൊണ്ടു വിവരിച്ചിരിക്കുന്നു. ഓരോ ഖണ്ഡത്തിലും ഓരോ ഉഭാഹരണങ്ങ**ം** പറഞ്ഞു് **ഒൻ** i. തത്തോഗസി. പതു **പ്രാവശ്വം താഴെ** പറയു**ന്ന** മന്ത്രമാണ് ഉപദേശിച്ചിട്ടുള്ള 💇:--ധസ യ ഏഷോണിമൈതഭാത്മ്വമിദം സവാം; തസത്വം

സ ആതമാ; ശത്തചമസി' ശേചതകേതോ.''

ചരാ. ഉ. VI. 8—16. \*

് പരാംവരമായുള്ള സറിജഗ ഞിൻേറയും മൂല കാരണമെന്നു യാടെതായ അതിസുക്ഷ്മമായ സത്ത് എന്ന തത്വം പറയപ്പെടുന്നുവോ അതാണു് ഈ ജഗത്തിൻെറ എല്ലാം ആത്മാവായിരിക്കുന്ന ആ സദ്വസ്ത മാത്രമാണു് സത്വമായിട്ടുള്ളത്. അത തന്നെ യാണു് സവിജഗത്തിൻേറയും ആത്മാ എന്നു പറ യപ്പെടുന്ന പരമാത്ഥസച്യുപം. ഫേ! ശേചത കതോ! അതു നീ തന്നെയാകുന്നു.

മമാന്ദോഗ്വോപനിഷ**ക്കിലെ ആ**റാമദ്വ്വായം മുഴുവനിലും ശേചതകേതുവിന് ഉളാലകൻ പിതാവായ ഉളാലകൻ കൊടുത്തി ശേചതകോടുത്ത ഉട്ടുള്ള ഉവദേശങ്ങളാണ് അടങ്ങി പുരുത്തിൻ യിരിക്കുന്നത്. അതിൻറ മുജ ചുരുത്തം. കരെതാഴെ പറയുന്ന പ്രകാരമാ

ഷം ന്നo:\_\_\_\_

<sup>ും</sup> സംഭ-ഏഷെ പരുന്നി വാധയായ ജ്ഞാനെയുള്ള ഭഗ ത്തിനെറെ മൂലകാരണയായ യുറേ സൂക്ഷ്യത്തപം ഏഴതാ; ഇളം പാര് ചാം ജഗത്തു മുഴവനം; ചത്ത് പാന്ത്യം ലയുള്ള പുകാര മുള്ള ആതോദവുട്ടുകൂടിയാകുന്നു; തത് പാന്ത്യം ലയുള്ള സത്യ മായിട്ടുള്ളതാകുന്നു; സംഭ അത്രമ ലതായതന്നെയാണു് സർവ ജഗത്തിനേറേയും അലി മാരണമായയുള്ള ആതോവു; ശേചതകേ തോ ചെ അല്ലയോ ശേചതുകയോ! തത്-തപം പതസി ലത്തെള നീയാകുന്നും

പിതാവി**ൻ**റ ആജ്ഞലകാരം ശേചതകേത പത്രണമാമത്തെ വയസ്സിൽ ആചായ്യൻെറ അടു ക്കൽ അയയ്ക്കപ്പെട്ട. പന്ത്രണ്ടുവർഷം ഗുരുകല ത്തിൽ വസിച്ച് സവവേടങ്ങളും വേടാംഗങ്ങളും പഠിച്ച് ഇരുപത്തിനാലാമത്തെ വയസ്സിൽ തിരി യെവന്നു. എല്ലാം പഠിച്ചതിന്നു എന്ന് അഭിമാ നത്തോടുകൂടിയും വണക്കമില്ലാത്തവനായുമാണു് ഗഗ്രഹത്തിൽ വന്നത്ര′ അപ്പോഗം പിതാവ ചോ ഭിച്ച . ..ഹേ! സൌമ്വ, നീ എല്ലാംപഠിച്ച എന്ന -അഭിമാനത്തോടുകൂടിയവനായും വണക്കുകില്ലാത്ത **വനായു**ം കാ**ണപ്പെടു**ന്നു. യാതൊന്നിനെ അറി -**ഞ്ഞ**ാൽ ത്രവിക്കപ്പെടാത്ത**ള്** ത്രവിക്കപ്പെ**ട്ടത**ാ യും അറിപിനു വിഷയമാകാത്തതുകൂടിയും നിശ്ചയിക്കപ്പെടാത്തഇകുടി**യും** യപ്പെട്ടതായും നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടതായം ഭവിക്കുമോ ആ വസ്തവി -നെപ്പററി നീ ചോടിക്കുകയോ അറിയുകയോ ചെയ്യുപോ ??

ശേചതകേതു ചേറഞ്ഞു: \_\_ ന് ആ കാരണമായ വസ്ത എങ്ങനെ ഉള്ളതാണ് ? ന് അനിനെ അറിയേണുടതെങ്ങനെ താൽ സവ്വാ യാണ് ? ? ന് ക്രൂക്ക ഉദ്യയ

ഉളാലകൻപറഞ്ഞു:..... നേകളിമണ്ണ കൊണ്ടു ഉള അ പാത്രത്തിന്റെ സ്വഭാവം അറിഞ്ഞാൽ കളിമണ്ണകൊണ്ടുണ്ടാക്കപ്പെട്ട സവവാദാത്ഥങ്ങളു ടേയും സ്വദാവം അറിയംപ്പെട്ടതായി ഭവിക്കുന്നു. സ്വണം കൊണ്ടുമ്മ ഒരു ആ ഭരണത്തിന്റെ സ്വഭാ വമറിഞ്ഞാൽ സചണ്ണമതമായുള്ള എല്ലാ ആഭരണം ങ്ങളുടേയം സ്വഭാവം അറിയെപ്പട്ടതായി ഭവിക്കു ന്നു. കാരിരുമ്പുകൊണ്ടുള്ള ഒരു ആയുമത്തിന്റെറ സ്വഭാവമറിഞ്ഞാൽ അതുകൊണ്ടുണ്ടാക്കപ്പെട്ട സ കല ആയുധങ്ങളുടേയും സ്വഭാവം അറിയപ്പെട്ടതാ യി ഭവിക്കുന്നു. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ കായ്യങ്ങളൊ ന്നും കാരണത്തിൽനിന്നും ഭിന്നമല്ല. കായ്യങ്ങരംക്കു നാമരൂപങ്ങഠംകൊണ്ടുള്ള ഭേദമല്ലാതെ തത്തി ത്തിൽ ഭേദമില്ല. കായ്യങ്ങൾ വികാരത്താൽ ജനി ക്കുന്നതും അവയ്യൂര് കാരണത്തിൽ നിന്നും ഭിന്ന മായ സത്വതചം ഒരുകാലത്തും ഇല്ലാത്തതുമാകുന്നു അതിനാൽ സവ്ത്തിനും കാരണമായുള്ള വസ്തുവി നെ അറിഞ്ഞാൽ ശ്രവണത്തിനു വിഷയമാകാ ത്തതും ത്ര ിക്കപ്പെട്ടതായി ഭവിക്കും; ഊഹത്തിനം വിഷയമാകാത്തതും ഉ വിക്കപ്പെട്ടതായി ക്കും; അറിവിനു വിഷയമാകാത്തതും അറിയപ്പെ ട്ടതായി ഭവിക്കും. വികാരത്താലുണ്ടാകുന്ന കായ്യ **ങ്ങ** മാരണമായും നയ്യാന്റെ കാരണമായും മ്മ വസ്ത ഏകവും അദചിതീയവുമാകുന്നു. സവ്വം അറിയപ്പെട്ടതായി നെ അറിഞ്ഞാൽ ഭവിക്കും. അതിനെ ഉപദേശിക്കാം; കേട്ടാലം.

അല്ലയോ! സൗമ്വ! നാനാരൂപമായികാണംപ്പ ടുന്ന ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴുവനം ഉൽ**പത്ത**ിക്കുമുൻപ് വിജാതീയമാ സജാ**തീ**യമായോ

സർവത്തി ന യാധയ ഭാഗി ജപ ഉ് ഏകവും അ ഭ്വി രീയവുമാ --സഭചസ്ത്രാം ക ന്നം

ക്കിച്ചു.

യോ വേറൊന്നില്ലാത്തതും സൂക്ഷ്മ വം നിവിശേഷവം പരിപൂണ്ണവു മായ സഭ്വസ്തമാത്രവുമായിരുന്നു. അതിനെ ചിചര ഏകവും അഭചി തീയവുമായ അസഭ്വസ്ത എന്ന പറയുന്നുണ്ട്. ആ അ സഭ്വസ്തുവിൽ നിന്നാണ് ഈ സത്തായ പ്രപഞ്ചം ഉണ്ടായതെന്നും അവർ പറയു**ന്നു. എന്ന**ാ**ര ഒ**രു പ്രമാണം കൊണ്ടും അസത്തിൽനിന്നും സത്തുണ്ടായതായി തല്ല. അതുകൊണ്ട് ഏ**കവും** അദചിതീയവുമായ ഉണ്ടായിരുന്നുള്ള അള്വം സഭ്വസ്തമാത്രമേ എന്നതാണു് നിശ്ചയം. കേവലചൈതന്യസച രൂപമായ ആ സഭ്വസ്ത എനിക്കു പലതാകണം' എന്ത് ഈക്ഷിച്ചു. അതിൽനിന്നും ക്രമേണ തേജസ്സം അപ്പുകളും അണ്ഡം എന്നു പറയപ്പെ ടുന്ന പ്രഥിയം **ഉണ്ടാ**യി. അവയിൽ നിന്നും ക്രമേണ അണ്ഡജം, ജീവജം, ഉത്ഭിജ്ജം എ**ന്ന** മൂന്നു ഭൂതബീജങ്ങളുണ്ടായി. അവയിൽ ജീവത്ര പത്തിൽ പ്രവേശിച്ച് നാമത്തേയും രൂവത്തേയും വ്വാകരിക്കാം എന്ത് **ആ സട്**വസ്ത തന്നെ ഈ ത്ത ഈക്ഷണത്തോടുകൂടി അവയിൽ പ്രവേശിക്കുകയും നാമത്രപങ്ങളായി വെളിപ്പെടു കയും ചെയ്തു. ലോകത്തിലുള്ള സവ്പദാത്ഥങ്ങ ളം തേജസ്റ്റ്, അദ്ദ്, ചാലചി ഇവയുടെ വികാര **ങ്ങള**ായിത്ത**ംന്ന** ക**ംണ**െപ്പടുന്നു. ഇവയുടെ പല വിധത്തിവുള്ള സ*വേ*ളനം കൊണ്ടാണു് പ്രപഞ്ച ത്തിറുള്ള സകല പദാത്ഥങ്ങ<sub>്യം</sub> ഉണ്ടാക്കപ്പെട്ടിട്ട 🎎 🥨 . ലോകത്തിൽ വൃഃതൃകസത്തയുള്ളൂതായി കാണപ്പെടുന്ന മനസ്സ്, പ്രാണൻ, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ മുതലായവയും ഈ ഭൂതവികാരങ്ങരം തന്നെ. നാം **ളജിക്കുന്ന അന്നപാ**നീയങ്ങളുടെ സൂക്ഷ്മഭാഗങ്ങ ളാണ് മനസ്സിനും ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കും പ്രാണന്നും പോഷകങ്ങളായി ഭവിക്കുന്നത്. ശരിയായ പോ ഷകപദാത്ഥങ്ങഠം ആഹാ നോധനങ്ങളിലില്ലാത്ത പക്ഷം മനസ്സം ഇന്ദ്രിയങ്ങളും പ്രാണനും ക്ഷയി ക്കുന്നത് പ്രതൃക്ഷമായി കാണാവുന്നതാണു്. അതിനാൽ ഫേ! സൗമ്വ, അതിനൂകപ്പതതചങ്ങളാ യികാണപ്പെടുന്ന മനസ്സ്, പ്രാണൻ, ഇ**ന്ദ്രിയ** ങ്ങ**ം** മുതലായവയ്ലം പ്രപഞ്ചത്തി**ൽ** സ്ഥൂലമാ യം സൂക്ഷ്മമായും ദൃശ്വമായും, അഭ്രശ്വമായും കാണ പ്പെടുന്ന സകല വദാത്ഥങ്ങരംക്കും കാരണം തേ ജസ്സ്, അപ്പ്, പുറചി പുന്ന മൂന്നു പദാത്ഥങ്ങളാ ണെന്നു കാണാം. ഈ ഗൂന്നു പഭാത്ഥങ്ങളും ഏക വം അഭചിതീയവും പരിപൂർണ്ണവുമായ സ**ജ്വ**സ്ത വിൽ നിന്നും അതിന്റെ കേവലം ഈക്ഷണ ത്താൽ ഉണ്ടായതാണെന്നറിഞ്ഞാലും<sup>11</sup>.

ഇത്രയം ശേചതകേതുവിനു് ഉളാലകൻ കൊടു **ത്ത ഉപ**ദശങ്ങ**ം** അടങ്ങിയ **തുട്ടുത്തെ** ഏഴ ചുരുക്കമാണാ്. ഖണ്ഡങ്ങള് ടെ പ്രപഞ്ചത്തിൽ ജീവാതമാ ഒഴിച്ച ജീവാതമായ പ ള്ള സകലതതചങ്ങളും ഏകവും അദചിതീയവുമായുള്ള സദ്വസ്തുവിന്റെ കായ്യങ്ങ ളാണെന്നും കായ്യങ്ങൾ കാര് കാരണത്തിൽ നിന്നും **ഭിന്നമായ സത്ത**യില്ലാത്തതിന**ാ**ൽ കേവലം **നാമ രൂപങ്ങ<b>ം കെ**ണ്ടുള്ള ഭിന്നതമാത്രമേ പ്ര**പഞ്ച** ത്തിനുള്ള വെന്നും ഇത്രയുടെ ചാണ്ട് സാത്ഥിച്ചു. എട്ടാംഖണ്ഡം മുതൽ പതിനാറാം ഖണ്ഡം വരെ ഒൻപതു ഖണ്ഡങ്ങർം കൊണ്ട് ജീവ ത്താവും ആ ം ഭചസ്തവിൽനിന്നും ഭിന്നാല്ലെന്നും ജീവ**്**തമാ വും പരമാത്മാവും ഒന്നു നെന്നയെന്നും ഉപടേശി എട്ടാംഖണ്ഡംകൊണ്ട് ഒരോ ജീവനം ക്കുന്നു. അനുഭവിക്കുന്ന നിള, വിശപ്പ്, ഭാഹം, ഇവയുടെ സചരൂപത്തെ വർണ്ണിക്കുകയും ജീവാ തമാവുതന്നെ പമോതമാ എന്ന് സ്ഥാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

ന്ത്യൽകൊണ്ടു് ഒരു കുററിയിൽ ബന്ധിക്കപ്പെട്ട തായ ഒരു പക്ഷി ഏതെല്ലാംവിധത്തിൽ വറന്നാ ലും വിശ്രമം ലഭിക്കണമെങ്കിൽ എട്ടാംയണ്ഡം ബന്ധനാനത്തു തന്നെ വന്നു ഒന്നാമംക്കെ ഒ മുന്നം – പക്ഷി നില്ലുണം. ഓരോ ജീവനും ഏക യും സൂത്രവും. വും അഭചിതീയവുമായ സമചസ്ത വിൽ സ്ഥിരബന്ധത്തോടുകൂടിയതാണു്. മാരോ ജീവനം ആ സഭ്വസ്തുവിനേയും അതോടുള്ള ബന്ധത്തേയും മറന്നു് ചെല്ലെകാരത്തിൽ സുഖം വേണമെന്നുള്ള ഇച്ഛ സോടുകൂടി അങ്ങുമിങ്ങുമായി അലയുന്നു. ഒടുവിൽ വക്ഷി വിശ്രമസ്ഥാനത്ത എത്തായുപോലെ ദേരാം, പ്രാണൻ, മനസ്സ് മുതലാ വെയെ വിട്ട് സല്വസ്തവിൽ അജ്ഞാന തോടുകൂടി ലൂലിക്കുന്നു. ഇത അവസ്ഥയാണു് നിരയന്നു പറയപ്പെടുന്നുള്. സുഖന്ഥാനം ഏകവും അഭ്വിതീയവുമായ സഭ്വസ്തവാകുന്നു. വിശപ്പം ഭാമാവും, തേജസ്സ് അപ്പ് അന്നം ഇവ യാലുണ്ടായിട്ടുള്ള ഉപാധികളിലുണ്ടാകുന്ന വികാര അമും, ഈ വളാത്ഥങ്ങുറം കൊണ്ടുതന്നെ അവ

ഒരുത്തൻ മരിക്കുമ്പോഠം ആള്യം അവരെറ വാക്ക് മനസ്സിൽ ലയിക്കുന്നു. അവരെറ മനസ്സു പ്രാണനിൽ ലയിക്കുന്നു. പ്രാണൻ തേലസ്സിൽ ലയിക്കാരം. തേജസ്സ് സദ്പുപ്പാവിൽ ലയിക്കുന്നു. ജീവാത്മാവിനു വിശ്രമസമാനമായും സവിത്തി നേറേയും ലയാധമാനമായും ചറയപ്പെടുന്ന യാ തൊരു സമ്പസ്തവുണ്ടോ അതുതന്നെ സവിപ്രപ ഞ്ചാത്തിന്റേയും ആത്മാവു്. ശേചതകേതോ നേതത്തപമസ്വുറ്റു അതു നീയാകുന്നു!

തേനീച്ചകഠം പലവിധ വൃക്ഷങ്ങളിൽ നിന്നും തേനെടുത്തു് ഒന്നായി ചേക്കുന്നു. ആ എകീ കരിച്ച അവസ്ഥയിൽ ആ മധ്യവിൽ ഏതെങ്കിലും ഒരു ഭാഗത്തിന് ത്രോൻ ഇന്ന രേൻപ്രാരം വൃക്ഷത്തിൽ നിന്നാണ് ഉണ്ടായ ഉപ്പോച്ചില് വളിക്കുന്നതല്ല. അതുപോലെ സ വൃക്ഷരസങ്ങളും. കല പ്രാണികളും സുഷുപ്തിയിലും പ്രളയത്തിലും ഏകവും അദ്വിതീ മവുമായ സഭവസ്തവിൽതന്നെ ലയിച്ചാലും അവേയ്ക്ക് ആ ബോധം

**ഉണ്ടാ**കുന്നില്ല

പല ദിരുകേളിൽനിന്നും പല മാർഗ്ഗങ്ങളിൽ കൂടി നദിക്ക ഒഴുകി സമുല്രത്തിൽ ചേരുന്നു. മുപ്രജലത്തിൽ എല്ലാ ജലങ്ങളെ ര OLUMOYOU O MAN ഏകീഭവിച്ചപോകം. ണ്ഡം മൂന്നാമ എേതെങ്കിലാ ഒര ഭാഗത്തിന്ത് തെ ടിഷ്ടാന്ത... നഴിച്ചുളും സമു അതു ഇന്ന നദിയിലെ @ મુંં. ത്താണാ് എന്ന വേർതിരിഞ്ഞ സ്ഥിതിയില്ല. ഇതുപോലെതന്നെ പ്രാണികളെ **ട്ടാം ഏഴവം** ചാദ്വായിയവുമായ സഭവസ്തവി**യ** നിദ്രയിലും മരണത്തിലും പ്രളയത്തിലും വച്ചിഷന്ത ബെടയിലും അവ ഒന്നിനും തന്നെ സഭചസ്താലിൽ ലയിച്ചിരിക്കുന്നു എന്ന ബോധമില്ല. അതിനാൽ തിരിയെ വരുമ്പോഴും ഏകവും അദചിതീയവുമായ **സ**ഭചസ്തവിൽ നിന്നാണു വന്നിട്ടുള്ള<u>ത</u>് ബോധം ഉണ്ടാകന്നില്ല.

ഒരു മമാത്തായ വൃക്ഷത്തിനെറ മുട്ടിൽ ഒരു വെട്ടകൊണ്ടാൽ കറെ കറയൊലിക്കാ; വൃക്ഷാം നശിക്കുകയില്ല. മദ്ധ്യത്തിൽ വെ പതിനെന്നോം അവിടെ ം**ണ**ിന്ന **ട്ടകൊണ്ട**ാൽ ഖണം, നാധാ വെളിയിൽ വരും. രസം (Hatto മദത്ത അഗ്രത്തിൽ വെട്ടിയാൽ അവിടെ ധാം - റീക്ഷാവം വ്യക്ഷാത്തിനെ റ നിന്നും കുറെ സം വരും. ജീവഭാവരും. നാകുന്ന അതമാവിനാൽ വ്വാപി ക്കപ്പെട്ട ആ വൃക്ഷം തഴച്ചനില്ലും. അ**ത**ിൻെറ **ഒരു** ശാഖയിൽ നിന്നും ജീവൻ മാറിയാൽ ശാഖ ഉണങ്ങിപ്പോകും. രണ്ടാമതു് ഒരു യിൽ നിന്നും ജീവൻ മാറിയാൽ ത്ത ഉണങ്ങിപ്പോകും. വൃക്ഷം മുഴുവനിൽനിന്നും വൻ മാറിയാൽ മുഴുവൻ വൃക്ഷവും ഉണങ്ങിപ്പോ കം. ഇതുപോലെ ഈ ശരീരത്തെ വിട്ട ജീവൻ പോകുമ്പോഗം ശരീരമാണം മരിക്കുന്നത്ല്; ജീവൻ മരിക്കുന്നില്ല.

ഒരു ന്യഗോധഫലത്തെ ഖണ്ഡിച്ചാൽ വളരെ ചെറുതായ അനേകം വിത്തുകഠം കടണം. അതി ലെയ വിത്തിനെ ഖണ്ഡിച്ചാൽ അഞ്ചാരാത്തെ അതിന്റെ അകത്ത് ഒന്നും കാ ട്യോധഫലം നേകയില്ല. അതിനെറെ അകത്ത് (്പരാലിംൻം ഉള ബീജം അത്ര സൂക്ഷ്മമായുള്ള ഫലം.) താണം. ആ അതിസൂക്ഷ്മമായുള്ള ബീജത്തിലാണം വലതായ ആൽവൃക്ഷം സ്ഥിതി പെയ്യുന്നതു്. അതുപോലെ അദ്ദശ്വവം അതി സൂക്ഷുവുമാണ് പ്രപഞ്ചകാരണമായ ഏകവും അഭവത്വയവുമായ സമവസ്ത.

ഒരു ഉപ്പുകട്ടിയെടുത്ത് ഒരുപാത്രം വെള്ളത്തി ലിട്ടാൽ അത് ആ ജലത്തിൽ ചേന്നുപോകും. അ തിനെറെ ഒയു തരിപോലും ഒശ്ല ഞായത്തെ മാകയില്ല. ഉപ്പ ഒഷ്ടിക്ക് ഗോ ഒക്കാന്തം - ലവ ചരമായില്ലെങ്കിലും ആ വെള്ള ണ പിണ്ഡ വും അചിൽ ഏത്ര പ്രാഗത്തിലും ഉപ്പി ഒക്കാരസം ഉണ്ടായിരിക്കും. രസ

നേന്ദ്രിയം കൊണ്ടു് അറിയുകയും ചെയ്യാം. ഏക വും അല്വത്രയവുമായ സളപസ്തുവിനെ ശരീര അവർ കാണുന്നത് അതുപോലെയാണും. ദൃഷ്യക്കു ഗോചരമാകാത്ത ഉപ്പുരസത്തെ രസനേന്ദ്രിയം കൊണ്ടറിയാവുന്നതുപോലെ, ഏകവും അലിതീ യവുമായ സഭചസ്തുവിനെ വേറെ വിധത്തിൽ പ്രത്യക്ഷമാക്കാം.

ഒരു പുരുഷനെ ഒരു പട്ടണത്തിൽനിന്നും, നേ ത്ര അളെ ബന്ധിച്ച് അന്തൃമായ ഒരു വിജനസ്ഥല ത്തു കൊണ്ടുപോയി വിട്ടാൽ അ ഏഴാമത്ത വൻ തമൻറ സ്വസ്ഥാനത്തേ കര ട്രഷ്ടാന്തര-കണ്ണി **അ**റിക മാർഗ്ഗം പോകാന<u>ാള്ള</u> നെ മറച്ചു് അ യില്ല; അലഞ്ഞുനടക്കേണ്ടിവരും. **മു**വിജന്സമച ത്തുകൊണ്ടു ∋ിട **അറിയാവുന്ന ഒരു**വൻ മാർഗ്ഗം ാപ്പട്ട മനാഷ്യൻ. വന്നു് ഇതാണു് ആ ദേശത്തിലേ

2421

ക്കുള്ള മാഗ്ഗം എന്നു പറഞ്ഞാൽ അതുവഴി അവൻ സ്വദേശത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യും. അതു പോലെ ഓരോ പ്രാണിയും ലോകത്തിൽ അലഞ്ഞു തിരിയുകയാണ്. സഭ്വസ്തവിനെ സാക്ഷാത്കരി കാനുള്ള ാർഗ്ഗം അറിയാവുന്ന ഒരു പണ്ഡി തൻ വന്ന് ഉപദേശിക്കുന്നപക്ഷം, ആ മാർഗ്ഗ ത്തെ ഗ്രഹിക്കുകയും അതിൽ കൂടി സഭ്വസ്തുവിനെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യാം.

ഒരു മരണാവസ്ഥ സമീപിച്ചവൻെറ അടു ക്കൽവന്നു ബന്ധുക്കഠം'എന്നെ,അറിയുന്നുണ്ടൊം" ₹

എന്നെ അറിയുന്നുണ്ടൊ?? എന്ത ക്യാന്തം \_ മര ചോടിക്കുന്നു. അവൻ റ വാക്കു ഞാവസ്ഥയി മുതലായ ഇന്ദ്രിയങ്ങൾം മനസ്സിലും ചെത്തിയവൻം മനസ്സ് പ്രാണനിലും പ്രാണൻ തേജസ്സിലും, തേജസ്സ് സമ്പസ്തവിലും ലയിക്കാതി രിക്കുന്നതുവരെ അവന് അറിവുണ്ടായിരിക്കും. അ വൻ റ ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ മനസ്സിലും, മനസ്സ് പ്രാണ നിലും, പ്രാണൻ തേജസ്സിലും, തേജസ്സ് സമ്പസ്തുവി ലും ലയിച്ചപോയാൽ അവൻ ഒന്നും അറികയില്ല

ഒരു മോഷ്പാവ് മോഷ്ലിച്ചില്ല എന്നു പറയുന്ന പക്ഷം, ഒരു ഇരുന്വുകോടാലിയെ നന്നായി പഴ

ഒൻപതാമത്തെ ഒഷ്ടാന്തം — ഒന്നു മേറപ്പുറായാ അസു കോടാലി യൂം പ്പിച്ച് അവനെക്കൊണ്ട് അതി നെ എടുക്കാൻ പറഞ്ഞാൽ, അ വൻെറ കൈയ് പൊള്ളുന്ന വ ക്ഷം അവൻ തന്നെ മോഷ്ടാവെ ന്ന തെളിയും. കൈയ് പൊള്ളാ ത്തപക്ഷം അവൻ മോഷ്ടാവല്ല. (അസത്വമുള്ള വനെ അഗ്നി ഭഹിപ്പിക്കുമെന്നും, സത്വമുള്ള വനെ അഗ്നി പുടുകയില്ലെന്നും വിശചാസമുണ്ടായിരുന്ന കാലത്തിലെ ഒരു പരീക്ഷയാണിയ്ക്ക്.) ഒരുവനെ രക്ഷിക്കുന്നത്ക് സത്വമാണ്ട്. ലോകുമുഴുവൻ സത്വത്തിലാണുപ്രതിഷ്ഠിതമായിരിക്കുന്നത്ക്. അ സത്വാം ഏകവും അടച്തിയവുമായ സടചസ്തവാകുന്നു.

ഇപ്രകാരം ഒൻപത്ര് ഒദാഹരണങ്ങളെ പറ ഞ്ഞു് ഓരോ ഖണ്ഡത്തിന്റെറ ഒടുറിലും നേയ ഏഷോണിമൈതടാത്ത്യമിദം നവ് തമസത്വം സ ആത്മാ തത്തപമസി ശേചതകേത്രോ? എന്നാ ണ് ഉദ്വാകമഹർഷി ശേചതകേതുവിനുപദേശി ച്ചിട്ടുള്ളത്.

മാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ശേചതകേതുവിന്റ ള്ള ഉപദേശം അടങ്ങിയ ആറാമല്വായം മുഴവ നം നോക്കുന്നവക്ഷം അതിലുള്ള ആള്വത്തെ ഏഴു ഖണ്ഡങ്ങറാകൊണ്ടു സവ്പ്രപഞ്ചവും ഏകവും അദ്വിതീയവുമായ സഭചസ്തുവാണെന്ന ഗ്രഹിക്കേ ണ്ടതായിരിക്കുന്നു. അതുപോലെ ശേഷം ഒൻവതു ഖണ്ഡങ്ങറോകൊണ്ടും സകല ജീവങ്ങളും ആ ഏക വും അദ്വിതീയവുമായ സഭചസ്തുവിൽ നിന്നും ഭിന്നമല്ലെന്നും ഒരോ ജീവനും താൻ ആ വസ്തു വാണെന്നു സാക്ഷാത കരിക്കുവാൻ സാധിക്കുമേ ന്തമാണ് ഉളാലകമഹർഷി ശേചതകേതുവിനു

ഉപദേശിച്ചിട്ടുള്ളയ്. നത്തചമസി'' എന്ന വാക്വ ത്തെ പേറെ വിധത്തിൽ വ്യാഖ്യാനിച്ച് ജീവാതമാ പരമാത്മാവിൽനിന്നും ഭിന്നമാണെന്നോ ജീവാ തമാക്ക∕ം പരസ്സരം വൃത്വാസതേോടുകൂടിയവരെ ന്നോ പ്രചഞ്ചം പരമാതമാവി**ൽനി**ന്നം മാണെന്നോ സ്ഥാപിക്കാൻ പുറപ്പെടുന്നവക്ഷം **അതു പ്രകൃതത്തിൽ യോജി**ക്കയില്ല. "നു ദേവ ആസീദേകമേവാദചിതീയം\_\_\_ സോമ്വേദമഗ്ര തത്തചമസി<sup>ം</sup>' എന്ന ഉപക്രമോപസംഹാരവാക്വ വിരോധമുണ്ടാകും. പരസ്പരം **6886 ()**00 ab G **ശാസ്ത്രസമ്മ**തമായും വരുന്നതല്ല. യാതൊന്നി സവ്വും അറിയപ്പെട്ടതായി **നെ അറിഞ്ഞ**ാൽ ഭവിക്കുമോ അതിനെ ഉപദേശിക്കാം എന്ന പ്ര തിജ്ഞയോടുകൂടി ഉപദേശിക്കാൻ തുടങ്ങിയ ഉദ്ദാ ലകമഹർഷിയുടെ വാക്വങ്ങഠംക്ക് മിഥ്വാതചവും കല്പികേണ്ടതായി വ**ര**ം. ഉചിതമല്ല. അതും അതിനാൽ ശേത്തചമസി<sup>77</sup> അതുനീയാകുന്നു എ ന്ന വാകൃംകൊണ്ടും അതോടുചേന്മുള്ള മറവുഭാഗ **ജ്ജ**മം കൊണ്ടും ഉപഭേശിക്കപ്പെടുന്ന അത്തചംന്ന വ്ത്തിൻേറയും ആഭികാരണമായി ഏകവും അഭചി തീയവുമായ യാതൊരു സദ്വസ്തുവുണ്ടോ തന്നെ പ്രപഞ്ചം, സകല ജീവന്മാരും വാസ്തവ ത്തിൽ ഞ വസ്തുവിൽ നിന്നും ഭിന്നമല്ല, ഞ സഭചസ്ത തന്നെ" എന്നാകുന്നു.

പ്രേജ്ഞാനം ബ്രഹ്മ<sup>??</sup> എന്ന വാക്വം ജ്രഗ്വേ ഒത്തിലുള്ള ഐതരേയോപനിഷത്തിൽ ഒടുവി ലത്തെ അജ്വായത്തിലുള്ള താണ്.

ii. 'പ്രജ്ഞാനം **ബ്ര**ഹം' എന്ന **മഹ**ാവാക്വ്യം. ഈ ഉപനിഷത്ത് പ്രപഞ്ച ത്തിൻെറ ഉതഭവത്തിന മൻപ് ഏകമായ ആത്മാവു മാത്രമുണ്ടാ

യിരുന്നു. അതിനനൃമാധി യാതൊന്നുമുണ്ടായിരു ന്നില്ല; വിവിധങ്ങളായ ലോകങ്ങളെ സ്രഷ്ട്രിക്കളെ എന്നു അത്ര് ഈക്കിച്ചു" (ആത്മാ വാ ഇടമേ കമേവാഗ്ര ആസീന്നാന്വത് കിലെന മിഷത്സ ഈ ക്ഷത ലോകാന്നു സ്വജാ ഇതി) വ്യാന്ന**ാണ്** ആര*ം* **ഭിക്കുന്നതു്.**ാദ്ദ്രക്ഷാ**യ ആത്ത**ാവിൽ നിന്നും സവ് പ്രപഞ്ചവും ഉണ്ടായി എന്ത് സ്ഥാപിച്ചതിന്റെറ **ശേഷം ഈ ആ**ത്മസചത്രപം എന്താണ്, അ തിനെ ഏതു വിധത്തിലാണ് ഉപാസിക്കേണ്ടത്ര് ക്കാ പോളി**വ്**ം **ഉക്ക** എന്ന ചോള്വമുണ്ടാകുന്നു. രവും താഴെ പറയുന്ന വിധത്തിലാകുന്നു. **എ** കമായ **ആ**ത്മാ ആരാകുന്നു? നാം ആത്മാവെ ന്നുപാസിക്കേണ്ടതു ആരേയാണും? രൂവം കാണം ന്നതും ശബ്ദം കേരംക്കുന്നതും ഗന്ധം അറിയുന്ന **തും** വാക്കുക**ം ഉച്ചരിക്കു**ന്നതും ഇന്നത നല്ലയ് ചീത്തയെന്ന് വിവേചിച്ചറിയുന്നതും എതുകൊണ്ടാണോ ആതാണാതമാവു്. ്വാദനാം, മനസ്സ് എന്നതിനെല്ലാം അധിഷ്ഠാനവും അതു തന്നെ. സംജ്ഞാനം (ചേതനഭാവം), അജ്ഞാ വിജ്ഞാനം (ലൌകിക ധം (ത്മരുപാദുവം)

ജ്ഞാ**നം**), പ്രജ്ഞാനം (അറിവ്), മേധാ (പഠിച്ച തിനെ മറക്കാതിമിക്കാനുള്ള ശധതി), ദൃഷ്ടി (ഇല്ലി യങ്ങളിൽ കുടിയുള്ള അറിവ്), ധ്യ്തി (ധൈയ്യം), മതി അലോചനാശക്തി), മനീഷാ (നിശ്ചയ ശക്തി), ജുതി (ദ്രോവസ്ഥ), സ്തുതി (ഓമ്മിക്കാ നമ്മ ശക്തി), സങ്കല്ലാ (ഊഹം), ക്രമ്മ് (വിചാ **രം**), അസു (ജി വിക്കുന്ന വൃത്തി), കാമം (കിട്ടാത്ത തിലുള്ള ആഗ്രഹം), വശം (സ്ത്രീ മുതലായവയിൽ രാഗം) **ഇവയെല്ലാം പ്രജ്ഞാനം** എന്നതിന്റെറ പല പേരുകരം മാത്രമാണം. പിന്നെ ബ്രഹമാ, ഇന്ദ്രൻ, പ്രജാപതി മുതലായ പല ദേവന്മാ **രായി കാണാപ്പടുന്നതും** അതുതന്നെ. **ആ**കാ **ശം**, വായു, അഗ്നി, അപ്പ<sup>4</sup>, പൃഥചി എന്ന മഹാ ഭൂ തങ്ങളായി കാണാപ്പടുന്നു ഈ പ്രാഞ്ഞാനം തന്നെ. സ്ഥൂലവും സൂക്ഷ്മവും കലന്നതായ സ കലവസ്തുക്കളും പ്രാത്താനം തന്നെ. സർവത്തിനം കാരണവും പ്രജ്ഞാനം തന്നെ. ജാനുജങ്ങ ളായും സേചദജങ്ങളായും ഉതഭിജ്ജങ്ങളായും കാണ പ്പെടുന്ന അശചങ്ങൾ, ഗോക്കൾ, മനുഷ്വർ, ഗജങ്ങൾം, വൃക്ഷങ്ങൾം, പക്ഷികൾം മുതലായ സകല പ്രാണികളും സകവ സ്ഥാവരവസ്തക്കളും പ്രാജ്ഞാനേത്രത്തോടു കൂടിയവയാകുന്നു. സർവവും പ്രതാനത്തിൽതന്നെ പ്രതിഷ്ഠിതമായിരിക്കുന്നു. പ്രചഞ്ചം മുഴുവനം പ്രത്യാനമാകുന്ന നേത്ര ത്തോടു കൂടിയതും പുള്ളതാനത്തിൽതന്നെ പ്രതി ഷ്ടിതവുമാകുന്നു. സർവത്തിന്റേറയും **ആ**ളികാരണ ്മായി പറയപ്പെടുന്ന ബ്രാമവും പ്രുഞ്ഞാനമാ ംകുന്നം,³³\*

പ്രത്താനം എന്നത് കേവലമായ ഉഞാന സ്വര്യപ്പാകുന്നു. ഇഞാനം എന്നതിനെ തന്നിൽ കാണപ്പെടുന്ന അറിവുകൊണ്ടു നിശ്ചയിക്കയ ല്ലാതെ ഇന്ദ്രിയുഗാചരമായ ഒരുവസ്തുവായി ഒശി ക്കാൻ കുറ്റിയുകയില്ല. അറിവിൽനിന്നും സ്ഥ്ലൂല മായും സൂക്ഷ്മമായും കാണപ്പെടുന്ന സകല ദൃശ പഭാത്ഥങ്ങളേയും നീക്കുന്ന പക്ഷം അറിവുമാത്രം കേവലമായി ശേഷിക്കും. അതിനു ദേശംകൊ ബോ കാലം കൊഴുന്നും കുറ്റുകാരണഭാവം കൊ

ഭധായമാമേമാരി ചയമുപാനുവേ കത്താ സ ഞ്ഞു താ? യേന വാ പശ്യതി യേന വാ ശ്ലൗണാതി യേന് വാ ഗസാനാജില്രതി യേന ം വാചം വ്വാകരോതി യേന വാ സ്വാറ്റ ചാസ്വാറ്റ് ച വീജാനാതി യദേത്രജ്യ ദയം മന ൈയുത്ത് സംജ്ഞാനമാജ്ഞാനം ചിജ്ഞാനം പ്രജ്ഞാനം ഭുഷ്ടിർധ്യതിർമതിർമനീക്കാ ഇതി സ്മൂതിം സങ്കല്പും ക്രജമസും കാമോവശ ഇതി സവാണ്വോവെതാനി പ്രജ്ഞാ നസ്വ നാമധേയാനി ഭവന്തി ഏഷ ബ്രഹൈഷ ഇന്ദ്ര ഏഷ ്പ്രൂജാപതിരേതേ സാവ്വേ ദേവാ ഇമാനി ച പഞ്ചമഹാഭ താനി ച പൃഥി ചീവായുരാകാശ ആപോള്യോതീംഷിത്വേതാനീ ക്ഷുള്ളിശ്രാണീവ ബീജാനി ഇതരാണി ചേതരാ ണി ചാണ്യജാനി ച ജാരുജാനി ച സോക്ജാനി ചോക്ജി **ജ്ജാനി ചാരു**ചാ ഗാവം പുര്ഷർ ഹസ്തിനോ യത് കിരഞ്ചു**ദ**ം പ്രാണ് ജംഗമം ച പത്തി ച യച്ച സ്ഥാവരം സവം തത് പ്രതിഷ്ഠിതം പ്ര**ജ്ഞാ**നേത്രോ പ്രതാരനത്രം പ്രഹാരന ചോകം പ്രദേഹതാ പ്രതിഷ്ഠി പ്രജ്ഞാവം ബ്രഹ്മം

வை. 2. V.1-3.

ണ്ഡമായും പരിപുണ്ണമായും പ്രകാശിക്കും. അതു കേവലം അനുഭവഗോചരമായേ ഇരിക്കേയുള്ളം. ജീവാതമാവിൻേറയും പരമാതമാവിൻേറയും വാസ്തവമാത്ത സ്വര്യപം ഏകവും അഭചിതിയ വുമായ പ്രത്താനം അല്ലെങ്കിൽ കേവലമായ പരിശുഭായത്താനം എന്നാണു ഈ വാക്വം കൊണ്ടു കാണുന്നുള്. പ്രാത്താനം എന്നതിനു ജീവാത്താവിലുള്ള കൂടസ്ഥൻ എന്നത്മുള്ള തായും ഇഭഗീതയിൽ പറയുന്നു. ഈ മഹോവാ കൃവ്യം പ്രവത്തെതിൻറയും ജീവാത്മാക്കള് ടേയും പരമാത്മാവിൻറയും ഏകത്വത്തെ അല്ലെങ്കിൽ അഭചിതീയഭാവത്തെ കാണിക്കുന്നു.

്തേയമാത്മാ ബ്രവമ.' എന്ന മഹാവാക്വം അ ഥർവ്വണവേടത്തിൽമാണ്ഡൂക്വോ പനിഷത്തിലുള്ള വാക്വമാക്കനം. മാണ്ഡൂക്വോപനി ്തായമാത്മാ ഷത്ത് എല്ലാ ഉപനിഷത്തുകളിലും ഹോവാക്വോ. വച്ച ഏററവും ത്രേഷ്യമാണെന്നും മോക്ഷേച് തുക്കാക്ക മോക്ഷസി ഭ്യിക്ക മാണ്ഡൂക്വോ പനിഷത്തു മത്രം പഠി ച്ചാത് മത്വയെന്നും (ഗമണ്ഡൂക്വാമക മേവാലംമുമ ക്ഷൂണാം വിമുക്കായ 'ചരുക്കികോ പനിഷത്തു 26) ത്രീരാമൻ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നും ബരവമ'' എന്നും

വാകൃമടങ്ങിയിരിക്കുന്നു. അതുതാഴെ പറയുന്നും

പ്രകാരം ഉപദേശിക്കുന്നു:\_

പ്രോരവുമാരുള്ള സർവപ്രപഞ്ചവും ഒാം പ്രണവത്തിലടങ്ങിയിരിക്കുന്നു. എന്ന വത്തമാനം, ഭവിഷ്യത്ത് എന്നതിൽ ഉശപ്പെ ടുന്ന സർവവും മാങ്കാരമെന്ന പ്രണവത്തിലടങ്ങി യിരിക്കുന്നതായി പ്രണവം വ്യാഖ്വാനിക്കപ്പെടുന്നു. അതിക്രമിച്ച വത്തിക്കുന്ന മൂന്നുകാലങ്ങളേയും സർവവും ഓങ്കാരം തന്നെ. ബ്രഹ്മം ഇതെല്ലാം മ്മ **ആത്മാവ്യം** ബ്ലവമം തന്നെം **്ഈ ആ**ത്മാവും ബ്രാഹാതന്നെ എന്നു അ**ത്**വ ത്തോടുകൂടിയ അയമാത്താ ബ്രഹ്മ് എന്ന വാകൃ ത്തിൽ ആത്മാ എന്നതു ജീവാതമാവിനെയാണു കറിക്കുന്നയ്ല്.<sup>??</sup>\*

ബ്രാമ എന്ന പദം പരമാത്താവിന്റെ സർവാത്രീതമായുള്ള നിർഗുണഭാവത്തെ കാണിക്കുന്നം. മുഴുവൻമന്ത്രംകൊണ്ടും പ്രപഞ്ചം മുഴുവനം ബ്രാമമമാണെന്നും ജീവാത്മാവും ആ ബ്രാമമത്തെന്നും ശ്രതിയാതൊരു സംശയം കൂടാതെ പ്രോഷിക്കുന്നം.

്യുക്കാനം ബ്രഹ്മു ''അയമാത്മാ ബ്രഹ്മു'' എന്ന രണ്ടു വാകൃങ്ങളും ബ്രഹ്മം ശുദ്ധജ്ഞാന

<sup>\*</sup> ഓമിത്വേതളക്കാരമികാനവാം ത്യോപവ്യാഖ്യാനാം മതോ ഭവത് ഭവിക്യൂലതി സവ്മോകാര എപ യച്ചാസൃത്ത് കലോതീതാ രക്യപ്പോകാര ഏവം സവാം പേറ്റതല് ബ്രഹ്മ അയമാത്മാ ബ്രഹം. മാ. ഉ. I.

ംസ്വരുപമാണെന്നും പ്രവഞ്ചവും ജീവാത്മാക്കളും ഏകവും അദ്വീതീ മവുമായ പരബ്രഹ്മവസ്ത വിൽ നിന്നും ഭിന്നങ്ങളല്ലെന്നും ഉപദേശിച്ചിരി ക്കുന്നും.

ജീവാത്മ പരമാത്മാക്കട്ടട സംബന്ധ**ത്തെ** പ്പററി ഉപദേശിക്കുന്നം അചമസി" എന്ന ഉപ ദേശവാക്വൃത്തെ ത്ര പണം ചെയ്യും ting con our "പ്രാക്കാനം ബ്രഹ്മു" "അയമാ ം ഹമാനൂ**ി,** എന്ന ബ്രഹ്മ" എന്ന മനനവാ ത്മാ മഗാവാക്യം. കൃങ്ങളെക്കൊണ്ട് പ്രചഞ്ചത്തി ഒൻറയും ജീവാത്മാവിൻെറയും വാസ്തുവസചരുവ ത്തെ മനനം ചെയ്തം വരുമ്പേ 🗞 തോൻ ഏക വം അദചിതീയവുമായ ബ്രാഹം തന്നെയാകുന്നു. എന്ന അനഭവമുണ്ടാകും? ആ **അനാ**ഭവത്തെയാ **ണ** ന്**ഞഹം ബ്രഹ്മാസ്തി<sup>22</sup> എന്ന മഹാ**വാക്വം കാന്ത്വക്കുന്നതു്. ഇതു ബുഹഭാരണ്യകോപനിഷ ത്തിൽ ഒന്നാമഭഗ്വായത്തിൽ നാലാമത്തെ ബ്രാവമ ണതിൽ പത്താമത്തെ മന്ത്രത്തിലുള്ള**ത**ാണ്മ്. -വാ**മ**ദേവമഹർഷിക്ക് ഈ അനുഭവം ലഭിച്ഛതായി ഞ്ഞ മ**ന്ത്രത്തിൽ** പറയുന്നുണ്ട്. അതു താഴെ പറ യുന്ന പ്രകാരമാകുന്ത:\_\_\_

ന്ന്യൂഷ്ടിക്കുമുമ്പു് ഈ പ്രപഞ്ചാ ബ്രഹ്മം മാത്ര മായിരുന്നു. അതു തന്നെത്താൻ ത്രാൻ ബ്രഹ്മ മായിരിക്കുന്നു? എന്നറിഞ്ഞതേയുള്ള. അതി നാൽ അതു് ഈ നാമരൂപാത്മകമായുള്ള സർവ പ്രപഞ്ചവുമായി ഭവിച്ച. ദേവന്മാരിൽ ആരെ ഇപ്രകാരം (ഞാൻ ഇവമമാണം എന്ന തുതചാതത അറിഞ്ഞുവോ അവരെല്ലാം ബ്രഹ്മ മായിത്തരന്ന ഭവിച്ച. ഇതുപോലേ തന്നെ ഋഷി മാരിലും മന്താഗ്വരിലും തോൻ ബ്രഹ്മമാ**ണാ്** ∙ എ ന്നറിഞ്ഞവരെല്ലാം ബ്രഹ്മമായി ഭവിച്ചിട്ടുണ്ടും. വാമദേവൻ എന്ന മാറർഷി ഈ തത്വത്തെ 💋 ചിച്ച് ഞാൻതന്നെ മനം' ഞാൻതന്നെസൂയ്യൻ' എന്നും ആപ്രകാരമുള്ള ബ്രഹമാണ് താൻ എ ം അറിയുകയും ബ്രാദ്രസചത്രപമാനിത്തി**രു** രുതെങ്ങും ഒരുവൻ ഞോൻ കായും ചെയ്തു. ബ്രാഹമാകന്ത് അഹം ബ്രാഹാസ്മി? എന്ന തതചരത്ത സാക്ഷാത്കരിക്കുന്ന ചക്ഷം അവൻ ബ്രഹ്മരായിത്തന്നെ ഭചി സവസചത്രപമായുള്ള ക്കുന്നു. ദേവന്മാർക്കുപോലും അതിനെ തട്ടക്കാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. അവൻ അവരുടെ അതു ത്രമാ വായം വത്തിക്കുന്നു."\*

<sup>\*</sup> ഇയും വാ ഇളമഗ്ര ആസീട് തലാതാനമേവ മോത് അഹം ബ്രഹ്മാസ്മിതി തസ്മാത്ത് സവ്വമഭവത് തലോ യോ ദേവാനാം പ്രതൃബൂല്യത്ര സ ഏവ തലഭവത് തഥർഷിണാം തഥാ മനുഷ്യാണാം തലൈതത് പശ്യൻ ഇഷിർ പാമദേവം പ്രതിപോലു്ഹം മനുഭേവം സൂയ്യവേതി തലി ഒമപ്പേതർഹി യ ഏപം വേദാഹം ബ്രഹ്മാസ്മിതി സ ഇലം സർവം ഭവതി തസ്ത്ര ഹന ദേവാശവ നാമ്യോ ഈ ശത്തേ

ஆ. ഉ. IV. 10

4. ന്ത്രത്താമസി" പ്രേള്ഞാനം ഇവമ് " ന്ത്രേ യമാത്മാ ഇവ് വ് " ന്ത്രവാം ഇവമാസ് മി" എന്ന നാലു മഹാവാകൃക്കുള്ള ഒന്നുപോ സക്ഷാവാരം ലെ ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ ഉടേയും നാരം. ഐ കൃത്തേയും ജീവാത്മാ, പരമാ തമാ, പ്രവഞ്ചം എന്ന ദുന്നു ഭാഗങ്ങൾക്കും വാസ്ത വക്കിൽ ഭേഭമില്ലെന്നുള്ളതിനേയും, അവ മുന്നും പരബ്രാമവസ്തുവാണെന്നുള്ളതിനേയും വൃക്തമായി ഉപദേശിക്കുന്നുംണ്ടെന്നു കാണാം. സകല വേടങ്ങളുടെ തത്വവും ഇതാണെന്നും ശ്രീമത് ശങ്കരാചാ യൂർ വിവേകച്ചുഡാമണിയിൽ ഉപദേശിച്ചിട്ടുണ്ടു്. അതുതാഴെ പറയുന്ന പ്രകാരമാകുന്നും.

വേദാന്തസിലാന്തനിരുക്തിരേഷാ ബ്രഹ്മൈവ ജീവം സകലം ജഗച്ച അഖണ്ഡരുപസ്ഥിതിരേവ മോക്ഷോ ബ്രഹ്മാദചിതീയം ശ്രതയം പ്രമാണം.

പി. ചൂ. 479

നുജീവൻ ഏകറും അടചിതിയവുമായ ബ്രഹമ സ്വരുപമാകുന്നം. സകലപ്രപഞ്ചവും ബ്രഹ്മംത നെ. അഖണ്ഡവും പരിപൂണ്ണവുമായ ബ്രഹമം താ നാണെന്നറിഞ്ഞു് അപ്രകാരം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതാ ണു മോക്ഷം. ബ്രഹ്മം ഏകവും അടചിതീയവുമാ കുന്നു. സകല ഉപനിഷത്തുകളുടേയും നിശ്ചിത **രമായ തത**ച**ം ഇതുതന്നെ. ഇതിനെല്ലാം പ്ര**മാണം <sub>®</sub>വേദമാകുന്നം.³¹

5. മഹാവാകൃങ്ങളിക്ക് ''തഅപമസി'' എന്ന വാക്വം അനേകം പ്രകരണഗ്രന്ഥങ്ങളിലും പുരാണ

്തത്താമസി, എ നന മഹാവാകൃ ത്തിനെ അവ സോത്ഥാ അ പ്ര നറി ത്രീരാമ നെറ ഉപദേ അളിലുള്ള പല ഉപദേശങ്ങളിലും പ്രതിപാദ്യവിഷയമായിട്ടുണ്ട്. അ ല്യാത്മരാമായണത്തിൽ ത്രീരാമ ഗീത എന്നു പറയപ്പെടുന്ന ലക്ഷ്മ നോപദേശത്തിൽ ഭഗവാൻ ശ്രീ രാമൻ താഴെപ്പറയുന്ന പ്രകാരം ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_\_

്നോത്വികമായ ശ്രദ്ധയാടുകൂടിയവനാം ഇരു പ്രസാഭം കൊണ്ടു പരിശുദ്ധമായ അന്ത്യകരണ ത്രോടുകൂടിയവനാമായ സാധകൻ ത്രത്തവമസി? എന്നമഹാവാക്യാം കൊണ്ടു് ജീവാതമാവിന്റെറയും പരമാതമാവിന്റേറയും ഏകഭാവത്തെ അറിഞ്ഞു ഏകമായ ബ്രഹ്മഭാവത്തിൽ ചിത്തവൃത്തിയെ മേരു വരനപ്പോലെ നിശ്ചലമായി ഉറപ്പിച്ചവനായും ആനന്ദാം അന്ദേവിക്കുന്നുവനായും ഭവിക്കേണ്ടതാകുന്നു. 'തത്തവമസി' എന്ന വാകൃത്തിനെറ അത്ഥം ഗ്രഹിക്കണമെങ്കിൽ ആദ്യമായി അതിലട ജ്ലയിട്ടുമ്മ തത് തപം താരിക്കേണ്ടതാണ്. 'തത്' എന്ന പദങ്ങളുടെ അത്ഥത്തെ ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാണ്ട്. 'തത്'

പദം ജീവാതമാവിനേയും അന്നി<sup>2</sup> എന്ന പദം ജീവാതമപരമാതമാക്കളുടെ ഐക്യത്തേയും കാ ണിക്കുന്നം<sup>27</sup>ു

പ്രജീവാത്മതത്വം അപരോക്ഷവും പരമാത്മതം തചം പരോക്ഷവുമായി കാണപ്പെടുന്നു. ത്വജിച്ച് വിരോധഭാവങ്ങളേയും ചിദാത്മഭാ**വ** അ വ**റ്റു**ക്കുള്ള ഐക്വത്തെ ഗ്രഹിക്കണം. രണ്ടു വേടങ്ങളുടേയും അതാഥങ്ങളെ ലക്ഷണക**ാം കൊണ്ടു പരിശോ**ധിച്ചവരുമ്പോഗം തൻെറ ആ ത്മാവു ഏകവും അഭചിതീയവുമായ അഖണ്ഡവസ്സ ശ്**ങ്ങ**സി'**പ**ഭം വാ**രണ**ന്ത് കൊണ്ട് ക്കാധരവ og450."

്യജിവാത്മാവും പരമാത്മാവും ചൈതന്വളാവ ത്തിൽ ഒന്നാകയാൽ, ജഹല്ലക്ഷണ സംഭവിക്കുന്ന തല്ല. പരോക്ഷം, അപരോക്ഷം, സവ്വളംഞതചം കിഞ്ചുളംഞതചം മതലായ വിരോധംങളുള്ളതി നാൽ അജഹല്ലക്ഷണയും സംഭവിക്കുന്നതല്ലം

<sup>\*</sup> ശ്രജാന ിതസ്ത്യത്താമസിരി വാകൃതോ ഇരോട പ്രസാദാദപി ഇലോനസം വിജ്ഞായപ്പൈകാത്തുമഥാത്മജീചയോട സൂഖീ ഭവേഭത്തരിറാപ്രകമ്പനം. ആട്ടെ പദാത്മാവഗതിർഹി കാരണം വാക്വാത്ഥിജ്ഞാനവിധെ വിധാനതം തത്താം പദാത്മെ പരമാത്മജീവകാച വസിതി ചൈകാത്ത്വമവാനയോർഭവേത്.

രാ. ഗീ. 24, 25-

ശ്രോയം ദേവദത്തു'എന്ന വാക്കൃത്തിന്റെ അത്ഥ ഗ്രഹണത്തിൽ ഉപയോഗിക്കുന്ന ഭാഗലക്ഷണമാ ത്രമേ ത്രത്തചമസി? എന്ന വാക്വാത്ഥം ഗ്രഹിക്കു ന്നതിൽ തോജിചരയുള്ളു.''

തേത്' എന്ന പദത്തിന്റെ വാച്വാ**ത്ഥ** സമഷ്ടിസ്ഥൂലശരീരമായ സ്ഥൂലമഹാപ്ര പഞ്ചം, അതിൽധ്രടി പ്രകാശിക്കു തേത്തചമസി 🐠 ന്ന വൈശചാനരൻ എന്ന ചൈത ന്ന മഹാവാക്യ ന്വദാവം,സമപ്പിസുക്നുശരീരമായി വ്താനം വനംഗിത്തം സൂക്യുമഹാപ്രപഞ്ചം,അതിൽകൂട വിവാണം പ്രകാശിക്കുന്ന ഹിരണ്യഗർഭൻ എന്ന ചൈതന്വ ഭാവം, സമഷ്ടികാരണശരീരമായ കാരണമഹാല പഞ്ചാം, അതിൽകൂടി പ്രകാശിക്കുന്ന **ഈശ**ചരൻ എന്ന ചൈതന്വഭാവം, മുന്നസമഷ്ട്രി ശരീരങ്ങളിൽ നിന്നും വൃതിരിക്തമായി സർവത്തിനും ആദികാര ണമായുള്ള നിഗ്ഗണമായ പഞ്ചേഹുവസ്ത്യ,ഇത്രയും **ഉ.** ശപ്പെടുന്നതായും അതിനെറെ ലക്ഷ്യാത്ഥം നിഗ്ഗ

<sup>\*</sup> പ്രത്യക്ക് പരോക്കാദി വിരോധമാത്മനോച വിഹാന സാഗ്രഹ്യ ത്രോഗ്മിദാത്മതാം സംശോധിതാം ലക്ഷണയാച ലക്ഷിത്രം ഇത്തായാ സാമാത്രമാനമഥാളായോ ഒവേത്.

ഷൂകാത്തുകത്യായുട്ടുക്ഷണതാ വിരോധതഃ സോവാം പദാത്ഥാവിവ ഭാഗലക്ഷണാ യുജ്യേത തത്ത്വം പദയോരദോഷതഃ

oo. al. 26, 27.

**ംണ**മായ പരബ്രാമവസ്തു മാത്രമാണെന്നും ആറാമ **ഭ്യായത്തി**ൽ പ്രതിവാളിച്ചിട്ടുണ്ട്. അ**തുപോലെ** <തചം<sup>7</sup> എന്ന പദത്തിന്റെ വാച്ചാത്ഥത്തിൽ വ്വംപ്പിസ്മൂവശരീരം, അതിൽകൂടി പ്രകാശിക്കുന്ന വിശ്വൻ എന്ന ചൈതന്വഭാവം, വൃഷ്ട്വസൂക്ഷ്മ ശരീരം, അതി**ൽ**കൂടി പ്രകാശിക്കുന്ന തൈജസൻ എന്ന ചൈതന്വഭാവം, വൃഷ്ടികാരണശരീരം, അ തിൽകൂട്യ പ്രകാശിക്കുന്ന പ്രാജ്ഞൻ എന്ന ചൈ തന്വഭാവം, മുന്നു ശരീരങ്ങളിൽനിന്നും വ്വതിരിക്ത നായി വത്തിക്കുന്ന കൂടസ്ഥൻഎന്താ പ്രതൃഗാത്മാ എന്നും പറയപ്പെടുന്ന ഇരീയമൈതന്യാം,ഇത്രയും . ഉ**രപ്പെടുന്നതായും അത്വന്റെറ** ലക്ഷ്വാ**ത്ഥ**ം മൂന്നു **ശരീ**രങ്ങളിൽ നിന്നും വ്വതിരിക്തനും യാതൊരു വികാരങ്ങളാലും ബാധിക്കപ്പെടാത്തവനുമായ **കു**ട സ്ഥൻ എന്ന ഇരീയചൈതന്വസചരുപൻ മാത്ര മാണെന്നും മൂന്നാമജ്വായത്തിൽ പ്രതിപാദിച്ചി ട്ടുണ്ടു്.

'തത്' എന്നാ 'തചാ' എന്നാ പദങ്ങളാൽ സൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന പരമാതമാവിനാ ജീവാതമാ വിനാ ഏകതചത്തെ ''തത്തചമസി'' എന്ന വാക്വം ഉപദേശിക്കുന്നു. അപ്രകാരമുള്ള ഏക തചാ അവയുടെ ലക്ഷ്വാർത്ഥത്തെ നോക്കുന്നപ കാണുന്നുള്ള വാച്ചാർത്ഥത്തെ നോക്കുന്നപ ക്ഷാം അവയിൽ വിരുദ്ധവമ്മങ്ങളാണു കാണ പ്പെടുന്നത്. അതിനാൽ ഏകത്വം സംഭവിക്കുന്ന തുമല്ല. അവയുടെ വാച്വാർത്ഥങ്ങറുംക്ക് ഏകത്വ മുള്ള തായി വിചാരിക്കുന്നപക്ഷം ശ്രീമത് ശങ്കരാ ചായ്യർ വിവേകചൂഡാമണിയിൽ പറയുന്നതുപോ ലെ ശ്രീന്നാമിനുങ്ങിക്കും സൂയ്യനം ഏകത്വം കല്ലി ക്കേണ്ടതായിവരും. അതുപോലെ രാജാവിനും ഭൃത്വനും എകത്വംകല്ലിക്കപ്പെടും. കിണററിനും സമുദ്രത്തിനും ഏകത്വം സംഭവിക്കും. പരമാണം വിനും മേരുപവ്വതത്തിനും ഏകത്വം വരും."

ഈമാതിരിയുള്ള ഏകത്വം യുക്തിയുക്തമായും വരുന്നതല്ല. അതിനാൽ ത്ത് എന്നം ത്വം' എന്നും ഉള്ള പദ്രക്തവം ജീവാത്താവിനും ഉള്ള ഏകത്വം ത്രോത്താവിനും ജീവാത്താവിനും ഉള്ള ഏകത്വം ത്രേത്തവരുടെ ലക്ഷ്യർത്ഥങ്ങളെ ഉദ്ദേശിക്കുന്നള് അവയുടെ ലക്ഷ്യർത്ഥങ്ങളെ ഉദ്ദേശിച്ചാകുന്നു. ജീവാത്തവരാത്താക്കളുടെ ഏകത്വത്തിനും വിരോധമായി നിൽക്കുന്നത് അവയുടെ ഉപാധികളാൽ കൽപിതമായുള്ള വൃത്വാസങ്ങളാ അ്. ചൈതന്വളാവത്തിൽ അവയും വൃത്വാസ് മില്ല. പരമാത്മാവിന്റെ ഉപാധി, മവത്തെവം മുതൽ സ്മൂലംവരെയുള്ള സകലഭാവങ്ങളാം

െടുക്യം തയോർലക്കികയോർന വാച്യയൊ ന്നിശലുതെ ൃഴുനുനുവിതലാധർമ്മിന്നോം ഖദ്യോതമാ∮നചാതിവ രാജഭൃത്യയോട ഇപോംബൂരാശ്യോട പമോണമേർവോം

വ. ച. 244.

2421

കാരണമായുള്ള പരാപ്രകൃതി എന്നും അപരാപ്ര **കൃതി** എന്നും രണ്ടുശ്രവത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന മായ എന്തം അവ്വക്തം എന്നും പറയപ്പെടുന്ന മൂല പ്രകൃതിയും അതിന്റെ കായ്യങ്ങളായ സമഷ്ട്രി സുകഴ്ചപ്പാലയാവും സമഷ്ട്രിസ്ഥുലലൂപഞ്ചവുമാക ജീവാത്മാവ**ന്റെറ ഉപാധിക**ം മൂന്നു ശരീ**ര** ങ്ങളിൽ ഉഗപ്പെട്ട അവിദ്യ എന്ന ആനന്ദമയ കോശംമുതൽ അന്നമയകോശംവരെയുള്ള അഞ്ചു കോശ അംഗം തന്നെ. പരമാതമാവിനുള്ള സമഷ്ട്ര പാധികളേയം ജവാത്മാവിനുള്ള വൃഷ്ട്വപാ ധികളേയും നീക്കിയാൽ, പരമാത്മാവും ജീവാത്മാ വും അഖ**ണ്ഡവും** ഏകവുമായ ചൈതന്യമാണെ ന്ന ബോദ്ധ്വപ്പെടും. അതായത്ക് ത്വം, പദത്തി ൻറെ ലക്ഷ്യാർത്ഥമായ കൂടസ്ഥൻ എന്നും പ്രത്യ ഗാത്മാ എന്നും പറയപ്പെടുന്ന ചൈതന്വഭാവ ത്തിന്തുപരമാത്മാവിനെറ സർചാതീതഭാവമായ ബ്രഹ്മത്തിനും വ്യത്യാസമില്ല. ക്രടസ്ഥൻതന്നെ ബ്രാമം. ബ്രാമംതന്നെ കൂടസ്ഥൻ. ഈ അത്ഥ ത്തിലാണ് നത്തചമസി<sup>7</sup> എന്ന മഹാവാക്വം ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ ഐക്വത്തെ ബോധി ഈ വാക്വാത്ഥം ഗ്രഹിക്കുന്നതിൽ പ്പിക്കുന്നയ്്. ജ**ഹല്ലക്ഷണയ**തോ അജഹല്പ<del>ക്ഷണയേ</del>താ ഉപയോ ഗമില്ലെന്നും ഭാഗലക്ഷണകൊണ്ടാണ ത്ഥാ ഗ്രഹിക്കേണ്ടതെന്നാം ത്രീരാമൻ ഉപദേശി ക്കുന്നാണ്ടു്. ഒരു വാകൃത്തിലുള്ള ഒരു പടത്തിന്റെറ

മുഖ്വാത്ഥം സചീകരിക്കുന്നതു പ്രമാണവിരുദ്ധമാ ണെന്നു കാണമ്പോഗം അതിനെ സംബന്ധിച്ച വേറെ അത്ഥം സചക്കിച്ചു വാക്വാ**ത്ഥം ഗ്രഹി**ക്കു ന്നതിനെ ലക്ഷണാവൃത്തിയെന്നു പറയുന്നു. ലക്ഷ ണാവൃത്തി മൂന്നുവിധത്തിലുണ്ടു്. ൧ <sup>ദ്രൂ</sup>**ഹല്ലക്ഷണു**' വ. അജഹല്ലക്ഷണ' ന. യുഹദജല്ലക്ഷണ' അ ല്ലെങ്കിൽ ഭോഗലക്ഷണ. ? ഗംഗായാം ഘോഷം പ്ര തിവസതി,ഗംഗയിൽ ഇടത്തെരുവു സ്ഥിതിചെയ്യ ന്നുഎന്നുവാകൃത്തിൽ ഗംഗാശബ്ദത്തിനുള്ള മുഖ്വാ ത്ഥമായ പ്രവാഹരൂപത്തെ സചീകരിക്കുന്നപക്ഷം അതിൽ ഇടത്തെയവു നിൽക്കുകയില്ല. മുഖ്വാത്ഥ ത്തിനു വിരോധമുള്ളതിനാൽ അതിനെ വിട്ട് അ തിനെ സംബന്ധിച്ച തീരം എന്ന അർത്ഥതെ സചീകരിച്ച് ഗംഗാതീരത്തിൽ ഇടത്തെരുവു് സ്ഥി തിചെയ്യുന്നു എന്ന അർത്ഥം ഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നു. ഇതിനെ ജഹല്ലക്ഷണ അല്ലെങ്കിൽ വിട്ടലക്ഷണ യെ**നാം പറയുന്നം.** 

്കുന്താ പ്രവിശന്തി പ്രക്താ പ്രവേശിക്കുന്നു, എന്ന വാക്വത്തിൽ മുഖ്വാർത്ഥം സചികായ്യമല്ല. കുന്തങ്ങൾക്കു സ്വതേ പ്രവേശനശക്തി സംഭവി ക്കാനിടയില്ലാത്തതിനാൽ കുന്തശബ്ദത്തിൻെറ അർത്ഥത്തെ വിടാതെ കുന്തം ധരിച്ച ഭടന്മാർ പ്രവേശിക്കുന്നു എന്ന അത്ഥാ ഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നു ഇതിനെ അജനല്ലക്ഷണ അല്ലെങ്കിൽ വിടാത്വല

വൻ ഒരു രാജാവായിരുന്നു. കുറെക്കാലം കഴിഞ്ഞു അവൻ രാജ്യത്തെ ഉപേക്ഷിച്ച് ഒരു സസ്വാസി **യാ**യി ഭവിച്ചു. രാജവേഷത്തിൽ ദേവദത്തനെകണ്ട വനായ ഒരുവൻ സന്വാസിവേഷത്തിൽ അവനെ കാണമ്പോഗം ധരസായം **ദേവദത്തു**?? എന്നു ഈ വാകൃത്തിൽ സ്മു' എന്ന പഭം പറയുന്നു. രാജോചിതമായ സ്ഥാനമാനങ്ങളോടും വേഷഭൂഷ ണാദികളോട്ടാ കൂടിയ ദേവദത്തനെ കാണിക്കുന്നു. അയ**ം 'എന്ന** പദം സന്യാസോചിതമായ കാവി വസ്ത്രം, മണ്ഡ്, കമണ്ഡലു മുതലായവയോടുക്കടിയ മേവടത്താനെ കാണിക്കുന്നു. വാക്വാർത്ഥം ഗ്രഹിക്കു ന്നതിനു രാജാവിനുള്ള വേഷഭ്രഷണങ്ങളേയും സ ന്വാസിക്കുള്ള വേഷഭ്രഷണ**ങ്ങ**ളെയും ഉപേക്ഷിച്ച് രണ്ടവസ്ഥയിലും സമമായു വത്തിക്കുന്ന ദേവളത്ത ശരീരത്തെ രണ്ടു പടങ്ങളുടെ അ<u>തിറത്തിലും</u> സചീ കരിക്കുന്നു. ഈ അർത്ഥഗ്രഹണത്തിൽ വിരോധഭാ ഉ**പേക്ഷ**ിക്കുകയും യോജിക്കുന്നഭാഗ ത്തെ സച്പ്**കരി**ക്കുകയും ചെയ്യുന്നതിനാൽ ഈ വിഷ യത്തിൽ ഉപയോഗിക്കുന്ന ലക്ഷണയെ ജഹദജഹ ല്ലക്ഷണ അല്ലെത്തിൽ ഭ്രാഗലക്ഷണം' എന്നു പറ യുന്നു. ത്രത്തചമസി? എന്ന വാക്വത്തിൽ തത് **പ**ടത്തിനെറ വാ**ച്ചാത്ഥ**ത്തില**ംപ്പെ**ട്ട ഉപാധികളേയും അവസ്ഥകളേയും ഉപേക്ഷിച്ച് ലക്ഷ്യാത്ഥമായ ശുഭാ**ചെത**ന്യഭാവത്തെ സചീക രിക്കുകയും, അതുപോലെ ത്വോ എന്ന. പദത്തി

ലും വാച്ചാത്ഥത്തിലുഗപ്പെട്ട ഉപാധികളേയും അവയുലുള്ള അവസ്ഥകളേയും ഉപേക്ഷിച്ച്, തുഴോപൈതന്വങ്ങവമായ കൂടസ്ഥനെ സ്പീകരിക്കു കയും ചെയ്യുന്നത്വനാൽ ഈ വാക്യാത്ഥം ഗ്രഹിക്കുന്നതിൽ ജഹല്ലക്ഷണയൊ അജഹല്ലക്ഷണയൊ സ്പീകായ്യമല്ലേന്നും ഭാഗലക്ഷണകൊണ്ടാണു വാക്യാത്ഥം ഗ്രഹംക്കണ്ടതെന്നും ശ്രീരാമൻ ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നു. ഈ തത്വത്തെ ശ്രീമത് ശങ്കരാ വായ്യർ വാകൃദ്യത്തിയിൽ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം പ്രതിപാദിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_

4 ഒരു മൃത് പിണ്ഡത്തെ അറിഞ്ഞാൽ മുൺമയ മായുള്ള സവവും അറിയപ്പെട്ടതായി ഭവിക്കും എന്നു പല ദൃഷ്യാന്തങ്ങളെക്കൊണ്ട് ഏകവും അടചത്രീയവുമായ യാതൊരു വസ്തുവിനെറ്റ അറി വിനാൽ സകലത്തിനെറയും അറിവുണ്ടാകുമെന്നു വേടങ്ങളിൽ പ്രതിപാടിക്കപ്പെടുന്നുവൊ ആ ഏക വസ്തുവിനെ സവത്തിനും ആഭികാരണമായുള്ള ബ്രഹ്മമെന്നറിഞ്ഞാലും.77\*

്കേയ വാക്വത്തിന്റെറ അത്ഥഗ്രഹണത്തിൽ പദങ്ങളുടെ മുഖ്വാത്ഥം സചീകരിക്കുന്നതു പ്രമാണ ങ്ങഠംക്കു വിരോധമായി വരുമ്പോഠം മുഖ്വാത്ഥത്തെ

<sup>\*</sup> യജ് ജ്ഞനോത് സവി റിജ്ഞാനം ശ്രൂതിഷു പ്രതിപാദിതം. മൃദാള്യനുകുദ്ധു അന്ത്യാക് ബ്രുമേത്വവധായേ

വം. പ്ല. 32,

സംബന്ധിച്ച വേറെ അർത്ഥം സ്വീകരിക്കുന്നം തിനെ ലക്ഷണാവൃത്തി എന്നു പറയുന്നു. ന്നോയം ദേവടത്തു? എന്ന വാകൃത്തിന്റെ അത്മയ്യമാ അതിൽ അതിലെ പടങ്ങൾക്കു ഭാഗലക്ഷണാ പ്രകാരമുള്ള അത്ഥം സ്വീകരിക്കുപ്പെടുന്നതു പോലെ ത്രത്തപമസി? മുതലായ മഹാവാകൃങ്ങളിലും അത്ഥഗ്രഹണക്കിൽ ഭാഗലക്ഷണയെയാണം ഉപയോഗിക്കേണ്ടത്. മററു വിധത്തിലുള്ള അത്ഥായാണം സ്വീകായ്യുമല്ലു?".\*

ഈ തത്തചത്തെതന്നെ വിവേകച്യ**ഡാമണി** യിലും താഴെ പറയുന്ന വിധം **ലേ**തിപാദിച്ചി രിക്കുന്നു:\_\_

"ആ ഭേവഭത്തൻ തന്നെ ഇവൻ എന്ന ഗ്രഹി കുമ്പോഠം, 'സ്ം' എന്നും 'അയം' എന്നും പടങ്ങളാൽ സൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന മുഖ്വാത്ഥങ്ങളി ലുള്ള വിയുലാഭാഗങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ച്, അവയ്ക്കു ഏകത്വം പറയപ്പെടുന്നഇപോലെ തത്ത്വമസി എന്ന മഹാവാകൃത്തിലും തത്ത്വം എന്ന രണ്ടും പടങ്ങളുടേയും മുഖ്വാത്ഥത്തിലുള്ള വിയുജാം ശങ്ങളെ

മാനാന്തരവിരോധേ തു മുല്വാത്ഥസ്വ പരിഗ്രാഹ മുല്വാത്ഥേന വിനാ ഭരേ പ്രതിചിർല്ലക്ഷണോച്ചതേ തത്ത്വമസ്വാദി വാക്വേഷ ഖക്ഷണാഭാഗലക്ഷണാ സോയമിത്വാദി വാക്വസ്ഥപദയോരിവ നാപരാം

വാ. വു. 47&48 --

കേവലം ചെതന്വാത്മകമായ അഖണ്ഡമാമ്മത്തെ പേണ്ഡിതന്മാർ അറിയുന്നു. ഇല്രകാരം അനേക ശങ്കാ മഹാവാകൃങ്ങളെ ക്കൊണ്ടു് ജീവാത്മാവിനാം പേരമാതമാവിനാമുള്ള ഐകൃത്തേയും അഖണ്ഡ ഭാവത്തേയും വേടങ്ങഠം ഘോഷിക്കുന്നുണ്ട്. ? \*\*

7. ജീവാത്മാവിനും പമമാത്മാവിനുമുള്ള ഏകത്വത്തെ ഭഗവാൻ താരുഴ <sup>ജീവായാപര</sup> പറയുന്ന ശ്ലോക**ടോ** കൊണ്ട് ചെക്കും. വർണ്ണിക്കുന്നു:

> ക്കാരം ശരീരം കൌന്തേയ ക്ഷേത്രമിതൃഭാധീയതേ ഏതദ്യോ വേത്തി തം പ്രാഹ്മാ ക്ഷേത്രജ്ഞ ഇതി അടചിദും. ക്ഷേത്രജ്ഞം ചാപി മാം വിജി സവിക്ഷേത്രേഷ്യ ഭാരത

ന ലോളത്തായമിരിഹ ചൈകതാ വിരുദ്ധധർമ്മാംശമപാസ്വ കഥ്യതേ യഥാ തഥാ തത്ത്വമസിറി വാക്ക്യ വിരുജ്യർമ്മാനുഭയത്ര ഹിത്വാം.

സംഖക്കു ചിന്മാത്രതയാ സദാത്മനോ. രഖണ്ഡഭാവും പരിചീയുത ബുടെധാ ഏവാ മഹാവാകൃശത്രേന കഥൃത ബ്രഹാത്മനോരൈകൃമഖണ്ഡഭാവും.

വ. ചൂ. 250 & 251.

## ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞയോർജ്ഞാനം യത്തദ് ജ്ഞാനം മതം മമ.

ഗീത. XIII. 1 & 2. \*

പകര്തിപ്രായ അജ്്ക്കന! ദേഹം, ഇന്ദിയ അഭം, മനസ്സ് ഇവയെട്ടാം ചേന്നു സ്മൂലം, സൂക്ഷ്പം, കാരണം എന്ന മൂന്നു ശരീക്കുളായും, അന്നമയം, പ്രാണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞന മയം, ആനന്ദമയം എന്ന അഞ്ചുകോശങ്ങളായും, വത്തിക്കുന്ന യാതൊരു ശരീരമുണ്ടോ അതിനെ ക്ഷേത്രമെന്നു പറയുന്നു. ഇവയിൽ ഓരോഭാഗ അതിലും പ്രജ്ഞയെ ഉറപ്പിച്ച് എന്റെ സ്മൂലം രീരം, എന്റെ സൂക്ഷ്പശരീരം, എന്റെ കാരണശ രീരം, എന്റെ ഇന്ദ്രിയങ്ങൾം, എന്റെ മനസ്സ്,

<sup>\*</sup> കൌന്തേയ — അല്ലായോ കുന്തിപ്യൂ! ഇടാ-അര്ീരം — ഈ ശരീരം; ക്ഷേത്ര-ഇതി-അഭിധിച്ചാ — ഉക്കതുമെ ഐ പ യോപ്ട്നം; ഏതത്-യും-വേതി-ഉതി-തദില്ലുപ്പാവും — അവേദന ക്ഷേത്യാതുനെന്ന് ക്ഷേത്രത്തിന്റേയും ക്ഷേത്യമാത നേരേയും ചക്ഷേ അമുളെ അറിത്തിട്ടുള്ളവർ പരയുന്നും

ഭാരത = അല്ലായാ ഭാരവായ ജനായ അജ്ജന! സവ് ക്ഷേയ്യേഷ്യ = സകലാ ക്ഷേത്രങ്ങളിലും; മാം.ച അപി ്ക്ഷേത്ര ജ്ഞം പിലി = ഞാൻ തന്നെ ക്ഷേത്രജ്ഞനായി വത്തിക്കുന്നു എന്നറിഞ്ഞാലും; ക്ഷേത്രജ്ഞോയാ = ക്ഷേത്രമാകുന്ന ദേഹം ക്ഷേത്രജ്ഞനാകുന്ന ആത്മാവു് ഇവയുടേ; യത് \_ജ്ഞാ നം = യഥാത്മായുള്ള വാഹാരുജ്ഞാനമുണ്ടോ തത് \_ജ്ഞാ നം \_മമ \_മതം = അതു തന്നെ വാസ്യവത്തിലുള്ള ജ്ഞാനം എ ന്നാണ് എൻറെ നിയ്യയം.

എന്റെ പ്രാണൻ, എൻറെ അന്നമയകോശം, എൻെറ പ്രാണമയകോശം, എൻെറ മനോമയ കോശം, എന്റെ വിജ്ഞാനമയകോശം, എന്റെ അറിയുന്ന **ഞ്ചാനന്ദ്ര മ**യകോശം എന്നെല്ലാം യാകതാരുവനം നേടാ അവനെ ക്ഷേത്രജ്ഞൻ എന്നു് ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞന്മാരുടെ ചക്ഷണമറി സവ്ക്ഷേത്രങ്ങളിലും ക്ഷേത്ര ഞ്ഞവർ പറയുന്നു. ജ്ഞനായി നില്ഛ**ന്ന**വൻ **ഏ**കനായ കൂടസ്ഥനാ ആ കുടസ്ഥൻ സവ്വാന്തയ്യാമിയായും ണന്താ സവാതീതനായും സവത്തിനും ആദികാരണമായും വത്തിക്കുന്ന പരബ്രഹ്മസ**്വര്യ**പിയായ ണെന്നാം അറിഞ്ഞാലും. ഇല്പകാരാ ക്ഷേത്ര ത്തോയും ക്ഷേത്രജ്ഞനേയും കുറിച്ചു<u>ക്കും</u> യാതൊരു ജ്ഞാനമുണ്ടോ അത്തതന്നെ ജ്ഞാനമെന്നാണ് എൻെറ നിശ്ചയം."

വിവരണം: \_\_ക്ഷേത്രജ്ഞൻ എന്ന പദംകൊ ണ്ടു ഗ്രഹിക്കേണ്ടത് സ്ഥുലശരീരംത്ത അറിയുന്ന വൻ എന്ന മാത്രമല്ല. 'ഇദം ശജീരം' (ഈ ശരീ രം) എന്നതിൽ സ്ഥുലശരീരവും സൂക്ഷ്യശരീരവും കാരണശരീരവും ഉശപ്പെടും. അവയിൽ കൂടി ഉപയോഗിക്കപ്പെടുന്നവയും അവയുടെ അംഗങ്ങ ളുമായ ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങൾം, കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങൾം, മനസ്സ്, ബൂദ്ധി, ചിത്തം, അഹങ്കാരം ഇവയും ഇവേയിൽ ഉണ്ടാകുന്ന പല വിധത്തിലുള്ള വികാ

**രങ്ങ**ളും ക്ഷേത്രത്തില**ാപ്പെ**ടുന്നു. അ**തു**പോലെ സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മകാരണശരീരങ്ങളിൽ ഉ¢പ്പെട്ടതും **പ്രത്യേ**കം പ്രത്യേകം ടേഹിക്ക് ഉപയോഗിക്കാ വുന്നുതുമായ അന്നമയകോശം, പ്രാണമയകോശം, മനോമയകോശം, വിജ്ഞാനമയകോശം, ആന ന്ദമയകോശം ഈ അഞ്ചു കോശങ്ങളും ക്ഷേത്ര ശരിക്കുള്ടേയും ഉഗപ്പെട്ടവയാകുന്നു. കോശങ്ങളുടേയും ഘടനയെപ്പററി മൂന്നാമല്വായ ത്തിൽ വിസ്താരമായി പ്രതിപാദിച്ചിട്ടു<u>ള്ള</u> തിനാൽ ഇവിടെ ആവത്തിക്കുന്നില്ല. സ്കൂലശരീരത്തിൽ ജാഗ്രദവസ്ഥയോടുകൂടിയ വിശചനായം, സൂക്ഷ്മ**ശ രീരത്ത**ിൽ സചപ്നാ**വസ്ഥ**യോടുകൂടിയ തൈജസ കാര**ണശ**രീ**രത്തിൽ** സുഷുപ്തി നായും അവസ്ഥയോടുകൂടിയ പ്രാജ്ഞനായും വർത്തിക്കു ന്നത് കൂടസ്ഥനാകുന്നു. വിശചൻ, സ്ഥൂലശരീര ത്തേയും അതിലുണ്ടാകുന്ന വികാരങ്ങളേയും അറി യുന്നു. തൈജസൻ, വിശചനേയും സ്ഥൃലവും സൂ ക്ഷ്റ്റവം ആയ ശരീരങ്ങളേയും, അവയിലുണ്ടാകുന്ന വികാര**ങ്ങളേയു**ം അറിയുന്നും പ്രാജ്ഞൻ, വി**ശ**ച നേയും തൈജസനേയും സ്ഥൃലസൂക്ഷ്മകാരണശരീ രങ്ങളേയും അവയിലുണ്ടാകുന്ന വികാരങ്ങളേയും **അ**റിയും. കൂടസ്ഥൻ വിശചനേയും തൈജസനേ **യം** പ്രാജ്ഞനേയം സ്ഥ്യലസുക്ഷ്കാര**ണ**ശരീരങ്ങ **ഉേയും** അവയിലുണ്ടാകുന്ന വികാരങ്ങളേയും അറി **യും.** അതിനാൽ ക്ഷേത്രത്തിനെറ മുഴുവൻ ഭാഗ

ത്തേയും അവയിലെല്ലാം ഉണ്ടാകുന്ന സ്റ്റുരണവിശേ അറിയുന്നവൻ കൂടസ്ഥൻ മാത്രമാ ഷങ്ങളേയും <sup>ഷാ</sup>തിനാൽ ക്ഷേത്രജ്ഞശബ്ദം കൊണ്ടു **ഗ**ഛിക്കേണ്ടത്ര് **കൂടസ്ഥനെയാണു്. 'തത്**ን എന്ന പദത്തിനെറെ ലക്ഷ്യാത്ഥമായി വിവരിക്ക പ്പെട്ട തുലാമെതന്വത്തെയാണു് മാം' എന്ന പഭം കാണിക്കുന്നത്ല്. ചരമാത്മാവിന്റ് സവ്വാന്ത യ്യാമിഭാവവും സർവാതീതഭാവവും ഉള്ളതിൽ സമഷ്ട്രിസ്ഥൂലശരീരം, സമഷ്ട്രിസൃക്ഷ്ഗശരീരം, സമ ഷ്ട്രികാരണശരീരം എന്ന മുന്നു 'ശരീരങ്ങളിലും വ്വാപിച്ചു നില്ലൂന്ന വൈശചാനരഭാവം, ഹിര**ണ്യ** ഗർഭഭാവം, ഈശവരഭാവം ഇവ മുന്നും പരമാ തമാവിൻെറ സർവാന്തയ്യാമിഭാവങ്ങളാകുന്നു. ഇയ മുന്ന ശരീരങ്ങളേയും അതിക്രമിച്ച് സർവ പ്രേപ **ഞ്ചത്തിനും** നിമിത്തകാരണമായും ഉപഭാനകാര വത്തിക്കുന്നതും പ്രപഞ്ചോപശമം, ണമായും ശാന്തം, ശിവം, അടൈചതം എന്നു മാണ്ഡൂക്വോപ നിഷ**ത്തി**ൽ ഘോഷിക്കപ്പെടുന്ന**ു**മായ യാതൊ**രു** നിർവിശേഷവും നി**ഗ്മാന**വുമായ വസ്ത**വണ്ടോ** അതാണും പരമാത്മാവിന്റെ സർവാതിതഭാവം. ശത്<sup>7</sup> എന്ന പടത്തിന്റെ ലക്ഷ്വാത്ഥവും ശമാം? എന്ന പദം കൊണ്ടു സൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്നതും ആ വസ്തത**ന്നെ**. കൂടസ്ഥനം ബ്രഹ്മവും കന്നാണെന്ന തെത്വതെത്താണ് ഭഗവാൻ ഈ ഗ്ലോകത്തിലെ **താ**ള്യത്തെ **അ**ല്ഠം കൊണ്ടുപദേശിക്കുന്നത്ര്. ശേഷ

ത്രജ്ഞം ചാപി മാം വിദ്ധി സർവക്ഷേത്രേഷ്ട **ഭാരത' എന്ന പാടങ്ങ** ം ത്രേ**ഞ**്ചമസി<sup>;</sup>' ശ്രേയമാ തമാ ബ്രഹ്മ'' ''അ ഹം ബ്രഹ്മാസ്തി'' 'പ്രത്താനം ബ്രഹ്മം, എന്ന മഹാവാക്വങ്ങളുടെ ഒരു വിവര **ണം** മാത്രമാകുന്നു. ക്ഷേത്രത്തേയും ക്ഷേത്രജ്ഞനേ യും കുറിച്ച യാതൊരു ജഞാനമുണ്ടോ അതാണു് ഇഞാനം എന്നു ഭഗവാൻ രണ്ടാമത്തെ അർദ്ധാ കൊണ്ടു പറയുന്നു. ക്ഷേത്രമെന്നതിൽ വ്വാഷ്പിയും സമഷ്ടിയുമായുള്ള സകല പ്രകൃതിവികാരങ്ങളും **ഉ∆**പ്പെടം. സകലചച**ഞ്ചവും പ**രാ എന്നും **അപ**രാ എന്നും പറയപ്പെടുന്ന പരമാതമശ ക്തി യുടെ സ്ഫൂരണ അംജ്യാണം. പരമാത്മശക്തിയായ മായയെ പരമാതമാവിൽനിന്നും ഭിന്നമെന്നോ അഭിന്നമെന്നോ പറയാൻ പാടില്ല. വ്യഷ്ടിയം സമഷ്ട്രിയുമായുള്ള സകലക്ഷേത്രങ്ങളും (ശരീരങ്ങ ളം) പ്രവഞ്ചത്തിൽ ഉശപ്പെടും. അതിനെറ നിമിത്തകാരണവം ഉപാഭനകാരണുവം പരമാ അമാതന്നെ. ചരമാതമാ എകവും അഭചിതീയവു മായ സഭചസ്തവാകുന്നു. ഇപ്രകാരം ച**ാചരാത്മ** സർവപ്രാഞ്ചവും സകലജീവന്മാരും **ഏ**കവും അദചിതീയവുമായ സദ്വസ്തുവാ**ണെന്നു** ള്ള യാതൊരു ജ്ഞാനമുണ്ടോ അതുതന്നെ വാസ്ത വത്തിലുള്ള ജ്ഞാനം എന്നാണ് ഭഗവാ**ന്റെ** അഭിപ്രായം. ഈ തതചാതു നിശ്ചിതമായ ഭഗവാൻ ഈ ഗ്ലോകം കൊണ്ടുപദേശിക്കുന്നതു പോലെ വിഷ്ണപുരാണവും താഴെ പറയുന്നപ്ര കാരം വർണ്ണിക്കുന്നു:—

്യത്രവൃക്തമായും നാശമില്ലാത്തതായും ചിന്തു യൂര്യൂ വിഷയമല്ലാത്തതായും ഉത്ഭവമില്ലാത്തതായും അവൃയമായും ഇന്നവിധമെന്നു നിർദ്രേശിക്കു വാൻ പാടില്ലാത്തതായും രൂപമില്ലാത്തതായും കൈയ് കാൽ മതലായ അവയവങ്ങരം ഇല്ലാത്ത വയും യാതൊരു വിധത്തിലുള്ള ഭേഭവുമില്ലാത്തതായും തായും കേവലസത്തയോടുകൂടിയതായും വാക്കു കാരകാണ്ടു വണ്ണിക്കാൻ വിഷയമല്ലാത്തതായും ആത്രമാവിലനുഭവിക്കുവാൻമാത്രം യോഗ്വമായും യാതൊന്നുണ്ടോ അതാണു ഉഞ്ഞാനം. രുംതു

ജീവന്മാരും പ്രപഞ്ചവും വാസ്തവത്തിൽ ഏക വും അദ്വിതീയവുമായ ബ്രഹമമാണെന്നു താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം വായുപുരാണവും പറയു ന്നുണ്ട്:—

ധരള്ളു വിൽ സപ്പ്ര പോലെയും കാനലിൽ ജലം പോലേയും ആകാശത്തിൽ നീലിമപോലോ യും യാതൊരു വസ്തുവിൽ അജ്ഞാനത്താൽ കല്ലി

<sup>\*</sup> യത്തദവ്യക്തമജർമചിന്തൃമജമവ്യയം അനിർദ്ദേശ്യമരുപം ച പാണിപാങളൃസംയുതം

വി. പ. VI. v. 66.

പ്രതൃസ്മ<sup>2</sup> കളേ കത് സത്താമാത്രമോചരം വചസാമാത്മസംവേള്യം തജ്ജ്ഞാനം ബ്രഹ്മസംജ്ഞിതം വി. പം. VI: vii. 53

ക്കപ്പെട്ട് ഈ പ്രചഞ്ചം സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നതായി കാണ**ുപ്ടുന്ന**വോ, <u>ചെ</u>ടം എന്ന സംബന്ധത്താൽ മഹാകാശം ഘടാകാശം എന്ന അറിയപ്പെടുന്നു ഉപോചെ യാതൊരു വസ്ത്ര അവി **ള്യ**മുതൽ <mark>സ്ഥ</mark> ലംവരെയുള്ള ഉപാധികളുടെ സംബ സ്പത്താൽ ജീവൻ എന്ന **പറ**യപ്പെടുന്നുവോ, സതചം രജസ്സ , തമസ്സ് , എന്ന വിചിത്രമുണശീ ലയും ചിത്രകാരിയെപ്പോലെ കാണപ്പെടുന്നവള മായ മായാശക്തിയാൽ ഭിത്തിയിൽ ചിത്രമെന്ന പോലെ ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡാ മുഴുവന്തം യാതൊരു വസ്തവിൽ ചിത്രീകരിക്കപ്പെട്ടതുപോലെ കാണാന്ന പോ, യാതെതാരുവസ്ത വ്യാപകശക്തിയുള്ള സർവ അതിക്രമിച്ചം ത്തിനേയം വാക്കുക**ം**കെല്ലാം അഗോചരമായാ വത്തിക്കുന്നുവോ, ആ വസ്ത ഉപനിഷത്സി ഭാന്തങ്ങളാലും വേടങ്ങളാലും എന്ത് നിശചയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. **അക്ഷ**രം അതിനു് അന്വമായി യാതൊന്നുമില്ല. അതിനെ സാധിക്കുന്നതല്ല. പോകാൻ ആക്മം അന്ത്യമായ പ്രാപ്വസ്ഥാനം അ**തുതന്നെ.** കം വിധത്തിൽ വിചാരണചെയ്ത നോക്കി ങ്ങഠം ഘോഷിക്കുന്നത് ഇപ്പകാരമാകുന്നം."\*

<sup>\*</sup> രജ്ജാവഹിമ്മാരാ വാരി നീചിമാ ഗ്രഗനേ യഥാ അസേദിശചമികാ ഭാതി യസ്തിന്നജ്ഞാനകല്ലിതാ ഘടാവച്ചമിന്ന ഏവായാ മഹാകാശോ പിഭിച്ചതേ കാര്യ്യാപാധിപരിച്ചമിന്നും അമിിള്യാജ് വസംജ്ഞകം.

ഞ്ഞസീടേകമേ ന്നേദേവ നോമ്വേദമന വാളചിതീയം. ത്രതിവാക്വത്തെ എന്ന യായി ഗ്രഹിക്കുമ്പോഗം ജീവാത്മാവും പരമാതമാവി ഞ്ചവും നെപ്പ**ററി**യുളള അഭചിതീയവ വമാവും ഏകവും പാരമാർ**ബ**ിക പരബ്രഹ്മവസ്തുവിൽനിന്നും ജ്ഞാനം ഏററ വും ദൃർച്ഛഭമാക അലചിതീയമായ ഭ്വന്നാല്ലെന്നും, mo. പരബ്രഹ്മംതന്നെ ഈ വിധത്തിൽ പ്രപഞ്ചമായും പല പടികളിൽ നില്ലൂന്ന ജീവന്മാ രായും ഈശചരനായും കാണപ്പെടുന്നു എന്നും സമ്മ തിക്കേണ്ടതായിവരും. ഈ തതചത്തെ വേടങ്ങളും വേടങ്ങളുടെ വ്യാഖ്യാനംപോലെ രചി ക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള പരം**ണങ്ങളും ഇതി**ഹാസങ്ങളും പോഷിക്കുന്നുണ്ടു്. ഇത്രയും പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു് ഉപനിഷത്തുകളും ഭഗവദ്ഗീതയും ജീവാത്മ പരമാത്മാക്കളുടെ ഐക്യത്തേയും പ്രപ ഞ്ചത്തിന്റെ കല്പിതഭാവത്തേയും പ്രതിപാഭിക്കു**ന്ന** അടെ പതഭാവത്തെ മാത്രം ഉപടേശിഷ്യന്നതായി വിചാരിക്കാൻ പാടില്ല. വേദങ്ങളും അവയുടെ

മായയാ ചിത്രകാരിണ്യാ വിചിത്രമണശീലയാ ബ്രഹ്മാണ്ഡാ ചിത്രമേള ഉം യസ്മിൻ ഭിത്താവിവാപ്പിതം ധാവതോ ന്ന്യാനേതികാന്തും വളതോ വാഗഗോചരം പേടവേദാന്തസിലാന്തെർവിനിണ്ണിതം തടക്കാരം അക്ഷരാന്ന പരം കിഞ്ചിത് സാ കാഷ്യാ സാ പരാ ഗതിഃ ഇങ്ങവാം ശ്രൂയാത വേദേ ബ്യാധാപി വിചാരിതേ വാ. പ. 104-39-43.

വ്വാഖ്വാനമായി വത്തിക്കുന്ന ഭഗവഭ്ഗീതയും മനുഷ്യരേയും ഉദ്ദേശിച്ചിട്ടുള്ളതാകുന്നു. എല്ലാ മനുഷ്ട്വരും **അദൈചതഭാവത്തെ** ക്കാൻ ശക്തിയുള്ള വരായിരിക്കുകയില്ല. തമാവിനെപ്പററിയുള്ള ശരിയായ ജ്ഞാനം പര മാതമാവിൻെറ സവാതീതമായുള്ള നിഗ്ഗണഭാവ തേതയും അതിനെ ആത്രയിച്ചുക്ക ജീവാതമപര മാത്മാക്കളുടെ ഐക്വത്തേയും സാക്ഷാത്കരിക്കു എന്നാൽ തൻെറ സ്വരുപം ക്രേട സ്ഥൻ? എന്ന ശുദ്ധമൈതനൃമാണെന്നുള്ള ബോധം വന്നവനു മാത്രമേ ജിവാത്മപരമാത്മാ ക്കളുടെ ഐക്വക്കെ അറിവാനം സാക്ഷാത്കമി സാധിക്കുകയുള്ള. അനേകസമാസ്രം ജനങ്ങളിൽ ടുർല്ലഭം ഒരാഗം മാത്രമേ അതിന പ്രാപ്തനായി വരികയുള്ള എന്ന് ഭഗവാൻ താഴെ **പറയുന്നു** ശ്ലോകംകൊണ്ടു പ്രതിപാദിക്കുന്നു.\_\_

> മനുഷ്യാണാം സഹസ്രേഷ കശ്ചിദ് യതതി സിജായേ യതതാമപി സിജാനാം കശ്ചിന്മാം വേത്തി തത്വതഃ.

> > ග්ත. VII. 3. \*

മനുഷ്യാണാം — സഹസ്രേഷു — അനേകം മനുഷ്യതുടെ ഇടയിൽ: കശ്ചിത് — ഒരുവൻ: സിലായെ — അതുജ്ഞാന സിലാിക്കായി; യത്തി — പ്രയ്തികുന്നു; യാതാം — സിലാ യാം — അപി — പ്രയ്താം ചെയ്യുന്ന അനേകം സിലാനാശതുടെ ഇടയിൽ; കശ്ചിര് — ഒരുവൻ — മാം തത്താച്തു \_ പോയതി — എന്നെ പരമാത്മമായി അറിയുന്നു

"ന്നേനേകസഹസ്രം ജനങ്ങളിൽ ഒരുവൻ മാത്രമേ ആത്മായതാനസിധിക്കായി പ്രയത്നിക്കു കയുള്ള. ആ മാതിരി പ്രയത്നാകൊണ്ടു് എന്നെ പലവിധം അറിയുന്ന അനേക സഹസ്രം ജന ങ്ങളിൽ ഒരുവനു മാത്രമേ എന്നെക്കുറിച്ചുള്ള പാര മാത്ഥികുള്ളാനം സില്ധിക്കുകയുള്ള."

വിവരണം:\_\_പൗമാത്മാവിനെപ്പററിയുള്ള പരമാത്ഥം ഇതാനം എന്നത് പരമാത്മാവിൻെറ ശാശചതവും നിവികാരവും അച്ചണ്ഡവും പരി പൂണ്ണവുമായ സ**ചരുപത്തെ**ക്കുറിച്ചുള്ള ജ്ഞാന മാകുന്നു. ഈ ഭാവത്തിന് അന്യമായുള്ള രൂപ കേവലം കല്ലിതരുപങ്ങഗതന്നെ. ങ്ങളെ ല്ലാം **പമോ**ത്മാവിൻെറ അഖണ്ഡപരിപൂണ്ണനിലയെ അറിഞ്ഞവന് ജീവന്മാർ പരമാത്മാവിൽനിന്നും ഭിന്നമാണെന്നു കാണാൻ സാധിക്കുകയില്ല മാത്മാവിൽനിന്നും ഭിന്നമായി പ്രവഞ്ചത്തിന് കായ്പ്രഭാവത്തിലോ കാരണഭാവത്തിലോ സത്തയ ണ്ടെന്നും അവക്ക് കാണാൻ സാധിക്കുന്നതല്ലം സ്കൂലവും സൂക്ഷ്പവും കാരണവുമായി വത്തിക്കുന്ന പ്രചഞ്ചവും സകല ജീവന്മാരും ഏകവും അടചി തീയവും പരിപൂർണ്ണവുമായ പരമാത്മവസ്കവ **ണെന്നുള്ള** ദൃഷ്പിമാത്രമേ അവക്കുണ്ടായിരിക്കുക യുള്ള. ഈ ദ്രഷ്ട്രിയം അതിന കാരണമായ പരമാ ത്ഥജ്ഞാനവും ടുർല്ലഭമെന്നാണു് ഭഗവാൻ പറ യുന്നത്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ജീവാത്മപരമാ 2421

തമാക്കളുടെ സംബന്ധത്തെപ്പററിയുള്ള ഓരോ യത്തന്റെ ജ്ഞാനവും തന്നെപ്പററിയുള്ള (അല്ലെ ക്ലിൽ താൻ ആരാണെന്നുള്ള) ജ്ഞാനത്തെ മാത്രം ആശ്രയിച്ച നില്ലൂന്നതാണും".

**ഓരോ മനുഷ്യനി**ലും സ്ഥൂലശരാരം, സൂക്ഷ്പശരീരം, കാരണശരീരം എന്നു മുന്നു ശരീ രങ്ങ ഗം ഉണ്ട്. ഇവയിൽ സ്ഥൃല ശരീമത്തെ **ജന്നുമ**യകോശമെന്നം കാരോത്തത്തെ സ്ഥി ലം 'ഞൊൻ 🦚 സൂക്ഷ്യശരീര**ത്ത**ിൽ പറയുന്നു. രാണാ്' എന്നുള്ള പ്രാണമയകോശവും മനോ ഭ**ബാ**ധത്തിനെറ മയകോശവും വിജ്ഞാനമയകോ വിവധതചം. കാരണശരീരത്തെ ആനന്ദ ശവം ഉരംപ്പെടുന്നു. മിക്ക മനാഷ്യതം മയകോശമെന്ന പറയുന്നും. എല്ലാ ശരീക്ഷാള് ടേയിം ഒന്നുമോന്നുള്ള സംഘാത പ്രഹം തൻറ ശരീരമായി കരുതുന്നതല്ലാതെ അതിന്റെ പ്രത്യേകനിലക<u>ുള</u>യും അവ ഓരോ ന്നിൻറ പ്രവൃത്തിയേയും ആരാഞ്ഞറിയുകയില്ലു സാധാരണമായി മനുഷ്യന്റ് ബോധക്ഷേന്നുള്ള തു് സ്ഥുലശരീരത്തിൽ മാത്രം നില്ലുന്നതിനാൽ, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, മനസ്സ്, ബൂജറി മുതലായവയെ സ്ഥ്യലശരീരധമ്മമായി മാത്രമേ ഏ.വൻ കരുതു തൊൻ എന്നത് ഈ സ്ഥൂലശരീരമല്ല എന്ന ബോധം കൂടിയും ടുർല്ലഭമാണം. ത്തംകൊണ്ടും യുക്തികൊണ്ടും സ്ഥ്യലഭേഹം താന ല്ലെന്നുള്ള അറിവ സിദ്ധിച്ചവക്കു കൂടിയും, കോ

ത്മബുദ്ധിയെ തൃജിക്കുക എ**ന്ന**ഇ് ഏററവും പ്രയാസമുള്ള താകുന്നു. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ജനനംമുതൽ ഓരോരത്തനം ജീവിക്കുന്നതുതന്നെ, **ദേഹാത്മബു**ദ്ധി കൊണ്ടാണ്ക്. ദേഹാത്മബൂ**ദ്ധി** യെന്നത് ഒരു ജന്മത്തിൽ ഉണ്ടായി വളൻവന്നി ട്ടള്ളതല്ല. അത്ര് **ഓരോ** ജീവനിലും അനാദി കാലം മുതല്ലേം ഉതഭവിച്ച തുടന്നുവരുന്നതാണും. അ**ചേതന**ധാതുവഗ്ഗങ്ങ**ം** സസ്ത്വങ്ങ**ം**, ങ്ങ**് മുതഖായവയിൽകൂടി ക്രമേണ വള**ന്തവന്നി <u>ട്ടുള്ള തു</u>ം മനുഷ്യവഗ്ഗ്നതിൽതന്നെ പല ജന്മങ്ങളി . ഖായി പോഷണത്തെ പ്രാപിച്ച തടിച്ച കെംഴ **ത്തുനില്ലൂന്നതു**മായ **ദേഹമാണു്** ഞാൻ<sup>7</sup> എന്ന ബൂദ്ധിയെ നശിപ്പിക്കാൻ ചിരമായ സ്ഥിരപ്രയ ത്നംകൊണ്ടല്ലാതെ എളുപ്പം സാധിക്കുന്നതല്ല. **ശ്രീമത്** ശങ്കരാചായ്യസ്ഥാമികരം വിവേകച്ചുഡാ മണിയിൽ ദേഹാത്മബുലികളെ ജഡന്മാർ അല്ലെ **ക**ിൽ വിവേകത്തുന്വന്മാർ എന്നു താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകത്തിൽ വിവരിക്കുന്നു. ലോകത്തിൽ ഒട്ട മുക്കാലും ജനങ്ങളും ഈ അവസ്ഥയിലേ ന്നുള്ള.

"ഒരു ജഡൻറെ അച്ലെങ്കിൽ അവിവേകിയുടെ നിശ്ചായം ഈ ദേഹം ആണ ഞാൻ' എന്നാ കന്നു. ഒരു വിലാൻ ദേഹത്തിലും ജീവനിലും അഹാബുദ്ധിയെ വയ്യൂന്നു. ആത്മസ്വശ്രപം എയ്ക്ക്, അനാത്മസ്വശ്രപം എന്ത് എന്ന വിവേ കവും വിജ്ഞാനവും സിദ്ധിച്ച വിശാലഎടയന്റ് തൻെറ ആത്മാവ് സവത്ര പരിപൂണ്ണമായുള്ള ബ്രഹ്മമാണെന്നും ആ ബ്രഹ്മമാണ് താൻ എന്നും സദാ നിശ്ചയമുണ്ടായിരിക്കും.<sup>77</sup>\*

വിവരണം:\_\_\_ 'ടേഹോഹം' എന്ന ബുദ്ധിയുള്ള വരിൽതന്നെ പല വൃത്വാസങ്ങഠം കാണുന്നു നും സ്ഥൂലശരീരത്തിൽ അഹംബുദ്ധിയോടുകൂടിയവർ, അതിൽനിന്നും വ്വതിരിക്തമായി പ്രാണനാണ്ട് ഞാസം' എന്നു വിചാരിക്കുന്നവർ, സ്ഥല് ശരി രവും പ്രാണനുമല്ല മനസ്സാണു് ഞാൻ' എന്നു വി ചാരിക്കുന്നവർ, സ്ഥൃലശരീരവും പ്രാണനം മന സ്മല്ല, ബുദ്ധിയാണ്ട് അാൻ' എന്നു വിചാരിക്കു ന്നവർ, സ്ഥൂലശരീരവും പ്രാണനും ബുദ്ധിയുമല്ല, അഹങ്കാരമാണ് ഞാൻ? എന്ന വിചാരിക്കുന്നവർ, ഇവയൊന്നാമല്ല, നോജ്ഞാന മാണര് ഞാൻ<sup>,</sup> എന്നു വിചാരിക്കുന്നവർ, ഇവ യൊന്നുമല്ല 'തു്തുമാണ്' ഞാൻ' എന്നു വിചാരി ക്കുന്നവർ, ഇലകാരം അനേകവിധത്തിലുള്ള **അഹംബൂ**ദ്ധി ലോകത്തിൽ **കാണ**പ്പെടുന്നുണ്ടു്. സ്ഥൂല ശരീരം, ലണൻ, മനസ്സ്, ബൂദ്ധി, അഹ ങ്കുറോ, അത്രഞാനാം, തുന്നും ഇവയിൽ ഓരോന്നു

<sup>\*</sup> ദേഹോഹമിന്റ്വേ ജഡ്ന്വ ബൂദ്ധ ഭ ദേഹേച് ജീവേ വിടുക്കസ്ത്വഹംധീ: വിവേക വിജ്ഞാനവാതാ മഹത്തേനോ ഇവ്രഹമില്ലോ മതി: സഭാത്മനി.

വി. പൂ. 162

ലു**മോ ഇവയിൽ ര**ണ്ടോ രണ്ടിലധികമോ ത**രു**ച ങ്ങ**ഠം** ചേന്<u>നുള്ള</u> സംഘാതരൂപത്തിലോ അഹം ബൂദ്ധി വയ്യൂപ്പുന്നവരുമുണ്ടു്. ഇവരെല്ലാം ഒരു വിധ ത്തിലല്ലെങ്കിൽ മറെറാരു വിധത്തിൽ ദേഹാത്മ വാളിക**ാംതന്നെ.** ഇവരെയെല്ലാം ചേത്താണം ജഡാന്മാർ എന്നു മേല്പറഞ്ഞ ഗ്ലോകത്തിൽ പറ ഞ്ഞിട്ടുള്ള തും. ഇവരായം അന്നെ പരമാതമാവിൽ വിശചാസമുള്ള വരായിരിക്കുകയില്ല. ജീവനിലും **ദോഗത്തിലും അഹംബൂദ്ധി വെയ്യൂന്ന**വർ വിടചാ സമോർ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ജീവൻ എന്ന പദം കൊണ്ടു് ഇവിടെ ഗ്രഹിക്കേണ്ടത്ത് മേല്പറഞ്ഞ **ഉപാധികളിൽനിന്നും വ്യതിരിക്തനായും** നി**ത്യ** നായും ഒരു പ്രത്വേകവ്വക്തിയായും നില്ലൂന്ന ചൈതന്വവസ്തുവിനെയാണ്. അലകാരമുള്ള ജീവനെ ഒരു ഉപാധിയോടു ചേന്നവനായി വിചാ രിക്കുകയല്ലാതെ ഉപാധിരഹിതനായി വിചാരിക്കു ന്നത് അവക്കു സാധ്വമല്ല. ഓരോ ജീവന്റെറയും വൃക്തിതചംതന്നെ ഒരു ഉപാധിയെ 🦛 ശ്രയി ച്ചാണു നില്യുന്നത്. ഇവിടെ വിദചാന്മാർ എന്നു പറയപ്പെട്ടവർ ദേഹത്തിലും ജീവനിലും അഹം ബുദ്ധിയോടുകൂടിയവുമാകയാൽ ദേഹാത്മബുദ്ധി കളിൽ ഉള്ള വ്വത്വാസംപോലെ ഈ വിദ്വാന്മാ രിലം വ്യത്യാസമണ്ട്. ഇവരിൽ നിരീശചരസാംഖ്യ ന്മാരും ശുന്വപാടികളം ഒഴിച്ചുള്ള വരെപ്ലാവരും ചരമാത്മാവിൽ വിശചാസമുള്ള വരായിരിക്കും.

10. സ്ഥലശരീരം മുതൽ അജ്ഞാനം എന്നു പറയ പ്രെടുന്ന അവിദ്വവരെയുള്ള തപ്പെങ്ങളിലും ജീവചൈതന്വത്തിലും അനംബ ലേന ചരിഷം ദ്ധിയോടുകൂടിയവർ ജിവാത്മാവി ജീവനിലം അ ലുള്ള വ്വക്തിത്വം സ്വതേ ഉള്ള ഹംബൂജിയോട്ട വിചാരിക്കുന്നു. <u>കൂടിയാ ക്കുള്ള</u> താണെന്നാത്രണ ജീചേശചര സം ഉ**പാധികളിൽ** നിന്നും എല്ലാ ബന്ധബോധം. ജീവാത്മാവിനെ പിരിച്ച കാണാ അവക്കി**ല്ലാത്ത**തുകൊണ്ടാണ് **ശ**ക്കി ജീവാത്മാവിനെ ഒരു പ്രത്യേക വ്യക്തിയായി അവർ കരുതുന്നത്. ഉപാധികളിൽനിന്നെല്ലാം ഉപാധി**രഹിതമാ**യ ജീവാത്മാവിനെപ്പിരിച്ച് തുള്ള പ്രത്യേമായി കാണമാന്തുക്കു **ദ**ശ് ക്പവം വിചാരണകൊണ്ട **ദ്ര**ഢവൂമായ ല്ലാതെ സി**ദ്ധിക്കുന്ന**തല്ല. ഈ വിചാരണയിൽ ത**ന**െ പല പടികാളണ്ടു. ചിലക്ക് അഹംബ ദ്ധിയെ സ്ഥൂലശ**രീരത്തി**ൽനിന്നും നീക്കി **പ്രാണ** നിലം അതിൽ ചേന്നില്ലൂന്ന ജീവനിലും ഉറപ്പി ക്കാൻ സാധിക്കും. ചിലക്ക് അഹംബദ്ധിയെ സ്ഥൂലശരീരത്തിലും പ്രാണനിലും നിന്നു നീക്കി, മനസ്സിലും അതോടു ചേൻ നില്ലൂന്ന ജീവനിലും സ്ഥാപിക്കാൻ കുഴിയും. ചിലക്ക് അഹംബൂജിയെ സ്ഥൂലശരീരത്തിലും പ്രാണനിലും മനസ്സിലും നിന്നു നീക്കി, ബൂദ്ധിയിലും അതോടു ചേന്നു നില്ലൂന്ന ജീവ ചൈതന്വത്തിലും ഉറപ്പിക്കാൻ സാധിക്കും.

സ്ഥ് പശമീരഞ്ഞിലം

**അഹംബുദ്ധിയെ** 

ചിലക്ക്

ലാണനിലം മനസ്സിലം ബുദ്ധിയിലം നിന്നു നീക്കി, അഹങ്കാരത്തിൽ സ്ഥാപിക്കാൻ സാധി ക്കും. ചിലർക്കു സ്ഥൂലശരീരം, പ്രാണൻ, മനസ്സ്, ബൂദ്ധി, അഹങ്കാരം ഇവയിൽനിന്നെല്ലാം നീക്കി, **അജ്ഞാനം എന്നു പ**റയപ്പെടുന്നു അവിദ്വയി**ൽ** (കാരണശരീരത്തിൽ) അഹം**ബുദ്ധി**യെ **ഞ്ഞാൻ** സാധിക്കും. സ്ഥൂലശരീരം മുതൽ അവി ഭ്വവരെയുള്ള കാരോ ഉപാധികളെ ആശ്രയിച്ചം അവയിൽതന്നെ അഹംബദ്ധിയെ സ്ഥാപിച്ചം നിൽക്കുന്നതുവരെ ജീവാത്മാവും പരമാത്മാവും പ്രത്യേകമെന്നല്ലാതെ ഒന്നാണെന്നു ഗ്രഹിക്കാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. പ്രവഞ്ച ഞ്ഞുക്കും അന്നെ ത്തേയും പരമാതമാചിൽനിന്നും ഭിന്നമെന്നല്ലാതെ അഭിന്നമായി കാണാനം അവക്ക് സാധ്വമല്ലം അതു കൊണ്ടു് ജീവാത്മപമോത്മാക്കളുടെ പര സ്പരസംബന്ധം, ജീവാതമാക്കരം തമ്മിലുള്ള സംബന്ധം, പരമാത്മാവ്യനം പ്രപഞ്ചത്തിനും തമ്മിലുള്ള സംബന്ധം, ജീവാതമാവിനം പ്രപ ഞ്ചത്തിനും തമ്മിലുള്ള സംബന്ധം, പ്രവഞ്ച ത്തിൽ വിവിധഭാഗങ്ങരംക്കും തമ്മിലുള്ള സംബ സ്സം ഇപ്രകാരം അഞ്ചുവിധത്തിലുള്ള സംബ സ്സത്തെപ്പററി വിവിധാഭിപ്രായങ്ങളോടുകൂടിയ **പ**ല സിഭ്ധാന്തങ്ങളും ലോകത്തി**ൽ പ്രച**രിച്ചവ**ന്ദ** ന്നുണ്ട്. ഇവയെ ടൈചതം എന്നും വിശിഷ്ടാ ടൈചതം എന്നും അടൈചതം എന്നും മൂന്നു വകുപ്പ കളായി പിരിക്കാം. ലോകജീവിതത്തിൽ മനുഷ്യ അടെ മാനസിക നിലയനസരിച്ച നോക്കുന്ന പക്ഷം ഈ മുന്നു പിരിവുകളം ആവശ്യമാണു്.

ടൈചതസിലാന്ത പ്രകാരം 11. നോക്കുന്ന **പക്ഷ**ം ലോകത്തിൽ അഞ്ചു ഭേദങ്ങാം അനാദി യായും ശാശചതമായും വത്തിക്കു **ഉടെ പയികളുടെ** ന്നവയായുണ്ടു്. അവയെ സവിദശ സിദ്ധാന്ത പ്രകം നസംഗ്രഹത്തിൽ പൂണ്ണ പുഴഞ നമുള്ള അം ഞച **ഒർശനം എന്ന ഭാഗത്തിൽ താഴെ** 48 A 49 Oo. പറയുന്ന പ്രകാരം വണ്ണിച്ചിരി

ക്കുന്നു: \_\_ 'ജിവനം ഈശചരനം തമ്മിലുള്ള ഭേഭം , ഈശാരനം ജഡമായ പ്രപഞ്ചവും തമ്മിലുള്ള ഭേദം, ജീവന്മാർ തമ്മിലുള്ള ഭേദം, ജഡമായ പ്രപഞ്ചത്തിനം ജീവന്മാക്കും തമ്മിലുള്ള ഭേദം, പ്രചഞ്ചത്തിൽ വിവിധഭാഗങ്ങഠംക്കും തമ്മിച്ചുള്ള **ഇല** കാരം പ്രപഞ്ചത്തിൽ അഞ്ചു ജോ ങ്ങാം ഉണ്ടു്. ഈ അഞ്ചുവിധത്തിലുള്ള ഭേദങ്ങളം അനാദിയുമാകുന്നു. സത്വവും ഉത്ഭവമുള്ള തു നശിക്കുന്നതാണു്. നശിക്കുന്നില്ല. ഈ ഭേദം ഭ്രാന്തിയാൽ കല്പിക്കപ്പെടുതുമല്ല. **്രന്തികല്പിതമാണെങ്കിൽ അതില്ലാതെയാകം.** ഈ അഞ്ചു ഭേടങ്ങളും നശിക്കുന്നതായും ണില്ല."

<sup>\*</sup> ജീവേ**ശാരളി**ളാ അച്ചവ ജയജീവഭിദാ തഥാ ജീവഭഭേദാ മീഥകാ**യാ**വ ജയജീവഭിദാ തഥാ

12. ടൈചതികഠം എന്നു പറയപ്പെടുന്നവർ സ്ഥൃലശരീരക്കിൽനിന്നും 'ഞാൻ' എന്ന ബുദ്ധി യെ മാററിയാലും പ്രാണൻ മുതൽ

ൈ ബുദ്ധിയ ബുദ്ധിവരെയുള്ള ഉപാധികളെല്ലാ ടെ സ്ഥാനം. ററിലും നിന്ന് അഹംബുദ്ധിയെ

അവർക്കു മാററാൻ സാധാരണ മായി സാധിക്കുന്നതല്ല. പ്രാണൻ, മനസ്സ് ഈ ഉപാധികളിൽനിന്നുംകൂടി അഹംബുജിയെ അവ ക്കു മാററാൻ സാധിച്ച എന്നു വരുക്കിലും ബുദ്ധി യോടു ചേൻനില്ലൂന്ന അഹങ്കാരത്തിൽ നിന്നും കടന്നുപോകാൻ ഒരുവിധത്തിലും അവർക്കു സാധി ക്കുകയില്ല. അഹങ്കാരത്തിൽ നിന്നും കടന്നുപോ കുന്നു വരെ മേല്പറഞ്ഞ അഞ്ചു വ്വത്വാസങ്ങളും നശിക്കുന്നതുമല്ല.

13. സ്ഥുലശരീരം, പ്രാണൻ, മനസ്സ് ഈ ഉപാധികളിൽനിന്നാം 'ഹ്താൻ' എന്ന ബുദ്ധിയെ മാററി ബുദ്ധിയോടുചേന്നനില്ലൂന്ന ഒരു ഉത്തമങ്ങ് സാത്വികമായ അഹങ്കാരത്തിലും തിക്ക് അനുഭോ പ്രെത്തിലും അഹാബുദ്ധിയുറപ്പിച്ച വർക്ക് കാണപ്പെടുന്ന ജീവേശചര

സോയം സത്യോപ്പുനാളിയോ അാളിശ്ചേന്നാശമാപ്നയാത് ന ച നാശം പ്രയാപ്പേഷ ന ചാ സൗ ഭ്രാന്തികള്ളിതഃ കള്ളിതശേവനിവത്തേത ന ചാചനൌ വിനിവത്തതേ

ഭാവത്തെ തഴെ പറയുന്നു പ്രകാരം കഠോപനി ഷത്തിലും മുണ്ഡേകോപനിഷത്തിലും വണ്ണിച്ചിരി ക്കുന്നു:\_\_

ശ്ജീവനം ഈശ്വരന്തം ശരീരത്തിൽ കമ്മത്താ ലുണ്ടാകുന്ന ഫലത്തെ ഭൂജിക്കുന്നവരാകുന്നു. അവർ നിളലും വെയിലും പോലെ പരസ്പരം വിരുദ്ധസച മാവത്തോടുകൂടിയവരുമാകുന്നു.<sup>27</sup>\*

്(ജീവാത്മാ പരമാത്മാ എന്ന) രണ്ടു സന്ദര മായ പക്ഷികഠം ഒരിക്കലും തമ്മിൽ വിട്ടുപിരി യാതെയുള്ള സ്നേഹത്തോടുകൂടി ഒരേ വൃക്ഷത്തെ ആശ്രയിച്ചു വസിക്കുന്നുണ്ടു്. അവയിൽ ഒന്നു് (പുണ്യപാപമാകുന്ന) ഫലത്തെ രുചിയോടുകൂടി ജേിക്കുന്നു. മറേറത്യ് യാതൊന്നും ഭജിക്കാതെ പ്രത്യേകമായി ശോഭിക്കുന്നു."†

<sup>\*</sup> ഈ പിബന്തെ സുകൃതസ്വ പോകേ ഗ്രമാം പ്രവിഷ്ടാ പരമേ പരാർഭജിച്ഛായ തപൌ ബ്രഹ്വിഭഓ വലന്തി

<sup>⊕. 2.</sup> T. iii. I.

<sup>†</sup> ദ്വാസു പണ്ണാ സയുജാ സഖിയാ സമാനം വൃക്ഷം പരിഷ സ്വജാതേ മെയാരനും പിപ്പലം സ്വാദ്യത്ത്വന്റേന്നന്റോ അഭിചാകശീതി

<sup>9. 2.</sup> III. 1.

കമേ കൈടചതിക്ക് അനുഭവപ്പെടുന്ന വ്വത്വം അതോടുകൂടിയ ജീവേശചരഭാവത്തെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന സ്റ്റോകം കൊണ്ടു വർണ്ണിക്കു ന്നാണ്ട്:\_\_\_

> ഭചാവിമൌ പ്രേഷം ലോകേ ക്ഷരായോക്ഷം ഏവ ച ക്ഷരാ സവാണി ഭൂതാനി ക്രസ്ഥോ/ക്ഷര ഉച്ചതം.

> > න්ක. XV 16.\*

്ലോകത്തിൽ ക്കാരപ്യവാൻ എന്നും അക്ഷമ പുരുപ്പൻ എന്നും രണ്ടു പുരുപ്പോർ ഉണ്ടു. ബ്രഹ്മാ മുതൽ പിപീചികവരെയുള്ള സകല ഭൂത ങ്ങളും കാരം കൊകുന്നു. കൂടസ്ഥനെ അക്ഷരപുരു പ്രസ് എന്നു പറയുന്നു."

വിവരണം \_\_ ജീവന്മാർ എല്ലാപേർക്കും ഉപാ ധിസംബന്ധിച്ച് ജനനമരണങ്ങ**ം ഉണ്ട**ംകുന്നതി നാൽ അവരെ ക്ഷരം എന്നു പറയുന്നു. ഇവിടെ ക്രടസ്ഥൻ എന്നു പറയുന്നതു മായാസഹിതമായ ബ്രഹ്മത്തേയുളേശിച്ചാണ്. മായാസഹിതമായ

<sup>\*</sup> ക്ഷരം പ്രത്യക്കാരമന്നും പറയാല് ടുന്ന രണ്ടു പ്രത്യോകത്തിൽ ഉണ്ട് ; ക്കാം സവാണി ഇതാ നി — ഇവരാമുതൽ പിപീചികവാരയുള്ള സക്ഷ ഈ അളം ക്ഷരങ്ങളാകന്നും തൂട സ്ഥാക്കാരയുള്ള സ്ഥാക്കാരുടെ പ്രത്യാക്കാര് ഇച്ചാതെ — തുടന്നാൻ അപ്ലെങ്കിൽ മായാസഹിതമായ ഇവരാ അക്ഷരപ്രത്യക്ക എന്ന പായാളപ്ടുന്നും

ബ്രഹ്മത്തിന് ജനനമരണങ്ങ**ാം ഇല്ല**ാത്തതിനാൽ അപ്രകാരമുള്ള കൂടസ്ഥനെ അക്ഷരം എന്നു പറയുന്നു

14. ടൈചതികളുടെ സിലാന്തപ്രകാരം പരമാ തമാവ് അഖിലകല്യാണഇണങ്ങളുടേയും ഇരിപ്പി ടമാകുന്നു. സ്ലാപ്പി, സ്ഥിതി, സം ചൈത്തിയാ ഹാരം, ജ്ഞാനഭാനം, മോക്ഷഭാ നം ചകാരമുള്ള നം ഇതെല്ലാം പരമാതമാവിന്റെറ ജീംവശവര സം ബന്ധം. പ്രവരത്തികളാണ്. പരമാതമാ

സകല ജീവന്മാരുടേയും നിയാമ കനും സവതന്ത്ര സചതന്ത്രനുമാകുന്നു. ജീവന്മാർ മുക്തഭശയിൽ കൂടിയും അസചതന്ത്രന്മാരും പര മാതമാവിന്റെ നിയാമകശക്തിക്ക വിധേയ നമാരുമാണ്. മോക്ഷമെന്നയ് പരമാതമാവിനെറ പ്രത്യക്ഷദർശനംകൊണ്ടു സിദ്ധിക്കുമെന്നും **ദർ**ശനത്തിനു തീവ്രമായ പൈരാഗ്വ**വും ശമദമാ ഭിഗുണങ്ങളും അ**നന്വുമായ ശര**ണാഗ**തിയം **പം** മമായ ഭക്തിയും മേൽപറഞ്ഞ അഞ്ചു ശാശചത ഭേദങ്ങളെപ്ററിയുള്ള ജ്ഞാനവും ആവശ്വമാ **ണെന്നും അ**വർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. സാലോക്വം, സാമീപ്വം എന്ന രണ്ടു വിധത്തിലുള്ള മുക്തിയെ മാത്രമേ അവർ സമ്മതിക്കുന്നുള്ള. സാശ്രവ്വ മുക്തിയെ ചില ടൈചതികഠം സമ്മതിക്കുന്നാണ്ടെ ക്കിലം അതു സകലവിധത്തിലുള്ള സാരുപുമായി കമേതുന്നില്ല. ഉപാസനാമാഗ്ഗത്തിൽ ക്കുവർ

പ്രതീകോപാസനയേയും ഭേവോപാസനയേയും പരമാത്മദർശനത്തിന<u>ുടെ</u> പ്രാധനാനധങ്ങ ളായി അവർ ആത്രയിക്കുന്നവരാണ്. ഭഗവഭ്ഗീ തയിൽ സവാന്തയ്യാമിഭാവത്തേയും സവാതീതഭാ വണ്ടേയും കാണിക്കാരെ, ഈശചരൻറെ വിവിധ **പ്രതിപാഭിക്കുന്ന ശക്തിങ്കളെപ്പറ**റി സകല സ്റ്റോകങ്ങളും ടൈചതികളുടെ അഭിപ്രായപ്രകാര മുള്ള ജിവാത്മപരമാത്മസംബന്ധത്തെ കാണിക്കു ന്നുണ്ട്. അവരുടെ അഭിപ്രായപ്രകാരം പരമാ ത്മാവു അഖിലലോകശമണ്യന്തം, സവത്തിന്റേവും നിയാമകനും,സവ്ജീവന്മാക്കാം ഭജനീയനും, സവ് തന്ത്രസചതന്ത്രനുമാകുന്നു. ജിവൻ പരമാത്മാ വിനെ ശരണം പ്രാപിക്കേണ്ടവനം സഭാ നിയ മത്തിനു വിധേയനും പരമാത്മാവിനെ സഭാ ഭജി കേണ്ടുവനും ശാശചതമായ അസചാതന്ത്ര്വത്തോ ടുകൂടിയവനും മുക്തദശയിൽ കൂടിയും പരമാതമാ വിൽ നിനാം ഭിന്നനുമാകുന്നു. പരമാതുമാ പ്രപ ഞ്ചത്തിന്റെറ നിമിത്തകാരണം മാത്രമാണെന്നും അ**തി**ൻെ **ഉപാഭാനകാരണം** പ്രകൃതിയാ ണെന്നും പ്രകൃതി, പരമാത്മാ, ജീവന്മാർ ഈ മൂന്നു തതചങ്ങളും ശാശചതമായി വത്തക്കുന്നവ യാണെന്നുമോണാ അവയുടെ അഭിപ്രായം. **പരമാ** ത്മാവിനു സവാന്തയ്യാമിതചമില്ലെന്നും എന്നാൽ **അ**ദ്ദേഹത്തിനെറ ഇച്ഛാജ്ഞാനക്രിയാശക്തി കഠംക്കു സവവും വിധേയമാണെന്നും പരമാ ത്മാവു ലോകാതീതമായുള്ള ഒരു ഉന്നതമായ ശാശചതലോകത്തി**ൽ വസിക്കുന്താഎന്തം അ**വർ **ങ്ങ**ളിപ്രായപ്പെടുന്നുണ്ട്.

**ചഭമാത്മാവ്** ജഗത്സ്റ്റുഷ്പിവിഷയ 15. ത്തിൽ ആല്യുക്ഷ്യം മാത്രമേ വഹിക്കുന്നുള്ള എന്നും

പരമാ**ഞ്ചാവു്** നിമി ഞകാരണം മാത്രമാണെന്നുപ റയുന്നതിനു കെട്ടു **കാനോ ഒരു പ്**മാ ണദശ്ശാകം

പരമാത്മാവിൻെറ സാന്ധിഭ്വാം കൊണ്ട് പ്രകൃതിതന്നെ ചരവും അചവേമായിരിക്കുന്ന പ്രചഞ്ചം മുഴുവനേയും സ്കൂഷ്പിക്കുന്നു എന്നും കിക**ാം ആശ്ര<sup>ി</sup> ഭഗവാൻ താഴെപറയുന്ന ഗ്ലോകം** കൊണ്ടുപദേശിക്കുന്നു:\_\_\_

> മയാദ്ധ്വക്ഷേണ പ്രകൃതിഃ സൂയ**തേ** സചരാചരം മേളനാനേന കൌന്തേയ ജഗദ് വിചരിവത്തതേ.

> > ഗീടം. IX. 1(). ∗

uamina (നിച്ചത്രനായ അജ്ജ്യന: എൻറ ന്നിച്ചും ഫേതുവാൽ പ്രകൃതി സ്ഥാവരജംഗമ **രുപത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന പ്രപഞ്ചത്തെ ഉ**ത്ഭവിച്ചി ക്കുന്നു. എൻെറ സാന്നിദ്ധ്വം ഫേതുവാൽതന്നെ ഈ പ്രപഞ്ചം നശിച്ച് വീണ്ടും വീണ്ടും ജനിക്കു കയും ചെയ്യുന്നു."

<sup>\* ം</sup> കൗന്തേയ <del>—</del> കുന്തീപുത്രനായ അജ്ജന്! ക്ഷേണം.മയാ ≕നിമി അഭ്രേനായിരി⇔ന്ന എന്റെ സാന്നി ഭനമാറാഷം; പ്രാകയും സംബരാ ബാം - നീയുത = പ്രക തി സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളുടയി വത്തിക്കുന്ന പ്രപഞ്ചരക്കം ഉതഭ വിപ്പിക്കുന്നു; അനേന-ഹേയ്യനാ = എൻെ സാന്നിച്ചും ഫേ **ഉ**വാൽ; ജഗത്.വി ⊷രിവ**ഞ്**ത േ≕ ഈ പംലേബം ചീ**ണും** ചീണ്ടം ജനിക്കുന്നു

വിവരണം: ഈ ഗ്ലോകംകൊണ്ട് പ്രചഞ്ചത്തിനു പരമാതമാവ് നിമിത്തകാരണം മാത്ര മാണെന്നും ഉപാഭാനകാരണം പ്രകൃതിയാണെ നാം അത്ഥമാകുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ പ്രകൃതിക്കു പര മാത്മാവിൽനിന്നും അന്വമോ സ്വതന്ത്രമോ ആയ സത്തയില്ലെന്നു ഗ്രഹിക്കുമ്പോരം പ്രചഞ്ചത്തി ഹർറ നിമിത്തകാരണവും ഉപാഭാനകാരണവും പരമാതമാവ് തന്നെയെന്നു വൃക്തമാകുന്നു താണ്ട്.

16. താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകം കൊണ്ട് പരമാ തമാവ് ചരവം അചരവുമായുള്ള സക്ഷ പ്രചഞ്ച ത്തിൻേറയും നിയാമകനും സവ് പരമാതമാവ് ലോകശരണ്യനമാണെന്നു ഭഗ സവനിയാമകനും സക്ഷലോകശര ണ്യനമാകനും

> ഗതിർഭത്താ **പ്രഭ** സാക്ഷീ നിവാസഃ ശരണം സുഹൃത് പ്രഭവഃ പ്രളയഃ സ്ഥാനം നിധാനം ബീജമവ്വയം.

> > ഗീത. X. 18. ≉

<sup>\*</sup>ഗാചിം-പ്രാപിക്കപ്പെടേണുവരാ; മത്താ=പോഷംനുകതോ ചെയ്യുന്നുവരാ; പ്രഭാ-സവ്വനിയത്താവും; സാഷ്ടീചസകല പ്രവൃത്തികളുടെ 8 ജവരാ; നിവസാ-ആശ്രയവും; ശര ഞാ = സകല ജീവവാക്കം ശരണ്വരാം; സുഎത് = സമ്പ

പ്രസ്ഥിജീവന്മാരാലം പ്രാപിക്കപ്പെടേണ്ടവനം അവയ്ക്കു പോഷണത്തെ ചെയ്യുന്നവനം സവ്നി യന്താവും സകല പ്രവൃത്തികളുടെ ദ്രഷ്യാവും സകല ജീവന്മാർക്കും ആശ്രയവും സവ്യലോകശര ബ്യന്തം സകലജീവന്മാർക്കും ഹിതം ചെയ്യുന്നവനം സൃഷ്ടി, സ്ഥിതി, സംഹാരം ഇവയുടെ കത്താവും സവ്ത്തിൻേറയും നാശമില്ലാത്ത കാരണവും ഞാൻ തന്നെ,

17. സകല ജീവന്മാർക്കും ജ്ഞാനളാതാവു പരമാതമാവ് സകല ജീവനാ യുന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ട് ഭഗവാൽ കം ഭജനിയനം ചണിച്ചിരിക്കുന്നു;\_\_\_ ജ്ഞാനളാതാവു

> തേഷാം സതതയുക്കാനാം ജേതാം പ്രീതിപ്പിപ്കം ദോമി ബൂദ്ധിയോഗം തം യേന മാമുപയാന്തി തേ.

> > ഗീത. IX 10. ∗

ജീവനമാക്കം ഹിതം ചെയ്യുന്നാനും; പ്രഭവഃ = സൃഷ്ടിക ത്താവും; പ്രലയഃ = സംഹാരകത്താവും; സ്ഥാനം = സ്ഥിതി കാരണവും; നിധാനം = ലയകാരണവും; അവൃയം — ബീജം = നാശമില്ലാ ഈ കാരണവും (അഹാം പുവ) ഞാൻതന്നെ.

<sup>\*</sup> യേന്—ുത്പമാം-ഉപയാന്തി — ബാക്കാരം ഉപായത്താ ക എന്നെ ഒജിക്ക നവർ എെ പ്രാപിക്കുന്നുവോ; ത -ബൂജി യോഗം — അതിചേക്ക് ഈ ജ്ഞാനമാഗ്ഗത്തെ; സതതയുക്ക

'എന്നിൽതന്നെ ഉറപ്പിക്കപ്പെട്ട ചിത്ത ത്തോടുകൂടിയും പ്രീതിയോടുകൂടിയും എന്നെ ഭജി ക്കുന്നവർ യാതൊരു ഉപായത്താൽ എന്നെ പ്രാപിക്കുമോ ആ ജ്ഞാനമാഗ്ഗത്തെ ഞാൻ തന്നെ അവർക്ക് ഉപദേശിക്കുന്നു.''

13. താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകങ്ങൾംകൊണ്ടു് മോ പരമാതമാപു് ക്ഷഭാതാവും പരമാതമാവു തന്നെ ഉപാസ്വരം മോ എന്ത് ഭഗവാൻ ഉപദേശി ക്ഷഭാതാവുമാക ക്കുന്നും— ന്നം.

> യേ തു സവാണി കമ്മാണി മയി സംന്വസ്വ മത്പരാദ അനന്വേനൈവ യോഗേന മാം ധ്വായന്ത ഉപാസതേ. തേഷാമഹം സമുദ്ധത്താ മൃത്വസംസാസോഗരാത് ഭവാമി ന ചിരാത പാത്ഥ! മയ്യാവേശിത ചേതസാം.

> > ഗീത. XII. 6-7 \*

നാം പ്രീക്കുവ്കാ..... ഭജതാം ട്രസ്ഥാ എന്നിൽതന്നെ ഉറ പ്രിക്കാപ്പട്ട ചിത്രത്തോടുകൂടിയവരും. പ്രീതിയോടുകൂടി എന്നു ഭജിക്കുന്നവരുമായും തേഷാം... ഒരുമി ട്ര അവക്ക് ഞാൻ കൊടുക്കുന്നം.

<sup>്</sup> റയു-ഇസവാണി.കമ്മാണി\_മയി.സന്ത്വനു = യാതൊ മേജനങ്ങാം സകല കമ്മങ്ങളേയു. പരമാത്മാവായ എന്നിൽ സമർപ്പിച്ചിട്ടുമത് പരാ: = എന്നെത്തന്നെ ശരണം പ്രാപിച്ച 2421

"യാതൊരു ജനങ്ങരം സകല കമ്മങ്ങളേയും സവ്ലോകശരണ്യനായ എന്നിൽതന്നെ സമർപ്പിച്ചിട്ട് എന്നെ ശരണം പ്രാപിച്ചവരായി ഏകാന്ത്ര ഭക്തിയോടുകൂടി എന്നെ ധ്വാനം ചെയ്തുകൊണ്ട് ഉപാസിക്കുന്നുവോ എന്നിൽതന്നെ നിറുത്തപ്പെട്ട മനസ്സോടുകൂടിയ അവരെ, വേ അജ്ജുന! മരണ ധമ്മത്തോടുകൂടിയ സംസാരസാഗരത്തിൽ നിന്നും വേഗത്തിൽ താൻ കരകയററുന്നു."

19. ടൈചതികളെപ്പോലെ വിശിഷ്ടാടൈചതി കളും ജീവാത്മാവിനും പരമാത്മാവിനും തമ്മിൽ ശാശചതമായ വ്യത്യാസമുണ്ടെന്നു വിശിഷ്ടാരാളച്ച വിശചസിക്കുന്നവരാണു്. പ്രച ക്രികളുടെ സി ഇയത്തിനെറെ സതൃത്വത്തിലും യാന്താം. അവർ വിശചസിക്കുന്നും. ബ്രവമം (പാമാത്മാ) ജീവൻ (ചിത്), പ്രവഞ്ചാം (അചിത്) ഈ മൂന്നു തത്വങ്ങളും ശാശചതമാ നെന്നും അവയ്ക്ക് ശാശചതമായ വ്യത്യാസമു നൈനും അന്നയാണു് അവരുടേയും വിശചാസം. ബ്രവമക്കിനു് സവ്യക്തതചാം, സവ്ശക്തതചം,

വരായി; അനു നൃന\_യോഗേന-ഏ വ-മാം—ധ്വായനു ടച്ചു കാന്ത കേതിയോടുകളി എന്നെ ധാനിച്ചുംകാണു്; ഉപാ സമേ-ഉപാസിക്കുന്നുവേ; മയി-ആരോശിതചേതസാംമേ ഷാം-എന്നിൽ വെച്ചതായ മാസ്സോടുകളിയ അ പങ്ടെ എത്വസംസാരസാഗരാര് എസ്ലായ സംസാരസാഗരത്തിൽ നിന്നും; ന-ചിരാത്—ഭവഗത്തിൽ; അഫം-സമുജാത്രമോദ ചി-ഞ്ഞാൻ കരകയറുമനയെനായി വേിക്കുന്നു.

സവാന്തയ്പാമിതചം മുതലായ ഇണ ജുളൂണ്ടെന്നും സകല കല്വാണഇണങ്ങളുടേയും **ഇരി** പ്പിടമാണെന്നും അവർ വിശചസിക്കുന്നുണ്ട്. സകല ജീവന്മാരുടേയും പ്രാഞ്ചത്തിന്റേറയും അന്തരാത്മാവായി ബ്രഹ്മം വത്തിക്കുന്നു. എന്നു അവർ വിശചസിക്കുന്നു. **ക**ടെചതിക ളുടെ നിലയെ വിശദീകരിക്കുന്ന ഗ്ലോകങ്ങൾ കൂടാതെ പരമാത്മാവിൻെറ സവാന്തയ്യാമിത്വ ത്തപ്പററി പ്രതിപാഭിക്കുന്ന സകല ഗ്ലോക **ങ്ങളും ഉ**പനിഷഭ്വാക്വങ്ങളും വിശിഷ്ടാടൈ**ചത** സിജ്ഠാന്തപ്രകാരമുള്ള പരമാത്മ ലക്ഷണത്തെ കാണിക്കുന്നു. പരമാത്മാവ് പരമോൽകൃഷ്യമായ **ശ്രവത്തോടുകൂടി ലോകാതീതമായുള്ള ശാശചത മായ ഉന്നതലോകത്തിൽ** വസിക്കുന്ന**യ**ക്രടാതെ സകല ലോകങ്ങളുടേയും സകല ജീവന്മാരുടേയും അന്തരാത്മാവായിക്കൂടി വത്തിക്കുന്നു എന്നാണു് അവരുടെ അഭിപ്രായം. ജീവന്മാർ അന്നസചരുപികളാണെന്നും ജീവൻറ വിനു വ്വാപകതചം ഉള്ള**തല്ലാതെ** സത്തയ്യൂ<sub>ര</sub> വ്വാപകരുപമില്ലെന്നാ അവർ അഭിപ്രായപ്പെ ജീവൻ ഈശചാനൻറ അംശം മാത്രമാ നൈന്നാം ഒരു ജീവൻ താൻ പരമാതമാവിന്റെറ അംശമാരണന്നറിഞ്ഞു പരിചൂണ്മായ യോടുകൂടി പരമാത്മാവിനെ ശരണം പ്രാപിക്കു ന്നവക്ഷം മൂക്തനായിത്തിരുമെന്നും മൂക്തദശ

യിലും പരമാതമാവിൽനിന്നും ജീവൻ ഭിന്നമായേ നില്ലൂകയുള്ള എന്നും അവർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു.

- 'ഞ**ാൻ ആ**രാ**ണു്**' എന്നുള്ള ബൂദ്ധിയെ സ്ഥൂലശരീരം മുതൽ അഹങ്കാരം വഴര ളപാധികളിൽ നിന്നും യുള്ള വിശിഷ്ടാലെ നീക്കി അവിഭ്വയിൽ നിന്നും തിയുടെ അഹോ പിരിക്കുന്നതിന് സാധിക്കാത്ത **ബ്** ഒറു അ**ട്ടെ ഗ്രാ**ാ വക്ക് ജീവനെ അണം എന്നല്ലാ me, തെ പരമാത്മാവിനോട്ട് ഏകീഭ വിപ്പിച്ച് അന്തഭവിക്കാൻ സാധിക്കുകയില്ല. ചൈ തന്വത്തിന് ഉപാധിസംബന്ധത്താലല്ലാതെ അ **ഞത**ചം കല്പിക്കാൻ പാടില്ലാ എന്നതു നിശ്ച യമാണ്ട്. കാരോ ജീവന്നും അനാടിയായ ഉപാധി യായിനില്കൂന്ന**ു് അവിദ്യ എന്ന കാരണശ**രീര വലതായ അഗ്നിയിൽ പൊരിക്കുള്ള മാണം . സ്ഥാനംപോലെ ബ്ബനത്തായ ബ്രാമത്തിൽ ജീവന് അ**ണു**ചാ വരാൻ കാരണം തിപ്പെറിക്കു **വേണ്ടി**വ**രുന്ന** ഉപാധിപോലെ ജീവന എന്ന ഉപാധി ഉള്ള **തു** കൊണ്ടാ**ണാ. ഞാൻ** എന്ന ബൂദ്ധിയെ അവിള്വയിൽനിന്നും നീക്കി കൂടസ്ഥ ഉറപ്പിക്കാൻ സാധിക്കത്തേതിനാലത്ത **രെ** വിശിഷ്ടാടൈചതി ജീവത്മാവിനെ എന്നു കാണുന്നതു്.
- 21. വിശിഷ്ഠാടൈചതികളുടെ അഭിപ്രയ പ്രകാരം പരമാതമാവ് അഖിലലോകശരണ്വനം

വിശിഷ്ടാമെട്ടാ സിലാനതല് കാരമ അ സർവ്വത്തിൻേറയും നിയാമകനും സവിജീവന്മാക്കും ഭജനീയനും സവിതന്ത്ര സ്ഥതന്ത്രനുമാകുന്നും ജീവൻ പരമാത്മാവിനെ ശര ണം പ്രാപിക്കേണ്ടവനും സഭാ

നിയമക്തിനാ വിധേയന്താ പരമാത്മാവിനെ സഭാ ഭജിക്കേണ്ടവനം **ശ**ാശചതമായ അസചാതന്ത്രു ത്തോടുകുടിയവന്താ മുക്തഭശയിൽ കൂടിയും ചര മാത്മാവിൽ നിന്നും ഭിന്നനുമാകുന്നു. വലതായ **അ**ഗ്നിയുടെ \_\_\_\_\_\_\_തില്ലൂന്ന തീപ്പൊരിപോലെ **പരമാതമാ**വിൽ തന്നെ ചേന്ത്ര നില്ലൂന്നതിന്തം **ത**ന്റേറയും സവ്വജീവന്മാരുടേയും അന്തരാത്മാ വായി പരമാതമാ വത്തിക്കുന്നു എന്നു് കണ്ടനഭവി ക്കുന്നതിനും മുക്തജീവന സാധിക്കും. ഇ**തുകൂടാ** തെ വരമാതമാവിൻെറ അനുഗ്രഹത്താൽ ജീവനു പരിപൂർണ്ണജ്ഞാനവും പൂണ്ണമായ ഈ ന ന്ദവുമുണ്ടായിരിക്കും. ജീവൻ സ്വഭാവത്തിൽതന്നെ **അണുവാകയാൽ അ**വന്റ് സവ്വാന്ത**യ്യാമിത**ചം സം ഭവിക്കുകയില്ല എന്നാണു് അവങ്കുടെ അഭിപ്രായം. വിശിഷ്പാടൈ ചരസിനാന്തപ്രകാരം പ്രപഞ്ചത്തി നെറെ നിമിത്തകാരണവും ഉപാഭാനകാരണവും <u>പ്രപഞ്ചത്തിനു പരിപൂർ</u> പമമാത്മാവുതന്നെ. ണ്ണമായ സത്തയുണ്ടെന്നുതെന്നെ അവേയുടെ അഭി പ്രവഞ്ചാരുഴുവന്താ പ്രളയകാലത്തിൽ സൂക്ഷ്ണാവസ്ഥയിൽ പരമാത്മാവിൽതന്നെ

തി ചെയ്യുന്നു എന്നും സൂക്ഷ്മാവസ്ഥയിലിരിക്കുന്നു പ്രപഞ്ചാം സുഷ്പികാലത്തിൽ സ്ഥ്യൂലമായി പരി ണമിക്കുന്നു എന്നും അധർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു പ്രപഞ്ചത്തെ പരമാതമാവിൻെറ്റ് പരിണാമഭാവ മായാണു് അവർ കരുതുന്നത്ല്.

22. പരമാതമാവിനെ പ്രാപിക്കുക എന്ന**് അനന്വ്വമാ**യ ഭക്തികൊണ്ടുമാത്രമേ സാധിക്കുക സവിജീവന്മാക്കും യുള്ള വെന്നും ധ വുതോകരാഥ പരമാത്മാവ് ഭജനീയനാം സവാ ണൃസം സഭാ 📽 ന്തയ്യാമിയുമാണെന്നും ഭഗവാൾ ജനീയ നാമായ പര മാതമാവു താഴെപ്പറയുന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ടു സവാനത്തുമി വർണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_ യുമാകനോ.

> പുരുഷം സ പരം പാത്ഥ ഭക്ത്വാ ലഭ്വസ്തചനന്വയാ യസ്വാനാംസ്ഥാനി ഭ്രതാനി യേന സർവമിദം തതം.

> > ഗീത. VIII . 22. \*

ന്നു പ്രത്യായ അപ്പ്പ് ന ബ്രഹ്മാവമുതൽ പിപീലികവരെയുള്ള സകലജീവികളും പ്രകൃതി

<sup>\*</sup> പാർത്ഥ = അല്ലയോ അള്ളന ഭ്രാനി-യസ്വ-അന്തസ്ഥാനി = സകല പ്രണികളം കാരണഭ്രതനായ യാതൊരു പരമപ്രുക്കാൻറ ഉള്ളിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു വോ; യേന-സർവാ-ഇടാ-തതാ = യാരെയെ വാൻ ജന പ്രപഞ്ചാം മുവനും വ്യാപ്തമായിരിക്കുന്നുവോ: സ:-പര:-പുരുക: = ഈ പമെപുരുക്കനായ ഞാൻ; അനന്വയാ-ഭക്ത്വാ = അന്വ ശേരണം കൂടാതെയുള്ള എകാന്ത് കേത്വിയുന്നു; ലള്യ:-യ = ലഭി കൈപ്രടേമ്മവനാകുന്നും

മുതൽ സ്ഥൂലപഭാത്ഥാവതെയുള്ള സകല വഭാത്ഥങ്ങളും യാതൊരു പരമപുരുഷന്റെ ഉള്ളിൽ സ്ഥിതാചെയ്യുന്നുവോ, സർവത്തിനും കാരണഭ്രതനായ യാതൊരുത്തനാൽ ഈ പ്രപഞ്ചാം മുഴുവനാം വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ, ആ പരമപരു ഷൻ അനന്വുമായ ഏകാന്തഭക്തികൊണ്ടു മാത്രം ലഭിക്കച്ചുടേണ്ടവനാകുന്നു.

വിവരണം \_\_ ഈ ഗ്ലോകംകൊണ്ട് പരമാ മോവ് സഭാ ഭജനിയനും സർവാന്തയ്യാമിയും ആ നൈന്ന ഭഗവാൻ ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നു. അതാ യത് സർവജീവന്മാക്കും ഭജനീയനായി ടൈചതി കഠം കയ്യാന്ന പരമാത്മാവ് സേർവ്വാന്തയ്യാമിയും? ആനെന്നാണ് ഈ ശ്ലോകം വണ്ണിക്കുന്നത്.

23. ജ്ഞാനഭാതാവായ പരമാത്മാവ് സർവ പ്രാണികളുടെയും ആത്മഭാവത്തിൽ സ്ഥിതിചെ യ്യുന്നതായി ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ട് ഉപദേശിക്കുന്നു:\_\_

> തേഷാമേവാനുകംപാത്ഥ മഹമജ്ഞാനജം തമഃ നാശയാമ്വാത്മഭാവസ്ഥോ ജ്ഞാനടിപോന ഭാസ്വതാ.

> > ග්∂ා, X. II. \*

<sup>\*</sup> തേഷാം = എന്നെ ഭജിക്കുന്നവരുടെ; അനാകമ്പാത്മം = അനുഗുഹാത്ഥം; ആതുഭാവസ്ഥു-അഹം = സകലപ്പാണി

**്എന്നെ** സഭാ ഭജിക്കുന്ന ഭക്തന്മാരുടെ അ നുഗുഹത്തിനുവേണ്ടി സകലപ്രാണികളുടേയും അ ന്തരാത്മാവായി വത്തിക്കുന്ന ഞാൻതന്നെ അതി പ്രകാശത്തോടുകൂടിയ ജ്ഞാനമാകുന്ന ഭീവത്തെ **ഭാനം ചെയ്ത്** അവക്ക് അജ്ഞാനത്താലുണ്ടായി ട്ടുള്ള അന്ധകാരത്തെ നശിപ്പിക്കുന്നു.

24. ഓരോ ജീവനം വച്ചതായ അഗ്നിയിൽ ണിന്നാം ഉണ്ടായിട്ടള്ള പൊരിപോലെ പരമാത്മാ വിന്റെ അംശമാണെന്നം സവ്വ ഓരോ ജീവനും ത്തിനും മൂലകാരണം പരമാതമാ **പരമാതമാ**വി വാണെന്നും താഴെ പറയുന്നശ്ലോ നെറോ അരംശാവം കങ്ങരം പ്രതിപാഭിക്കുന്നാ:\_ പൗമാതമാവ്സ **വ്വപ്രാണികട്ട**െട മമെവാംശോ ജീവലോകേ യും അന്തരാതമാ ജീവഭൂതഃ സനാതനഃ

വുമാകുന്നു

യീത, X V. 7. \*

അഹമാതമാ ഗുഡാകേശ സറ്റ്വ്ഭ്രതാശയസ്ഥിതഃ

കുളുടേയും അന്തരാതമാ വാമി സഥിചിചെയ്യുന്ന് ഞാൻ; അ **ജ്യാ ചങ**ം –യമു = കുരുക്കാവയൊടുക്കാന്വളിള്ള പ്രധന**കാ**ര ംത്ത: ഭാസ്വരാ-ജ് ഞാനലിപ്പന = പ്രകാശരേത്താട്ടുക്കിക ജം ഞാനമാകുന്ന ലീപത്താൽ; നാശയാമി = നശിപ്പിക്കുന്നു.

<sup>\*</sup> ജീവചോകേ = ജീ വചോകത്തിൽ; സനാതനഃ = നിഎ നായും ജീവളത = ജീവനായിരിക്കുന്നുള് മമ -അംശ: --- ഏ വ 🛥 എന്റെ അംശംതരന്നം

## അഹമാ**ഭിശ്ച മധ്യം ച** ഭൂതാനാമന്ത ഏവ ചു

ഗീര. X. 20\*

്ജീവലോകത്തിൽ പരമാത്മാവായ എന്റെ അംഗമാണ് നിത്വനായി ജീവനായി വത്തിക്കു ന്നത്ര്.<sup>7</sup>

്നിക്രയ അല്ലെങ്കിൽ തമോഭാവത്തെ ജയിച്ചിരിക്കുന്നവനായ അജ്ജ്യന! സവ്വ്വാണികളുടേയം അന്തരാത്മാവായി വത്തിക്കുന്ന ഞാൻതന്നെ യാണു് ബ്രഹ്മാമുതൽ പിപീലികവരെയുള്ള സക ലവാണികളുടേയും പ്രകൃതിമുതൽ സ്ഥയലാവരെ യുള്ള സകലഭ്രതങ്ങളുടേയും ഉത്ഭവത്തിനും സ്ഥിതിക്കും ലയത്തിനും കാരണമായിരിക്കുന്നത്.?'

25. ഒരു ഉത്തമനായ വിശിഷ്ടാടൈചതിക്കു ണടാകാവുന്ന പരമാത്ഥടർശനത്തെ ഭഗവാൻ താ ഴെപ്പറയുന്ന ഗീതാദേശ്ലാകം കൊ

ഒരു ഉത്തമവി ശിഷ്ടാടെച്ചി പരമാതമാ പ്ര നെ ഒർശിക്കുന്ന വിധം

ണും വണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_ സമം സവ്വേഷ്യ ഭ്രേതഷ് തിഷ്യന്തം പരമേശചരം

<sup>\*</sup> ഗുഡാകേശ = നിളുംവ ജയിച്ചിരികുന്നവനായ അള്ള ന! സവ്യത്തേശയസ്ഥിത: അതോ - അഹാ = സവ്വ്യാണി കളുടേയും അന്തരാത്താവായി വത്തികുന്നത്ര ഞാനാകന്നും ശൃതാനാം = സവ്വ്യാണികളുടേയും; ആദി: ച-മജ്യം ച അന്തു:-ച-അഹാ-ജൂവ = ഉത്ഭവത്തിനം സ്ഥിതിക്കാ ചയ ത്തിനം കാരണം കോശാകുന്നു.

## വിനശ്യത്സചവിനശ്യന്തം യ<sup>8</sup> പശ്വതി സ പശ്വതി

ഗീത. XIII. 27. \*

്യവരമാതമാവിനെ സമാവരവും ജംഗമവുമാ യുള്ള സകലജീവികളിലം പ്രകൃതിമുതൽ സ്ഥ്യൂലം വരെയുള്ള സകല പദാത്ഥങ്ങളിലും ഒരുപോലെ വ്യാപിച്ചു സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവനായും, സകല ഭ്രത ങ്ങളും നഗിക്കുക എന്ന കാരണാവസ്ഥയെ പ്രാപി ക്കുമ്പോഠം പോലും നശിക്കാത്തവനായും, യാവ നോദത്തെൻ കാണു അവോ അവൻ മാത്രമേ പ രമാതമാവിനെ നല്ലവണ്ണം കാണുന്നുള്ള."

6. താഴേ പറയുന്ന ശ്രുതിവാക്വങ്ങൾ പര മാത്മാപിൻെറ സവ്വാന്തയ്യാമിത്വത്തേയും സവ്വ നിയാമകത്വത്തേയും ജീവാത്മാവിൻെറ അണ്മ ത്വത്തേയും കാണിക്കുന്നും....

ധത്തെ ബ്രാമം അനേകമായി ഭവിക്കാമെന്നു നി ശചയിച്ച് അതിലേക്കുവേണ്ടി തപസ്സിനെ ആച

<sup>\*</sup> സവ്യത്തേഷ് = സ്ഥാവരവും ജംഗാവവുമായി കാണപ്പെട്ടന്ന സവ്ജീവികളിലും, പ്രകൃതിമത്ത് സ്ഥ്യാംവരെയുള്ള സക്ലപ്പെടാ പ്രെയ്യാലും; സമാ-തിഷ്യന്തം = സമമായി ഒരു പോലെ വ്യാപിച്ചു സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു; പരമേശവരം = പരമാതമായിനെ; വിനമ്യത്സ് - അവിനമ്യത്തം = സ്കലയത്തോളം നാശം എന്നതായ കാരണാവസ്ഥായ പ്രാപീകര്സോഗാ പോലം നമ്മിക്കായോവനായി; യ:- പേശ്യതി = യാവരനാരു തോൻ കാരുന്നായോ! സു: - പശ്യതി = അവൻ മാതാരെ നല്ലവണ്ണം കാരുന്നാള്ളം

രിച്ചു. തപസ്സുകോണ്ട് ഈ കാണന്നെ പ്രപഞ്ചം മുഴവനേയും സുഷ്ടിച്ചു. സുഷ്ടിച്ച പ്രപഞ്ചം മുഴ വനിലും പ്രവേശിക്കുകയും ചെയ്തു. പ്രവേശി ച്ച് മുത്തവും അമൂത്തവുമായ സകലവസ്തുക്കളായും ഭവിച്ചു."\*

ന്യവം എന്ന ധാന്വത്തിനെറ അഗ്രത്തെ ആറായി ഭാഗിച്ച് അതിനേറെ ആറിലൊരാശത്തെ വീണ്ടും ആറായി ഭാഗിച്ചാൽ വരുന്ന ഭാഗത്തിനു സദ്രശമായാണ് ജീവൻ കാണപ്പെടുന്നത്ല്."7†

അണസെ പരായ പരായ ജീവാതമാവിനെ പരിശുഭാമായബുലികൊണ്ട് അറിയേണ്ട താകുന്നു."\$

ന്യാതൊരു പരമാതമാവ് ജീവാതമാചിനെറ അന്തരാത്മാവായി ജീവാതമാവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യ അവോ, യാതൊരു അന്തരാത്മാവിനെ ജീവാതമാ അറിയുന്നില്ലയോ യാതൊരു വസ്തവിനു ജീവാ തമാവും ശരീരമായിരിക്കുന്നുവോ യാവനൊരു

<sup>\*</sup> സോറ്റ്കാമയത ബെയ്മസ്വാം പ്രജായേ യേരി സാ പോറ്റ് കെപ്പാ സ തപസ്തപ്പോ ഇദം സവ്മസ്യജത യഴിദം കിഞ്ചാ തത് സൃഷ്യാ തദേവാനപ്പോവിശത് തദനം പ്രവിശ്യ നച്ച ആച്ചാഭവത്.

<sup>ை.</sup> **ஐ**: II. 6c.

<sup>†</sup> വാലാഗ്രശരഭാഗസ്വ അതധാ കല്ലിതസ്വ ച ഭാദശാ ജീവ: സ വിഭജ്ജയ:

ق ۲۰ ۵۰ م. 8۰

**<sup>\$</sup> ഏക്കോട്ടണരാത്മാ ചേ**തന**ാ വേടി**തവും

q. e. III. 9.

ത്തൻ ജീവാതമാവിനെ അന്തരാത്മാവായി വ ത്തിച്ചുകൊണ്ടു ജീവാതമാവിനെ നിയമനംചെയ്യു ന്തുവാ അച്ചകാരം നിന്നിൽ വർത്തിക്കുന്ന ആ പരമാതമാ സവ്വാന്തയ്യാമിയും അമുതസചര്രപന മാകുന്നു \*\*

27. അടൈചതസിലാന്തപ്രകാരം ജീ വൻം പ്രപഞ്ഞാ, പരമാത്മാവ് ഇവയൂം പാരമാത്ഥി കുട്ട ച്ലിയിൽ ഏകത്വമല്ലാതെ <sup>അം കൈ ചത</sup> **ഭിന്ന**തചമില്ല. സകലവിധത്തിലു സിദ്ധാനതം **ളള** ഭേഭങ്ങള**ം, അന്താ**യ**ത് ജീവാ** തമാവിനം പരമാതമാവിനം തമ്മിലൂള്ള ഭേദം ജീവാതമാക്കഠം തമ്മിലുള്ള ഭേദം ജീവാത്മാക്കഠം ക്കും പ്രപഞ്ചത്തിനും തമ്മിലുള്ള ഭേദം പരമാ തമാവിനും പ്രപഞ്ചത്തിനും തമ്മിലുള്ള ഭേടം, പ്ര പഞ്ചത്തിൽ വിവിധജഡഭാവണ്ടാംക്കും തമ്മില <u>മെ ഭേദം, ഈ അയുഭേദങ്ങളും അക്കുതാനത്താൽ</u> കല്പിക്കപ്പെട്ടവയാണന്താ പാരമാത്ഥികദ്ദഷ്ടി യിൽ ഇവചിൽ യാതൊജ ഭേഭവും കാണപ്പെടുക യില്ലെന്നുമാണ് അടെചതികാം സിലാന്തിക്ക ന്നത്.

അവരുടെ അഭിപ്രായപ്രകാരം ജീവാത്താവി നം പരമാതമാവിനും ഉപാധിവ്വത്വാസം കൊ

<sup>\*</sup> യ ആത്മനി തിഷ്യന്നാത്മുനാന്നുമോ യമാതമാ ന ചേലയ വാത്മാ ശരീരം യമായാനമന്തുടാ മയതി സത അമോന്തയ്യാമൃമൃതം

മാജ്വാനു വു. ഉ.  $V.\ 7$ ം

ണ്ടുള്ള വൃത്വാസമല്ലാതെ ചൈതന്വുഭാവത്തിൽ യാതൊരു വ്വത്വാസവുമില്ല. ജീവന്മാർ അനേക മാണെന്നു തോന്നാൻ കാരണവം ഉപാധിക**രം കൊണ്ടുള്ള വൃത്യാ**സമാകുന്നു. **പ്രപഞ്ച**:ത്തിനു **ക**ല്പിതമായ സത്തയല്ലാതെ പ**രമാത്ഥികസത്ത** ഏകവും അഭചിതീയവുമായ പരമാതമാ വിൻെറ സവാതീതഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കരിക്കു മ്പോഗം ജീവഭാവവം പ്രപഞ്ചവം രജ്ജുവിൽ കല്പിക്കപ്പെട്ട സപ്പ്വം കാനലിൽ കല്ലിക്കപ്പെട്ട ജലവുംപോലെ കാണപ്പെട്ടം. അജ്ഞാനം നിശ്ശേ ഷം നീങ്ങുമ്പോരം, അജ്ഞാനം നീങ്ങിയ ജീവസ് ഏകവും അഭചിതീമവുമ**ാ**യ പഞ്ഞുവമവസ്തുവ**ം**ഞ പ്രപഞ്ചമായും അനേകജീവന്മാരായും കാണ പ്പെടുന്നതെന്നും, താൻ എല്ലായ്പോഴും സവ്വത പരിപൂണ്ണമായ **പ**രബ്രാമവസ്തുവായേ ഇരുന്നി ട്ടുള്ള എന്നും അനാഭവമുണ്ടാകുന്നതാണു്.

കയറിനെ അജ്ഞാനം കൊണ്ടു സപ്പ്മാതി വിചാരിക്കുന്നവൻറെ സ്ഥിതിയെ നേക്കാം. സപ്പം എന്ന വിചാരം അവൻറെ മനസ്സിലുള്ള കല്ലനയല്ലാതെ അതിന ഒരിക്കലും സത്തയില്ല. കയറിൽ സപ്പ്മില്ല. സപ്പ്മാണ് എന്ന തോററ മുള്ളപ്പോഴും കയറിൽ സപ്പ്മില്ല. സപ്പ്മല്ല കയ റഞ്ഞ് എന്നു സൂക്ഷിച്ചുകണ്ടതിൻെറ ശേഷവും കയറിൽ സപ്പ്മില്ല. സപ്പ്മാണെന്നുള്ള കാഴ്യം, അതിൽനിന്നും ഉണ്ടായ ഭയം, കോപം മുത്വായ

വടികാരങ്ങൾം, വികാരങ്ങൾം മൂലമുണ്ടാകുന്ന ഒഖം, സപ്പ്**മല്ല** കയ**ാണു എന്ന്ക**ണ്ടതി**നുശേ**ഷം ഭയം മുതലായ വികരങ്ങളുടെ നാശം, തൻമൂചമുണ്ടാകു ന്നസുഖം, ഇവയിൽ ഒന്നും തന്നെ കയറിനെ ബാ ധിക്കുന്നതുമില്ല. ഇതുപോലെയാണം" ബ്രഹ്മത്തി നെറസ്ഥിതിയും. ജീവഭാവം, ജീവന്മാരുടെ അനേ കതാം, പ്രാഞ്ചം, പ്രാഞ്ചത്തിന്റെ വിവി ധതചം, ജീവനം പ്രവഞ്ചവും ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നും അന്വുമാണെന്നുള്ള തോററം, സ്ഥൂലശമീരംമുതൽ ബുദ്ധിവരെയുള്ള ഉപാധികളിൽ പലവിധവികാര **ങ്ങള**ാൽ ഉ**ണ്ടാകുന്ന സുഖ**ദ്യാവാനംഭവങ്ങ**ാം**, അവി -ള്വയിൽ ല*ചി*ക്കുന്ന അവസരത്തിൽ ഉ**ണ്ട**ാകുന്ന അംബാനത്തോടുകൂടിയ സുഷുപ്തിസുഖം, യെല്ലാം അ**ജ്ഞാനംകൊണ്ട് രജ്ജുവിൽ** സപ്പ്രം കാണപ്പെടു**ന്ന ഇപോലെ**യുള്ള **ക**ാഴ്ച**ക**ളാകുന്നു. സ്ഥുലശരിരം, പ്രാണൻ, മനസ്സ്, ബുദ്ധി, അഹ ങ്കാരം, അവിദ്യ മുതലായ ഉപാധികളിൽ ഏതി ലെങ്കിലും അഹാബു**ദ്ധിനില്ലുന്ന**തുവ**രെ** വാസ്തവ ജ്ഞാനം ഉണ്ടാകുന്നു പല്ല. അതുവരെ ജീവാത്മ വരമാത്മാക്കളുടെ ഐക്യത്തേയോ പ്രവജമാം വാസ്തവത്തിൽ ഇല്ലാത്തതാണു് എന്ന യേയോ ഒരു ജീവന് അറിയാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല.

23. അടൈചതി തന്റെ സചരുപം വാസ്ത വത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നും ഭിന്നമല്ലെന്ന് അറി

ഞ്ഞവനാണം . ക്കാവശ ഞാൻ എന്ന ബങ്കിയെ സ്തൂലശരീത്തി **അം** ഉപയ ആ **ള്ള അ ഹം ബ്**ജി ലോ ലാണനിലോ മനസ്സിലോ യൂടെ സ്ഥാനം. ബൂദ്ധിയിലോ അഹങ്കാരത്തിലോ അവിദ്വയിലോ ഉറപ്പിക്കുന്നവനല്ല. ഇവയെല്ലാം തനിക്കു ദൃശ്വമാണെന്നും ഇവയിൽ നിന്നെല്ലാം താൻ വ്വതിരിക്തനാണെന്നുമുള്ള ബോധം അവ ന്തെണ്ടായിരിക്കും. ഒരു ദ്രഷ്കാവ് ദൃശ്ശേക്കിൽനിന്നും ഭിന്നനായിരിക്കാനേയിടയുള്ള. സ്ഥൂലശരീരമാണെങ്കിൽ സ്ഥൂലശരീരം ഇതാണ് **ഏന്നു കാ**ണ്ടാനോ അതിനേ ഏതെങ്കിലും വിധ ത്തിൽ നിയന്ത്രിക്കാനോ സാധിക്കുകയില്ല. **ന്നാൽ** സ്ഥൂലശരീരത്തെ നാം കാണ്മാനാ. അതി നെ പലവിധത്തിൽ നാം നിയന്ത്രിക്കുകയും •ചയ്യ അതിനാൽ നാം സ്മൂലശരീരമല്ല. ന്നാണ്ടു്. അതുപോലെ പ്രാണനേയും നമുക്കു കാണമാൻ കഴിയും. പ്രാണൻ, മനസ്സ്, ബുദ്ധി എന്ന മുന്നു തത്വങ്ങളേയും കാണന്നതിനും അവയെ നിയന്ത്രി ക്കാന്തം നമുക്കു സാധിക്കും. ലാണശക്തിയെ **ദ്രുതമാ**യോ സാവധാനത്തിലോ ശരീരത്തിൽ **കു**ടി പ്രവഹിപ്പിക്കാൻ പ്രാണായാമംകൊണ്ടു സാധി ക്കുന്നതാണു്. മനസ്സിനെക്കൊണ്ടും ഏതു വിധ ത്തിലും നമുക്കു പ്രവര്തിപ്പിക്കാം. അ**തു**പോലെ ബൂദ്ധിയും നമ്മുടെ ഒരു കരണം മാത്രമാണ്. 🙍 പ്രകാരം സ്ഥൂലശരീരം മുതൽ ബുദ്ധിവമെയുള്ള **ഓരോ ഉവാ**ധിയും നാമ**ല്ലാത്തതുകൊ**ണടും, **അവ** 

ജീവന് ഉപയോഗിക്കേണ്ട ഓരോ കരണമായ തു കൊണ്ടുമാണ് അവയെ ദൃശ്വമാധി അനാഭവിക്ക ന്നതിരും നിയന്ത്രിക്കാനും നമുക്കു സാധിക്കുന്നത്ല്. അവിദ്വ എന്നും ഗാഡസ്യപ്പൂിയിൽ അനുഭ വിക്കപ്പെടുന്ന ഒരു ഉപാധിയാണ്. അജ്ഞാനം എന്നതു് അതിനെറെ സ്വശ്രപമാണ്. ഉണങ മ്പോ&ം 'ഞാൻ ഒന്നും അറിയാതെ സുഖമായി ഉറങ്ങി<sup>77</sup> എന്ന ബോധം സകലജീവിക്കും ഉണ്ട്. ഒരു വസ്തുത ഓമ്മയിൽ വരണമെങ്കിൽ അതിനെ **ന**െവിട്വയം അതിൽ അനാഭവിച്ചിരിക്കണം. കൂടി ഉണ്ടാകുന്ന സുഖവും സുഷുപ്തിയിൽ അന്മഭ വിക്കപ്പെടുന്നതുകൊണ്ടാണു് ഉണരുമ്പോഗം അവ രണടും നമുക്കു ഓർമ്മയിൽ വരുന്നത്ല്. ഒത അ ടൈചതി തന്റെറ അഹാംബുദ്ധിയെ അവിദ്വയിൽ നിന്തുകൂടി മാററിയവനായിരിക്കും അവന്റെറ അഹംബുജിക്കുള്ള വാസ്തവമായ സ്ഥാനം സ്ഥൂല ശരിരംമുതാര അവിള്വവരെയുള്ള സകല ഉപാ ധികളിൽനിന്നും വൃതിരിക്തനായ കൂടസ്ഥൻ എ ന്നും പ്രത്വഗാത്മാ എന്നും പറയപ്പെടുന്ന ശുദ്ധ **ചൈത**ന്യുമായിരിക്കും. അവിദ്വമുതൽ സ്ഥ<u>ല</u> ശരീരംവരെയുള്ള ഉപാധിക**ാം** അനേകമായതി അവയുടെ അനേകത്വത്താലാണു് ജീവ നാൽ നമായം അനേകം എന്നു നാം വിചാരിക്കുന്നത്. കൂടസ്ഥഭാവം വാസ്തവത്തിൽ ഒന്നല്ലാതെ അനേ കൂട**സ്ഥ®ചെത**ന്വം ഉപാധിരഹിത മാകയാൽ കൂടസ്ഥനം ബ്രഹ്മവും ഒന്നതന്നെ

ദ്രഢമായ നിളിജ്വാസനംഒകാണ്ട് ജ്ഞാനയോഗ ത്തിന്റെറ ഉന്നതനിലയിലെത്തുമ്പോഗം സകലജീ ഒന്നായ ബ്രഹ്മചൈതന്വമാണെന്നാം, വന്മാങം മുലപ്രകൃതിമുതൽ സ്ഥലംവരെയുള്ള വ്രഹ്തമാം മുഴുവനും **ഉള്ളൂ വിൽ** സപ്പ്രംപോലെയും കാനലി**ൽ** ജലംപോലെ<u>ത്</u> ഏകവും **കാ**ട്വിയുമ**വ്യാ**ത ബ വമത്തിൽ കല്ലിതമാണെന്നാം, ആ ബ്രഹ്മം താനാ **ക്കെന്നും ഒരു** ഉഞ്ഞാനയോഗിക്കു പ്രതൃക്ഷാനുളവം നിലയിൽ ഉ**ണ്ടാകു**ന്നതാണും. ഈ വന അഹം ബ്രഹ്മാസ്റ്റി (ഞാൻ ബ്രഹ്മമാണ്) എന്ന അനുഭവമുണ്ടാകുന്നതും അവന്റെറ അവം സവ്പരിപൂണ്ണമായുള്ള പരബ്രഹ്മവസ്ത വിൽ തന്നെ നില്ലൂന്നതുമാകുന്നു.

ക്കാരം ഒട്ടിവാത്താ വിന്റം പരമാത്മാവിനം അമ്മിലുള്ള പാരമാത്ഥി കസംബന്ധ**ം** ഐക്വസംബന്ധം അദൈചതസി മാത്രമാണു്. അതായത് ജീവാ **ച്ധാന്ത** പ്രകാരമു ത്മാവും പരമാത് മാവും ളെ ജീ പാതാപ ൈചതന്വാ നിലയിൽ എന്ന രമാത്മ നാംബ ഒന്നാണു്. സം. **ഒരു** അടെചതിക്കു ജീവാതമാവും പരമാതമാവും **ഒന്നാണെ**ന്നുള്ള ബോധമേ ഉണ്ടായിരിക്കുകയുള്ള. വ്വാവ**ഹാരിക** നിലയിൽ ഒരു അടൈചതി വിശിഷ്ടാടൈചതസി **ബാന്തത്തെ അനുസമിക്കുന്നവനുമായിരിക്കും.** മാത്മാവിനെ സർവ**ഭ്യോകശരണ്**വനായും സകല

ജീവന്മാക്കും സഭാ പൂജനീയനായും അവൻ കജ **യ**ം. അവൻെറ ഭക്തി, കഴിഞ്ഞ അജ്വായത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുള്ള തുപോലെയുള്ള പരാഭക്തിയായി രിക്കും. പരാഭക്തിക്കും പരാവിദ്വയ്ക്കും വ്വത്വാസ മില്ലെന്നും അവ രണ്ടും ഒരേ വിധമായ ആത്മാ നഭവത്തിനു കാരണമാണെന്നും കഴിഞ്ഞ അജ്വാ യത്തിൽ തന്നെ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. അടൈചതി അഖിലസ്ഥൂല ശരീരാഭിമാനി **പമമാത്മാ**വിനെ യായ വൈശചാനരനായം, അഖിലസൂക്ഷുശരീരാ ഭിമാനിയായ ഹിരണ്വൃഗഭനായം അഖിലകാരണ ശരീരാഭിമാനിയായ ഈശചരനായും കണ്ടാനന്ദി ക്കുകയും സർപാതീതമായ പരബ്രഹ്മവസ്തപായി സാക്ഷാത്കരിച്ചനഭവിക്കുകയും ചെയ്യും. വൻ, വിഷ്ണ, ശക്തി, ഗണേശൻ, സുബ്രഹ്മണ്യൻ മുതലായ മൂത്തിഭാവങ്ങളിൽ അടൈചതി യാതൊരു വ്വത്വാസബുദ്ധിയുംകൂടാ**തെ** അ വയെ തമാവിൻെ സതുണവും നിർതുണവും ആയ ഭാവ ങ്ങളായി കാണുകയും കണ്ടാനന്ദിക്കുകയും ചെയ്തും. സ്ഥൂലശരീകത്തിലുള്ള വിശചന്റെ നില, സൂക്ഷ്മ ശരീരത്തിലുള്ള തൈജസന്റെ നില, കാരണശ രീത്തിലുള്ള പ്രാജ്ഞന്റെ, നില ഇവയെ തൻെറ വ്വാവഹാരികനിലയായി മാത്രമേ അവൻ കരുത **അവയിൽ സത്വതചബു**ദ്ധി വയ്ക്കുകയില്ല. ഒരു അടെചതി സകല ജീവാത്മാ ക്കളുടേയും ഏകത്വത്തിലും സർവ്വവും ഏകവും അദചിതീയവുമായ പരബ്രഹ്മവസ്മവാണെന്നുള്ള

ട്ടുഢമായ നിശ്ചയത്തിലും സ്ഥിപ്രെതിഷ്ഠയുള്ളവ നാകയാൽ സാവിത്രികമായ പ്രേമവും അനുഗ്രഹ ബൂദ്ധിയും സഭാ അവനിലുണ്ടായിരിക്കുകയും, അഹിംസാമുത്തിയായിത്തന്നെ അവൻ പ്രകാശി ക്കുകയുംചെയ്യും.

30. സകല ജീവാത്മാക്കള്ടേയും ഏകത്വ ത്തെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ടു പദേശിക്കുന്നു:\_\_\_

ജീവനാതം ടെ ആത്മേടോ. ത്തി പുള്ള ഏകെത്വ ത്തിനുള്ള കാര ന്നെപ്

സവിഭ്രത സ്ഥമാത്മാനം സവിഭ്രതാനി ചാത്മനി ഈക്ഷതേ യോഗയുക്താത്മാ സവ്വത്ര സമദശന്ദം.

တ.က. VI. 29. ♥

"ഉപാധിരഹിതമായ ക്രടസ്ഥഭാവത്തിൽ ചി അത്തെ ഉറപ്പിച്ചവൻ സകലവസ്തുക്കളിലും ഒരേ ചെതൃഭാവത്തെ കാണുന്നവനായി തൻറെ ആത്മാവിനെ സകലഭ്രതങ്ങളിലും വസിക്കുന്ന എക ആത്മാവായും അപ്രകാരം കാണപ്പെടുന്ന ആത്മാവിൽ സകലഭ്രതങ്ങളും വത്തിക്കുന്നതായും കാണുന്നു."

<sup>\*</sup> യോഗയുക്കാത്മാ - സവ്ത്ര - സമല്ക്കനു = ഉപാധി പെറ്റമായ കൂടസ്ഥഭാവത്തിൽ ചിത്തത്തെ ഉറപ്പിച്ച പുൻ; സകലവസ്തുകളിയം ഒരേ ചൈതന്വഭാവത്തെ കാണുന്നവനാ യി; ആത്മാനം - സവ്യതസ്ഥം — ചൈർറ ആത്മാ വിനെ സക ലഭ്രത്മേളിയും വസിക്കുന്ന ഏക ആത്മാവായും; ആത്മനി — അപ്പകാരം കാണുപ്പടുന്ന ആത്മാവിൽ; സവ്യതാനി - ച — സകല ഭത്ത്മേളം ഇരിക്കുന്നതായും; ഈക്ഷതേ — കാസന്തം.

വിവരണം: \_\_ക്രടസ്ഥദർശനം ഉണ്ടായവന് അല്ലെങ്കിൽ അഹംബുദ്ധിയെ ക്രടസ്ഥനിൽ ഉറ പ്രിച്ചവന സകലജീവന്മാരോ ആത്മഭാവത്തിൽ ഏകമാണെന്തുക്ക് അനഭവാ ഉണ്ടാകുന്നതാണം. ഉപാധിവൃത്വാ സംകൊണ്ടു ജീവന്മാർ അനേകം എന്നു കാണുപ്പെടുന്നതല്ലാതെ ഉപാധിരഹിത മായ നിലയിൽ ജീവന്മാക്ക് അനേകത്വമില്ല.

31. ക്രസോളാവത്തെ സാക്ഷാത്കരിച്ചവന് പരമാ**ത്മാവും** ജീവാത്മാവും **ഒന്നാണെ നാള്ള** അനുഭവമല്ലാതെ രണ്ടാണെന്നുള്ള **പമെ**ത്തോവി ട്ടഷ്ട്രി ഉണ്ടായിരിക്കുന്ന തല്ല. ജീവാ നെർദ സവ്മതീ തമാവിനം പരമാതമാവിനം ഉപാ ധികഠം കൊണ്ടുള്ള വ്വത്വാസമ ഭവിക്കാന 🥴 രണ്ടു പടിക്ക. ല്ലാതെ ചൈതന്വ്വഭാവത്തിൽ അ വക്ക് വൃത്വാസമില്ലു. കൂടസ്ഥദശനം സിജിച്ച വൻ പരമാത്മാവിനെ എങ്ങിനെ ടർശിക്കുന്നു എന്നു് ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ടു് വണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_

> യോ മാം പശ്യതി സവ്ത്ര സവ്ം ച മയി പശ്യതി തസ്വാഹം ന പ്രണശ്വാമി സ ച മേ ന പ്രണശ്വതി,

> > ഗീത. VI. 30. \*

<sup>\*</sup> യ**േസവ്ത്ര**മാം-പത്യതി = യാവനെ**ശ്രക്കൻ ച**ര മാതമാവായ എന്നെ സവ്യത്തങ്ങളിലും കാണുന്നുവോ; ജാവം-ച = സവ്ചരാചരത്തുളേയും; മയി-യു-പശ്യതി = എ

ധോവാനാരുത്തൻ സവ് വരാപരങ്ങളിലും പര മാതമാവായ എന്നേയും പരമാതമാവായ എന്നിൽ സവ് വരാ പരവസ്ത്രക്കളേയും കാണന്തവോ അവന തോൻ ഒരിക്കലും അദ്ദശ്വനായി ഭവിക്കുന്നില്ല. അവനം എനിക്കു് അദ്ദശ്വനായി ഭവിക്കുന്നില്ല.

വിവരണം:—ജിവന്മാരും, പ്രവഞ്ജവും, പര മാത്മാവും ഏകവും അട്വിതീയവുമായ സഭച സ്തവാകയാൽ പരമാത്മാവിനെ വാസ്തവത്തിൽ ഒർശിക്കണമെങ്കിൽ സർവവും ഏകാചെതന്വമാ നെന്നുള്ള നിശ്ചമബ്ലയികഠംക്കേ സാധിക്കുക യുള്ള. സകല ചാാചരങ്ങളിലും പരമാത്മാ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതായി കാണുന്നതും, സകച പാ ണികളേയും പ്രവഞ്ജാം മുഴുവനേയും പരമാത്മാ വിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതായി കാണുന്നതും, പരാ വിള്വകൊണ്ടു കിട്ടേപ്യതായ ബ്രഹ്മാനുഭവത്തിലേ

32. സവ്ജീവന്മാരാലും ഭജനിയന്മാ സർവാന്ത യ്യാമിയുമായ പരമാത്മാവ് ഏകന്മാ അഭചിതീയ നമാണെന്നും അപ്രകാരം പമ പരമാതമാവി മാതമാവിനെറ സർവാതിതഭാവ നെറെ ഏകത്ത്യ ത്തിൽ ജീവന്മാരുടേയും പ്രവാത്മ ഭർശനം, ത്തിൽ ജീവന്മാരുടേയും പ്രവാതമ

ന്നിൽ യാതൊടുക്കെൻ കാണന്നുവോ; തസ്വാഹ് ഹോചനം പ്രണ ശ്വാമി — അവന് ഞാൻ ഒരിക്കലും അഭശ്വനായി ഭവിക്കുന്നി ല്ല; സംപോഹ് ഹോപ്പണശ്വതി — അവതം എനിക്ക അഭശ്വ നായി ഭവിക്കുനില്ലം

ഞ്ഞു വത്തിക്കുന്നതാണും ഏററവും ഉന്നതമായ അനുഭവമെന്നും ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോ കാകൊണ്ടു വർണ്ണിക്കുന്നു:—

> സർവഭ്രതസ്ഥിതം യോ മാം ഭജത്വേകത്വമാസ്ഥിതഃ സർവഥാ വത്തമാനോപി സ യോഗീ മയി വത്തതേം

> > ഗീത. VI. 31. ★

്യാവനൊരുത്തൻ ജീവൻ, പ്രപഞ്ചം, പരമാ തമാവ് ഇവയ്ക്കു ചൈതന്വഭാവത്തിലുള്ള അഭേഭ ത്തേയും ഏകഭാവത്തേയും ആശ്രയിച്ച് സകല ചരാചരങ്ങളിലും വത്തിക്കുന്ന എന്നെ ജലത്തിന കാനലെന്നപോലെ സവത്തിൻേറയും വിവത്താധി ഷ്യാനമായി കണ്ടു ഭജിക്കുന്നുവോ ആ യോഗി പ്രാരണ്യം ഫേതുവാൽ ഏതു മാഗ്ഗത്തിലും നില യിലും പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നാലും അവൻ എന്നിൽ തന്നെ വത്തിക്കുന്നും

വിവര**ണ**ം:—ജീവന്മാർ അനേകമെന്നോ ജീവനം പരമാത്മാവിനം വ്യത്യാസമുണ്ടെന്നോ

<sup>\*</sup> യു.-ഏകയും ആസ്ഥിത ടേയാവുനാരു അൻ ജീവൻ പ്രപഞ്ചം, പരമാത്മാവ് ഇവയ്ക്കു ചൈത്തുളാവത്തി യുള്ള അഭേദത്തായും ഏകഭാവുത്തയും ആശ്രയിച്ച്; സയ് ഭൂതസ്ഥിതം മാം-ഭജതി ടെസവ്ചെയാലും ആശ്രയിച്ച്; സയ് എന്നെ ഭഴിക്കുന്നുവാം, സു യോഗ് ടത്തു യോഗ് ത്തികുന്നു വത്തമാനും അപി ടെപ്രാരബ്ബം ഹേതുവാൽ ഏയമാഗ് ത്തികും നിലയിലും പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നാലും; മയി-വർത്തതെം ഏവ ടെ എന്നിൽ തന്നെ വർത്തികുന്നും

പ്രപഞ്ചത്തിന പ്രത്യേകനാത്തയുണ്ടെന്നോ വിചാ രിക്കുന്നവന് പരമാതമാവിനെ ഏകതചഭാവന യോടുകൂടി ഭജിക്കാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. ജീവാ തമപരമാതമാക്കളുടെ ചൈതന്വഭാവത്തിലുള്ള ഐക്വത്തെയും ബവമത്തിൽ പ്രപഞ്ചത്തിനുള്ള ആരോപിതനിലയേയും അറിഞ്ഞ അദൈചതിക്കു മാത്രമേ പരമാതമാവിനെ ഏകത്വഭാവനയോടു കൂടി ഭജിക്കാൻ സാധിക്കുകയുള്ള.

33. പരമാത്മസചരുപത്തെ വണ്ണിക്കുന്നതായ താഴെപ്പറയുന്ന ഗ്ലോകങ്ങളെ **ആ**റാമല്വോയത്തിൽ വ്യാഖ്യാനിച്ചിട്ടുണ്ട്.

•െടിചേതം, വിശി ഷൂം കോട്ടെ ഒ സെത്രോട്ടെ ഇ വയ്യ്യ പരസ്ത്രം വിരോധമില്ല— ഈ മൃന്നം സി ലോന്തങ്ങളും പ രയ്യേഷ സാക്ഷാ ത്രോഗത്തി ന ജൈ മൂന്നു പേടിക ഉടകന്നും

മയാ തതമിദം സർവം ജഗഭവ്വക്തമുത്തിനാ മത്സ്ഥാനി സവ്വഭ്രതാനി ന ചാഹം തേഷചവസ്ഥിതഃ ന ച മത്സ്ഥാനിഭ്രതാനി പശ്യ മേ യോഗമൈശചരം ഭ്രതട്രന്ന ച ഭ്രതസ്ഥോ മമാത്മാ ഭ്രതഭാവനഃ.

ഗീത. IX. 4&5

ഈ ശ്ലോകങ്ങളിലടങ്ങീട്ടുള്ള തത്വങ്ങളേയും, ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ ടൈപതികരം, വിശിഷ്ടാ ടൈപതികരം, അടൈപതികരം ഇവർ ആശ്രയി ക്കുന്നതായി വിവരിച്ചിട്ടുള്ള പ്രമാണങ്ങളേയും ത്രദ്ധിച്ച നോക്കുന്ന പക്ഷം ഏകവും അദചിതീയ വുമായ പരമാത്മവസ്തുവിനെ സാ**ക്ഷാത്** കരിക്കുന്ന തിൽ മൂന്നു പടികളെയാണു് ടൈചതസി**ലാന്തവും** വിശിഷാദൈചതസിലാന്തവും അദൈചതസിലാ **ന്ത**വം കാണിക്കുന്നതെന്ന**്** വ്യക്തമാകുന്നതാണ്. സവനിയന്താവായും സർവലോകശരണ്യനായുംസ്ല ഷ്ടിസ്ഥിതിസംഹാരകത്താവായും സവിജ്ഞനായും സർവശക്തനായും ഉഞ്ഞാനഭാനത്തിനും മോക്ഷഭാ നത്തിനും കത്താവായും സകല ജീവന്മാക്കും ഭജനീ യനായും സകല ലോകത്തിനും നിമിത്തകാരണ മായം, ടൈചതികാണുന്നു പരമാതമാവിനെ വിശി ഷ്പാദൈചതി ഇപ്രകാരമെല്ലാം കാണന്നതുക്രടാതെ സവാന്തയ്യാമിയായും സർവത്തിനും ഉപാഭാനകാര ണമായും കൂടി കാണുന്നു. ടൈചതിയും വിഗറിഷ്പാ ടൈചതിയും മേൽപ്രകാരം കാണുന്ന പരമാത്മാ വിനെ അടൈചതി അവർ കാണുന്നതുപോലെ കാണുന്നതോട്ടകൂടി അവർകാണുന്നതായജീവന്മാ **അടെ അനേകതച**ം, ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ വ്വത്വാസം, ജീവന്മാർ തമ്മിലുള്ള വ്വത്വാസം,പര മാത്മാവും പ്രപഞ്ചവും തമ്മിലുള്ള വ്യത്വാസം, ജീവന്മാരും **പ്രപഞ്ചവം** തമ്മിലുള്ള വൃത്വാസം, പ്രപഞ്ചത്തിൽ വിവിധഭാവങ്ങരം തമ്മിലുള്ള വൃ ത്വാസം, ഇവയ്ക്കെല്ലാം കാരണം അജ്ഞാനവും അജ്ഞാനകല്പിതമായ ഉപാധികളോടുള്ള തന്ദോ ത്മ്വവുമാണെന്നും കാണാന്നും. ഇപ്രകാരമുള്ള ദശന

ത്താൽ ജീവാതമാവിനും പരമാതമാവിനും തമ്മിൽ കേവലംചെതന്വഭാവത്തിലുള്ള അഭേഭത്തേയും ഐക്വത്തേയും അഭൈചതി അറിയുകയും പരമാ തമാവിനെറെ ഏകവും അഭചിതീയവുമായുള്ള നി ലയെ സാക്ഷാത്കരിക്കാൻ പ്രയത്നിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

34. ഹിന്ദ്രക്ഷേത്രങ്ങാം ജീവാത്മതത്വങ്ങളേയും പരമാത്മതതപങ്ങളേയും എങ്ങനെ മാത്രകാപാ**ഠം** പഠിപ്പിക്കുന്നു പോലെ ഹിന്ദ്യക്ഷത്ര മുന്നും **അ**ദ്ധ്വായങ്ങളിൽ ആവും തരി ചെച്ചിച്ചപ സംക്ഷിപ്തമായി വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. ട**ങ്ങു⊭. ⊘െജി**വാ **ക്ഷേത്രങ്ങളി**ൽ ഈമം പാ≎മാമെ നടക്കു**ന്നതാ**യ സാബന്ധ ഉത്ത ചില പ്രധാന ചടങ്ങുകരം ജീവാ കാണിക്കുന്നു ത്മചരമാത്മസംബന്ധത്തെ നമ ക്കു് എങ്ങനെ കാണിച്ചതരുന്നു എന്നു നാം അറി യേണ്ടതായിരിക്കുന്നു. എല്ലാ **ക്ഷേത്രങ്ങ**ളിലും എത്ര വെളിച്ചമുള്ള സ്ഥലമായാലും, മുത്തിയുടെ സമീപത്ത വിളക്കുണ്ടായിരിക്കണമെന്ന് നിർമ്പ സ്ഥുണ്ടു്. പ്രതിഷ്യാമുത്തിയുടെ വിഗ്രഹം സാധനം കൊണ്ടുണ്ടാക്കിയതാണെങ്കിലും, യെ തേജോര്രപമായി കാണണമെന്ന പാഠത്തേ യാ**ണാ** ഈ തതചാ നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുന്ന**െ**. മൂത്തിയുടെ സമീപത്തു വയ്തപ്പെട്ടത്ര' ഒരു സാധാ രണ ഭീപമാണെങ്കിലും സകല ജ്വോതിസ്സുകഠംക്കും ആദിയായുള്ള ജ്വോതിസ്സിനെറ മുദ്രയായി അതി

നെ കരുതേണ്ടതും അപ്രകാരമുള്ള പ്രകാശരൂപി യാണു് പരമാത്മാവെന്ന് ധരിക്കേണ്ടതുമാകുന്നും

**്ഞ പരമാത്മവ**സ്തവിനെ ആടിത്വനോ ചന്ദ്ര നോ നക്ഷത്രങ്ങളൊ മിന്നലുകളെ പ്രകാശിപ്പിക്കു കയില്ല. ഈ അന്നി നിശചയമായും കാണുന്ന **അതിനെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതല്ല.** ഇവയെ**ല്ലാ**ററി വസ്ത **പ്രകാശംകു**ടിയ**താണു്** നൈക്കാളൂം ആ പ്രകാശസചരുപിയായ പരമാത്മാവിനെ അനുക രിച്ച സൂയ്യ്വ**ൻ മുത**ലായ തേജേംഗോളങ്ങഠാ എല്ലാം പ്രകാശിക്കുന്നു. .ആ വസ്തുവിന്റെ പ്രകാ ശം കൊണ്ടുതന്നെ പ്രപഞ്ചം മുഴ്വനും പ്രകാശി **46**000. 77 €

ഇല്ടകാരമാണ് മുണ്ഡകോപനിഷത്ത് പരമാ ത്മതേജസ്സിനെ വർണ്ണിക്കുന്നതു്. ഓരോ പ്രധാന ്യീബലി എന്നത് ക്ഷേത്രങ്ങളിലും ദിവസം **ഇ**തിലുള്ള നടക്കുന്നുണ്ടു്. മൂന്നു പ്രാവശ്വം പ്രധാന ചടങ്ങ് അകത്തുപ്രതിഷ്ഠിച്ചിട്ടുള്ള മുത്തി **രാ**പത്തിൽ **ആ** മൂത്തിയുടെ **പീഠത്തിൽ** തന്നെ വച്ചിട്ടുള്ള ഒരു ചേറുതായ ബിംബത്തെ ആ സ്ഥാനത്തിൽനിണം എടുത്ത് ചില ചടങ്ങു കളോടുകൂടി മുന്നൊ അഞ്ചൊ, ഏഴെ പ്രാവശ്വം ആളിൻെറ തലയിലോ വാ**ഹനത്തി**ലോ ഒര

<sup>\*</sup> നത്തേ സൂയ്യോ ഭാതിന ചന്ദ്രതാരകം നേമാ വിള്യതോ ഭാന്തി കുതോറ്റ് യമഗ്നിഃ തമേവ ഭാന്തമനഭാതി സർവം തസ്ത്ര ഭാസാ സർവമി ഒം വിഭാചിം

q. 2. II. 10.

എടുപ്പിച്ച പ്രഭക്ഷിണം വരികയും ഒടുവിൽ മൂല സ്ഥാനത്തു കൊണ്ടു ചേക്കുകയും ആകുന്നു. ആ ചെറിയ ബിംബത്തെ ശ്രീബലിബിംബമെന്നു പറ ത്രീബലിബിംബത്തെ വെളിയിൽ കൊണ്ടു വരുമ്പോരം വിളക്കുംകൂടി ഉണ്ടായിരിക്കും. വിളക്കു് ശ്രീകോവിലിൽനിന്നും കൊളുത്തിയ വിള ക്കായിരിക്കണം എന്ന നിർമ്മാന്ധവും ഉണ്ട്. ഈ **ശ്രീബ**ലി, **ദിവസംപ്രതി സാധാരണ രീതിയിലും** വിശേഷദിവസങ്ങളിൽ പല**ത്രഡ**ംബരങ്ങളോടും **ശ്രീ**ബലിബി:ബം ജീവാ**ത്മാ** നട**ത്തപ്പെ**ടുന്നു. വിനെ കാണിക്കുന്നു. പരമാത്മാവിൽനിന്നും ജീവാ ത്മാ വരുന്നതിനേയും ഓരോ ജീവാത്മാവും പര മാത്മാവിനെ പ്രാപിക്കേണ്ടതാണ് എന്നതിനേ യുമാണു് ശ്രീബലി കാണിക്കുന്നതു്. ടൈചതി യേയാ വിശിഷ്പാടൈചതിയേയും ഒരുപോലെ **ഈ** ചടങ്ങ് ജീവാത്മപരമാത്മസംബന്ധം ഗ്രഹിക്കു ന്നതിൽ സഹായിക്കുന്നതാണു്.

35. ഒരാ? എന്ന പ്രണവത്തിന്റെ വൃഷ്ടിഭാ വത്തിലുള്ള അത്ഥത്തെ, ജീവാത്മസ്വശ്രപത്തെ പ്രറി പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുള്ള മൂന്നാ പാത്മപരമാത്മ സംബന്ധവം. ലുള്ള അത്ഥത്തെ പരമാത്മസ്ഥ ക്രവത്തെപ്പററി പ്രതിപാദിച്ചി ടുള്ള ആറാമഭ്യായത്തിലും വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. 'ഒാം' എന്നതിൽ അടങ്ങീട്ടുള്ള അകാരം വൃഷ്ടിഭാവ ത്തിൽ വിശ്വനേയം, സമഷ്ടിഭാവത്തിൽ വൈ ശചാനരനേയും കാണിക്കുന്നു. ഉകാരം വ്യഷ്ടിഭാവ ത്തിൽ തൈജസനേയും സമഷ്ടിഭാവത്തിൽ ഹിര ണ്വഗർഭനേയും കാണിക്കുന്നു. മകാരം വ്യഷ്ടിഭാവ ത്തിൽ പ്രാജ്ഞനേയും സമഷ്ട്രിഭാവത്തിൽ ഈശച രനേയും കാണിക്കുന്നു. 'ം' എന്ന അർഭ്ധമകാരം **സമ**ഷ്ടിഭാവ വ്വാഷ്പഭാവത്തിൽ കൂടസ്ഥനേയും ത്തിൽ നിർഗുണവും നിവ്വിശേഷവുമായ പരബ്രവ്മ ത്തേയും കാണിക്കുന്നു വിശചനം വൈശചാനരനം തമ്മിലോ, വിശചനം ഹിരണ്യഗർഭനം തമ്മിലോ, വി ലോ, വിശചനം ഈശചരനം **ശ**ച രം പരബ്രഹ്മവും തമ്മിലോ, ഐ കൃഭാവമുള്ള തായി പറയാൻ പാടില്ല. ഉപാധിവ്വത്വാസം കൊണ്ടു് അവർ തമ്മിൽഐക്വസം ബന്ധം ഇല്ലാ ത്തതും വിശിഷ്ടാടൈചതിക്കം പറയുന്ന സേവ്വ്യ സേവകഭാവം മുതലായ സംബന്ധം മാത്രമുള്ള തുമാ **കുന്നു.** അതുപോലെതന്നെ **തൈ**ജസന്ന**ം** വരമാ തമാവിൻെറസവാന്തയ്യാമിഭാവങ്ങളായ വൈശചാ നരൻ,ഹിരണ്യഗഭൻ,ഈശചരൻ, സവാതീതഭാവ മായ പരബ്രഹ്മം, ഇവക്കുതമ്മിലും ഐ ക്വസംബ ന്ധമില്ല. അതുപോലെ പ്രാജ്ഞന്നാപരമാത്മാവി **ൻെറ മേല്പറഞ്ഞ** ഭാവങ്ങ**ാംക്കും തമ്മിൽ മ**എക്യ സംബന്ധമില്ല. കൂടസ്ഥൻ എന്നും പ്രത്യാഗാത്മാ **എന്നും പ**റയപ്പെടുന്ന ജീവാത്മഭാവത്തിൽ ഏ തെങ്കിലും ഉപാധിയുടെയൊ ജാഗ്രഭാഭി

സ്ഥകളുടെയൊ സംബന്ധമില്ല. അതിനാൽ കൂടസ്ഥനും പരമാത്മാവിനെറ സർവ്വാരീതഭാവ ത്തിനും മാത്രം തമ്മിൽ ഐക്വസംബന്ധമുള്ള തും അതിനെ 'ത്തേചമസി'' മുതലായ മഹാ വാകൃങ്ങളും പ്രണവവും പ്രതിപാദിക്കുന്നതുമാ കുന്നു.

36 ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ പാരമാത്ഥി കനിലയിലുള്ള ഐകൃഭാവത്തേയും പ്രവഞ്ചാം മുഴുവനും വാസ്തവത്തിൽ പരബ്രവ്മമാണെന്നുള്ള തത്തപത്തേയും ഗ്രഹിക്കണമെങ്കിൽ, യാളത്ത വല്കൃർ മൈത്രേയിക്കു ബുഹമാരണ്യകോപനിഷ ത്തിൽ ഉപദേശിച്ചിട്ടുള്ള പ്രകാരം 'ന്ത്രവണം,മന നം, നിളില്യാസനം എന്ന മൂന്തുകൃത്യങ്ങളും ശരി യായി അനുഷ്യിച്ച് ആത്മാവിനെ സാക്ഷാത്ക രിച്ചാൽ മാത്രമേ അത്ര് സാധിക്കുകയുള്ളു''\*

ഇതിലേക്കു പരമാത്മഭാവത്തിൽ ഉൽകൃഷ്യമായ ഭക്തിയും ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളേയും പ്രപഞ്ചാ ത്തേയും പററിയുള്ള പരിപൂണ്ണമായ ഉഞ്ഞാനവും ആവശ്യമാകുന്നു. ഉൽകൃഷ്യമായ പരാഭക്തിയും പരിപൂർണ്ണമായ ഉഞ്ഞാനവുംകൊണ്ടു സിദ്ധിക്കാ വുന്ന ആത്മാനുഭവത്തെ ശ്രീമത് ശങ്കരാചായ്യ

<sup>\*</sup> എത്തോ പാ അദര ക്രഷ്ട്ര പുദ ശ്രോത്യോ മന്തപ്പോ നിടിലുതിനിതവുട

മെത്രേയ്യാത്മനോവം, അരേ ഒർശനേന ശ്രവണേന മത്വാ വിജ്ഞാനനേടം സവം വിട് അം, ബം. ഉം II- iv 5-

സചാമികാരം താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം മനീഷാപ ഞ്ചകത്തിൽ വർണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:—

ബ്രഹ്മൈവാഹമിദം ജഗച്ച സകലം ചിന്മാത്രവിസ്താരിതം സവം ചൈതദവിഭ്യായാ ത്രിഗുണയാ സേശം മയാ കല്പിതം ഇത്ഥം യസ്വ ദ്രഢാ മതിഃ സുഖതമേ നിത്വേ പരേ നിർമ്മലേ ചാണ്ഡാലോസ്ത്ര സ ഇ ദ്വിജോസ്തൃഗുരു-രിത്വേഷാ മറീഷാ മമ.

a. a. 2.

'നിത്വവും നിമ്മലവും സവാതീതവുമായ പര മാനന്ദസ്വ (യുപത്തെ സാക്ഷാത് കരിച്ചതിനാൽ **ഞോൻ** ബ്രഹ്മമാണെന്നാം പ്രഞ്ഞാ ശുദ്ധമൈതന്യസചരുപമായ പരബ്രഹമത്തിന്റെ റ സ്പരണം മാത്രമാണെന്നും സതചം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന മൂന്നു ഇണങ്ങളായി കാണപ്പെടുന്ന മായ സവ്പ്പഞ്ചവും അണം ജീവിമുത**ൽ** മായാമയനായ ഈ ശ്വരൻ വരെയുള്ള സകലഭാവ ങ്ങളും എന്നാൽ തന്നെ കല്പിതമാ ഉണന്നും യാവ നൊരുത്തുന് ദ്ര**ഢമാ**യ നിശചയമേണ്ടൊ അവൻ **ദ**ചിജനായിരു**ന്നാലും അല്ലെങ്കിൽ ചണ്ഡാലനാ**യി ത്തന്നെയി**രുന്നാലം വാസ്തവത്തിൽ അവൻ ഇ** വാകുന്നു **അതായ** ഉ് അവൻ തന്നെ മഹാതമാ എന്നാണ് എൻെറ നിശ്ചയം."

## ഗീതാർത്ഥസംഗ്രഹം

പത്താം അദ്ധ്വായം.

ഇഞാനവും ഇഞാനയോഗവും.

ജീവതതചം, ഈശചരതതചം, ജീവേശചരസം ബന്ധം, പ്രവഞ്ചം. കമ്മയോഗം, മനഃസംയമന യോഗം, ഭക്തിയോഗം ഇവയെച്ച ററി കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്വായ**ങ്ങളിൽ** പ്പെ ശ്രാജ്മിാന ത്തിലെപ്രതിപാ പ്രതിപാഭിച്ചിട്ടുണ്ടു്. കമ്മമാർഗ്ഗ *ഭൃവി*ഷയം. ത്തിൽക്രുടിയോ മനഃസംയമനമാ **കേനിമാഗ്ഗത്തിൽക്ര**ടിയോ ഗ്ഗ്റ്റ**ത്തിൽ**ക്കൂടിയോ **വികാസം** സി**ദ്ധിക്കണമെങ്കിൽ, ജ്ഞാ**നംകൂടാതെ അതു് സാദ്ധ്വമല്ല എന്ന തത്വം മേൽപറഞ്ഞ അദ്ധ്വായങ്ങളിൽ നിന്നും വ്യക്തമായിരിക്കണം. സകല വിധത്തിലുള്ള ഉൽക്കർഷത്തിനും ജ്ഞാനം ഞാവശ്യമാണു്. **ഊഞാനം കൂടാതെ ശരി**യായ കുമ്മം ചെയ്യാൻ സാധിക്കു**ന്ന**തല്ലു. ജ്ഞാനംക്ര മനസ്സിനെ ശരിയായ മാഗ്ഗത്തിൽകുടി നിയന്ത്രിക്കുന്നതാം സാദ്ധ്വമല്ല. ജ്ഞാനമില്ലാത്ത വന് ഉത്തമഭക്തിയുമുണ്ടാകുന്നതല്ല. ഇവിടെ തന്നെപ്പററി**യു**ള്ള എന്നതിൽ, ജ്ഞാനം ജ്ഞാനം, ഈശചരനെപ്പററിയുള്ള തനിക്കും മററുജീവജാലങ്ങാംക്കും തമ്മിലുള്ള സം ബന്ധത്തെപ്പററിയുള്ള ജ്ഞാനം, തനിക്കും പ്രച മ്മാത്തിനും തമ്മിലുള്ള സംബന്ധത്തെപ്പററിയുള്ള ജ്ഞാനം, തനിക്കും ഇയെ പരനും തമ്മിലുള്ള സംബന്ധത്തെപ്പററിയുള്ള ജ്ഞാനം ഇവയെല്ലാം ഉരപ്പെടുന്നു. ജ്ഞാനംക്രടാതെ ജീവസ്വത്രപ ത്തേയോ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ ഉത്ഭവം, സ്ഥിതി, നാശം ഇവയുടെ സ്വഭാവത്തേയോ അറിയാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. ഈ അദ്വായം കൊണ്ട് ജീവ വികാസത്തിൽ ജ്ഞാനത്തിനുള്ള പ്രാധാന്വവും അതിന്റെ ലക്ഷണവും ജ്ഞാനയോഗം സിദ്ധിക്കു ന്നുതിനാവശ്യമുള്ള സാധനങ്ങളും വർണ്ണിക്കപ്പെടുന്നും.

കമ്മങ്ങൾ, തന്നെ സംബന്ധിച്ചവ മററുള്ളവരെ സംബന്ധിച്ചവയെന്നം യെന്നും രണ്ടു വിധത്തിലുള്ള തായും, അവ 🅶 ർമ്മ <sup>മാ ർ</sup>ഗ്ഗ് **യി**ൽ തന്നെ സംബന്ധിച്ച കമ്മ ത്തി ഉൻറ ആവ അഭാഗകൊണ്ടു് സ്ഥൃചശരിരത്തേ യും വികാരപരമായും വിചാരപ ശ്വേകതെം രമായും വത്തിക്കുന്ന അന്ത്യകർ പരിശുദ്ധമായും കായ്പ്പക്ഷു മമായും ണത്തേയും സൂക്ഷിച്ചകൊള്ളേ നുതാണെന്നും, മററുള്ള വരെ സംബന്ധിക്കുന്ന കർമ്മ**ങ്ങ**ഗംകൊണ്ട് ലോകത്തോടും മറപ്രോണികളോടുമുള്ള സ്ഥത്തെ ശരിയായും സൗഹാർദ്ദത്തോടും സൂക്ഷിച്ച കൊള്ളേ അത്രണെന്നാം, കർമ്മയോഗത്തെ പ്രറി **യുള്ള** അദ്ധ്വായത്തിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഇതു കൂടാതെ കുമ്മയോഗമാഗ്ഗത്തിൽ മൂന്ന**് ഘട്ടങ്ങ**ൾ ഉള്ളതായി വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. പ്രഥമഘട്ട ത്തിൽ സത്കമ്മങ്ങാം ചെയ്യേണ്ടത്ത് തൻെറ ധമ്മമാണെന്നും അവയെ ഫലേ<u>ച</u>്ചുകൂടാതെ അന ഷ്ഠിക്കേണ്ടതാണെന്നുമുള്ള നിശചയത്തോടുകൂടി സാധകൻ കമ്മം ചെയ്യുന്നു. ഭേഹം, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം, അന്തഃകമണം ഇവയാണ് താൻ എന്നു വിചാ രിച്ച് അവയിൽ അഹംബുദ്ധിവെച്ചുകൊണ്ടിരി ക്കുന്നവർക്കു് നിഷ്ണാമകർമ്മം സാധിക്കുന്നതല്ല. വൈരാഗ്യ**േക്ക**ാടുകൂടിയ നിശ്ചയശക്തികൊണ്ട് കർമ്മഫലത്തിലുള്ള ഇച്ഛയെ അല്പം കുറയ്ക്കാൻ സാധിച്ചാലം, ഫലേക്സുമുഴവനം നീഞ്ഞണമെങ്കിൽ താൻ അന്നമയകോശമെന്ന സ്മൂലശമീരമോ, പ്രാണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞാനമയം എന്ന ൂന്ന കോശങ്ങം രംള രംപ്പെട്ടസൂക്ഷ്മശരീരമോ, ആന ന്ദമയകോശമെന്ന കാരണശരിരമോ അല്ലെന്നം, തൻെറ വാസ്തവ**രുപം പഞ്ചകോ**ശങ്ങളി<mark>ൽനിന്നും</mark> വൃതിരിക്തനായ തുദ്ധചൈതന്യമാണെന്നും നിശ്ചയം വന്നവനം മാത്രമേ അതു സാധിക്കുക യുള്ള .

കർമ്മയോഗത്തിനെറെ ദ്വിതീയഘട്ടത്തിൽ, ത ന്നെ സംബന്ധിച്ചതും മററുള്ള വരെ സംബന്ധി ച്ചതുമായ സകല സത്കർമ്മങ്ങളേയും ഈശ്വരം പ്രണബുജിയോടുകൂടി അന്ത്യിക്കണമെന്നും പറ

2421

ഞ്ഞിട്ടുണ്ടു്. ഈ ശചരാപ്പ് ണം എന്നത് കേവലം വാക്കുകൊണ്ടുമാത്രം ഈ ശചരാർപ്പ് ണം എന്നു പറ യുകയല്ല. ഈ ശചരം നമ്പിതിയെ പ്രററി അറി വുല്ലാത്തപക്ഷം ഈ ശചരാർപ്പ് ണബുദ്ധിയുണ്ടാക ന്നതുമല്ല.

കമ്മയോഗത്തിൻെറ തുതീയഘട്ടത്തിൽ സാധ കൻ ഞാത്മഭാവം എന്ത്, അനാത്മഭാവം എന്ത്, എന്നു ിരിച്ചറിയായു് സകലലിധ കമ്മങ്ങളും അനാത്മഭാവങ്ങളായ പ്രകൃതിയേയും പ്രകൃതിവി കാരങ്ങളേയും മാത്രമേ ബാധിക്കുന്നുള്ള എന്നും ശുളാചൈതനൃസ്വരുപിയായ കൂടസ്ഥനെ അവ ബാധിക്കുന്നില്ലെന്നുംകാണുകയും, നിരന്തരം ലോക സംഗ്രഹാത്ഥം സത്കമ്മങ്ങളെ വസ്തവമായുള്ള ത്വാഗബുദ്ധിയോടുകൂടി അനുഷ്യിക്കുകയും ചെയ്യ ന്നു. ഈ നില ഒരു സാധകനുണ്ടാകണമെങ്കി**ൽ** ജ്ഞാനം കൂടാ**തെ അയു സാദ്ധ്വമാല്ലന്നുള്ള തു** ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ നിശ്ചയമാണ്ക്. ലക്ഷണങ്ങളേയും അവയുടെ സംബന്ധത്തേയും അറിഞ്ഞു് സാക്ഷാത്കരിച്ചവൻ മാത്രമേ നിലയിലെത്തുകയുള്ള.

3. ആത്മാനാത്മവിവേകം അല്ലെങ്കിൽ തതച ഇഞാനം, വാസനാക്ഷയം, മനോനാശം, ഈ മൂന്നു സാധനങ്ങളുടെ അഭ്യാസം മാടസംയ<sup>2</sup> കൊണ്ടു മാത്രമേ പ്രത്യഗാത്മസാ അവാഗത്തിനെ ഇതുനെത്തിനെ ഇവാഗുകത, വാസിഷ്യത്തിൽ വസിഷ്യമവർഷി <u>ഉ</u>പദേശിച്ചിട്ടുള്ള തിനെ മനഃസംയമനയോഗത്തെ പറഞ്ഞിട്ട<u>ുട്ട</u>േ അഞ്ചാമദ്ധ്വായത്തിൽ പ്രതിപാളിച്ചിട്ടുണ്ടു്. തതചജ്ഞാനം തിൽ ജീവാത്മ**തത**ചം, പരമാത്മത**ത**ചം, **പ്രപ** ഇവയെപ്പററി**യു**ള്ള ഞ്ചതതചം ആണ് അടങ്ങിയിരിക്കുന്നത്ല്. ഇവയെപ്പററി യ മിയായ ്ക്കൊനം <u>കൂ</u>ടാ**തെ** സ്സിനെ ശരിയായി നിയന്ത്രിക്കാനോ, അതിനെ **പത്വഗാതമാവിലോ** പ**രമാതമാ**വിലോ നിവ ത്താനോ സാധിക്കുന്നതല്ല.

4. ഭക്തി എന്നാൽ പരമാത്മാവിൽ വയ്ക്ക ചെടുന്ന പരമമായ ലേമമാണെന്നും ഭക്തിയോഗ ത്തെപ്പററി പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുള്ള ഭക്തിയോ എടാമല്യായത്തിൽ വ്യക്തമാക്കി ത്തിര് ജ്ഞാന ത്തിര് ജ്ബാന് ത്തിര് അവ തൃക്തം. അവ്യാമിഭാവം, സവാതീതഭാവം, ഈ രണ്ടു ഭാവങ്ങളെ ക്രുറിച്ചുള്ള

ഇഞാനം ഒരു ഭക്തൻ എത്രയും ആവശ്യമാണു്. ഉപാസ്വോപാസകളാവം, അംശാംശിഭാവം,ഏകീ ഭോവം എന്ന ജീവേശചരസംബന്ധത്തിനെറ വിവിധവശങ്ങളെ ഒരു ഭക്തൻ എത്രത്തോളം ഗ്രഹിച്ചിട്ടുണ്ടോ അതിനനുസരണമായി അവൻറ ഭക്തിയും നിൽക്കും. ഒരു സാധകൻ തൻറെ അഹംബുലിയെ ഏതു വൃഷ്ടച്ചുപാധിയിൽ വയ്യും അവോ അതിനേയും പരമാത്മഭാവത്തെ ഏതു സമപ്പ്വാധിയിൽ സങ്കല്പിക്കുന്നവോ അതിനെയും അനുസരിച്ച് പരമാത്മാവിനും തനിക്കും തമ്മിലുള്ള ഏകീഭാവം മുതലായ സംബന്ധങ്ങളെ അവൻ ഗ്രഹിക്കും. പരാഭക്തിയെന്നുള്ളം പരാവി ഭൃയെന്നുള്ളം ഒന്നാണെന്നു താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോക അമാകൊണ്ട് വൃക്തമാകുന്നുള്ള ഇമാകുന്നു:\_ –

ബ്രഹുഭ്രതഃ പ്രസന്നാതമാ ന ശോചതി ന കാംക്ഷതി സമഃ സവേഷു ഭ്രതേഷു മത്ഭക്തിം ലഭതേ പരാം. ഭക്ത്വാ മാമഭിജാനാതി യാവാൻ യശ്ചാസ്തി തത്തചതഃ തതോ മാം തത്തചതോ ജ്ഞാതചാ വിശതേ തദനന്തരം

mim, XVIII: 54, 5ο

പ്രേമാതമാവിൻെറയും ജീവാതമാവിൻെറയും സംബന്ധത്തെപ്പററി നിരന്തരം വിചാരണചെയ്ത പരബ്രഹ്മത്തോടുക്കു തൻെറ ഐക്വഭാവത്തെ സാക്ഷാത്കരിച്ചവനും ശമദമാദികളുടെ സമ്പത്ത കൊണ്ടു് സഭാ സന്ത്രപ്പുചിത്തനായ വത്തിക്കുന്നവ നമായ ഭക്തനിൽ യാതൊരു കാരണത്താലും ഏതെങ്കിലും വ്വസനമോ ആഗ്രഹമോ ഉണ്ടാക ന്നില്ല. സകല ചരാചരങ്ങളിലും സമമായി വത്തിക്കുന്ന പരബ്രഹ്മഭാവത്തെ ഭർശിക്കുന്നവന സവ്ത്തേയും വബ്രേഹ്മഭാവമായി കാണന്നതായ യാതൊരം പരാഭക്തിയുണ്ടോ അത് ലഭ്യമാ കുന്നം."

'എതേതു സമയ്യാപാധികളെ എങ്ങിനെ വ്യാപിച്ചു ഞാൻ സവ്ജ്ഞനായും സവ്ശ ക്ത നായും പ്രകാശിക്കുന്നു എന്നും വാസ്തുവത്തിൽ സവാതിതനായും കേവലസച്ചിഭാനന്ദസ്വരുപ നായും എങ്ങിനെ ഞാൻ വഞ്ഞിക്കുന്നു എന്നും ഭക്തികൊണ്ടു് ബുവമുള്തനായവൻ അറിയുന്നു. അപ്രകാരം ശരിയായി അറിഞ്ഞു് അതിൻറശേഷം അവൻ പരബ്രാമസ്വരുപ നായ എന്നിൽ ഏകീഭവിച്ചവനായിത്തിരുന്നു." അതിനാൽ ഭക്തിയോഗത്തിനു ഉഞ്ഞാനം ആ വശ്യമാണെന്നു ജ്ക്തിനു യാതൊരു സംശയവുമില്ല.

5. വൃക തിപരമായും വഗ്ഗിയമായും ദേശിയ മായും സാവ്തികമായും മനുഷ്യർ തമ്മിൽ അന യുദേകണ്ടതായ അനേകം കടമ സഭാചാരനി കഠം ഉണ്ടു്. നമ്മുടെ കടമകഠം ആയ്ക്ക ജ്ഞാന കൈല്ലാം അധിഷ്യാനം സാവ്തിക അിയാരാ ആവ മായ പ്രേമവും സകല ജീവികഠം ക്കാതമ്മിലുള്ള സഹോദാഭാവവു

**ഭയ്യ**വും ആ കാരണംകൊണ്ടു തന്നെ ഉണ്ടായിരി ക്കേണ്ട പ്രേമവും സവ്വാധിഷ്ഠാനമായുള്ള ചൈത

ന്വവസ്തവിൻെറ ഏകത്വത്തെയാ**ണ് (0)** യിച്ച നില്ലൂന്നത്ര്. ജീവാത്മാക്ക ത**മ്മ**ിൽ കാ**ണപ്പെ**ടുന്നതായ സകല വ്വത്വാസങ്ങ**ാംക്കും** കാരണം അവിള്യമുത**ൽ സ്ഥ**ൂലശരീരം വരെയുള്ള **ഉപാധികള**ം അവയോടുള്ള താദാത്വ്യവുമാകുന്നു. ഒരു മനുഷ്യ**നിൽ ഉണ്ട**ായിരിക്കേണ്ടതായി പറ യുന്ന പ്രധാനുഗുണങ്ങളെ സാധനനിരൂപണം എന്ന രണ്ടാമല്യായത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുള്ള ഇം, ത്തെ ഗുണങ്ങളെല്ലാം പ്രതാവകാരം പുണ്വായ പാ**പ**ായ പരപീഡനം<sup>,,</sup> എന്ന **ആ**പ്ലവാകൃത്തെ അനുസരിച്ചുള്ളവയുമാകുന്നു. സവ്ഥാ പരോപ കാരം തന്നെ ചെയ്യണമെന്നും പരപീഡനം ഒരി ക്കലും ചെയ്യാൻ പാടില്ലെന്നുമുള്ള വിധിക്കു കാര ണമായി നില്ല്യുന്നതും സവ്വത്തിനും അധിഷ്യാന മായുള്ള ചൈതന്വത്തിൻറ ഏകതചവും അതി നെ ആത്രയിച്ചുള്ള ജീവാത്മപരമാത്മക്കളുടെ **പര**സ്പരസംബന്ധവുമാകുന്നു. വ്വൃക്തികളുടേയും വ*റ്റ* ങ്ങളുടേയും മറപ്പവിധത്തിലുള്ള വിവിധസമുഹ്മങ്ങ ളുടേയും സ**ഭാചാ**രനിഷ്യയും പരസ്പരം വത്തിക്കേ**ണ്ട** ജീവാത്മപമമാതമാക്കളെപ്പററി മനോഭാവവും യുള്ള വാസ്തവമായ ജ്ഞാനത്തിൽ പ്രതിഷ്ഠിതമാ യിരുന്നാൽ .അഖയ്ക്കു യാതൊരു വൃതിചലനവുമു ണ്ടാകു**ന്നതല്ല.** 

പരമാത്മാവിൻെറ സവ്ജ്ഞതചം, സവ്ശ ക്തിതചം, സവാന്തയ്യാമിതചം, ജീവാതമാവിനും പരമാത്മാവിന്നും തമ്മിലുള്ള സംബന്ധും ജീവ നമാർ തമ്മിലുള്ള സംബന്ധം ഇവയെപ്പററിയുള്ള ഉഞ്ഞാനം ലോകത്തിൽ എത്രത്തോളം വർജ്യി ക്കുന്നുവോ, അത്രത്തോളം ശാന്തിയും സമാധാനവും ലോകത്തിൽ വർദ്ധിക്കുകയും സകല ജനങ്ങളും ഉൽക്കഷ്ത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യും. അതി നാൽസ്ഥിരമായ സഭാചാരനിഷ്യയ്ക്കും ഉഞ്ഞാനം അത്വന്മാപേക്ഷിതമാകുന്നു.

6. ജ്ഞാനം സ്വാത്വികമെന്നും രാജസമമ ന്നും താമസമെന്നും മൂന്നു വിധത്തിലുള്ള തായി പറയപ്പെടുന്നു. അവയിൽ സാ ജ്ഞാനത്തി ത്വികമായജ്ഞാനത്തെ ഭഗവാൻ ഒൻറ ഐവി താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകജ്മാം ധ്വം—സാത്വി കജ്ഞാനം, കൊണ്ട് വണ്ണിക്കുന്നു.—

> സർവ്വഭ്രതേഷ്യ ശേനൈകം ഭാവമവ്വായമീക്ഷതേ അവിഭക്തം വിഭക്തേഷ് തര്ജ്ഞാനം വിദ്ധി സാതചികം.

> > തീത. XVIII, 20--

വിഭക്തേഷു.സവ്ഭരം പ്രേട്ട പേരെ വേരെയായി കാ ണെയുട്ടുന്ന സകച പ്രാണികളിലും പ്രകൃതിമുതൽ സ്ഥൂലം വരേയുള്ള സകല ഭൃതങ്ങളിലും 'അവിഭക്തം ഫികം' അവ്യ യം ഭാവം = ഇടവിടാതെ ഉഷ്ടിലും പുറമേയും വ്യാപിച്ചി രിക്കുന്നുളാ ഏകവും വികാരമില്ലാത്തുമായ പരമാതമ തത്വത്തും യേന = യാത്താരം ജ'ഞാനംകൊണ്ടു്, ഈക്ഷേതേ = കാണുന്നുവേരും, തത് ജ്ഞാനം = ആ ജ്ഞാനത്തെ വിജ്ജി സാത്രചീകം = സാത്രചികള് ഞാനമന്ത്രിക്കോലും.

യഭ് ജ്ഞാത്വാ ന പുനമ്മോഹം മേവം യാസ്വസി പാണ്ഡവ! യേന ഭ്രതാനൃശേഷേണ ദ്രക്ഷ്വസ്വാത്മനൃഥോ മയി.

ഗീത. 1V 35.

പുപ്പുതി മുതൽ സ്ഥാവരംവരെയുള്ള സകല ളതങ്ങളിലും വേറെവേറെയായി കാണപ്പെടുന്ന സകല പ്രാണികളിലും ഉള്ളിലും പുറമേയും ഇട വിടാതെ വ്യാപിച്ചു നില്ലൂന്നതും ഏകവും വികാര മില്ലാത്തതുമായ പരമാത്മതത്വത്തെ യാതൊരു ജ്ഞാനംകൊണ്ടു് കാണുന്നുവോ അപ്രകാരമുള്ള ജ്ഞാനത്തെ സാത്വികജ്ഞാനമെന്നറിഞ്ഞാലും?

" നാല്ലയോ പാണ്ഡു പ്രനായ അജ്ജ് ന! ഇപ്പ കാരമുള്ള ജ്ഞാനത്തെ പ്രാപിച്ചുൽ നിന്നെ മോഹം ബാധിക്കുകയില്ല. ഈ ജ്ഞാനംകൊണ്ടു സകല ഭ്രതങ്ങളേയും സ്വാതമാവിങ്കലും അന ന്താം സ്വതമാവിനെ പരമാതമാവായ എന്നിലും നീ കാണും."

പാണധവ = അല്ലായ പ്രസുപത്രനായ അല്ലെന! യത് - ഇതാത്വാ = യാത്തായ ട്രോന്തത്തെ പ്രപിച്ച്, പുനാം = ഇനിയും, ഏവം മോഹം ന - യാസ്വസി = ഇപ്രകാരമുള്ള മോഹത്തെ നിപ്പാപിക്കകയില്ലയോ, ധേന — യാത്തായ ജ്ഞാനാക്കാണ്ട്, ഭുതാനി — അശേഷേണ = സകല ചരാചരങ്ങളേയും, ആത്തനി = സ്ഥാത്താവികലും, അഥ - മയി - ചടത്തനന്തരം സവത്തിനും ആയാരമായുള്ള ആത്താവിനെ എന്നിലും, ഭൃഷ്യൂസി = നീ കാണും.

വിവരണം:\_\_സവ്ഭൂതങ്ങളിലും ഏകഭാവത്തെ **കാണുക എന്നതു് പരമ**്തമാവിൻെറ സവാതീത ഭർശിച്ചവനു മാത്രമേ സാധിക്കുകയുള്ള. അതുപോലെതന്നെ വിഭക്തമായി കാണപ്പെടുന്ന ഭാവ**ങ്ങള**ിൽ അവിഭക്തതത**ചത്തെ**ക്കാ**ണക** എന്ന **തു**ം പരമാത്മാപിൻെറ സവ്വാതീതഭാവമായ നിഗ്ഗ ണമെന്നും നിവിശേഷമെന്നും ഘോഷിക്കപ്പെടുന്ന പരബ്രഹ്മവസ്തവിനെ സാക്ഷാത്കരിച്ച<mark>വനല്</mark>ലാ സാ**ധിക്കുന്ന** മല്ല. സവ്തേതയും തെ മററാക്കും സചാത്മാവിലും സചാത്മാവിനെ പരമാത്മാവിലും കാണുക എന്നതും നിവിശേഷമായ ബ്രവമജ്ഞാ നംകൊണ്ടുമാത്രം കിട്ടാവുന്ന അന്തഭവമാണ്ക്. ഈ രണ്ടു ശ്ലോകങ്ങാം കൊണ്ടും നാലുവിധം ദർശനങ്ങ ളെയാണു് ഭഗവാൻ ഉപംഭശിക്കുന്ന**ു**്. (i) സവ് **ഭൂ**ത അളിലും ഏകഭാവത്തെ കാണുക (ii) വിഭ ക്തഭാവങ്ങളിൽ അവിഭക്തതതചത്തെ  $(\mathrm{iii})$  സവ്തത്തയും സചാത്മാവി**ൽ** കാണുക.  $(\mathrm{i}v)$ അപ്രകാരമുള്ള സ്ഥാതമാവിനെ (മയി) പരമാ തമാവിൽ കാണുക. ഇവയിൽ ഒന്നാമത്തെ ദശന ത്തിലുള്ള ഏകഭാവവും രണ്ടാമത്തെ ടർശനത്തി **ലുള്ള** അവിഭക്തഭാവവും നാലാമത്തെ ദ**ർശ**ന ത്തിൽ (മയി) എന്ന പദംകൊണ്ടു സൂചിപ്പിക്കുന്ന **പരമാത്മഭാ**വവും, ഏ**ക**വും അഭചിതീയവുമായ നിവ്വിശേഷപരബ്രഹ്മവസ്തുവിനെയാണ് കാണിക്കു ന്നത്.

അ**ന്ന** മൂലപ്രകൃതിമുതൽ 7. അവ്വക്തം സ്ഥൂലഭ്രതംവരേയുള്ള വിവിധഭാവങ്ങഠം **പ്പെ**ട്ട **സ്ഥ**്ലവം നൂക്ക്വം ണുവുമായുള്ള പ്രവസമാ മുഴുവനം സവത്തിക 'സവാം' എന്നപേടംകൊണ്ടു് സൂചി എ കളാ പരത്ത കാണം ക പ്പിക്കപ്പെടുന്നു. ഇവയിൽ പരമാ സമഷ്ട്രി**സ്ഥ** ലശരീരമായ ത്മാവി**ൻെ**റ മഹാപ്രവഞ്ചവും, പരമംത്മംവിനെറ സൂക്ഷ്ഗശരീരമായ സൂക്ഷ്മമമാല പഞ്ചവം, പരമാ ത്മാവിൻെറ സമഷ്ടികാരണശരീരമായ മഹാപ്രപഞ്ചവും ഉ**ഗ**പ്പെടുന്നു. സമഷ്ടി**ബം** ല ശരീരമായ വിരാട്ശരീരത്തിലോ, സമഷ്ടി**നുക്**ഷ് ശരീമോയ ഹിരണ്യഗർഭശമീരത്തിലോ, സമഷ്ട്ര കാരണഗരീരമായ മലലകൃതി എന്ന ഈ ശചര ശരീരത്തിലോ ദൃഷ്ടി പതിയുന്നവക്ഷാം, ഏകഭാ വത്തെ കാ**ണാന്ന**തായി വ**രിക**യില്ല. അ തുപോലെ വൈശചാനരനിലോ ഹിരണ്യഗർഭനിലോ ഈശേച രനിലോ മൃഷ്ടി പതിഞ്ഞാലും, ഏകഭാവത്തിൽ ളഷ്ടി പതി**ഞ്ഞതായി വരുന്നു ല്ല. മേൽപറഞ്ഞ** മൂന്നു സമഷ്ട്രിശരീക്കോളിൽനിന്നും വ്വതിരിക്തമാ യും വൈശചാനരൻ, ഹിരണ്വേഗർഭൻ, ഈശേച രൻ എന്ന മൂന്നു ചൈതന്വഭാവ**ണ്ട***ഠംക്ക***് അതീത** മായുമുള്ള പരബ്രഹുഭാവത്തിനു മാത്രമേ ഏകഭാ വമുള്ള. അതിനെയാണു് കുഴിഞ്ഞ ആറും ഒൻ പതും അല്വായങ്ങളിൽ 'തത്' എന്ന പദത്തം

തെറെ ലക്ഷ്യാത്ഥമായി വിവരിച്ചിട്ടുള്ളത് തത് പടത്തിനെറെ വാച്യാത്ഥങ്ങളിൽ സമഷ്ട്യപാധി കളായി വിവരിച്ചിട്ടുള്ള മുഴവൻ പ്രപഞ്ചത്തിലും പാമാതമാവിനെറെ സവാന്തയ്യാമിഭാവങ്ങളിലും ബുദ്ധിയെ ഉറപ്പിയ്ക്കാതെ, അതിനെ അവയിൽ നിന്നെല്ലാം നീക്കി, പരമാതമാവിനെറെ സവാതീ താവമായ തത്പടലക്ഷ്യാത്ഥത്തിൽ ബദ്ധിയെ ഉറപ്പിക്കണമെന്നാണ് സവത്തിലും ഏകഭാവ തെതക്കാണുക, എന്ന വാക്യാകൊണ്ട് സൂചിപ്പി ക്കപ്പെടുന്നതു.

8. വിഭക്തഭാവങ്ങ**ഠം എന്നവ**യിൽ അനേ **കം** പടികളിലായി നില്ലുന്ന വിവിധജീവജാലങ്ങ ളം ഉശപ്പെടും. ഇവരിൽ സ്ഥൂല **ശരീരത്തോടുകൂടി**യവരും വിഭക്തമാവ -അല്പാ അംഭേളിതെ അവിഭ ത്തവരുമായി അസംഖ്യം **ക**്തരാ ത**ാടത**ന ന്മാർ ഉണ്ട്. സകല ജീവന്മാരും **ക**ാണം കം. **ഒ**ാരോവിധത്തിലുള്ള ഉവാധികളെ **ഞ**ത്രേയിച്ചാണു് നില്ലൂ**ന്ന**ഉു്. മനുഷ്യവഗ്ഗത്തി ലുള്ള ജീവനെ നോക്കുന്നപക്ഷം അന്നമയം, പ്രാ **ണ**മയം, മനോമയം, വിജ്ഞാനമയം, **ആ**നന്ദമ യം എന്ന അഞ്ചു കോശങ്ങളും, ഈ കോശങ്ങ ളിൽനിന്നും വിലക്ഷണനായും ജാഗുത്, സചപ്പം, സുഷുപ്തി എന്ന മുന്നവസ്ഥകരംക്കു സാക്ഷിയായും, വത്തിക്കുന്ന കൂടസ്ഥനെന്നും പ്രത്യാഗാത്മാവെന്നും വിളിക്കപ്പെടുന്ന തുദ്ധചൈതന്വഭാവവും

ഓരോ ജീവഭാവത്തെ നോക്കിയാലും ഉപാധിയും ഉ പാധിവിലക്ഷണമായ ചൈ**ത**നൃവും ഉള്ളതാ യിക്കാണുന്നു. ഉപാധികളിൽകൂടിയോ ഉപാധി കളിൽകൂടി പ്രകാശിക്കുന്ന ചൈതന്വഭാവങ്ങ ളിൽകുടിയോ നോക്കുന്നചക്ഷം, വിഭക്തഭാവം മാത്രുമ ഒർശനവിഷയമാകയുള്ള. ഓരോ ജീവ നിലും ഉപാധിവിലക്ഷണമായും ജാഗ്രഭാഭിഅവ സ്ഥകരംക്കും അവയിൽകൂടി കാണപ്പെടുന്ന ചൈ തനുഭാവങ്ങറംക്കാ അതിതമായം വത്തിക്കുന്ന തുളാ ചെതന്വഭാവത്തിൽ വിഭക്താവസ്ഥയില്ല. സവിച്ചീവാമാക്കും കൂടസ്ഥചൈതന്വാമായി നില്ലൂ ന്നതു് ഏകവും അഭചതീയവുമായ ബ്രഹ്മചൈതന്യം മാത്രമാണ്. സകല ജീവന്മാക്കും അവിഭക്തഭാവം **കൂടസ്ഥചൈതനുത്തിൽ മാ**ത്രമെ കാണപ്പെടുക യുള്ള. ഈ തിനെയാണാ് കഴിഞ്ഞ മൂന്നാം ഒൻപതും അദ്ധ്വായങ്ങളിൽ തചംപദലക്ഷ്വാർത്ഥമായി വിവ രിച്ചിട്ടുള്ള **തു്.** 'വിഭക്തഭാവങ്ങളിൽ അവിഭക്ത **തതചത്തെ കാ**ണാക് എന്ന വാക്യംകൊണ്ടു **തച**ം **പ**ദലക്ഷ്വാർത്ഥതിൽ ബധിയെ ഉറപ്പിക്കണം എന്നതാണ് സൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്നത്ര്.

9. മേര് പറഞ്ഞ ഉണ്ടു മർശനങ്ങ ഗം കൊണ്ടും കേരു സാധകന് നേത്ത ചമസി<sup>33</sup> എന്ന മഹാവാ കൃത്തിനെറ അർത്ഥാ അനുഭവത്തിൽ വരുന്ന താണു്. ഇപ്രകാരം അനുഭവം വരണമെങ്കിൽ അതിലടങ്ങീട്ടുള്ള പദങ്ങളുടെ അർത്ഥത്തേയോ മുഴവൻ വാക്വത്തിനെറ അർത്ഥത്തേയോ യുക്തി ഗ്രഹിച്ചാൽപോരാ. കൊണ്ടുമാത്രം ത്രവണം, മനനം, നിടിച്ച്വാസനം "തത്ത്വമസി" മൂന്നു അഭ്വാസക്രമങ്ങളെ ആചരി എന്ന - മഹാവാ കൃത്തിന്റെ അ ച്ച്, തചംപദശോധന, തത്പദ നാഭവ ഇഞ്ഞാനം. ശോധന, അസിപദശോധന എ ന്ന മൂന്നും സാധിക്കുന്നവക്കുമാത്രമേ വാക്വാർത്ഥം ബോദ്ധ്വാമാവുകയുള്ള. ഈ അഭ്വാസക്രമത്തേയും അതുമൂലം സിദ്ധിക്കുന്ന പരമാത്മസാക്ഷാത്കാര തേ. ചുമാണും ഇഞാനയോഗമെന്നു പറയുന്നത്.

സാധനനിരുപണ അല്യായത്തിൽ ആ 10. ത്മസാക്ഷാത്കാരത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവനു ഉണ്ടായി രിക്കേണ്ട സമ്ഗുണങ്ങളയും അ ജ്ഞാനുയാഗ വൻ ദൂരീകരിക്കേണ്ട റൂർഗ്ഗണങ്ങ മാഗ്റ്റത്തിത ഒരു ളേയും പററി വിസ്താരമായി് പ്രതി സാധ∞ അണഭായി പാദിച്ചിട്ടുണ്ടെങ്കിലും, രിക്കേണ്ട പ്രത്വേ ജ്ഞാന കസാധാനങ്ങായം. യോഗമാർഗ്ഗത്തിൽ ഒരു സാധ കൻ പ്രത്യേകം ശ്രദ്ധവയ്ക്കേണ്ടതായി ചില സാധ നങ്ങൾ ഉണ്ടു്. അവയിൽനിന്നും വ്വതിചലിക്കുന്ന പക്ഷം വലതായപ്രതിബന്ധങ്ങരം സംഭവിക്കാൻ ഇടയുള്ള തിനാൽ അവയെ ഉഞ്ഞാനശാസ്ത്രം സം ബന്ധിച്ച സകല ഗ്രന്ഥങ്ങളും പ്രതിപാഭിക്കുന്നു ണുട്. അവയെ സാധനചതുഷ്യമം എന്നും സാധ നചതുഷടയസമ്പത്തെന്നും പറയുന്നും.

## വിവേകചൂഡാമണിയിൽ ശ്രീമത് ശങ്കരാചായ്വർ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നം.\*

സധേനാന.ത്ര ചരചാറി കഥിതാനി മനീക്കിളിഃ യേഷു സത്തോവ സന്നിഷ്ഠാ യദഭാവേ ന സിജ്വതി ആരംഭര നിത്വാനിച്ചവസ്തുവിവേകഃ പരിഗണ്യതേ ഇഹാമുത്രവലഭോഗവിരാഗസ്തുദനന്തരം

ശമാദിക്കുട് കസമ്പത്തിർമുമുക്കു ചമിതിസ് എടം ബ്രാഹ്മസത്വം ജഗന്മിത്ഥേത്വേവാര്രപോപിനിശ്ചയു സോയം നിത്വാനിപ്പാവസ്ക്കാവിചേകും സമുദ്യ എതു തരു ഒപരമഗ്വം ജുഗുപ് സായാ ഒക്കുനന്ത്രവണാദിജി

ഭേഹാദി ബ്രഹ്മപയ്യാന്തേ എനിത്വേ ഭോഗ്വവസ്സുനി വിരജ്വവികയവ്രാരോക്കുന്നു ചാരുകൾ മുക്യാ സംവലാക്കു നിയതാവസ്ഥാ മനസഃ ശമ ഉച്ചത്ര വിക്ഷായളും പരാവത്തു സ്ഥാപനം സ്വസാമാക്ക

ഉ ഭയേഷാമിന്റ്രിയാണാം അ 828 പരിചിത്തിതു ബാഫ്യാനാമംബനം വൃ ഉത്ത ഉരക്കോപരതിരുത്തമാ സഹനം സവ്വദു മാനാമപ്രതീകാരപൂവ്വകം ചിന്താവിലാപരഹിതം സാതിതിക്കൊനിഗാള്യതേ

ശാസ്ത്രസ്വ ഇരു പാക്യസ്വ സത്യ**ബുല**്യാവധാരണാ സാ **ശ്രാ**യാ കഥിതാ സമ്മിയ്യയാ വസ്ത്രപലള്ളതേ സമ്യ**ഗാസ്ഥാ**പനം ബുജോ ഇരേയ ഇഹുക്ക് സവ്വദാ തത് സമാധാനമിത്യക്കും ന ഇ ചിത്തസ്യ ലാലനം.

അഹങ്കാരാഭിഭേഹാന്താൻ ബന്ധാനജ്ഞാനകല്ലിതാൻ സ്വസ്വത്രപാവബോധേന മോക്തുമിച്ഛാ മുമക്ഷ [താ

വി ചൂ.18.28.

upmon തോഗമാർഗ്ഗത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്ന **കുന്ദ** സാധകന്ദ് നാലൂ സാ**ധനങ്ങ**ഗം ആവശ്യമാ ണെന്ത് പണ്ഡിതന്മാർ പറയ്യ ധാനധ ച മ എ ന്നാണും. ഈ നാലു സാധനങ്ങൾം യം---ഒരു സാധകന്ത് ഉള്ള പേഷ്യം, അവ (1) നിച്ചാനി ന്താണാനനിഷ്ഠ സിജിക്കം. ഇല്ലാ തൃവസ്ത ചിവേകം, (2) ഇഹാമുത്രാ ത്തപക്ഷം അവനു ജ്ഞാനനിഷ്ഠ 🕶 സലഭേദേശ .ചി **ഉണ്ടാകുന്നതുമല്ല**. അവയിൽ പ്ര മാഗം, (3) തമാളിഷാ ഥമസാധനമായി ഗണിക്കപ്പെട്ട കസമ്പത്തി, ന്നതു നിത്വാനിത്വവസ്തവിവേകവും (4) മൂക്ഷുത്വം. രണ്ടാമത്തെ സാധനം ഇഹാമത്രാ ത്ഥാലഭോഗവിരാഗവുമാകുന്നു.

മൂന്നുമത്തെ സാധനം ശമാദിഷട്കസവാത്തെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അതിൽ ശമം, ദമം, ഉചരതി, തിതിക്കാ, സമാധാനം, ശ്രേദ്ധ എന്നു ആദ്യ ഇണ ജോം ഉശപ്പെടുന്നു. നാലാമത്തെ സാധനമാണു മുക്ക്യത്വം, അല്ലെങ്കിൽ മോക്ഷേച്ചു എന്നു പറയപ്പെടുന്നത് സവത്തിനം ആദികാരണമായ ബ്രാമം മാത്രം സത്വമെന്നം, അതിനന്വുമായികാ നാപ്പെടുന്ന ജഗത്തു മുഴവനും മിഥ്വയാണെന്നുമോയികാ നിശ്ചയത്തെയാണ് നിത്വാനിത്വവസ്കവിവേക മെന്നു പറയുന്നത്. സ്മൂലഭേഹത്തോടുകൂടിയ ഇപ്പാലോകത്തിലെ അവസ്ഥമുതൽ ഉത്തമമായ സത്വലോകത്തിൽ ബ്രാമാവിനെറെ അപസ്ഥവരെ കളെ നേരിട്ടു കണ്ടും വരലോകത്തിലെ അവസ്ഥ കളെ ത്രവണംചെയ്തും, യാതൊരുവിധമായ രാഗ വുമില്ലാതെ വരുന്ന മനോഭാവത്തെയാണു് ഇഹാ മുത്രാർത്ഥഫലഭോഗവിരാഗം അല്ലെങ്കിൽ വൈ **രാഗ്വം** എന്നു പറയുന്നത്ര്. താൻ ലക്ഷ്യമായി കരുതുന്ന തത്വത്തിൽ അന്ത്യകരണത്തെ ത്തുന്ന ശക്തി ശമം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. നേന്ദ്രിയങ്ങളേയും കുമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളേയും അവയ്ക്കു മ്മ വിഷയങ്ങളിൽ നിന്നും പി

ൻതിരിച്ച് അന്തഃകരണത്തിൽ

ശമം, ഒമം, ഉച രതി, തിരിക്കം, തന്നെ നിമത്തുന്നതിനെയാണു് സമാധാനം, **അ** ₃თ.

*ഭമം* എന്നു പറയുന്നതു്. അന്ത്യ കരണ വൃത്തിയെ ബാഹ്വവിഷയങ്ങളിൽ മമിക്കാ നനായിക്കാതെ, **ഉള്ളിലോ**ട്ട പിൻതിരിക്കു ന്ന<u>യ്</u> ഉപരതി എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ക്കുണ്ടാകുന്ന ആധ്യാത്തികാടി ട്രീവങ്ങളെ ചിന്ത യോ വിലാപമോ കൂടാതെയും ആരോടും പ്രതി കാരേ ച്ഛുകൂടാതെയും സഹിക്കുന്നതിനെ തിതിക്ഷ എന്നു പറയുന്നു. ഗീത, ഉപനിഷത് മുതലായ ശാസ്ത്രങ്ങളിലും അവയി**ൽ ഉ**പദേശിക്ക**െപ്പട്ടതാ**യി വിവരിച്ചിട്ടുള്ള 'തത്തപ2സി' മുതലായവാകൃങ്ങ ളിലം സത്വതചബുദ്ധിയോടുകടിയ മനോവൃത്തി യെ ത്രൂടായെന്നുപറയുന്നു. വിഷയങ്ങളിൽനിന്നും തിരിക്കപ്പെട്ട ബൂജ്വിയെ ഇടവിടാതെ പരിശുജ മായ പരളുഹമതതചത്തിൽ ഉറപ്പിച്ച നിരത്തുന്ന തിനെയാണു് സമാധാനം എന്നു പറയുന്നതു. അല്ലാതെ ചിത്തത്തിന്റെ ലാളനയെയല്ല. അഹ കാരം മതൽ ഭേഹംവയെയുള്ള ഉപാധികളോട്ട് അജ്ഞാനംമുലമുണ്ടായിട്ടുള്ള താദംത്ത്വബന്ധത്തി ക്നിന്നും നീങ്ങണമെന്നും, ആയതു സ്ചസ്ചരൂപ ഒർശനംകൊണ്ടു സാധിക്കണമെന്നുമുള്ള ഇച്ഛയെ യാണു് മുമുക്ഷത്വം അല്ലെങ്കിൽ മോക്ഷോച്ഛ എന്നു പറയുന്നതു്."

ഈ നാലു സാധനങ്ങളും ഭഗവദ്ഗീതയിൽ പല ഘട്ടങ്ങളിൽ ഉപഭേശിച്ചിട്ടുള്ളവയും, സാധ നനിത്രപണം എന്ന ഇതിലെ രണ്ടാമല്യായ ത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുള്ളവയുമായ ഇണങ്ങളിൽ ഉറംപ്പെട്ടവതന്നെ, ശരിയായ ശരീരശുദ്ധിയും വികാരപരമായും വിചാരപാമായും വിജ്ഞാനപ രമായും പ്രവത്തിക്കുന്ന അന്ത്രദേരണത്തിനെറ ശുള്യിയും സംസ്താരവുംകൂടാതെ ആത്മീയമായുള്ള ഏതു യോഗമാർഗ്ഗത്തിലും ഉല്ലുഷ്മോ ഉന്നത്ത നഭവമോ സിദ്ധിക്കുന്നതല്ല.

11. ഒരു ജ്ഞാനയോഗിക്ക് ആവശ്യമുള്ളവയും ജ്ഞാനമാഗ്ഗത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്ന സാധകൻ പ്രത്യേകം ത്രഭാവയ്ക്കേണ്ടതുമായ ചെട്ടത്ത് പ്രധാന സാധനങ്ങളെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകങ്ങ്യ കൊ അപ്പട്ടത്ത്ത് പ്രദേശിക്കുന്നു....

2421

അമാനിത്വമദംഭിത്വ മഹിംസാ ക്ഷാന്തിരാർജവം ആചായ്പോപാസനം ശൗചം സൈഥയ്യമാത്മപിനിഗ്രഹം.\*

ഇന്ദ്രിയാത്ഥേഷ വൈരാഗ്യ-മനഹംകാര ഏവ ച ജന്മമൃത്യജരാവ്വാധി-ദുഖഭോഷാനുളർശനം അസക്തിരനളിഷചംഗു

പത്രഭാരഗ്രഹാഭിഷ നിത്വം ച സമചിത്തത്വ-മിഷ്ടാനിഷ്ടോ പപത്തിഷം.

<sup>\*</sup> അമാനിത്വം = താൻ വേണത്തോള പുകഴ്ഞിപ്പായാ തിരിക്കുക; അദാഭിത്വം = ടോടമില്ലായ്മ, വേഷയുകോളി കഠുകാണു് സ്വമഹത്വത്തെ പ്രകടിപ്പിക്കാതിരിക്കുക; അ ഹിംസാ = മനോവാക്കായങ്ങളാതെ അന്വരേ പിഡിപ്പിക്കാ തിരീകുക; ക്കാത്തിഃ = സ്ഹനശീഖം; ആർജവം = കപട മില്ലായ്മ; ആചായ്യോ പാസനാ = ഇതുമെയ്യുക്കു; ശൗചം = ശരീരുമുള്ളിയും മനുമുള്ളിയും; സൈനുള്ള = സ്ഥിത്യ, അന്മാ ഗ്രത്തിക സ്ഥിരമായ നിഷ്യ; ആശമവിനിഗ്രഹം = ദേഹം, ഇത്രിയം, മനസ്സ് മോഖയവേയെ മോക്ഷമാഗ്ഗത്തിനുപയോ ഗമള്ള പസ്വാവിൽ മാത്രം പ്രവർത്തിപ്പിക്കുക

<sup>†</sup> ഇന്ദ്രീയാ തേഫേഷു കൈ വരാഗ്വം = ഇന്ദ്രോയാ അമേ രാം അമേ കൈബ് ഓടിവിക്കു അളേളിൽ വിരക്ക് , അനാഹാകാരു = ഗാവ് മില്ലായ്മ; ജനാളുതൃ ജരാവ്വാധിട്ടുഖടോക്കാനാദേർശനം = ജന നാം, മരണം, ജര, വ്വാധി ഇവയിൽ ട്രൂഖത്തേയും ഭോഷ ത്തേയും വീണ്ടും വീണ്ടും ആ വോചിച്ചു കാണം ക; പുത്രദര ഗൃഹാമികും അസെക്തി = പുത്രർ, ഓരങ്ങരം, ഗൃഹം ഇവയിൽ

മയിചാനന്വയോഗേന ഭക്തിരവ്വഭിചാരിണ്ടി വിവിക്തദേശസേവിത്വ-മരതിർജനസംസദി. അദ്ധ്വാത്മള്ഞാനനിത്വത്വം തത്വള്ഞാനാർത്ഥദർശനം ഏതദ്ള്ഞാനമിതി പ്രോക്ത-മള്ഞാനം യദത്വേന്വ്ഥാ.

ഗീയ XIII, 7, 11

**അ സക്**തിയി**ല**ായ്മ; അനഭിഷാംഗു = വീഷയങ്ങളിൽ സമീചീനത്വബുലിച്ചം (നല്ലതാണേന്നബുലാ) മമത എമില്ലാ <sup>കനയിരി</sup>ക്കക; ഇഷ്ടാനിഷ്ടോപചത്തിഷു-നിത്വം ച-നമചി അനിഷ്ടസംഭവത്തിലും ത്തതാം 😑 ഇഷ്ടസംഭാഹത്തിലും നിത്വവും ഒരോപിധമനസ്സോടുകൂടി യാംതാരം ക്ഷോഭവുംകൂ ടാതെ വത്തിക്കക; മയി-ച'-- അനന്യയോഗേന-അവ്വഭിചാ രിണി. ഒക്തിം സർവാന്തയ്യാമിയും സവാതിതനുമായ എന്നി ൽ അനേന്വവം ഏകാതുവുമായ ഭക്തി; വിവിക്തദേശസേ വിത്വം == സാഭാവത്താലോ സാസ്താരംകൊണ്ടോ വിശുഭാവം മ**നഃപ്ര**സാദക**്പുമായ സ്ഥല**ത്തി**കു് വാസംചെയ്ത; ജന**സം സദി-അരതിഃ = അ ചിവേകി കളായ വിഷയസേക് തന്മാരുടെ **ഇട്ടത്തിൽ പ്രീതിയില്ലായ്മ; അദ്ധ്വാത്മ**ജ്ഞാ**നനി**ത്വതചം 😑 ആരമാവിടന അധികരിച്ചുള്ള ജ്ഞാനത്തിൽ ഫുപ്പോഴും വ തതചജ്ഞാനാ**ത്ഥദർശനം** — തത**ച**ജ്ഞാനോ ടകൊണ്ടുമ: (തൗമ മോക്ഷം ഡില്യിക്കയുള്ള എ**ന്ന നി**യിച്ചത്തോ ടുകൂടിയിരിക്കുക; ഏയോത് = ഈ ഇരപെയം; ജ്ഞാനം ഇ ി പ്രോക്തം = ജ്ഞാനത്തിനു പ്രധാനസാധനങ്ങളാക യാക് ജ്ഞാനം എന്നുതന്നെ പറയപ്പെടുന്നു; അതഃ-അന്യ ഥാ-യത് = ഇവയിൽനിന്നും അന്വമായിട്ടുള്ള അച്ലെക്കിൽ ഇവയ്ക്കു വിരേധേമായിട്ടുള്ള മാനിത്വം, ഒക്കം, ഹിംസ മുതലാ യവായല്ലാം, അജ്ഞാനം ഏവ ച = അജ്ഞാനം അന്നെ

**േതമൻ**ഗ ഗുണങ്ങളെ താൻ ശ്ലാഘിക്കാതിരി ക്കുക, ഭംഭമില്ലാതിരിക്കുക. മനോവാക്കായങ്ങഠം **കൊണ്ട് ആക്ടംതന്നെ പീഡയ്യൂ** കാരണമാകാതി രിക്കുക, സഹനശീലം, നിഷ്കപടമായി വത്തിക്കു ക, **ന**ത്തത്ര**ശ്രഷം, അ**ന്തരവും ബാഹ്വാവമായ തുചി തചം, സന്മാഗ്ഗത്തിൽ സ്ഥിരമായ പ്രതിഷ്യ, ദേഹം, **ഇ**ന്ദ്രിയങ്ങ**ഠം,** മനസ്സ മുതലായവയെ മോക്ഷമാ ഗ്റോപയോഗികളായ് മാഗ്ഗങ്ങളിൽ മാത്രം പ്രവ ത്തിപ്പിക്കുക, ഇളിയെഅരംക്കുള്ള ശബ്ദാഭിവിഷയ ങ്ങളിൽ വിരക്തി, ഗവ്വില്ലായ്മ, ജനനം, മരണം. ജര, വ്വാധി ഇവയിൽ ജബത്തേയും ഭോഷത്തേയും ആലോചിച്ചുകാണുക, പുതുൻ, വീണ്ടുംവീണ്ടും ഭായ്യ, ഗ്രഹം ഇവയിൽ ആസക്തിയില്ലായ്മ വിഷ യങ്ങളിൽ സമിചീനതചബുദ്ധിയും മമതയും ഇല്ലാ തിരിഷുക, ഇഷ്ടസംഭവത്തിലും അനുഷ്ടസംഭവ ത്തിലും നിതൃവം ഒരേവിധമനസ്സോടുകൂടി യാതൊ അക്ഷോഭവും കൂടാതെ വത്തിക്കു<sub>ം</sub> സവ്വാന്തയ്യാ മിയും സവാതീതനുമായ എന്നത് അനന്യവും **ഏക**ാന്തവുമായ ഭക്തി, സചഭാവത്താലോ സംസ്താ രംകൊണ്ടോ വിതുളാവം മന**്ല**സാളകരവുമായ സ്ഥലത്തു വാസംചെയ്ത, ആത്മാവിനെ അധികരി ജ്ഞാനത്തി**ൽ** എപ്പോഴം വത്തിക്കുക, തതചജ്ഞാനംകൊണ്ടു മാത്രമേ മോക്ഷം സിദ്ധിക്കു കയുള്ള എന്ന നിശ്ചയത്തോടുകൂടിയിരിക്കുക, ഈ ഇരുപേ**യ**ം ജ്ഞാനം എന്നുതന്നെ പറയപ്പെടുന്നും

ഇവയ്ക്കു വിരോധമായുള്ള മാനിതചം, ഭംഭം ഹിംസ മുതലായവ അജ്ഞാനകന്റ്രി അളാകുന്നു."

ജീവാത്മാ, പരമാതമാ, പ്രചഞ്ചം, ഇവയെക്കുറിച്ചും ഇവയും ഉള്ള പരസ്പര സംബന്ധര അക്കുറിച്ചും ശരിയായ ഉഞ്ഞാനം സിജ്ധിക്കുന്നതിന്റ് അമാ നിത്വം മുതലായവ മുഖ്യസാധനങ്ങളും കയാലാണു ഭഗവാൻ അവയെ ഉഞ്ഞാനം എന്നുതന്നെ പറയു ന്നെയ്. ഇവയും വിരോധമായുള്ള സ്വഭാവവും ആചാരവും ഒരുവനിൽ ഉണ്ടായിരുന്നാൽ അവസ് ഇഞ്ഞാനം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല എന്നുകടി ത്രേളതാനം യുടതോ ന്വ്വാൻ തവൻ ഉപദേശിക്കുന്ന തിൽ നിന്നും വ്യക്തമാകുന്നു.

12. മേൽപ്പറഞ്ഞ സാധനങ്ങളുടെ പരിച്ച ണ്ണത ഒരു ഉത്തമള്ഞാനിയിൽമാത്രമേ കാണുക യുള്ളൂ. ജ്ഞാനമാഗ്ഗത്തിൽ പ്രവേ

മതിയ പ്രശ് അിയ പ്രശ് കുന്നവന് സാ ർവത്രികമായപ്പേ മത്തി ഹർറ ആ പശ്യകത യുള്ള. ജ്ഞാനമാഗ്ഗത്തതെ പ്രവേ ശിക്കുന്നവർ ഈ ഓരോ സാധന ത്തിലും ശ്രദ്ധവയ്ക്കേണ്ടതാണും. അവയിൽ ഏതെങ്കിലും സാധന ത്തിനു വിപരീതമായുള്ള മനഃസ്ഥി തിയോ നടത്തയോ അവനിലുള്ള

പക്ഷം, അതിനെനിശ്ശേഷം ദൂരീകരിക്കുന്നതി നായി അവൻ തീവ്രമായി ശ്രമിക്കണം. സ്വഭാവ പരിശുദ്ധിയിലും സഭാചാരത്തിലും ശ്രദ്ധവയ്ക്കാരത, അന്തുകരണത്തിൻെറ ആലോചനാശക്തിയിലും നിശ്ചയശക്തിയിലും ത്രജായെ ഉറപ്പിച്ചാൽ, ആത്മസാക്ഷാത്കാരത്തിൽ താണ പടികളി**ൽ** കൂടിയും കാൽവയ്ക്കാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. അമാനി ചം, കൊ**ണ്ട**ാണാ് അഭ ഭിതചം അഹാരസ, ക്ഷാന്തി, ആർജവം മുതലായ ഗുണ ജ്ഞാനം എന്നു തന്നെ ഭഗവാൾ പ്രതിപാദിക്കുന്നത്. ുത്തുക്കുർടു തന്നിൽ **ഉണ്ട**ാകാതേയും പൂവ്കമ്മത്താൽ തന്നിലുണ്ടായി ട്ടുള്ള വരുന്നെ ബാധിക്കാതേയുമി**രിക്കണമെങ്കിൽ**, സവ് പ്രാണികളിലും പരമാത്മഭാവത്തെ കാണു കയും സാർവത്രികമായപ്രേമ**ത്തെ** തന്നിൽ വള **ഇ്തു**കയും ചെയ്താൽ മതിയാകുന്നതാ**ണു്**. മോക്ഷ നിലതന്നെ അ**ഖണ്ഡത്രപസ്ഥി**തി എന്നാണു് പറയപ്പെടുന്നത്. സവാത്മഭാവവും വൈരാഗ്വം, ആസക്തിയില്ലായ്മ അയ്യതന്നെ. വിവരിക്കപ്പെടുന്ന മനോഭാവം എന്നെല്ലാം മുമുക്ഷുവിനു ആവശ്യമെന്നു പറയുന്നതുകൊണ്ടു ലോകത്തോട് അമകപ്പാടെ വെറുപ്പാണ**്** വേ**ണ്ടതു് എന്ന**് വിചാരിക്കാനിടയുണ്ടു്. അപ്ര **കാരമുള്ള** മനോഭാവം **ഒട്ടുംതന്നെ ആശാ**സ്മൂമോ ജ്ഞാനമാഗ്ഗ് ത്തിൽ സഹായിക്കുന്നതോ അതിനാൽ സർവപ്രാണികളിലും പരമാത്മഭാവ ത്തെ കാണുന്നതായ മനോനില**െ**യ ബലപ്പെടുത്തി സാർവത്രികമായ പ്രേമത്തോടുകൂടിയും എന്നാൽ സചാർത്ഥബ്ലയിയിലും, അഹംകാരത്തിലും പ്രതി യ്പിതമായ രാഗം, **ആസക്തി** മുതലായ വയെ നിശ്ശേഷം ഭൂരീകരിച്ചു കൊണ്ടും, വത്തിക്കുന്നതാണ് **ഓരോ സാധകനം ചെ**യ്യേണ്ടത്ര്.

13. സകലപ്രപഞ്ചത്തിലും ഏകഭാവത്തെ കാണുക എന്നയും വിഭക്തഭാവങ്ങളിൽ അവിഭ ക്തവും കുടസ്ഥവുമായ പ്രതൃഗാത്മഭാവത്തെ കാണുക എന്നയുമാണു് സാതചികളുതാനാ എന്നു ഭഗവാൻ പറയുന്നതു്. തത്പടലക്ഷ്യാത്ഥത്തിലും തചാപടലക്ഷ്യാത്ഥത്തിലും ബുധിയെ ഉറപ്പി കുന്നതാണു് ഈ ദർശനാ എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു്. ത്രവണം, മനനാം, നിദിജ്യാസനാ എന്ന മുന്നു അഭ്യാസക്രമങ്ങളെ ശരിയായി അനുഷ്യിക്കുന്നവനു മാത്രമേ ഈ ഒർശനാ സിദ്ധിക്കുക

ശ്രാവണം. യുള്ള. മൂന്നാമദ്ധ്വായത്തിൽ പ്രതി ജ<mark>ിവാത്മ</mark>തതചത്തേയും ആറാമ പാദിച്ചിട്ടുള്ള **ജ**്വായത്തിൽ പ്രതിപദിച്ചിട്ടുള്ള പരമാത്മതതച ത്തേയും, ഒൻപതാമദ്വായത്തിൽ പ്രതിപാഭിച്ചി ജീവാത്മപരമാത്മ**േവങ്ങ** ഗക്കുള്ള ഐക്വ സംബന്ധത്തേയും ഒരു സാധകൻ ഗ്രഹിക്കുന്നപ ക്ഷം, അവന് സിഭ്ധിച്ചിട്ട**ണ്ടെന്നു** ത്രവ**ണ**ം പറയാം. കഴിഞ്ഞ ഒൻപതാമദ്ധ്വായത്തിൽ വ്വാ ഖ്വാനിച്ചിട്ടുള്ള ശതവമസ്<sup>1</sup>', പ്രേള്ഞ**ാനം** ബ്രഹമം, അയമാതമാ ബ്രഹമം, അഹം ബ്രഹമാ സ്തി<sup>3</sup>, എന്ന മഹാവാക്വങ്ങ**ം ആ**ത്മാ എന്നാം ബ്രഹമം എന്നും ഘോഷിക്കുന്ന ഏകവും അഭച ത്വയവും സച്ചിഭാനന്ദ്ര ചനവുമായ വസ്തുവിൽ നന്നും പ്രപഞ്ചമോ ജീവനോ ഭിന്നമല്ലെന്നും, സവ്വാ ഏകവും അല്പിതിയവുമായ ബ്രാമമാ നെന്നുമുള്ള ഗ്രഹണത്തെയാണു ശ്രവണം എന്നു പറയേണ്ടതെന്നു ഉളഗീത പറയുന്നുണ്ട്. മറവു വിധത്തിൽ വൃത്വസ്തബുധിയോടുകുടി ഈ വാകൃ ങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കുന്നപക്ഷം, അതു ശ്രവണമാവുക യില്ലെന്നും ഇളഗീതയിൽ സിദ്ധാന്തിച്ചിരിക്കുന്നു.

14. ത്രവണാനന്തരം സാധകൻ അനുമ്യിക്കേ ജൂ അള്യാസക്രമമാണു മനനം. തചാചദത്തി നെറയും തത്പദത്തിനെറയും മനനം. അസി പടത്തിനെറയും ശോധന പാസ്തവത്തിൽ ആരംജിക്കുന്നതു മനനത്തിലാണ്. തചാപദശോധനയുടെ സ്വഭാവ ചാപദംഗോ ത്രതിൽ താഴെ പറയു ധന. ന്നല്രകാരം വണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_

ധരേദ്ധാം, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾം, മനസ്സ്,ബുദ്ധി, അഹ കാരം, അവയിലെല്ലാത്തിലം താഭാത്മ്വത്തോടുകൂടി വത്തിക്കുന്ന പൈതന്വം, ഇപ്രകാരമുള്ള ഭേരുസം ലോതര്രപമാണ് ഞാൻ എന്നു വ്യവഹരിക്കപ്പെ ടുന്നത്ര്. ഇവയിൽ സ്ഥൂലശരീരം ജനിക്കുകയും വളരുകയും പലവിധത്തിലുള്ള വികാരത്തെ പോപിച്ചു നശിക്കുകയും ചെയ്യുന്നും. ഇതിനെ പല അവസ്ഥകളിലും ഞാൻ കാണുന്നുണ്ട്. അതി നാൽ പ്രഷ്പാവായ ഞാൻ ഈ ദേഹമല്ല. ജ്ഞാനേ ന്ദ്രിയങ്ങളും കമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും ആകാശാഭി ഭൂതങ്ങ ളുടെ വികാരമായതിനാലും അവ എന്റെ നിയ ന്ത്രണത്തിന് വിധേയമായതിനാലും ഇന്ദ്രിയങ്ങളും ഞാനല്ല. **പ്രാണൻ എന്നതു** നാനാവിധത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നു. അതിനെ എനിക്കു നിയന്ത്രിക്കു വാനം സാധിക്കുന്നുണ്ട്. അതിനാൽ പ്രാണനം ഞാനല്ല. മനസ്സ്, ബുദ്ധി, ചിത്തം, അഹങ്കാരം എന്നു് നാലു രൂപത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്ന അന്തു കരണവും ഉത്ഭവം, നാശം, എന്ന സ്വഭാവത്തോ ടുകൂടിയ**തു തന്നെ. അതും എൻെറ നിയന്ത്ര<b>ണ**ത്തി ന വിഷയമായിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ അന്ത്യകരണ വം ഞാനല്ല. സുഷുപ്തിയിൽ അജ്ഞാനം മാത്രം **ശേഷിക്കുന്നു**. അഞ്ഞാനവും എനിക്കു ദൃശ്യമാ**ണു്.** അതു എനിക്കു ദൃശ്വമായതുകൊണ്ടാ**ണ്** ഉ**ണ**രു ബോഗം ഞാൻ ഒന്നും അറിഞ്ഞില്ല എന്ന ഓമ്മ എനിക്കുണ്ടാകുന്നതു്. അതിനാൽ ഞാ**ൻ വാസ്ത**വ ത്തിൽ സ്ഥൂലഭേഹം മുതൽ അജ്ഞാനംപരെയുള്ള സകലഭാവങ്ങളേയും കാ**ണുന്നവനും** അറിയുന്നവ **നു** മായ ജ്ഞാനസചത്രുപനാണു്. ഇമ ഗ്നാ് ഒര രീരം സൂക്ഷ്യശരീരത്തിലി**ല്ല.** സ്ഥൃചവം സൂക്ഷ്യവും ആയ ശരീരങ്ങരം കാരണശരീരത്തിലല്ല. ഈ മുന്നു ശരീരങ്ങളും കടന്നുനില്ലൂന്ന കൂടസ്ഥനെന്ന തുരിയ ഭാവത്തിൽനിന്നും നോക്കുന്നപക്ഷം, ഈ മൂന്നു

ക**ംണ**ന്നില്ല. നു വുർത്തു വേട്ടു വുറ ത്രികാലങ്ങളിലും അറിവുമാത്രമായ സചരുപമായിവത്തിക്കുന്ന ചൈ തന്വാം മാത്രം അനുസൂതമായി നില്ലുന്നുണ്ട്. അതു കൊണ്ടു് ഞാൻ സ്ഥൃദര, സൂക്ഷൂര, കാരണം എന്നു പറയപ്പെടുന്ന മുന്നു ശരീരജ്ജ്ളിൽനിന്നും വല നിഷ്യളങ്കുഞ്ഞാനസചര്ര**പനാകുന്തു.** ക്ഷണനായ ജാഗുദവസ്ഥയിലുള്ള അനുഭവങ്ങളൊന്നും തന്നെ സ്വപ്നാവസ്ഥയിലില്ല. ജാഗ്രത്, സ്വപ്നം എ ന്ന രണ്ടവസ്ഥകളിലെ അനുഭവങ്ങളെയും സുഷുപ്തി യിൽ കാണുന്നില്ല. ജാഗത്,സചപ്നം, സുഷപ്തി എന്ന മൂന്നവസ്ഥകളിലെ നേനുഭവങ്ങളേയും *തു*രീ യം എന്ന കൂടസ്ഥനെടർശിക്കുന്ന അവസ്ഥയിൽ കാണുന്നില്ല. കൂടസ്ഥഭാവത്തെയും കടന്നു ചൈതന്വമായി നില്കുന്ന അവസ്ഥയിൽ മേല്പറ ഞ്ഞ നാലവസ്ഥകുളും ഇല്ല. ഞാൻ ഈ നാലവ സ്ഥകളേയും കാണുകയും അവകഗംക്കെല്ലാം അതീ തനായി നില്ലൂകയും ചെയ്യുന്നു. സ്ഥുലശരീരം ഉപാധികളിൽ അഞ്ഞാറാംവരേയുള്ള നിന്നും വിലക്ഷണനായും ദൃഗ്രൂപിയായും വത്തി ക്കുന്ന ഞാൻ നിത്വനും അഭചിതീയനും നിഷ്കുളങ്ക **ചൈതന്**വസചരുപന്നമാകുന്നു.<sup>ു</sup>

ഇപ്പകാരം തചാപദശോധനകൊണ്ട് അനു ഭവപ്പെടേണ്ട കൂടസ്ഥചൈതന്വത്തേയാണു ഭഗ വാൻ താഴു പറയുന്ന ഗ്ലോകങ്ങ**ാ**കൊണ്ടു വണ്ണി ക്കുന്നതു:— ഇന്ദ്രിയാണി പരാണ്യാക്കും ഇന്ദ്രിയേള്വം പരം മനഃ മനസസ്തു പരാ ബുദ്ധിഃ യോ ബുജോം പരതസ്ത സഃ.

ഗീത. III. 42.

ന ജായതേ ശ്രിയതേ വാ കഭാചി-ന്നായം ഭൂതചാ ഭവിതാ വാ ന ഭൂയ അജോ നിതൃദ ശാശചതോയം പുരാണോ ന ഹനൃതേ ഹന്യമാനേ ശരീരേ.

ഗീൗ. II. 20.

്യൂന്ദിയങ്ങരം ശരീരത്തെക്കാരം ശ്രേഷ്ഠമാകുന്നു. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കാരം ശ്രേഷ്ഠമാണം മനസ്സ്. മന സ്സിനേക്കാരം ശ്രേഷ്ഠമാണം ബുദ്ധി. ബുദ്ധിയെ ക്കാരം ശ്രേഷ്ഠമാണി വത്തിക്കുന്ന യാതൊരു ചൈ തന്വാവസ്തുവുണ്ടോ അതിനെയാണു ആത്മാവെന്ന റിയേണ്ടത്ര്. ജീവാത്മാവിന്റെറ വാസ്തവസ്ഥഭാവ മായ ക്രസ്ഥേൻ അല്ലെങ്കിൽ പ്രത്യാഗാത്മാ ഒരിക്കലും ജനിക്കുന്നില്ല. ഒരിക്കലും മരിക്കുന്നുമില്ല. ഒരിക്കൽ ഇല്ലാതെയായി പിന്നീട്ട ഇല്ലാതെയാവുകയോ ചെയ്യുന്നില്ല. ഈ ആത്മാവു് ജനനമില്ലാത്തവന്റു നിത്വന്തം ശാശ്വതനും പുരാണനും ഈ ശരീരം നേശിച്ചാലും താൻ നശിക്കാത്തവന്മാകുന്നു.

ഈ ശ്ലോകങ്ങളെ മൂന്നാമച്യായത്തിൽ വ്യാഖ്യാ നിച്ചിട്ടണ്ടു'.

**തചാപദശോ**ധനയിൽ തൻെറ സാധകൻ അഹംബദ്ധിയെ സ്ഥൂലശരീരം, സൂക്ഷ്മശരീരം, കാർ ണശരീരം എന്ന മൂന്നു ഗരീരങ്ങളിൽ ഉശപ്പെട്ട അന്നമയം, ലാണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞാ ആനന്ദമയം എന്ന അഞ്ചുകോശങ്ങളിൽ **ഒാരോ കോ**ശത്തിൽനിന്നും അന്തർമ്മുഖമായിവിട്ട് **അ**ജ്ഞാനമെന്നും അവിദ്വയെന്നും പറയ**പ്പെടുന്ന** കാരണശരീരവും കടന്നുപോകാന്തണ്ട്. ഇപ്രകാ*ര* കിട്ടാനുള്ള നിഷ്യയെ **ശോ**ധനകൊണ്ടു് ശ്രീമത ശങ്കരാചായ്ക്കർ വിവേകച്ചുഡാമണിയിൽ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വണ്ണിക്കുന്നു:\_\_\_\*

<sup>\*</sup> കോടെശന്നേമയുടെ ഉളൂം
പഞ്ചില് രാത്മാന സംവൃതോ ഭാതി
നിജശക്തി സമുത്പടനെ;
ടെശവലപടാലെ രിവാംബുവാപിസ്ഥം,
തപ്ടെ ഛവാലാപനയേ
സമൃക്സചിലം പ്രതീയതേ ഇലോം
തൃഷ്ണാസന്താപകരം
സുളം സൗഖൃപ്പം പരം പുംസു,
പഞ്ചാനാ മപി കോശാനാ \_
മപവാമേ വി ഭത്യയം ഇലോ;
നിതൃ നേരങ്ങകരം:
പ്രതൃശ് തുപം പരം സവയം ജ്യാത്യം,
ആത്മാനാത്രവി വേകും

പേരെ കളുത്തിലെ ജലം തന്നിലുള്ള ശക്തി ബീജങ്ങളിൽനിന്നും ഉണ്ടായ പായൽകൂടും കൊണ്ടു മുടപ്പെട്ട് ശോഭിക്കാത്തതുപോലെ, ആത്മാചെത ന്വവും അന്നായം, പ്രാണമയം, മനോമയം, വി ഉഞാനമയാം ആനന്ദ്രമയം എന്ന അഞ്ചു കോശ ജേളാൽ ആവൃതമായിരിക്കുന്നതിനാൽ ശോഭിക്കു ന്നില്ല. കളത്തിലുള്ള പായലിനെ നീക്കുമ്പോഗം ജലം ശുഭ്യമായി പ്രകാശിക്കുകയും ഭാഹം, താപം മുതലാ മവയെ ശമിപ്പിക്കുന്ന സ്വഭാവത്തോടുകൂടി മനുഷ്യക്ക് അതൃത്തം സുഖപ്രദേവയിത്തീരുകയും ചെയ്യുന്നു.

ആത്മാവിനെ ആവരണം ചെയ്തിരിക്കുന്ന അഞ്ചു കോശങ്ങളേയും അപവദിച്ച് അതായതു അഹംബുദ്ധിയെ അവയിൽ നിന്നെല്ലാം നീക്കി കൂടസ്ഥനിൽ നിറുത്തുമ്പോരം പരിശുദ്ധമായ ആത്മസ്വരുപം പ്രകാശിക്കും. അള് നിത്വാനന്ദ മാകുന്ന ഏകസേസ്വരു പമായും പ്രതൃശ് സ്വരുപ മായും സ്വയം ജ്വോതിസ്സായും സവ്ദൃശ്യങ്ങളിൽ നിന്നും വിലക്ഷണമായ ദൃഗ്ശുപമായും പ്രതൃ

വി. ചു. 151 -155\_

തേരെനേവാനന്ദീ ഭവതി സചം വിജ്ഞായ സച്ചിദാനന്ദം, മുഞ്ജാദിഹീകാമിവ ഭാളവശ്ശാത് പ്രതൃഞ്ചമാത്മാനമാസംഗമക്രിയം വിവിച്ച തത്ര പ്രവിചാപ്വ നർവം തമാത്മാനാ തിക്ഠതി യം; സ മുക്തം;

അതിനാൽ സംസാരബന്ധത്തിൽ **ക്ഷ**പ്പെടും. നിന്നും വിമുക്തനാകാനിച്ഛിക്കുന്ന വിദചാൻ അനു ഷ്ഠിക്കേണ്ടത്ക് ആത്മാനാത്മവിവേകമാകുന്നു. ആ **വിവേകത്താ**ൽ സച്ചിഭാന**ന്ദ**സചരൂ**പ** താൻ നാണെന്നറിയുകയും, ആനന്ദസചത്രപനായിത്തീത കയും ചെയ്യും. മുഞ്ഞപ്പല്ലിൽനിന്നും മല്യവത്തി യായ ഇഷികയേ (മല്യോയുള്ള തളിരിനെ) യെന്ന പോലെ, ട്ട**ശ** മായുള്ള സകലകോശങ്ങളിൽ ന്വന്നും അസംഗനും അക്രിയനുമായ പ്രത്വഗാതമാ വിനെ പിരിച്ച് അതിൽ തന്നെ അഹംബുക്കിയെ **ഉ**റപ്പിച്ച് . അന്നമയം മുതൽ ത്തുനന്ദ്രമയം വരെയുള്ള സകല ഉപാധികുളയും (അല്ലെങ്കിൽ മായയേയും, മായാകാത്വമായ മഹത്തു മുതൽ ദേഹ **ച<u>യ്യ</u>ന്തമു**ള്ള സവ്**ത്തേയ**്യ അതി**ൽ തന്നെ** ലയി പ്പിച്ച് പ്രതൃഗാത്മസ്വശ്രപമായിത്തന്നേ യാവ നൊരുത്തൻ നിൽക്കുന്നുവോ അവൻ മുക്തനായി ത്തിരുന്നു.

15. സ്ഥൂലപ്രപഞ്ചം മുഴുവുന്നേയും സൂക്ഷ്മ പ്രപഞ്ചത്തിലും, സൂക്ഷ്മപ്രപഞ്ചത്തെ കാരണ മായ പ്രകൃതിയിലും, പരവും തത്രടയോ ജന്പരവുമായി കാണപ്പെടുന്ന ധന. പ്രകൃതിയെ പരമാത്താവിന്റെറ സവാതിതമായ നിർഗുണഭാവത്തിലും, ഭാവന കൊണ്ട് ലയിപ്പിച്ചകാണന്നതിനെയാണു് തത് പടശോധന എന്നു പറയുന്നതു്. വിരാട്ശരീരം ത്ത

ഫിരണ്യങ്ങൾ ഭശരീരത്തിലും, പരമാതമാ ചിന്റെറ്റ് വൈ*ശ*ചാനരഭാവത്തെ ഹിരണ്വഗർഭൻ പരമാത്മഭാവത്തിലും അട**ങ്ങിനു നാ**നി കാണുന്നതാണു് തത്പദശോധനയിൽ മായിചെയ്യേണ്ടത്ല്. **രണ്ടാമത**ായി സാധകൻ **ഹിരണ്വഗർഭശരീരമായ സൂക്ഷ്മമഹാപ്രവഞ്ചത്തെ അതിനു കാരണമായുള്ള** മൂലപ്രകൃതിയായി കാണു പരമാത്മാവിന്റെറ **ഫി**രണ്വഗർഭഭാവ **ഭത്ത ഈശ**ചരഭാവത്തിൽ അടങ്ങിയതായിക്കാ**ണു** കയും ചെയ്യുന്നു. മൂന്നാമതായി മൂലപ്രകൃതിയെപരാ ലുകതി എന്നും അപരാലുകൃതി എന്നും ലുകാ ശിക്കുന്ന പരമാതമാവിനെറ ശക്തിയായി കാണു ശക്തിക്കു പരമാതമാവിൽ നിന്നും ഭി**ന്നമാ**യൊ സ**ചതന്ത്ര**മായൊ സത്തയി **ല്ലാത്തതിനാൽ പരമാത്മാവിൻെറ** സവ്വാതിത ളാവത്തെ ഒർശിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇപ്രകാര മുള്ള തത് വടശോധന പാരമാർത്ഥികവും അന നിഷ്കുളങ്കവുമായ പരാഭക്തി കൊണ്ടു മാത്രം സിജിക്കുന്നതാണു്. ഈ മാതിരി തത്പ മശോധനയിച്ചുള്ള അനുഭവത്തെയാണു ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകം കൊണ്ടു്. ഉപദേശിച്ചി ചിട്ടമ്മത്.—

> മയാതതമിഭം സവം ജഗഭവ്വക്തമുത്തിനാ മത് സ്ഥാനി സർവഭ്രതാനി ന ചാഹം തേഷ്യവസ്ഥിതു

ന ച മത്സ്ഥാനി ഭൂതാനി പശ്യ മേ യോഗമൈഗ്രചരം ഭൂതഭുന്നച ഭൂതസ്ഥോ മമാത്മാ ഭൂതഭാവനഃ

ഗീത. IX: 4&5

''ഇന്ദ്രിയങ്ങഠംക്കും മനസ്സിനും അഗോചനോ യിരിക്കുന്ന എന്നാൽ സ്മൂലമായും സൂക്ഷ്മമായും കാരണമായും വത്തിക്കുന്ന ലോകം മുഴുവനും വ്യാ പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ ചരവും അച്ചം രവുമായി മുന്നു ലോകങ്ങളിലും വത്തിക്കുന്ന സർവ ഭ്രതങ്ങളും എന്നിൽ തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. അങ്ങനെയാണെങ്കിലും അവയിൽ ഞാൻ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

് എൻറ്റ് ഐശ്വരമായ യോഗത്തെ അതാ യതു പരവും അപപ്പേമായി പ്രകാശിക്കുന്ന പ്രകൃ തിക്കു് അതീതമായും കേവലസച്ചിദാനന്ദ്രഘ നമായും അടപിതിയമായും വത്തിക്കുന്ന പര ബ്രവ്മം എന്ന എൻെറ്റ പാരമാത്ഥകനില യെ കണ്ടാലും. ഈ മഹാപ്രപഞ്ചത്തിൻെറ ഘടകപടാർത്ഥങ്ങളായ അവ്യക്തം മുതൽ സ്ഥ്യൂ ലം വരെയുള്ള സർവഭ്രതങ്ങളിലും അവയുടെ വികൃതിഭാവങ്ങളായ സകല വസ്തക്കളിലും ഒന്നും തന്നെ സർവ്വാതീതമായ പരബ്രവ്മവസ്തുവായ എന്നിൽ വത്തിക്കുന്നില്ല. ഈ സകല വസ്ത സുഷ്ടിച്ചുകൊള്ളുന്നു. സർവത്തിനും ആധാരമായ ഞാൻ സകല ഭൂതങ്ങളേയും ഭരിക്കുന്നു. അല്ലാതെ അവ ഒന്നും തന്നെ എനിക്ക് ആധാരമല്ല." ഈ ഗ്ലോകങ്ങളെ ഈശചരസചരുപത്തെപ്പ ററി പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുള്ള ആറാമല്യോയത്തിൽ വ്യാ ഖ്യാനിച്ചിട്ടുണ്ടു്.

16. അസി'എന്ന പ**ദം** ജീവാ**തമപമോ** ത്മാക്കളുടെ ഐകൃസംബന്ധത്തെയാണാ് കാ**ണി** ജീവാത്മവാചിയായ ക്കുന്നത്ല്. ശച**ാ<sup>7</sup> പടത്തിനെ**റയും അസിച്ച ഒശോ ധത. ത്മവാചിയായ ൃത**ത**ാ പടത്തി ൻേറയും ലക്ഷ്വമായ അത്ഥത്തെ ദൃ**ഢമാ**യ ത്രവണ വം മനനവും കൊണ്ടു് അറിഞ്ഞുവരുമ്പോൾം ജീവാ തമാ, പരമാതമാ, പ്രപഞ്ചം, എന്ന മുന്നു തെപ ങ്ങളുടേയും തമ്മിൽ കാണപ്പെടുന്ന ജീവാത്മചേരമാ ത്മഭേദം, ജീവാത്മാവും പ്രപഞ്ചവും തമ്മിച്ചു ഭേടം, ജീവന്മാർ തമ്മിലു<u>ടെ</u> ഭേടം, പരമാത്മാ വം പ്രപഞ്ചവം തമ്മിലുള്ള ഭേദം, പ്രവഞ്ച ത്തിൽ വിവിധജ**ഡഭാവങ്ങ**ഠം തമ്മിലുള്ള എന്ന അഞ്ജു വിധത്തിലുള്ള വൃത്വാസങ്ങളും സാ ധകനിൽ നിന്നം നിശ്ശേഷം നീങ്ങിപ്പോകുന്നും താഴെ**പറയുന്ന** ശ്ലോ**കങ്ങ**ഗകൊണ്ടു ഭഗവാൻ പ്രതിപാളിക്കുന്ന തത്വത്തെ സാധകൻ **്ര**ത്വക്ഷത്തിൽ അനാഭവിക്കുന്നു:\_\_\_

2421

സർവഭ്രതസ്ഥമാത്താനം
സർവഭ്രതാനി ചാത്മനി
ഈക്ഷതേ യോഗയുക്താത്മാ
സർവത്ര സമടർശനഃ
യോ മാം പശ്വതി സർവത്ര
സർവം ച മയി പശ്വതി
തസ്യാഹം ന പ്രണശ്വാമി
സ ച മേ ന പ്രണശ്വതി
സർവ്യഭ്രതസ്ഥിതം യോ മാം
ഭേഷത്വേകത്വമാസ്ഥികും
സർവഥാ വത്തമാനോപി
സ യോഗി മയു വത്തതേ.

ഗീത VI. 29-31

ഇയ സ്റ്റോകങ്ങളെ കഴിഞ്ഞ ഒൻപതാമധ്യായ ഞ്ഞിൽ വ്യാഖ്യാനിച്ചിട്ടുണ്ട്.

ത്രവണവും മനനവുംകൊണ്ട് ന്തത്തചമസി<sup>2</sup> എന്ന മഹാവാക്വത്തിലുള്ള ന്തത് എന്നും ത്രചം<sup>2</sup> എന്നും അസി, എന്നും ഉള്ള പദങ്ങളുടെ അ ത്ഥത്തെ മേൽപറഞ്ഞലുകാരം ഒരു സാധകൻ ശോധനചെയ്തു വരുമ്പോഠം, അവനുണ്ടാകുന്ന തായ അനുഭവൗഞ്ഞാതത്തെ കൈവല്വോപന്വഷ ത്തിൽ താരു പറയുന്ന പ്രകാരം വരണ്ണിച്ചിരി ക്കുന്നു:\_\_\*

്ന്സർവലാണികളുടെ ആത്മാവായും പ്രപ ഞ്ചത്തിനെറ ഉത്ഭവം, സ്ഥിതി, ലയം മതലായ വയ്യും സ്ഥാനമായും വത്തിക്കുന്നതു മഹത്തും ഹക വും അഭ്വിതിയവുമായ പംബുവുമവസ്തുവാകന്തം. അത്ര് അത്വന്തം സൂക്ഷ്മവും നിത്യവുമാണു്. പരമാത്മാവിനെ സൂചിപ്പിക്കുന്ന ത്രത്' പദ ത്തിനെറയും ജീവാതമാവിനെ സൂചിപ്പിക്കുന്ന തവം' പദയ്തിനെറയും ലക്ഷ്യാത്ഥം അതു തന്നെ. ജാഗത പ്രപഞ്ചമായും സ്വപ്നപ്രപ

രോക, ഉ, I, 16-19.

അ ക്കോരത്തിയാനകമേവ തളച-നുകാന ശം വിശച്ചികം വികിത്രം പുരാതനോകം പുരുക്കോകമീശോ ഹിരണ്ടുയാകം ശിവതുപമസ്തി, കെക്, 2, II, I.

<sup>്</sup> മത് പരം ഇവരെ സ്മ്വാത്താ വിശവസ്താനതനം മഹന സൂക്ക് മായ് സുക്ക് മതരം നിത്വം തത്താമേവ ത്വമേവതത ജാഗ്രത സാപ്നസുഷപ്പ് ൃാളി പ്രഹ്തോ യത് പ്രകാശതേ തല്ലാഹാഫമിതി ജ്ഞാത്വാ സർവബരെയെ പ്രേച്ചത്ത തിക്കുധാമസുയല് ഭഭാജ്വം ഭോക്താ ഭോഗയി യല്ലേക് തേളോവിലക്കുണ്ട സാക്കീ ച്വതാത്രേ ഫ്രാ സമാശിവം മയ്യേഖ സകലം ജാതം മയി സർവം പ്രതിഷ്ഠിതം മയുവ സകലം ജാതം മയി സർവം പ്രതിഷ്ഠിതം

ഞ്ചമായം സുഷുപ്തിപ്രപഞ്ചമായം കാണപ്പെടുന്ന സർവത്തേയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതും ആ **അ**ങ്ങനെയുള്ള ബ്രഹ്മമാ**ണാ** ഞാൻ തന്നെ. എന്നറിഞ്ഞവൻ സർവബന്ധങ്ങളിൽ നിന്നും മോ ചിക്കപ്പെടുന്നു. ജാഗ്രത്, സ്വപ്നം, സുഷൂപ്പി എന്ന മൂന്നവസ്ഥകളിൽ ഭോക്തൃരൂപത്തിൽ കാണംപ്പടന്ന വിശചൻ, **തൈജസൻ**, **പ്രാജ്ഞൻ** ചൈതനൃഭാവങ്ങ∆ ക്കും ഭോഗസാധന മായ സ്ഥൂലശരീരം, സൂക്ഷുശരീരം, കാരണശ രീരം, എന്ന മൂന്നു ശരീരങ്ങ മംക്കും വിലക്കു ണമായി കേവലം സാക്ഷിയാ**യും** ഉഞ്ഞാനസച<u>ത്ര</u>പമായും നിര്യകല്യാണസചരുപമായം വർത്തിക്കുന്ന പര **പ്രകൃതിമ**തൽ **മാ**നന്ദസചത്രപമാണു് **ഞ**ാൻ സ്സൂഖം വരേയുള്ള സർവ്വവും എന്നിൽ തന്നെ **ഉ**ണ്ടാവുകയും എന്നിൽ തന്നെ സ്ഥിതി ചെയ്യുക ഞാൻ പരമാ**ണാ**വിനെക്കാരം ചെയ്യുന്നു. **അതി**നൂക്ഷ്മമായ ബൂജിയെക്കാ**ഠം** അല്ലെങ്കിൽ സൂക്ഷ്മവും മഹത്തായ പ്രപഞ്ചത്തിനെക്കാരം മഹ വവിധരൂപത്തി**ൽ** ത്തമാകുന്തു. സ്കൂലമായും സൂക്ഷ്മായും കാ**ണെമായും** കാ**ണ**പ്പെടുന്ന പ്രവ എനിക്കന്വ മു**ഴുവന്മം ഞ**ാൻ **6102.**0 തന്നെ. മായി ഒരു അനുപോലുമില്ല. ഞാൻ പുറതന **നാം പ**രിപൂണ്ണനാം ജ്വോതിഃസച**ത്ര**പനാം നി**ര്വ**ാ നന്ദസചത്രപനുമാകുന്നു <sup>17</sup>

.7. ഇപ്രകാരം അനുഭവം സിദ്ധിച്ചവൻ സവ്തേയും തന്നിലും തന്നെ പരമാത്മാവിൻെറ സവാതീതഭാവത്തിലും ഏകീഭവി

സർവ്വും അയും പ്രിച്ച കാണം. ഈ ഒർശനത്തേയാ സ്ഥാതമാ ഥിൽ കാണംക. കയുസ്വാത്മനുഥേ മയി<sup>77</sup>എന്ന്

ഭഗവാൻ വിവരിക്കുന്നതു. വിവിധപദാത്ഥങ്ങളേ യും മനുഷ്യരേയും മററു പ്രാണികളേയുംലോകംമുഴു വനേയും നാം എവിടെഎങ്ങിനെ കാണുന്നുഎന്നു നമ്മുടെ ദ്രാഷ്ട്രിക്കോ ശ്ര ചിന്തിക്കേണ്ടതായുണ്ടു് വണാടികളായ മററു ഇപ്രിയങ്ങൾക്കോ വിഷയ മാണെന്നു വിചാരിക്കുന്ന ഒന്നിനേയും നാമാരും തന്നെ നേരിട്ട കാണുന്നില്ല. കുന്ദ മനുഷ്ട്വ**നെ** നാം കാണാന്നു എന്നു പറയുന്നുണ്ടും ത്ത യിൽ നടക്കുന്ന സംഭവങ്ങഗം എന്തെല്ലാമെന്നു ത്രുദ്ധിക്കാനുണ്ടു്. രെ മനുഷ്യത്രെ രൂപം അ ല്ലെങ്കിൽ നിഴൽ നേത്രത്തിലുള്ള കൃഷ്ണമണിയിൽ പതിയുന്നും. അവിടെ നിന്നും ചില സ്റ്റന്ദനങ്ങ ചില സൂക്ഷ്മമായ ഞരമ്പുക**രം** വഴി തലച്ചോറി**ൽ** അവിടെ നിന്നം പ്രാണമയകോശ എത്തുന്നു. മനോമയ**കോശ**ത്തിലും സ്റ്റ**ന്ദ**നമുണ്ടാ വുകയും, നേ**ത്രത്ത**ിൽ പതിഞ്ഞതായ നന്നസരണമായ ഒരു പ്രതിമ മനോമയകോശ ത്തിൽ രുപീകരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. കാണപ്പേട്ട മനുഷ്വന്റെ പ്രതിമയെ അഹം**ബു**ധിയോടുകളി വിജ്ഞാനമയ**കോഗ**ത്തിൽനില്ലുന്നവൻകാ**ണന്നം ഇപ്രകാരം കണ്ടതാ**യ പ്രതിമയെ **ആത്ര**യമാക്കു **വെളിയ**ൽ മ**നുഷ്യ**നണ്ടെന്നു് സങ്കല്പ്**ക്കുന്നു. ഒരു** മനുഷ്യനെ ഒരുവൻ കാണുന്നു എന്നു പറയുന്നു **ത**ിൽ നടക്കുന്ന സംഭവങ്ങളാണിവ. ഇവ യിൽ ആദ്വമായി ഛായപതിയുന്ന കൃഷ്ണമണിയി ലോ, തലമ്യോറിനേയും കൃഷ്ണമണിയേയും യോജി പ്പിക്കുന്ന സികേളിലോ, തലച്ചോറിലോ പ്രാണ മയത്തിലൊ മനോമയത്തിലോ ഏതെങ്കിലം കേ ടുസംഭവിച്ചാൽ, കാണക എന്നുള്ള തു്സംഭവിക്കു നമുക്കു ദൃശ്വമായി**ക്ക**ീരുന്ന സവിവിഷ യങ്ങളുടേയും സ്ഥിതി ഇപ്രകാരം തന്നെ. നമ്മുടെ മനസ്സിലുണ്ടാകുന്നതായ ചില വികാരങ്ങളെ നാം കാണുകയല്ലാരെ വെളിയിലിരിക്കുന്ന യാതൊന്നി നേയും നാമാരുംതന്നെ നേരിട്ടു കാണന്നില്ല. അ തിനാൽ നമുക്കു് ഒരോയത്തുക്കും ദൃശ്വമാരി വത്തി ക്കുന്ന പ്രാപഞ്ചം മുഴുവനം അവനവൻെറ മന സിൽ തന്നെയാ**ണ**് ഓരോരുത്തനും കാണുന്നതു്. മനസ്സെന്നതു് തൻറെ ആത്മനചരുപത്തിൽ തന്നെ സ്റ്റരിച്ചതും, അതോടുചേർന്നു നിൽക്കുന്ന തായി കാണപ്പെടുന്നതുമായ ഒരു ഉപാധിയാണു്. ചിന്മാത്രമായ **രു**ൻറെ ആത്മസചര്രവത്തിൽ നിന്നു ഭിന്നമായ സത്ത മനസ്സിനില്ല. കൊണ്ടു് സവ്വം ആത്മാവിൽ കല്പിതമായികാ ണപ്പെടുന്നതല്ലാതെ, വാസ്തവത്തിൽ തന്നിൽ നിന്നാംഅന്വുമായ സത്ത ലോകത്തിൽവത്തിക്ക

സങ്കല്പിക്കുന്ന ഒരു വസ്തവിന ന്നതായ നാം ഉണ്ടെന്നൊ ഇല്ലെന്നൊ നമുക്കു പറയാൻ സാധി ക്കുന്നതല്ല. സവ്വും കാണപ്പെടുന്നത് തന്റെറ ആത്മാവി**ലാണം'** എന്ന തത്വത്തെ അറിയാത്തത്ര കൊണ്ട് മനുഷ്യൻ തനിക്കു വെളിയിൽ സവ്വവും വർത്തിക്കുന്നു എന്നു് വിചാരിക്കുന്നു. **ഒരു**വൻ തൻറെ അഹംബൂലിയെ അന്തർമുഖമായി വിട്ട അതിനെ കൂടസ്ഥനിൽ നിറുത്തുന്നപക്ഷം, സവ് വും തൻെറ ആത്മാവിൽ തന്നെ സ്ഥിതി ചെയ്യ ന്നതായി അവൻ കാണംം. **ഇതാണു് ശരി**യായ കാഴ്ച. തന്റെ സചരുപം എന്താണെന്നും പ്രപ ഞ്ചസചരുപം എന്താണെന്നും ശരിയായി മനനം ചെയ്യുന്നവനുണ്ടാകുന്ന ഒർശനമാണു് മേൽ പറ ഞ്ഞ സേവിഭ്രതാനി ട്രക്ഷ്യസ്വാത്മനി' എന്ന ഭഗ വദ്വാക്വംകൊണ്ടു വിവരിക്കപ്പെടുന്നത്. അനുഭവം പ്രേജ്ഞാനം ബ്രഹ്മ<sup>,</sup> എന്ന വാക്വത്തെ മനനം ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ട് കിട്ടുന്നതുമാണു്. ഈ വാക്യത്തെ ഒൻപതാമഭ്യായത്തിൽ വിവരിച്ചി ട്ടണ്ട്.

18. മനനംചെയ്യാനുള്ള മഹാവാകൃങ്ങളിൽ ഒന്നാണ് ന്തേയമാത്മാബ്രഹ്മാ എന്നമക്കാവാകൃം. ഈ വാകൃം ജീവാത് മാവിൻേറയും, പരമാ തമാവിൻേറയും, സവാതീകേഭാവത്തിലുള്ള ഏകീ ഭാവത്തെ കാണിക്കുന്നം. ന്തേത്ത്വമസി<sup>33</sup> എന്ന വാകൃത്തിലുള്ള പടങ്ങളുടെ അത്മത്തെ മനനം ചെയ്യുന്നതുപോലെ ഈ വാക്വത്തിലുള്ള പദങ്ങ ളുടെ അത്ഥത്തെപ്പറവ ചെയ്യുന്നവന് താൻ സവ്വത്തിനും സവ്ത്തിനും **ആധാരമായുള്ള** ആദ്യകാരണമായുള്ള പരബ്രഹ്മ **അതാ**ാചിനെ ത്തിൽ നിന്നും ഭിന്നനല്ല എന്ന (മയി) പരമാ **മൊവി**ൻെ സ അനാഭവമുണ്ടാകുന്നും. സാധകൻ വ്വാതിതഭാ വത്തി അടങ്ങി**യി** ഈ വാക്വത്തിൽ ൽ ഏ കീളവിപ്പി ട്ടുള്ള ആത്മപടത്തിൻെറ അത്ഥ ച്ച കാണാകം ത്തെപ്പററി മനനം ചെയ്യേണ്ട **താം അത്ര് തചാപടാത്ഥത്തെപ്പുററി** മനനാ ചെയ്യ

ന്നതു പോലെയുമാകുന്നു.

അന്ത്യകരണത്തിന്റെ ശകതിയേയും 19. ഉപയോഗത്തേയും പററി ഓരോ സാ**ധകന്തം** ശരിയായ ജ്ഞാനം ഉണ്ടായിരി ക്കേ**ണ്ടതു്** എത്രയും ആവശ്വമാ**ണു അ**ന്തുകന്ന ത്തിനെ നയക്രി ഒരു വസ്തുവിനെക്കുറിച്ചുള്ള ഉഞ്ഞാ യും ഉപതോഗ നം **നമു**ക്കുണ്ടാകുന്നതു അന്ത്യകര വും. ണത്തിൽ ഉണ്ടാകന്ന അതിൻെറ പ്രതിമയിൽ നിന്നാണെന്നു പറഞ്ഞു. അന്തഃക രണം സചച്ഛമായിരുന്നാൽ, അതിലുണ്ടാകുന്ന പ്ര തിമയും ശരിയായിരിക്കും. അന്ത്യകരണം മല്വന മായിരുന്നാൽ, അതിലുണ്ടാകുന്ന പ്രതിമയും മലി നമായേ ഇരിക്കുകയുള്ള. ജ്ഞാനസാധനമായി മേൽ വിവരിക്കപ്പെട്ട ഗുണങ്ങഠംക്കുവിരോധമായു **മൂള,** സ**കല** ഭാവങ്ങള*ം* അന്ത്യകരണത്തെ മലിന പ്പെടുത്തുന്നവയാണും. സാധാരണ ബഹിവിഷയ **ങ്ങളെ പ്രറിയുള്ള ജ്ഞാനം**കൂടിയും ശരിയായിരി ക്കണമെങ്കിൽ, അന്തഃകരണത്തിൽ മാലിന്വമുള്ള വക്കു സാധിക്കുന്നതല്ല. അന്ത്യക**രണത്തി**ന്റെറ ശക്തിയെപ്പററി ആലോചിക്കുന്നപക്ഷം, അ<u>ത</u> അപരിമിതവുമാണ്. എത സൂക്ഷ്മമായ പരമാ **ൺ**വിനെ കൂടിയുംഭ്രതക്കണാടിയുടെ സഹായത്താ ലെന്നപോലെ സ്മൂലീകരിച്ച കാണിക്കാനുള്ള ശക്തി അന്തുകരണത്തിനുണ്ടു്. എത്ര ദൂരെയു **മക** പദാ**ത്ഥങ്ങര**ളപ്പോലം ദൂരമ്പ്പേക്കണ്ണാടിയുടെ സഹായത്താലെന്നപോലെ, സമീചത്തു കൊണ്ടു വന്നു കാണിക്കാനുള്ള ശക്തിയും അതിനുണ്ട്. ഭ്രതഭവിഷ്വത്തുകളായ സംഭവങ്ങളെ വത്തമാ**ന** സംഭവങ്ങളെ എന്നപോലെ പ്രതിഫചിപ്പിച്ച കാണിക്കാനുള്ള ശക്തിയും അന്ത്യകരണത്തിന ണ്ട്. ഈ മാതിരിയുള്ള അന്ത്യകരണശക്തിയെ ഉപയോഗിച്ചാണു് പുരാതനന്മാരായുള്ള ർഷിമാർ മൂലപ്രകൃതി, മഹത്തതപം, അഹങ്കാരത തചം, പഞ്ചതന്മാത്രക**ം**മുതലായവ തുടങ്ങിയുള്ള സകലസൂക്ഷ്മതത്ഥങ്ങളുടേയംലക്ഷണങ്ങളെ ഗ്രഹി ച്ച് ഉപഭേശിച്ചിട്ടുള്ളത്. ഭൂതക്കണ്ണാടി, ഭൂരദ്വഷ്ട്രി ക്കണ്ണാടി മുതലായ സ്ഥൂലു**ഉചകരണ**ങ്ങ**ര**കൊണ്ടു ഒരുവിധത്തിലും സാധിക്കാത്തതും സാധിക്കുമെന്നു ഊഹിക്കാൻപോലും നിവൃത്തിയില്ലാത്തതുമായകം ഴ്ലുകളെയാണ് മനംശക്തികൊണ്ട് അവർ കണ്ട

റിഞ്ഞിട്ടുള്ളത്. പരിശുഭാമായ അസ്വാത്ഥു **ല**റിയോടുകൂടിയും പരി**പൂർണ്ണമാ**യ അഹിംസാവ്ര തത്തെ അവലംബിച്ചം യോഗമാഗ്ഗത്തിൽ ഉപ ടേശിച്ചിട്ടുള്ള മാർഗ്ഗങ്ങളെ അനുസരിക്കുന്നപക്ഷം അപ്രകാരമുള്ള ശക്തികളെ ഇപ്പോഴം വികസി പ്പിക്കാമെന്നുള്ളതിനു യാതൊരു സംശയവുമില്ല. **ഓരോ** വസ്തവിൻേറയും ശരിയായ ജ്ഞാനമുണ്ടാ കുന്നതിന് ധാരണ, ധ്വാനം, സമാധി എന്നമുന്നു വിധം അഭ്വാസങ്ങഠം വേണമെന്നു പറയുന്നു. ഈ മൂന്നു വിധത്തിലുള്ള അഭ്വാസവും ഒരു വസ്തുവിൽ പതിയുന്നതിനെ 'സംയ**മം' എന്നു പറയു**ന്നു.\* നമ്മുടെ അനുഭവ ത്തിൽ വരുന്ന വസ്തു എന്നത് അതിന്റെ പ്രതിമ മാത്രമാണല്ലോ. ഏതെങ്കിലും വസ്തുവിൽ ശരി യായി സംയമംചെയ്യുന്നപക്ഷം അതിന്റെ പരി പൂർണ്ണമായ ഉഞാനം സിദ്ധിക്കും. യോഗസൂത്ര ത്തിൽ വിഭൂതിപാദത്തിൽ മനഃശക്തിയുടെ സച ഭാവത്തെപ്പററി വിസ്താരമായി പ്രതിപാഭിച്ചിട്ട അമാനഷമായ പല സിലികരം മനഃശ ണ്ട്ല്. ക്തികൊണ്ടു സിദ്ധിക്കാനു ഉള മാഗ്ഗങ്ങളേയും അ തിലപദേശിച്ചിരിക്കുന്നു. പൂവിജന്മസ്തരണ, ഭുവ നക്ഷത്രസമുഹങ്ങളേപ്പററിയുള്ള നജ്ഞാനം, ജ്ഞാനം, ശരീരഘടനയേപ്പററിയുള്ള ഇഞാനം,

<sup>\*</sup> ദേശബന്ധായിത്തനു ധാരണാ-ത്ത് പത്രത്യെക താനതധ്യോനം-തദേവാത്മാത്രനിർഭാസം സാരുപത്രോ മിവ സമാധിഃ-ത്രയമേക്ത്ര സംയമഃ യോ. സു. 111. 1-4

സിഭ്ധന്മാരെപ്പററിയുട്ടു ഇഞാനം ഇപ്രകാരം പലവിധ ജ്ഞാനസമ്പാദനത്തിനുള്ള മാഗ്ഗങ്ങ വർണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഒരു വസ്തുവി ളേയും അതിൽ ൻറെ ആകാരമായി പരിണമിക്കുകയെന്നതു ന്തുകരന്നത്തിന്റെ സ്വഭാവമാണ്. ഇപ്രകാര മുള്ള അതിൻെറ ശക്തിയെയാണ് ആത്മസാ ക്ഷാത് കാരവിഷയത്തിലും ഉപയോഗിക്കേണ്ടത്. ത്തത്താവു് അഭ്രശ്ചമാകയാൽ **അന്തഃക**ണത്തി**ൽ** നിന്നും ദൃശ്ചഭാവങ്ങളെയെല്ലാം നിശ്ശേഷം നീക്കി പരിപൂർണ്ണമായ ആത്മഭാവത്തിൽനിരുത്തുമ്പോഗം അന്തുകരണംതന്നെ ആത്മാകാരമായി പരിണ മിക്കുന്നു. ഇതിനെയാണും നിടില്യാസനംഎന്നു പറയുന്നത്.

20. ശരിയായി മനനംചെയ്യുന്നപക്ഷം, സാ ധകനു സവവം ഇവരസ്വരുപരണെന്നും താനും ആ ബ്രാമസ്വരുപംതന്നെയെന്നും തിലിയ്യാസനം. മുള്ള നശ്ചയമുണ്ടാകും. അതായ ഇ് ന്സവം ഖലപിടം ബ്രാമാ, എന്നും ന്ത്രാമം ബ്രാ മോസ്മി, എന്നുമുള്ള വാകൃത്തുട്ടുടെ അത്ഥനിശ്ചാ യം അവനുണ്ടാകുന്നു. ഇതിനുമേൽ ഈ തത്വം അനുഭവത്തിൽ വരുന്നതിനുവേണ്ടി സാധകൻ ആചരിക്കേണ്ട അനുഷ്യാനമാണും നിടില്യാസ നം എന്നു പറയപ്പെടുന്നത്ല്. ത്രവണംകൊണ്ടും മനനംകൊണ്ടും ജീവാത്മാവിൻേറയും പ്രപഞ്ച പരമാത്മാവിൻെറ സവാതീതഭാവത്തിൽ ബൂദ്ധി വൃത്തിയെ തുടർച്ചയായി നിറുത്തുന്നതിനെ നിദി ച്യോസനം എന്നു പറയുന്നു. നിടിച്ച്വാസനത്തിൽ രണ്ടുവശങ്ങൾം ഉണ്ടു്. അവയിൽ ഒന്നു് വിജാതീയ **പ്രകൃ**യനിവൃത്തിയും രണ്ടാമത്തേ**ത്** സജാതീയ **പ്രത്വയപ്രവാഹവമാകുന്നം.** ചൃഷ്ടിയായം സമഷ്ടി സകല ഉ**പാധികളിലും** യായും കാണപ്പെടുന്ന അവയിൽകൂടി പ്രകാശിക്കുന്ന മൈതന്വഭാവങ്ങ ളിലം നിന്നു ബധിവൃത്തിയെ നീക്കുന്നതിനെ വി ജാതീയലതൃയനിവൃത്തിയെന്നു പറയുന്നു. സജാ തൃത**ലയില**മാരം എന്ന<u>ത്</u> സവ്ത്തിനും ആടികാരണമായുള്ള തും പത്തചമസി<sup>33</sup> മുതലായ വാകൃങ്ങളുടെ ലക്ഷ്യാത്ഥവുമായ പരമാതമാവി നെറ് സവാതീതഭാവത്തിൽ - ബുദ്ധിയെ സ്ഥിര മായി ഉറപ്പിച്ച് തുടർച്ചയായി നിറുത്തുകയാണും. ശ്രവണമനനങ്ങരംകൊണ്ട് നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ട ത ത്തചമസി' മുതലായ മഹാവാകൃജ്ജമൂടെ നിദിദ്ധ്വാസനം കൊണ്ടു സ്ഥിരമായി ഭവിക്കു നോഗം മാത്രമെ ആത്മാനാഭവം ഉ**ണ്ടാക**യുള്ള. ശ്രവണംകൊണ്ടു പ്രവഞ്ചത്തിന്റെ കാരണംപ്രക പരമാണംക്കളോ ശുന്വമോ അല്ലെന്നം പരബ്രഹ്മവസ്തവാണെന്നും പരബ്രഹ്മവും വാത്മാവും നിതൃന്മാ**രും ഉ**ഞ്ഞാനസച**രുപന്മാ**രും **ആണെന്നാംപര**ബ്രഹ്മാ സട്ഘനവും ചിട്ഘന വും ആനന്ദാഘനവുമാണെന്നും നിശചയമുണ്ടാകം.

മനനംകൊണ്ടു ജീവാത്മാ, പരമാത്മാ, പ്രപഞ്ചം ഇവതമ്മിൽ കാണപ്പെടുന്ന അഞ്ചുവിധഭേഭങ്ങളും വാ**സ്തവ**ട്ടുഷ്ടിയിൽ ഇല്ലെന്നും, ജി വാത്മാവും പരമാത്മാവും പ്രപഞ്ചവും വാസ്തവത്തിൽ ഏക വും അഭചിതീയവും സർവ്വാതീതവുമായ **ഹ്മ**വസ്തവാണെന്നും, തന്റെ വാസ്തവസചര്രപം സച്ചിള നന്ദ്രഘനമായ ബ്രഹ്മസചര്രപ്രമാണെ നിടില്യാസനംകൊണ്ടു ന്നും നിശചയമുണ്ടാകം ബ്രഹ്മത്തിന്റ് ബ്രവമമാണെന്നാം വാസ്തവത്തിൽ യാതൊന്നാമില്ലെന്നുമുള്ള അനുഭവമുണ്ടാകും. ഈ നെനാർവിന്നെ തേജോ ബിന്ദു പനിഷത്തിൽ പറയുന്നപ്രകാഭം താഴെ വണ്ണിക്കുന്നു \_

്യജീവൻ സഭാ ബ്രഹ്മമായിത്തന്നെ വത്തിക്കു നും. ജീവനാണെന്നു സങ്കല്പിച്ചിരിക്കുന്ന ഞാൻ സച്ചിദാനന്ദസ്വരുപനായ ബ്രഹ്മമാകുന്നു. സവ് വും ബ്രഹ്മമയം എന്നു വേടങ്ങാരം ഘോഷിക്കുന്നു ണൂം. ജഗത്തുമുഴുവനും ബ്രഹ്മം തന്നെ. ഞാൻ ബ്ര ഹമമാണെന്നുള്ളതിനു യാതൊരു സംശമവുമില്ല. ബ്രഹ്മമായുള്ള എനികുന്യമായി യാതൊന്നുമില്ലം

<sup>\*</sup> ജീവ ഏവ സമ്ബ്രമസ ച്ചിമാനന്ദമസ്ത്വഹം സവ്വംബ്രമമയം പ്രോക്തംസവ്വ് ബ്രഹ്മമയാജഗത് സ്വയം ബ്രഹ്മ ന സന്ദേഹ സ്വസ്മാദന്യന്ന കിഞ്ചന സവ്മാരത്തവശ്യാത് മാ സവ്വം ചിന്മാത്രമലയം നിത്വനിമ്മായ്യപാത്രാ ഫ്യാത്മനോന്ന്യന്ന കിഞ്ചന തേ. ബി. ഉ. VII. 38—40•

സവ്വാം പരിശ്ലാഭായ ആത്മസ്വായപമാകുന്നു സവ്വാം കേവലജ്ഞാനസ്വരുപവും ആയുള് അ ദചിതീയവുമാകുന്നു. നിത്വവും നിമ്മലവുമായ ആ തമാവിനന്വുമായി യാതൊന്നുമില്ല.''

ഇതേ തത്വാതെ ഭഗവാൻതന്നെ ഉത്തരഗീത യിൽ അജ്ജ്ജനനു താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം ഉപ ദേശിച്ചിരിക്കുന്നു......\*

'ദേഹാത്രമാക്കഠംക്ക് മോക്ഷഹേതുകമായി നി ശചയിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു ഞാൻ ബ്രവമമാണ് എ ന്താക്കു നിശ്ചയമാണ്. ബന്ധത്തിനും മോക്ഷ ഞാനുമുള്ള കാരണങ്ങളെ രണ്ടുപടങ്ങഠം സൂചി പ്രിക്കുന്നു. അവ 'മമ' എന്നാം 'നിമ്മമ' എന്നാം മുള്ള പടങ്ങളാണ്. 'മമ' എന്ന ഭാവത്താൽ ജീവൻ ബന്ധുക്കപ്പെടുന്നും. 'നിമ്മമ' എന്നു ഭാ വത്താൽ ജീവൻ മോചിക്കപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നും. ജലത്തിൽ ചേക്പ്പെട്ട ജലവും ക്ഷീരത്തിൽ ചേ ക്പ്പെട്ട ക്ഷീരവും അജ്യത്തിൽ ചേക്പ്പെട്ട അ ജ്വവും പോലെ ബ്രവമത്തോടുള്ള എകീഭാവ

<sup>\*</sup> അഹാം ത്രഹേമി നിയതം മോക്കുഹേളർമഹാത്മനാം ദോപഭെ ബന്ധമോക്കായ നമമേതി മമേതി ച മമേത് ബല്യുതെ ജന്തൂർനമമേതി വിമുച്ചതേ. യഥാ ജലം ജലേ ക്കിപ്പം ക്കീരേ ക്കീരം ഘടതെ ഘതം അ വിശേഷോ ഭവെത്തലാജ്ജീവാത്മചരമാത്മനോം ജീവ പരേന്ന താലാത്മും സവഗം ട്രോഹിരീശവരം പ്രമാണലക്കാണർജ് ഞേയം സ്വയമേകാഗ്രവേദിനാ. ജ്ഞാനേന ഭീപിതേദേഹേ ബുജ്വർത്രുകസമന്വിതാ ഇഫ് മെട്ഞാനാഗ്നിനാ വിദ്വാന്നിർള്മേത് കമ്മബന്ധനം

മ**ക്കെ** സക്ഷാത്**ക**രിച്ച് ജിവാത്മാവ് അതോടു കൂടി **ചേൻ**ാവോകുന്നം. സർവ്വവം സർവ്വാധാര വുമായ ജ്യേ:തിസ്സുചരുപത്തിൽ ജീവാത്മ**പ**രമാ ത്മാക്ക**ം**ക്കുള്ള ഏകിഭാവത്തെ മഹാവാക്വങ്ങ ളായ പ്രമാണങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഭാഗലക്ഷണമുത ലായ ലക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടുംഏകാഗ്ര ബുദ്ധിയായ സാധകൻ അറിയേണ്ടതാകുന്നു. 'സവ്വം ബ്രഹ്മമാ **ണ**്, ഞാനും ബ്രഹ്മമാണ്<sup>?</sup> എന്ന ജ്ഞാനത്താൽ ബ്രഹ്മാകാരമായി ത്തിന്ന ബുദ്ധിവ്വത്തികൊണ്ട് **ഉജ**ചലത്തായി **ഭവിക്കുമ്പോ**ഗം അനാഭകരണം അപ്പോളണ്ടാകുന്ന ബ്രഹ്മ്മണാനമാകുന്ന അഗ്നി യാൽ വിദ്വാനായവൻ കർമ്മബന്ധനം നേയും നിട്ട്രേഷം ദഹിപ്പിക്കേണ്ടതാകുന്നു

ഇപ്രകാരമുള്ള അനുഭവള്ഞാനമുണ്ടാകുന്നതി നുള്ള നിളില്യാസനത്തെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയു ന്ന ശ്ലോകംകൊണ്ട് ഉപദേശിക്കുന്നു.\_\_

> സവധമ്മാൻ പരിതൃജ്യ മാമേകം ശരണം വ്രജ അഹാം തചാ സർവപാപേദ്ദ്വോ മോക്ഷയിഷ്യാമി മാ തുചഃ

> > തീത XVIII66

<sup>\*</sup> സമ്ധർമ്മാൻ- പരിത്വള്ള — സകലധർമ്മങ്ങളേയും അതായ**ളൂ സ്ഥൂല**ശരീരം, സൂക്ഷ്മശരീരം എന്ന **മുന്നശ**ീര അളിലുള്ള താദാത്ത്വങ്ങളേയും, വിശാൻ, തൈജസൻ, **ലാ** 

"സർവ്വധമ്മങ്ങളേയും ഉപേക്കിച്ച് നി എന്നേ താനെ ശരണം പ്രാപിച്ചാലും. ഞാൻ നിന്നെ സകലപാപങ്ങളിൽനിന്നും മോചിപ്പിക്കും. നീവ്യ സനിക്കേണ്ട<sup>79</sup>

ഇൗ ഗ്ലോകം ഗീതയിലുള്ള ഗ്ലോകങ്ങളിൽ ഏ ററവും പ്രധാനമായുള്ള വയിൽ ഒന്നായി ഗണിക്ക പ്രെട്ടവരുന്നു. ആത്മാനുഭവ ത്തിലേക്കുള്ള പ്രധാ നമാർഗ്ഗത്തെത്തെ പദേശിക്കുന്നതുകൊണ്ടാണ് അ തിന് അത്ര പ്രാധാന്വം കല്ലിക്കപ്പെടുന്നതു്.

> ഇശേചരഃ സവിഭ്രതാനാം എട്രേശേർ⊴്യ്യ നതിഷ്യതി ഭ്രാമയൻ സവിഭ്രതാനി യന്ത്രാത്രഢാനി മായയാ

ജ്നാൻ എഞവാ ഏിയായും ചെത്തു ഭാവങ്ങളിലുള്ളതാ ഭാത്തും ത്രോ പരമാതമാവിനോടുള്ള സേറ്റ് സേവകളാവം, അന് ശാംശിഭാവം മുതലായ ടൈലത്രോവങ്ങളേയും, ജീവാത്മപരമാതമാക്കറാ പ്രപഞ്ചം ഇവ തമ്മിലുള്ള അഞ്ചുവിധ വൃത്യാ സത്മുള്ളയും ഉപക്കിച്ച് മാം ഏകം ശാരണം വുജ = ഏക വും അഭവിതീയവുമായ പാമാത്രമാപ്പെറ സവാതീത്രഭാവത്തെ ഭജിച്ചാലം അതോയ് അഹം ഇപമാസ്മി എന്നുടാവത്തെ ഒജിച്ചാലം അതോയ് അഹം ഇപമാസ്മി എന്നുടാവത്തെ ഒരു തവാസവ്വാരപട്ടം മോക്കായിക്കാമി = സവാതീതരായ അഹം തവാസവ്വാരപട്ടം മോക്കായിക്കാമി = സവാതീതരായ അഹം തവാസവ്വാരപട്ടം മോക്കായിക്കാമി = സവാതീതരായ അഹം തവാസവ്വാരപട്ടം മോക്കായിക്കാവത്താനുള്ളിലും വേസ്ഥകാര അങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളിലും നിന്നു നിന്നെ മോചിപ്പിക്കാം: മോ-മോചും വരി വ്വസനിക്കേണും.

തമേവ ശരണം ഗച്ഛ സവിഭാവേന ഭാരത തത് പ്രസാദാത് പരാം ശാന്തിം സ്ഥാനം പ്രാപ്സ്വസി ശാശചതം.

ഗീത XVIII. 61 &62

ഇര ശ്ലോകങ്ങളെ മുമ്പു വ്യഖ്യാനിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഇരുക്കുള്ളയുകങ്ങളിലും അടങ്ങിയിട്ടുള്ള തത്വങ്ങളെ പ്രാറി ഭഗവാൻതന്നെ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന—

> ഇതി തേ ജ്ഞാനമാഖ്വാതം ഗുഹ്വാത് ഇഹ്വതരം മയാ വിമുശ്യൈരഭശേഷേണ് യഥേച്ഛസി തഥാ കുരു.

> > ഗീതാ XVIII. 63.\*

"രഹസ്യമായുള്ള വിള്യകളിൽ വച്ച് കൂടുതൽ രഹസ്യമായുള്ള ജ്ഞാനത്തെ നിനക്ക് ഞാൻ ഉപ ദേശിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഇതു മുഴുവനേയും നല്ലതിന്മണ്ണം ആലോചിച്ച ഈ ജ്ഞാനത്തെ ആശ്രയിച്ച് ഏതു

<sup>\*</sup> ഇതി = ഇല് കാരം; ഇഹൃറങ് ഇഹൃതരം = രാഹസൃ മോളിന വച്ച് കൂടുതൽ രഹസൃമായ; ജ്ഞാനം = ജീചാ തമാ, പാമാത്മാ, പ്രപഞ്ചും ഇവയെ പ്രാറിവള്ള ജ്ഞാനം; മയാ = ടുന്നാൽ; തേ ആഖൃതെം = നിഴക്കളപഭായിക്കപ്പ ടൂ; ഏത് അശോഷംണചിമൃശ്യ = ഇമ്മുഴുവരം പെളുാ ലോചിച്ച്; യഥാ ഇച്ഛസി തഥാ കുത = ഏപ്രകാരം നി മോയികകുന്നാവാ അപ്കാരം പ്രവത്തിച്ചുലും.

പ്രകാരം വത്തിക്കണമെന്നും പ്രവത്തിക്കണമെന്നും നീ നിശ്ചയിക്കുന്നുവോ അതുപോലെ ആചരി ച്ചാലും''.

മേൽ പറഞ്ഞ തതാടത്തെയും അത്വരെൻറപ്രാധാന്യത്തെയും അല്പ്ക്ക് നനെ ധരിപ്പിച്ചതിനെറ ശേഷം സവ്ഗുഹൃതമമായുള്ള തതാടത്തളപദേ ശിക്കാമെന്ന പ്രതിജ്ഞയോടുകൂടിയാണ് താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകങ്ങളെ ഭഗവാൻ ഉപദേശിക്കു ന്നത്....

> മന്മനാ ഭവ മട്ഭക്തോ മുളാജി മാം നമസ്തര മാമേവൈഷ്വസി സത്വാംതേ പ്രതിജാനേ പ്രിയോസി മേ. സവധമ്മാൻ പരിത്വത്യ മാമേകം ശരണം വ്രജ അഹം ത്വാ സവ്പാപേദ്വോ മോക്ഷയിഷ്വാമി മാതുചും.

> > ഗീത. XVIII. 65. 66.

ഈ ശ്ലോകങ്ങളെയും മുമ്പു വ്വാഖ്യാനിച്ചിട്ടുണ്ടു്. മേമ്മനാ ഭവ' എന്നു തുടങ്ങിയ ശ്ലോകം കൊണ്ടു ഇക്താനയോഗത്തേയും ഭക്തിയോഗത്തേയും കുമ്മ യോഗത്തേയുമാണു ഭഗവാൻ ഉപദേശിച്ചിട്ടും ഉള്ള് എന്നു വ്യക്തമാണു്. സേവിധർമ്മങ്ങളേയും പരിത്വജിക്കുക്ക്, ഏകവും അഭചിതിയവുമായ

പരമാത്മവസ്തവിനെ ശരണം പ്രാപിക്കുക', ഈ കൃത്വങ്ങളെയാണാ ഭഗവാൻ ഇവയിൽ **രണ്ടാമത്തെ** ശ്ലോകംകൊണ്ടു **ഉപഭേശിക്കു**ന്നത്. സ്ഥൂലശരീരം, സൂക്ഷ്ക ശരീരം, കാരണശരീരം എന്ന മൂന്നു ശരീരങ്ങളിലുമുള്ള താദാത്വ്വത്തേയും വിശചൻ, തൈജസൻ, പ്രാജ്ഞൻ എന്ന ചൈതനൃഭാവങ്ങളിലുള്ള താദാത്മൃതേംയും പര മാത്മാവ് നോടുള്ള സേവ്വസവകഭാവം, അംശാം ശിഭാവം മുതലായ ടൈചതഭാവങ്ങളേയും ത്മാ, പരമാത്മാ, പ്രപഞ്ചം ഇവ തമ്മിലുള്ള തായി കാണപ്പെടുന്ന അഞ്ചുവിധ വൃത്വാസങ്ങ അന്തുകരണത്തിൽനിന്നും നീക്കുന്നു കി നെയാണു് സവധർമ്മ പരിത്വാഗം എന്നു വിജാതീ<sup>©</sup> പ്രത്യായനിവൃത്തി **വാൻ പറയുന്ന**ത്ര്. എന്നു പറയുന്നുളം ഈവിധമുള്ള പരിത്യ ഗത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചാണു്. മഹോപനിഷത്തിലും യോഗവാ സിഷ്ഠത്തിലും ശുകമഹർഷിക്കു ജനകമഹാരാജാവു കൊടുത്തിട്ടുള്ള താഴെ പറയുന്ന ഉപദേശത്തിചട ജ്മീട്ടുള്ള തതചവും സവിധർമ്മ*പ*രിത്വാഗം എന്നു **ഭഗ**വാ**ൻ പ**റയുന്നതും ഒന്നുത**നെ**.\*

<sup>३ ഒയ്യോം നാസ്ത്രീതി ബോഡേന മനസോ ഒയ്യോമാർജ്ജനം സമ്പന്നുണ്ടെ കാണാ പരാ നിച്ചണനിർവൃതി. അവരേയാള് കണ്ട് പേരോ വാസനാനാം യാള അവരാ മോക്ഷം ഇത്രൂചിതേ സങ്ക് സോഏവ വിമലക്ഷം.</sup> 

c. 2 · II · 38&39

"വാസ്തു പത്തിൽ ദൃഗ് രൂപനായ ആതമാവിൽ നിന്നും അ നൃമായി ദൃശ്വം എന്നു പായത്തക്ക യാതൊന്നുമില്ല എന്ന നൃശ്ചയത്തോടുകൂടി അന്തു കരണത്തിൽനിന്നുംദൃശ്വഭാവനമുഴുവനും നിശ്ശേഷം തൃജിക്കുന്നതിന സാധിച്ചാൽ അതുതന്നെ പരമ മായുള്ള ആനന്ദാനുഭവമായിത്തീരും. അന്തു കരണ ത്തിൽനിന്നും വാസനകളെ എല്ലാം നിശ്ശേഷം പരിതൃജിക്കുന്നതിനെ സത്തുക്കാരം മോക്ഷംഎന്നു പറയുന്നും. മോക്ഷത്തിചേക്കുള്ള പരിശുഭാമായ മാർഗ്ഗം വാസനാത്വാഗമാണു്."

മോമേകം ശരണം വ്രജ, എന്ന ഭാഗംകൊണ്ട് **ഭഗവാൻ ഉപ**ദേശിക്കുന്നത്ര് സജാ**തീ**യപ്രത്വയ പ്രവാഹം' എന്ന നിടില്യാസനമാർഗ്ഗത്തേയാണ് സജാതീയമായം സവത്ര അനുസൂതമായം പ്രകാ ശിക്കുന്ന വസ്തു പരമാത്മാവിന്റെറ<sup>്</sup> സവാതീതഭാ വം മാത്രമാണ്. മറവുള്ള പരമാത്മദാവങ്ങ ളിലോ. സമഷ്ട്രിവൃഷ്ടിയായുള്ള ഉപാധിഭാവങ്ങളി ബുദ്ധിയെ ഉറപ്പിക്കുന്നപക്ഷം, ഏകതച **ഭാ**വന സംഭവിക്കുന്നതല്ല. ഏകത്വഭാവനക്രടാ തെ സജാതീയപ്രതൃയപ്രവാഹവുമുണ്ടാകുന്നതല്ല. അതിനാൽ സേവധർമ്മാൻ പരിത്യജ്യമാമേകംശര ണം വ്ര<sup>ജ³</sup> എന്ന ഭാഗംകൊണ്ടു ഭഗവാൻ ഉപ **ദേ**ശിക്കുന്നത് സർവ്വദ്ദശിഭാവ ങ്ങളേയും നിഷേനി **ക്കണമെന്നും അപ്രകാരം** നിഷേധിച്ചവരുമ്പോഗ ശേഷിക്കുന്നു ഏകവും അഭചിതീയവുമായ പരമാ

ത്മഭാവത്തിൽ ബുദ്ധിയെ ഉറപ്പിച്ച് അതന അചണ്ഡാകാരവൃത്തിയിൽതന്നെ നിവുത്തണമെ ന്നുമാകുന്നു. ത്വാഗം, സന്വാസം മുതലായ പടങ്ങ ളെ ഭഗവാനതന്നെ വ്വാഖ്യാനിച്ചിട്ടുള്ള തും ആ തുതചത്തെ ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ നാലാമല്യോയത്തിത പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുള്ള തമാകുന്നു. ഫലത്തിലുള്ള ഇ <u>ച്ചു യേയും കർത്തുതപഭോക്ടുതചബുദ്ധിയേയും</u> ത്വജിക്കുന്നതിനെയാണു് ഭഗവാൻ ത്വാഗമെന്നും സന്വാസമമന്തം പറയുന്നത്ല്. അത് നാൽ ധമ്മം എന്ന പടത്തെ കമ്മമെന്ത് അത്ഥമാക്കിയാലും പരിത്വാഗശബ്ദം കൊണ്ട് അർത്ഥമാകേണ്ടതു **ഫ**ലേച്ചുയേ**യം** കർത്**തുതപഭോക്**തുതചബുലി യേയും തൃജിച്ച് സവിസത്കമ്മങ്ങളേയും ആചരി ച്ചുകൊണ്ട് ഏകവും അദചിതീയവുമായ പരമാ ത്മാവിനെ ശരണം പ്രാപിക്കുക എന്നാകുന്നു. ഈ തതാടത്തെത്തന്നെ ഋളമഹർഷി നിഭാഘൻ എന്നു ശിച്ചുന് ഉപദേശിച്ചിട്ടു<u>ള്ള തി</u>നെ മഹോപനിഷ **ക്കിൽ** താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം വണ്ണിച്ചിരി ക്കുന്നു:\_\_\_

അന്ത്യം സംതൃക്തസേയ്മായോ ചീതരാശേ വിവാസനു ബഹിസ്സുവ്ന മാചാരോ ചോരക വിഹര വിച്ചു: ബഹി: എത്രിമസംരംഭോ എറി നാരംഭവർജിതു കുത്താ ബഹിരകത്താന്തു പോകോശശേശേദേസു തൃക്താ ഹാകൃതിരാശവസ്തമാറിരാകാശശേശദേസു അഗ്രഹീടകളുടെങ്കാ പോരക വിഹര ഇയോധീം

<u> നുള്ള അിൽ ആശയോ രാഗമോ ഇല്ലാത്തവനായും</u> യാതൊരു വാസനകഠംക്കും അടിമപ്പെടാതെയും, എന്നാൽ രവളിയിൽ ആശയുള്ള വനെപ്പോലെ ധമ്മഅം മൈയും ആചേറിച്ചെകൊണ്ടും, യാ തൊരു ക്ഷോഭവും കൂടാതെ വത്തികേണ്ടതാകുന്നു. ഉള്ള കൊണ്ടു യാതൊരു ന്തതനക്രിയകളിലും ഏ പ്പെടാതെയും, എന്നാൽ വെളിയിൽ സകല സത് പ്രവ്യത്തികളിലും ഉത്സാഹത്തോടെ പ്രവത്തിച്ച കൊണ്ടും, തുളാമനസ്തനായി വത്തിക്കേണ്ടതാ കുന്നു. അവാങ്കാരത്തെ തൃജിച്ചവനായും, സമാ ധാനബുദ്ധിയോട്ടകൂടിയവനായും, എകാശത്തെ പ്പോലെ വിശാലചിത്തനായും, ദേഹോഹമെന്ന ബ്യയിയെ തൃജിച്ചവനായും, പരിശുദ്ധബ്യയിയോ ടുകൂടി വത്തിക്കുണ്ടാം. ഉളാരബുദ്ധിയുള്ള വനായും, സന്മാർഗ്ഗിയായും, സകലസഭാചാരങ്ങളേയും അനു സാിക്കുന്നവനായും, ഉള്ള കൊണ്ടു യാതൊരു സം ശയവുമില്ലാ അവനായും, വെളിയിൽ ആസക്തി യോടുകൂടിയ സംസാരിനയപ്പോലെയും, ചരിക്കേ ഉള്ളിൽ പൂണ്ണ വൈമാഗൃത്തോടു ണ്ടതാകുന്നു.

ഉളാരെ പേശചാചാരു സവാചാരാനുവൃത്തിമാൻ അന്തൂ: സംധാപരിത്വാഗീ ബഹിം സംസാരവാനവ അന്തുംവ്രാധ്യമാഭായ ബഹിരാഭശാൻമുഖേ ഹിതു അയാം ബസ്യായം നേതി കവനാ ലഘ്ചതസാം ഉളാരമരി വാനാം ഇ വസുയെവ കുടുംബകം.

z. 2. VI. 67—72.

കൂടിയവനായും വെളിയിൽ വലുതായ ആശയു ജൂവനെപ്പോലെയും വത്തിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഇന്ന വൻ ബന്ധു, ഇന്നവൻ ബന്ധു അല്ല, എന്ന വി ചാരം തുച്ഛബുജികഠംക്കുള്ള ലക്ഷണമാകുന്നു. ഉത്കൃഷ്യചിത്തനമാക്കു ലോകം മുഴവനം അവരുടെ കുടുംബം പോലെയാകുന്നു.

21. മേൽപ്രകാരമുള്ള ശ്രവണം, മനനം, നി ഭില്വാസനം എന്ന അനുഷ്യാനം കൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന അനുഭവള്ളതാനത്തിന്റെ ശ്രേഷ്യ അതാനത്തി തയെ ഭഗവാൻ താഴെപറയുന്ന കേർറ ശ്രേഷ്യം

> യപൈധാംസി സമിദ്ധോഗ്ഗനി\_ ഭ്നൂസാത്കരുതേറിഴു്ളുന ജ്ഞാനാഗ്നിം സവ്കമ്മാണി ഭസ്മസാത്കരുതേ തഥാ \* നഹി ജ്ഞാനേന സഭ്രശം പവിത്രമിഹ വിഭ്യതേ

<sup>\*</sup> അള്ളുന = അല്ലയോ അള്ളുന! സമി**യാ:**\_അഗ്നി: =
നല്ലവണ്ണം ജചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നി; ഏധോംസി\_ യഥാ\_ളസൂസാത്കരുടെ = വിാകകളെ ഏതുവിധത്തിക സ്വോക്കിചെയ്യുന്നുവ്; തഥാ = അതുംപാലെ: ജ്ഞാനാ ഗനി = ആത്മജ്ഞാനസ്വരുപമായിരിക്കുന്ന അഗ്നി, സവ്വ കമ്മാണി = സംവ കമ്മങ്ങുളയും; ഭസ്യസംത്കരുടെ = ഒസ്യമാക്കുന്നു:

## 712

തത്സചയം യോഗസംസിലാം കാലേനാത്മനി വിന്ദതി.

ധീത. IV. 37&38 \*

ബഹുനാം ജന്മനാമന്തേ ജ്ഞാനവാൻ മാം പ്രപദ്വക്ത വാസൂദേവഃ സവ്വമിതി സമഹാത്മാ സുടുർപ്പദഃ

ഗീം. VII. 19. \*

"അല്പയോ അള്ളൂന! നല്ലവണ്ണം ജചലിച്ച കൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നി വിറകിനെ എങ്ങിനെ കത്തിച്ച മസ്തമാക്കുന്നവോം, അതുപോലെ ആത്മ

<sup>\*</sup>ഇഹെ = യാ വൃവഹാരഭൂമിയിതാതെ പസ്സ്, യോഗാം ജുതാനം മുതലായവയിൽ; ജുതാനനേ സഭശം = ജുതാന തോടെ തുലൃമായി: പവിത്രം നചിളതെ ഹാി = ഗൂജിക രമംയിട്ടൊന്നുമില്ലത്തന്; കാലാനെ യോഗസംസിലാം = വ ളരെ കാലം കൊണ്ട് മനഃസംയമനം മുതലായ മാഗ്ഗങ്ങളെ അനുഷ്യിച്ചു വേണ്ട യോഗൃതയെ സമ്പാളിച്ചു ന്; ആതോ നി-ത്ത്-സ്വയം പിനാതി = ആതോവിഷയമായുളള ആ ജുതോ നാക്ക് സ്വയംമായിത്തന്നെ പ്രെപ്കാഷന്തം

<sup>\*</sup>ബാഹ് നാം\_ജനാനാം\_അന്തെ = അനേകം ജനാക്കോം എടുത്ത് അവധിലുള്ള അനാഭിക്കാടെ തെയാണ്ട് വിഭവകം, ചെരാഗ്വം, ശമേഷിസമ്പത്ത്, ഭമക്ഷു ചാം മൗമായ സാധനങ്ങാം സിയിലുവൻ: ജനാനവാനം — ഗ്രേവണം, മനനം, നിലിലുവനനം ഇവയുടെ അള്വാനത്താം ജനാനിയായി കരീന്നവർ; വാസുടേവം. സയിം-ജ്യി = സയിവും വാസുടേ വസ്ചത്രം ചരാത്താവി കര്ത്ത് കര്യത്ത് നായ എന്നു. അവയെ പരമാത്താവി കെൻ സയിഗതിത്യവേത്തെ പ്രാപ്പിക്കുന്നും സംഭമ്മായോ പരുക്കുട്ടിയാവർ എന്റെ സയിഗതിത്യവേത്തെ പ്രാപ്പിക്കുന്നും സംഭമ്മായോ സുടുക്കൂടെ അപ്പകാരമോ സ്വാത്ത്ത്ത്രസ്ഥക്കുന്നും സംഭമ്മായോ പരുക്കുട്ടെ അവകാരമാവർ കുറവും ഒരുക്കുടെ അവകാരമാകന്നം.

ഇംഞാനമാകുന്ന അഗ്നി സകല കമ്മങ്ങളേയും ഒസ്മു മാക്കുന്നു അതായുള് ശ്രേവണം, മനനം, നിദി ല്യാസനം ചുതലായ അനുഷ്യാനം കൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന സവവും താനം ബുവമമാണെന്നുള്ള ഇഞാനം സകല കമ്മുങ്ങളേയും മേൽജന്മത്തിനു കാരണ മായിത്തീരാൻ പാടില്ലാത്തവിധത്തിൽ നിർബീജ മാക്കിത്തീക്കുന്നം."

"ഈ വ്യവഹാരഭ്രമിയിൽ ഇപ്രകാരമുള്ള ഇഞാ നത്തോടു സദ്ദശമായുള്ള പരിശുളലമായ വസ്തു കേന്നും തന്നെയില്ല. വളരെക്കാലം കൊണ്ടു് അഭ്യ സിക്കപ്പെടുന്ന മനഃസംയമനം മുതലായവയാൽ വേണ്ടതായ യോഗ്വത സിക്കിക്കുമ്പോഠം സ്വയമാ യിത്തന്നെ സാധകനിൽ അതുണ്ടാകുന്നു."

ശേരനകം ജന്മങ്ങഠം എടുത്ത് അവയിലുള്ള അനേഭവങ്ങഠംകൊണ്ട് വിവേകം, വൈരാഗ്വം, ശമാഭിസമ്പത്ത്, മുമുക്ഷുത്വം മുതലായ സാധനങ്ങഠം സിജിച്ചവന് ത്രവണം, മനനം, നിടി ഭ്യാസനം മുതലായ അനാഷ്യാനംകൊണ്ടു ജ്ഞാനം സിജിക്കുമ്പോരം, സവവം വാസുദേവസ്വത്രവ മാണേന്നുള്ള സവാത്മുദ്യൂറ്റി അവനിൽ ഉണ്ടാകയും അവൻ പരമാത്മാവിൻെറ സവാതിത ഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അപ്രകാര മുള്ള സവാത്മുദ്യൂറ്റിയവൻ ഏററവും ഒർല്ലസോകന്നു.

24. അമാനിത്വം തുടങ്ങിയുള്ള ഇരുപതു ഇഞ നസാധനങ്ങളെ ഉഞ്ഞാനം എന്നുതന്നെ വണ്ണിച്ചി ട്ട ക ഘട്ടത്തിൽ ജ്ഞാനത്തിന **ജ്ഞ**ാനത്ത വിരോധമായുള്ള വയേയും മറയ്ക്കുന്നതായ മാ വാൻ പ്രതിപാളിച്ചിട്ടുന്നു്. അമാ യാസചഭാവം നിതചം, അടംഭിതചം, അഹിം സ, ക്ഷാന്തി, ആർജവം മുതലായ ഇണങ്ങഠംക്കു വി രോധമായുള്ള ഭാവങ്ങളെ യാണ് **ഭഗ**വാൻ അജ്ഞ**ാനം എന്ന പറഞ്ഞിട്ടുള്ള തു്.** അമാനി ത്വം മുതലായവ ജ്ഞാനത്തിനു കുാരണമായിരിക്കു ന്നതുപോലെ മാനിത്വം, ഓഭം, ഹിംസ മുതലായ വിരോധഭാവങ്ങളെല്ലാം അജ്ഞാനത്തെ വർ**ദ**്ധി പ്പിക്കുന്നവയും, അജ്ഞാനകായ്ക്കുളും ആകുന്നു. സകലവിധമ്മസങ്ങൾക്കും കാരണം അജ്ഞാന മാണെന്നും അതിനെത്തന്നെ മായയെന്നും വാൻ പറയുന്നുണ്ട്. താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോക

> നാഹം പ്രകാശഃ സർവസ്വ യോഗമായാസമാവൃതഃ മുസ്യേറ്റയം നാളിജാനാതി ലോകോ മാമജ്മവ്വയം.

**ങ്ങ**ഠം കൊണ്ട് ഭഗവാൻ

വണ്ണിക്കുന്നം:\_

ഗീത. VII. 25°

മായാസച്**രുപടത്ത** 

ഭോഗമാധാസമാവൃം ഃ-അ ഷാം = യോഗമാഥയം ക ഉറയ്ക്കപ്പെട്ടിരികുന്നു ഞാൻ; സവസൃന-പ്രകാശം = എല്ലാ

## അജ്ഞാനേനാവ്വതം ജ്ഞാനം തേന മുഹു നതി ജന്തവഃ

മീത. V. 15.

ന മാം ടുഷ്കൃതിനോ മുഡാഃ പ്രചുദ്യന്തേ നരാധമാഃ മായയാƒ പച്ചുഅജ്ഞാനാഃ ആസുരം ഭാവമാത്രി താഃ

ഗീത. VII. 15. ∗

്യോഗമായയാൽ മറയ്ക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ഞാൻ എല്ലാവേക്കും പ്രത്യക്ഷനല്ല. ആതമസ്വര്രപത്തെ അറിയാത്തയകൊണ്ടു മോഹത്തെ പ്രാപിച്ചിരി ക്കുന്ന ഈ ലോകം ജനനമാകുടെ നാശമാകുടെ ഇല്ലാത്തവനും സവ്ത്രീതനമായ എന്നെ അറിയ

വക്കും പ്രതൃക്ഷണല്ല; മൂഡും അവോം—ലോകം ലേത്രമാനവത്ര പുറത്ത അറിയാത്തമുടകാണും മോഹാദത്ത പ്രാച്ചിതിക്കു നാശമാകളെ ഇല്ലാത്തവനായ എന്നെ; ന-അഭിജാനാതി = അറിയുന്നില്ല; അല്യാരന്ന-ജ്ഞാനാ ആവൃതം = അജ്ഞാ നാരക്കെട്ട് ജ്ഞാനം മൂട്ടെ പട്ടിരിക്കുന്നു; തേന ജ്ഞാവം-മ ഹൃതി = ആ കാരണത്താൽ ജീവികാര മോഹിക്കുന്നു.

<sup>\*</sup> ളക്ക്കൃതിനാം - മൂഡാ വോ പ്രശീചനാതം മൂഡനാതം മായയാ - അപെ എത്യാ പ്രാനാം = മായയാതത്തെ പഹാരിക്കപ്പെട്ടി ജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയവരം, ആസുരം ഓവം \_ അയ്രേനിതാം = ഒം ഒക്കെ പ്രദികളോടുകൂടിയ ആസുരമാവം പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന വാരം (അതിനാൽ) നരാധമാം = മനംകൃതിൽവച്ച് അധമ ന്മാരായുമിരിക്കുന്നവർം മാം ന പ്രപെള്യത്തെ = എന്നെ മജി

ന്നില്ല. അജ്ഞാനത്താൽ ജ്ഞാനം മുടപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നതുകൊണ്ടു ജീവികഠം മോഹിക്കുന്നു. പാപ ശീലന്മാരും മൂഡന്മാരും മായയാൽ അപഹരിക്ക പ്പെട്ട ജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയവരും ഭാരഭമപ്പാദിക മോടുകൂടിയ ആന്യാമോവം പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നവരും മനാഷ്വരിൽവച്ച് അധമന്മാരും ആയിരിക്കുന്നവർ എന്നെ മജിക്കുകയോ പ്രാപിക്കുകയോ ചെയ്യു

വിചരണം: \_\_ഈ ശ്ലോകങ്ങ ഗം കാണ്ട് സവ് വും ബ്രഹമാണെന്നും താനും ആ ബ്രഹമസചത്രപം തന്നെ എന്നുമുള്ള തത്വത്തെ ഒംരോ ജീവനിൽ നിന്നും മറയ്യുന്ന സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയതാണു് മായ എന്നു് ഭഗവാൻ ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നു.

23. മായയെ ചരമാത്മശക്തിയായാണ ഭഗ വാൻ വണ്ണിക്കുന്നത്. "അതൃന്താഭാവമാണു മായ" എന്നു വാദിക്കുന്നത് അദൈചന മായപ്പാ വാദത്തിലുള്ള മായാതത്വത്തെശരി മോവിന്റെ യായി മനസ്സിലാക്കാത്തവർ മാത്ര ക്തിയാകന്ന്. മാണും. ഉപനിഷത്തുകളിലൊ അവയിലുള്ള തര്വക്കുള്ള വെളിപ്പെട്ടത്തീട്ടുള്ള ശ്രീമത് ശങ്കരാചായ്യരുടെ ഭാഷ്യങ്ങൾ, പ്രക രണഗ്രന്ഥങ്ങൾ മുതലായവയിലോ, മായയെന്ന ഇ് അതൃന്താഭാവമാണ് എന്നു കാണുകയില്ല. മാത്മശക്തിയായിത്തന്നെ ഭഗവാൻ വണ്ണിച്ചിരി ക്കുന്നു:—

> ഈ ഗ്രചരു സർവഭ്രതാനാം ഹൃദ്രേശ്യേർജ്ജുന തിഷ്യതി ഭ്രാമയൻ സർവഭ്രതാനു യന്ത്രാശ്രാധാനി മായയാ.

> > ഗീത. XVIII. 61,

ഭൂമിരാപോന്നലോ വായു ഖം മനോ ബുജിരേവച അഹങ്കാര ഇതീയം മേ ഭിന്നാ പ്രകൃതിരഷ്ക്കധാം

ഗീത. VII. 4.

അ പരേയമിതസ്തപന്യാം പുകൃതിം വിലി മേ പരാം ജീവഭ്രതാം മഹാബാഹോ യയേദം ധായ്യതേ ജഗത്.

ഗിത, VII. 5.

ടൈവി ഫ്വേഷാ ഗുണമയി മമ മായാ ഒത്ത്വയാ മാമേവ യേ പ്രപുദ്യന്തേ മായാമേതാം തരന്തി തേ.

ഗീത. VII. 14.

ഈ ഗ്ലോകങ്ങളെ മുമ്പു വ്വാഖ്വാനിച്ചിട്ടുണ്ടു. ഇവിടെ പ്രകൃതി എന്ന പടത്തെയും മാ**യ എന്ന** പദത്തെയും ഒരേ അത്ഥത്തിൽതന്നെ ഉപയോഗി ച്ചിരിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം ഗീതയിൽ ഉപയോഗിച്ചി ട്ടുള്ള 💇 ''മായാം തു പ്രകൃതിം വിദ്വാത് മായിനം യു മഹേശപരം<sup>))</sup> മോയയെ പ്രകൃതി എന്ന പരമാത്മ ശക്തിയായും, മഹേശ 100 മായാശക്തിക്കധിഷ്ടാ നമായ പരമാത്മാവായും അറിഞ്ഞാലും എന്ന ശേചതാശചതമളപനിഷത്തിലെ പ്രയോഗം അനു സരിച്ചാകുന്നു. പ്രപഞ്ചത്തിനുള്ള വ്യാവഹാരി കസത്തപോലെ മായയ്ക്കും വ്വാവഹാരികസത്ത യുണ്ടു്. അതിനെ അതൃന്താഭാവമെന്നു് ഒരു വിയ ത്തിലും പറയാൻ പാടില്ല. ശ്രീമത് ശങ്കരാചാ യ്യരും ഗൌഡാപാദർ മുതലായ അടൈചതമത സ്ഥാപകന്മാരും പ്രപഞ്ചത്തേയും മായയേയും പററി ഇതിപാദിക്കുമ്പോരം, മിഥു എന്ന പഭം **ഉപ**യോഗിച്ചിട്ടുണ്ട്. മിഥൃ എന്ന് പദം അതൃ ന്താഭാവത്തെ (ഒട്ടം ഇല്ലാത്തതിനെ) കാണിക്കു എന്നാം, സത്തെന്നോ അസത്തെന്നോ പറയാൻ പാടില്ലാത്ത അനിർവചനീയവസ്തുവി നെയാണ് മിഥ്യ എന്നു പറയുന്നതെന്നും ശ്രീമധു സൂദനസരസചതി ശ്രേടെചതസിദ്ധി എന്ന ഗ്രന്ഥ "മിഥ്വാതചം ത്തിൽ വറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. തചാസത്വതചാഭ്വാമനിർവചനീയത്ചാ'എന്നാണ് അഭ്രോഗം മിഥ്വാത്വത്തെ വ്യാഖ്വാനിച്ചിട്ടുള്ള യ .

മായാശക്തിയെ ശ്രീമത് ശങ്കരാചായ്യർ വിവേക ചൂഡാമണിയിൽ തഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വണ്ണി ച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_\_

"അവ്യക്തം എന്ന പേരോടുക്കുടിയ പരമാ ത്മശക്തി അനാഭിയായുള്ള അവിളാസ്വരുപി ണിയും തിഗുണാത്മികയുമാകുന്നു. ത്രേഷ്യമായ ആ മായാശക്തയാണു ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴുവം നെയും പ്രസവിക്കുന്നത്ല്. കായ്യമാകുന്ന ജഗ ത്തിനെറ സ്ഥിതികൊണ്ട് നല്ല ബുഭ്ധിയുള്ള വന് ആ ശക്തിയുടെ സ്വഭാവത്തെ അനുമാനിക്കാവു ന്നതാണ്." \*

നോല്ലെങ്കിൽ പ്രകൃതി എന്നതിനു 24. മായ പരാ എന്തം അഘോ എന്നാം രണ്ടു ഭാവങ്ങ**്** ഉണ്ടെന്നും, അറയിൽ പരാച്ച **ക**തിയാ**ണു്** പരമാത്മാവി**ൻ** റ മാതാസാരുപ വം അതിനെ ജ ഇ പ്പുരം ഇതാനക്രിയാശക്തികളായി യിക്കാനുള്ള പ്രകാശിക്കുന്നതെന്നും പറഞ്ഞി പായവും. ട്ടണുട്. മഹതതതാം മുതൽ സ്ഥൂലം വരെയുള്ള പ്രപഞ്ചം ദുഴുവനമായി കാണപ്പെടുന്ന താണു് അവരാപ്രകൃതി. കാലം, ദേശം, കായ്യകാ രണഭാവം ഇവയെല്ലാം അപരാപ്രകൃതിയിൽ ഉ 🌣

തോച്ചക്കുനാവ്നീ പരുമശശക്തി. രനാളുവിളും **ശിഗുണാത്മി**കാ പരാ കോളാതരയോ സുധിംയാവ മായാ യയാ ജ**ഗസ**വിമികാ പ്രസൂയതോ. വി. ച. 110.

കപ്പെട്ടവയാണ്. പാമാതമാവിൻെറ ഏകവും അഭചിതീയവുമായ സർവാതീതഭാവത്തിൽ നാനാ വായി കാണപ്പെടുന്ന ലപഞ്ചവും അസംഖ്വ കാണപ്പെടുന്ന ജീവന്മാതം പരമാത്മാ മായി വിൻെറ വിവിധമായുള്ള സർവാന്ത്യാമിഭാവ അങ്ളം, കയറിൽ പാമെ**ന്നപോലെ**യും കാന ലിൽ ജലമെന്നപോലെയും സച്ചിദാനന്ദസചര്രപ മായ പരളപ്പവത്തിൽ കല്പിക്കപ്പെടുന്നു എന്നാണു ഉപനിഷത്തുകളുടെ സിദ്ധാന്തം. ഭ**ഗ**വദ് ഗീത യുടെ സിലാന്തവും അതുതന്നെ, ഈ തര്വങ്ങളെ ഇതിന മുമ്പു് പല ഘട്ടങ്ങളിലും പ്രതിപാദി ച്ചിട്ടുണ്ട്. അവിള്വയെന്നും മായയെന്നും പറയ പ്പെടുന്ന രണ്ടു ഭാവങ്ങളും ഈ പരമാത്മശക്തി യുടെ രണ്ടു രൂപങ്ങഗ മാത്രമാണു്. പ്രപഞ്ചസ്സ ഷ്ട്രിക്കു കാരണമായുള്ള ആ ശക്തിയുടെ ഭാവത്തെ മായയെന്നാം, ജീവാത്മാവിന തന്റെ വാസ്കവ സ**്വരു**പം കാണാൻ പാടില്ലാത്തവിധത്തി**ക** മറ യ്യൂപ്പന്നതായ ആ ശക്തിയെ അവിദ്വമയന്തം പറ യുന്നു. മായ അവിദ്വയിൽനിന്നോ അപിദ്വ മായ യിൽനന്നോ അന്വമല്ലാത്തയ്യകൊണ്ടാണ് പാ മേശശക്തിയെ അവിദ്ദ്വയെന്നും ത്രിഗുണാത്മിക യെന്നും ശ്രീമത് ശങ്കരാചായ്യർ വണ്ണിക്കുന്നത്ല്. മായയെ തരണംചെയ്യുന്നതിനു പരമാത്മാപി<del>ന്റെ</del>റ സർവാത വരു വരു പുകത്വേന ശരണംപ്രാപി കൗല്ലാതെ മറവു മാഗ്ഗങ്ങളൊന്നാമില്ല. അതു

കൊണ്ടാണു ശമാമേവ യെ പ്രപദ്യന്തേ മായാ മേതാം തരന്തി തോ<sup>1</sup> എന്നും പ്രോമേകം ശരണം വജ<sup>33</sup> എന്നും സവഭ്രതസ്ഥിതം യോ മാം ഭജത്വേക തചമാസ്ഥിതഃ സവ്ഥാ വത്തമാനോപി സ യോഗീ മയി വത്തതേ<sup>?</sup> എന്നം നേച മത്**സ്ഥാ**നി ഭൂതാ നി പശ്യ മേ യോഗമൈശചരം'' എന്നും പലവി യത്തിൽ പരമാത്മാവിന്റെ സവാതീതഭാവത്തെ **പ്രാപിക്കുന്നതിനു** മുഖ്വസാധനമായുള്ള **ഭ**്യാസനത്തെ ഭഗവാൻ ഉപദേശിച്ചിട്ടുള്ളത്. നിടില്യാസനം പരിപൂണ്ണമായി സിലിക്കുമ്പോഗം സാധകന് പരമാത്മാവിനെറ **അടൈ**ചത**ഭർശ** അകെഭചത**ാത്മടർശനാ**കൊണ്ട നം സിദ്ധിക്കും. മാത്രമേ മായയെ തരണം ചെയ്യാൻ സാധിക്കുക **യുള്ള**. ഈ തതചത്തെ ശ്രീമത് ശങ്കരാചായ്വർ താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_ +

ശോദന്താ ഓന്ത്യ പരമുപരത്യ ക്ഷാന്തിയുക്തു സമാധിം കുവ്വനിയ്യം കലയതി യതിം സാസ്യ സർവ്വാമ്മമാവം തേനാവിള്യതിമിരജനിതാൻ സാധു ഒഗ്ലാം വികല്പാൻ പ്രേഹംകൃത്വം നിവസിതി സുഖം നിഷ്ക്രിയോ നിവികല്ലും

വി. എം 356.

<sup>+</sup> അതീവ സൂക്ഷ്യം പരമാതമത്താം ന സ്ഥൂലളഷ്ട്വോ ലതിപത്തുമർഹതി സമാധിനാത്വത്തസസൂക്ഷ്യവൃത്വാ ജ്ഞാതവ്വമാഴെയ്യമതിശുജ്ജവൂജ്വിജി: വി. എ. 361.

ഏററവും സൂക്ഷ്മമായുള്ള പരമാ**ത്മ**ത**ത**ചം താകുന്നു. അതിനെ ബാഗ്വേദ്ദഷ്ടികൊണ്ടോ, നാമ രൂപങ്ങളെ ആത്രയിച്ചു ബഹിർമ്മുഖമായി പോ കുന്ന അന്തഃകരണംകൊണ്ടോ, ഗ്രഹിക്കാൻ സാ ധിക്കുന്നതല്ല. സഭാചാരവും സാതചികബുജ്വിയും ഉള്ളവക്കു സമാധി അല്ലെങ്കിൽ നിളിദ്ധ്വാസ**നം** അഭ്വാസത്താൽ അതിസൂക്ഷ്മായിത്തീന്നി ട്ടുള്ള ബുദ്ധിവൃത്തികൊണ്ടു മാത്രം അന്തിനെ അവ യാവുന്നതാണ്. അന്തഃകരണത്തേയും ഇദ്രിയങ്ങ ളേ**യും** ശരിയായി നി**ഗ്രഹിച്ചവനം** സകലവിധ ത്തഗ്രഹങ്ങളേയും തൃജിച്ചവനും പരമായ സഹന **ശീ**ലത്തോടുകൂടിയവനമായ സാധകൻ നിരന്തര നിദിദ്ധ്വാസനത്തെ അനുഷ്ഠിച്ചും കെ ണും തന്റെറ സവാത്മഭാവത്തിൽ ബുദ്ധിയെ ഉറപ്പിച്ച വനായി ഭവിക്കുന്നു. ഈ അള്വാസത്താലുണ്ടാകുന്നു **അഖണ്ഡവൃത്തിയാൽ** അവിള്യയാ**കുന്ന അ**ജ്ഞാന ത്തിൽ നിന്നും ഉണ്ടായിട്ടുള്ള സകലവിധ ഭേടഭാ വനകളേയും നിശ്ശേഷം ദഹിപ്പിച്ച് നിഷ്ക്രിയ വും നിർവികല്പവും ആയ ബ്രഹ്മാകാരമായിത്തന്നെ ത്തനനുസചരൂപനായി അവൻ വസിക്കുന്നു.

25. ഇതേവരെ സാതചികമായ ഉഞാനത്തെ പ്രറി പ്രതിപാഭിച്ചു. രാജസമായ ഉഞാനമെ നെന്നും താമസമായ ഉഞാനമെ രാജസള്ഞാനം നേന്നും ഗ്രഹിക്കാനുണ്ട്. അവ യിൽ രാജസജ്ഞാനത്തെ ഭഗവാൻ താഴെ പറ യുന്നപ്രകാരം വർണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:— പ്രാധാരം പ്രവാശം പ്രവാശം

ഗീത XVIII 21. \$

"സകല പ്രാണികളിലും വത്തിക്കുന്ന ജീവക്കുറം സചര്രവത്തിൽതന്നെ ഭിന്നങ്ങളാണെന്നും ഇഞാ നം, സുഖിത്വം, ഒബിത്വം, മുതലായ ഭേഭം കൊണ്ടു അവർ വിലക്ഷണന്മാരാണെന്നും ഒരോ ജീവനം ഓരോ ദേഹത്തിൽ പ്രത്വേകം പ്രത്വേകം വത്തിക്കുന്നു എന്നും യാതൊരു ഇഞാനം കൊണ്ടു റിയപ്പെടുന്നുവോ അതിനെ മാജസഇഞാനമെന്നറ ഞ്ഞാലും."

വിവരണം പ്രവാവഹാരികമായി നോക്കുന്ന പക്ഷം ഈ ദ്രഷ്ട്രി വാസ്തവം തന്നെ. ഇപ്രകാര മുള്ള രാജസദ്രഷ്ട്രിയോടുകൂടിയല്ലാതെ ലോകവ്വവ ഹാരവും സാഭ്വ്വമല്ല. എന്നാൽ ലോകത്തിൽ സക ലവിധ സ്ഥാത്ഥതകഠംക്കും പരസ്പരദേചഷം മുത ലായ ദുഷ്പഭാവങ്ങഠംക്കും കാരണമായിരിക്കുന്നത്

ട്ട് സവേഷ്യ-ഭ്രത്ഷ് ജനകലഭ്രതങ്ങളിലും നാനാഭാവാൻ പ്രധാനം പ്രത്യാകം ജീവനാരുക്കുന്നും അവർ ജ്ഞാനം, സുഖ്യത്വം, ഉൂഖിത്വം, മുതമായ ഭേദം കൊണ്ട് വിലക്കുന്നും ഒാരോ ജീവനം പ്രത്യേകം വത്തിക്കുന്നതായും; യത് പ്രത്യോകം വത്തിക്കുന്നതായും; തത് ജ്ഞാനം ജ്ഞാനം ജ്ഞാനത്തെ; രാജസം വിലി പരാജസജ്ഞാനം മന്നരിത്താലും

ഈ രാജസദ്രഷ്ടിയാണു്. ഈ ശ്ലോകത്തെ വ്വാഖ്വും നിക്കുന്നതിൽ ശ്രീസദാനന്ദയോഗി അഞ്ചുവിധ ഭേദങ്ങാം കാണപ്പെടുന്നതായും അവയെ ആ തമാവിൻെറ ഏകതചബോധത്താൽ ഉപേക്ഷിക്ക ണമെന്നും പറയുന്നുണ്ട്. ∗

ജീവന്മാർ തമ്മിലുള്ള ഭേടം, അവക്ക് **ഇ**ൗശചര നിൽനിന്നും ഉള്ള ഭേദം, അവരിൽ നിന്നും അചേ **ത**നമായി കാണപ്പെടുന്ന പ്രവലയാതി ഭേദം, പ്രപഞ്ചത്തിന് ഇയരച**െ**നിൽ നിന്നുമുള്ള ഭേഭം, അചേതനവഗ്ഗങ്ങ**ം** തമ്മി ഭേദം ഇപ്രകാരം അഞ്ചുവിധം ഭേദങ്ങ**ം** ഉപാധി സംബന്ധമല്ലാതെ സ്വഭാവമായി**ത്തന്നെ** ഉണ്ടെന്നു താക്കികുന്മാർ പറയുന്നു. രാജസദ്രഷ്ട്രീ യിൽ ഇവ ശരി തന്നെ. സാതചികദ്ദഷ്ടികൊണ്ട് **ഇവയെ** നിരസിക്കേ**ണ്ടതു**മാ**ണ**്. ആത്മസാക്ഷാ ത്കാരത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവർ ആത്മാവിൻെറ **വാസ്ത**വത്തിലുള്ള ഏക്**തച**ത്തേയും അതിനെ ആശ്രയിച്ചു നിൽക്കുന്ന സർവ സഹോദരഭാവ തെതയും അറിഞ്ഞൂ് അവരുടെ സകല പ്രവൃത്തി കളേയും നടത്തുന്ന പക്ഷം ശുഭ്ധസാതചീകബൂ ളധികളായിത്തീരുമെന്നം അതിനാണ് ഓരോരു ത്തരാം ത്രമിക്കേണ്ടതെന്നാം ഭഗവാൻ ഈ ഗ്ലോക ത്തിൽ സൂചിപ്പിക്കുന്നു.

<sup>\*</sup>അന്യോന്യമാത്മനാം ഭേദസ്തകാം ഭേദസ്തകാരാത് ഭേദോഗ്യേഷതനവഗ്ഗസ്യ തേഭ്യ ഈശാത്തഥാ മഥാ ഇഭ്യകനൗപാധികോ ഭേദസ്താക്കികാനാം ച പഞ്ചധാ സമ്മതോ രാജസതോന തജ്ജ്ഞാനം ഹേയമോയ ഫി.

26. ഭഗവാൻ താമസജ്ഞാനത്തെ താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ടു വിവരിക്കുന്നു:\_\_\_

യത്തുകൃത്സ്നവദേകസ്മിൻ

ಕ ಯ ಗಿಲ ಈ ಹಾಯ ಗ್ರಾ

കായ്പ്പേ സക്തമഹൈതുകം അതത്തചാ**ത്ഥവ**ളല്ലം ച തത്താമസമുഭാഹൃതം.

න්⊡. XVⅢ. 22 \*

ശേരു ദേഹത്തിൽ ജീവന് ദേഹാകാരമായി ത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നു എന്നും, പ്രതിമാദികളിൽ ഈശചരനു പ്രതിമയുടെ രൂപത്തിൽതന്നെ വത്തി കുണ്ട എന്നും, അവയിൽ കൂടുതലായ വ്യാപ്ലി ജീവനോ ഈശചരനോ ഇല്ലെന്നും, യുക്തിഹിന വും പാരമാത്ഥികളുള്ളിയെ അവലംബിക്കാത്തതും തുപ്പുവുമായ യാതൊരു ഉഞ്ഞാനമുണ്ടോ അത് താമസൗഞ്ഞാനമെന്നു പറയപ്പെടുന്നും.

വിവരണം: \_\_\_ വിചാരശ്മനൃന്മാക്കണ്ടാകുന്ന ജ്ഞാനത്തെയാണു് താമസജ്ഞാനമെന്നു പറയു ന്നത്ല്. വിചാരണകൊണ്ടു് താമസജ്ഞാനത്തെ നിശ്ശേഷം നീക്കണമെന്നം, രാജസജ്ഞാനം ലോക

<sup>\*</sup> ഏകസ്റ്റിൻ-കായ്യ്യ-കൃത്ത് നവത്-സക്യം = ഒരു ദേഹ ത്തിൽ ജീവൻ ദേഹാകാരമായിത്തന്നെ വർത്തിക്കുന്ന എന്നും പ്രാദികളിൽ ഈ ശ്വേരൻ പ്രതിമയുടെ ആകാരത്തിൽ തന്നെ വർത്തിക്കുന്ന എന്നും അഭിനി വേശത്തോടുള്ളിയായാം; തോടെ ഫളകം = യുക്തിവിഹീനവും; അത്തായ്ക്കുവയത് = പരമാർത്ഥഭക്യിയെ അവലംബിക്കാത്തയാം; അല്പം-ച = യ ച്ഛമായിട്ടുള്ളയമായ; യത്-ജ്ഞാനം = യാംകാര ജ്ഞാന മുണ്ടോ; തത്\_താമസം-ഉദാഹൃതം = അയ് താമസജ്ഞാനം എന്നെ പറയപ്പെടുന്നം.

ത്തിനാവശ്വമാണെങ്കിലും പാരമാത്ഥികളുഷ്ടിയോ ടുകൂടിയ സാ**ത**ചിക<sub>ജ്ഞ</sub>ാനത്തിനു് അതു് പ്രതിബ ന്ധമാകയാൽ, സർവത്തിലും ഏകഭാവത്തെയും, സവഭാവങ്ങളെയും ആത്മഭാവത്തിലും ആത്മഭാവ ത്തെ പരമാത്മഭാവത്തിലും കാണുന്നതായ സാ തചികദ്ദഷ്പികൊണ്ടു അതിനെ സാതചികള്ഞാന മാക്കിത്തിക്കണമെന്നുമാണ് ഭഗവാൻറ അഭി പ്രായം. ടൈചതസിലാന്തവും വിശിഷ്പാടൈചത സിധാന്തവും അട്ടൈചതമായ ആത്മദശനത്തിന സഹായമായിരിക്കുന്നതുപോചല, താമസദ്ദഷ്ടിയെ നശിച്ചിക്കുന്നതിന് രാജസജ്ഞാനവും സാധനമാ കുന്നു. രാജസൗത്രാനംകൊണ്ടു് താമസജ്ഞാന ത്തെയും സാതചികള്ഞാനംകൊണ്ട് രാജസള്ഞാ നശിപ്പിക്കേണ്ടതും ജ്ഞ**ാന**ത്തിൽ നമത്തയും നിഷ്യയോടുകൂടി പരബ്രഹമാന്തുവിനെ സാക്ഷാത് കരിക്കേണ്ടതുമാകുന്നു.

27. നിരന്തരമായ നിടിദ്ധ്വാസനംകൊണ്ട് സവാത്മഭാവം പ്രാപിക്കുന്നതിന് രണ്ടു മാഗ്ഗങ്ങരം ഉള്ള തായി പറയപ്പെടുന്നു. അവ

ജ്ഞാനപ്രാച്ഛി യിൽ ചെട്ടാത വും അട്ടൈയ വും സിലാന്ത അംഗ്രം സാധക നെ സഹായി ക്കുന്നം. ചാപിക്കുന്നതിന് രണ്ടു മാഗ്ഗങ്ങൾ ഉള്ള തായി പറയപ്പെടുന്നും. അവ യെ സദ്വോമുക്തിമാഗ്ഗമെന്നും ക്രമ മുക്തിമാഗ്ഗമെന്നും പറയുന്നും. സവ് ഇഞ്ഞനും സവശക്തനും സവനിയ ന്താവും സവശരണ്യനുമായി മനു ച്യത്രപത്തോടുകൂടി പമമാത്മാവു സുഷ്ടിസ്ഥിതിസംഹാരം മുതലായ

കൃത്യ**ങ്ങൾംചെ**യ്തുകൊണ്ടു് ഒരു ഉന്നതലോകത്തിൽ വസിക്കുന്നു എന്നു് വിശചസിക്കുന്നവരായടൈചതി ക 🌣 മുതൽ പേരമാത്മാവ് സവാന്തയ്യാമി മും സവാ തീതനമായി വത്തിക്കുന്നു, എന്നു വിശചസിക്കുന്ന വർവരെയുള്ള ജനങ്ങളെ നോക്കുന്നപക്ഷം പല പടികളിലായി അവർ നില്ലൂന്നു എന്നു കാണാം. ടൈ പതികളായിത്തന്നെ വിവിധമതങ്ങളിലായി അനേകം ജനങ്ങൾം ഉണ്ട്. അതുപോലെ വിശി ഷ്രാടൈചതികളായും അനേകം പേർ ഉണ്ട്. **അടൈ പതി**കളാ**യ**ം വള**രെ ആളുക**ാം പലസ്ഥല ങ്ങളിലായി വത്തിക്കുന്നു. ഇവരെയെല്ലാം ശ്രദ്ധിച്ച നോക്കുന്നപക്ഷം ജീവാതമാ, പരമാതമാ, പപഞ്ചം ഇവ തമ്മിലുള്ള അഞ്ചുവിധം വൃതൃാ സങ്ങളേ ബലമാഹി ആത്രയിക്കുന്നവരാണാ് ടൈച തികളും വിശിഷ്ടാടൈചതികളും എന്നു കാണാം. അത്രമായോടുകൂടി ഒന്നിലും വിശചാസമോ അവി ശചാസമോകൂടാ തെ ഉ*ഭാസീനന്മാരായിരിക്കുന്നതി* നെക്കാ**ഠം അവ ത**മ്മിൽ കാ**ണപ്പെടുന്ന** അഞ്ചു വിനവ് യിാഗങ്ങളേതം വാന്റ്റ് പവിയിാഗങ്ങളാതി തന്നെ കുരുതി അവയുടെ സ്വഭാവത്തെപ്പററി ശരിയായി ചർച്ച ചെയ്യുന്നതു ത്രോഷ്യമാകുന്നു. അവിഭാജ്വദ്രവൃങ്ങളുടെ(Elements) പരസ്പരമുള്ള ഭേദഭാവത്തെപ്പററി ശരിയായി ചർച്ചചെയ്തതി നാലാ**ണു് ശാ**സ്ത്ര<sub>ജ്ഞ</sub>ന്മാർ അവയുടെ കാരണ ഏകത്വത്തെ ഗ്രഹിക്കാനിടയായിട്ട ത്തിന്റെറ

അതുപോലെ ടൈചതികളും വിശിഷ്പാ സിലാന്തിക്കുന്ന ചഞ്ചളേടങ്ങളെ ടൈചതികളും പ്പററി അവർ ശരിയായി ചർച്ചചെയ്യുന്നപക്ഷം, **അവക്കു പരമാത്മാ**വിനോടുള്ള ഏകതചത്തെ അറി**യുന്നത**ിന് ഭേഭഭാവനയും സഹായമായേ ഇരിക്കുകയുള്ള. അടൈചതാത്മ ഇതുകൂടാത്രെ സാക്ഷാത്കാരത്തിന് ആവശ്യമുള്ള **അ**ഹങ്കാര നാശം, ഭക്തി, കുമ്മത്രൂലാ മുതലായവയെ ആ സിദ്ധാന്തങ്ങളും അവ സംബന്ധിച്ച അനുഷ്യാന ങ്ങളും വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതുമാകുന്നു. അതുക്കൊണ്ടു് ടൈചതവും വിശിഷ്പാടൈചതവും സിജാന്തങ്ങളെ **ക്രമമുക്തിമാർ**ഗ്ഗത്തിലുള്ള രണ്ടു പടിക**ം എന്നു** തന്നെ പറയാം.

അ**ന്തസരിക്കു അടൈചതസിലാ** ന്തരത്ത ഒരു സാലകന്റെ നിലമയ നോക്കി ന്നവനായ യാലും അതിലും ക്രമമുക്തിമാറ്റ സഭ്വോമുക്തിമാഗ്ഗമെന്നും മെന്നും അംടെ ചതസി **ലാന്ത**പ്രകാരമ രണ്ടു പന്ഥാക്ക**ം** കാണപ്പെടുന്നു. സങ്ട്വോമു സഭ്വോമുക്തിമാഗ്ഗത്തിൽക്രുടി ആ ക്തിമ**ാ**ർഗ്ഗവും ത്മസാക്ഷാത്കാരമുണ്ടാകുന്നത്ല് ഉ ക്രമ മുക്തിമാ ഗ്ഗവും. ത്തമാധികാരികരംക്കു മാത്രമേ സാ അല്ലാത്തവക്കു ക്രമമുക്തിമാർഗ്ഗ ധിക്കുകയുള്ള. ത്തിൽ കൂടിയല്ലാതെ ജ്ഞാനം സിഭ്ധിക്കുന്നതല്ലു. ത്രവണവും മനനവുംകൊണ്ട് അടൈചതസിലാ ന്തത്തെപ്പററി ഏകഭേശമുള്ള അറിവുണ്ടായാലും,

ണത്ര് ശബ്ദാക്കാനം മാത്രമായേ നില്ലുകയെള്ള. നിടില്യാസനം കൊണ്ട് അനുഭവജ്ഞാനമായിതി അന്നതിന് വളരെ കാലവം അനേക ജന്മങ്ങളും വേണ്ടി വന്നേക്കാം. ഉത്തമാധികാരികളല്ലാത്തെ വക്ക് ഗമിക്കാവുന്നതായ മാർഗ്ഗത്തെയാണ് ക്രമ മുക്തിമാഗ്ഗം എന്നു പറയുന്നത്ര്. സഭ്വോമക്തി മാഗ്ഗത്തെ തുകമാഗ്ഗം അല്ലെങ്കിൽ വിഹംഗമമാഗ്ഗമെന്നം, ക്രമമുക്തിമാഗ്ഗത്തെ വാമദേവമാഗ്ഗം അല്ലെങ്കിൽ പിപീലികാമാഗ്ഗമെന്നും പറയുന്നും അവയെ വരാഹോചനിഷത്തിൽ താഴെ പറയുന്നും അവയെ വരാഹോചനിഷത്തിൽ താഴെ പറയുന്നും പ്രകാരം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നും. \*

ഇകയെ വാമദേവയാ ദ്വേസ്ത്രീ ദേവനിർമ്മിതേ ഇകോ വിഹംധമഃ പ്രോക്താ വാമദേവഃ പിപീലികാ അതല്യാവൃത്തിരുപേണ സാക്കാദ്വിയിമുഖേന വാ മഹാവാക്യവിചാരേണ സാംഖ്യയോഗസമാധിനാ വിദിത്വാ സ്വാത്മനോ ഇപമസംപ്രജ്ഞാസമാധിതഃ ഇകമാഗ്ഗേണ വിരജാഃ പ്രയന്തി പരമം പദം യമാദ്യാസനജായാസഹാള്യാസാത് പുനഃ പുനഃ സംജാതവിച്ച് മണ്ടായ്യൂം അണിമാദിവശാദിഹ അലബ്ധാപി ഹലം സമ്യക് പുനർജ്താം മഹാകുടെ

<sup>\*</sup> ഇകോ മുക്തോ വാമദേവേഴ്ചി മുക്ത... സൂരളുറം ഫീനാ മുക്തിഭാഭോ ന സന്തി ഇകം മാഗ്ഗം യേഴ്നുസരന്തി ധീരാഃ സദ്വോ മുക്താസ്കേ ഭവന്തിഹ ചോകേ. വാമദേവം യേഴ്നുസരന്തി നിതും മൃത്വാ ജന്നിത്വാ ച പുനഃ പുനസ്തത് തേ വൈ ചോകേ ക്രമമുക്താ ഭവന്തി യോഗൈഗു സാരംഖും കുമ്മിർഭക്തിയുടെക്താം

"<u>ശ</u>ുകൻ മുക്തനാകുന്നു. വാമദേവനും മുക്തൻ തന്നെ. അവരുടെ മാഗ്ഗത്തെ അനുസരിക്കാതെ മുക്തിക്കു് ആരും തന്നെ അർഹന്മാരായി വരുന്ന **ശു** കമാർഗ്ഗത്തെ അനുസരിക്കുന്നവരായ ധീരന്മാർ ഈ ലോകത്തിൽവ**ച്ച് ഒ**രു കൊണ്ടുതന്നെ മുകതന്മാരായിത്തീരുന്നു. വാമദേവ മാർഗ്ഗത്തെ അനുസരിക്കുന്നവർ അനേകം പ്രാവ ശ്വം മരിച്ചം ജനിച്ചം വീണ്ടം വീണ്ടം ജന്മങ്ങൾ എടുത്ത് മനഃസംയമനം, ജ്ഞാനം, കുമ്മം, ഭക്തി ഈ മാർഗ്ഗങ്ങളിൽകൂടി ഈ ലോകത്തിൽ വച്ച തന്നെ ക്രമംകൊണ്ട് മുക്തനമാതായി ഭവിക്കുന്നു. **ശു** ചമാർഗ്ഗമെന്നും വാമടേവമാർഗ്ഗമെന്നും ര**ണ്ടു** മാഗ്ഗങ്ങ പരമാത്മനിശ്ചിതമായ മാഗ്ഗങ്ങളായി ഉണ്ട്. തുകമാർഗ്ഗത്തെ വിഹംഗമമാർഗ്ഗമെന്നം **വ**ാമഭേവമാർഗ്ഗത്തെ പി**പീ**ലികാമാർഗ്ഗമെന്നം പറയുന്നു. ട്രശ്യമായുള്ള സകല വസ്തക്ക**േയും** നിഷേധിക്കുന്ന മാർഗ്ഗത്തിൽക്രുടിയൊ സ**ദ്**ഘ**ന** ചിള്ഘനമെന്നും ത്തനന്ദാഘനമെന്നും പറയപ്പെടുന്ന പ്രതൃഗാത്മസ്വ**രുപമാ**യ പരബ്ര

പൂവ്വാസനതൈവായം യോഗാള്വാസം പുനശ്ചാരൻ അന്തേക്കുനാള്വാസേന വാമദേവേന വൈ പഥാ സോപിമുക്കിം സമാപ്നോതി തദ്ധിഷ്ണോ: പരമം പദം ദ്ധാവിമാവപി പന്ഥാനെ ബ്രഹ്മപ്രാപ്ലികരെ ശിവെര സദ്വോമുക്കിലുളുടെയേകം ക്രമമുക്കിലും പരു

വ. 2. IV. 34. 42.

വമത്തിൽ അന്തഃകരണത്തെ ഉറപ്പിക്കുന്ന മാർഗ്ഗ **ത്തിൽ**കൂടിയൊ മഹാവാക്വവിചാരത്താ**ൽ** സാം ഖ്വ്യം, യോഗം എന്ന അനുഷ്ഠാനക്രമങ്ങ**ാ**ംമുലം കിട്ടുന്ന സമാധികൊണ്ടു് തുകമാർഗ്ഗത്തെ അനുസ **രിച്ചവർ ന**ചാത്മ**രു പത്തെ അറിയുകയുംനി**ളില്യാ സനത്തിന്റെ ഉന്നതനിലയായ കേവലദ്ദഗ് രൂപ **മായി നില്ക്കുന്ന** അസംപ്രജ്ഞാതസമാധിയെ പ്രാചിച്ച് മുക്താമാരായിത്തിന്ന് പരമപടത്തെ ല്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. വാമദേവമാർഗ്ഗമെന്ന **പി**ചീലികാമാർഗ്ഗത്തെ അനസരിക്കുന്നവൻ യമം, നിയമം, ആസനം മുതലായ അംഗങ്ങളോടുകൂടിയ അഷ്ടാംഗയോഗത്തെ അഭ്വസിക്കുന്നു. ആ അള്വാ സത്തിൽ അണിമ മുതലായ സിദ്ധിക**ം**കൊണ്ട് **ഞ**ത്മാനഭവത്തിലേക്കു അസംഖ്വം വി**ാല്ല**ങ്ങളു **ബ**ഭാകുന്നാണുട്. അവർ ആത്മാനുഭവം സിദ്ധി ക്കാതെ മരിക്കുകയും വീണ്ടും ഉത്തമകലത്തിൽ **ജന**ിച്ച് പൂവ്വാസനയാൽ യോഗാഭ്വാസം ആച മിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇപ്രകാരം അനേകം ജന്മ **ജെ**ളിൽകൂടിയുള്ള അഭ്വാസത്താൽ അവരം വാമ **ദേവമാർ**ഗ്ഗത്തിൽകൂടം സവാത്മകമായ പരമപദം എന്ന മുക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. ഈ രണ്ടു ഗുള മായ മാർഗ്ഗങ്ങളും ബ്രാമപ്രാപ്തിക്കു ഹേതുവായവ സഭ്വോമക്തിയേയും തന്നെ. അവയിൽ കുന്നാ മറോറതു കമച്ചക്തിയേയും പ്രഭാനം ചെയ്യുന്നു.

ക്രമമാർഗ്ഗത്തിൽകുടി ഗമിക്കുന്നവന്റെറ ഗതി യെയാണ് ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകം കൊണ്ട് വണ്ണിക്കുന്നതു്:\_\_\_

> ളയക്കാദ് യതമാനസ്ത യോഗീ സംശുളലകില്ബിഷം അനേകജന്മസംസിദ്ധ-സ്തരോയാതി പരാം ഇതിം.

> > ഗീത. VI. 45. ∗

'അധികമായി പ്രയത്നം ചെയ്യുന്ന വിദ്വാൻ ക്രമാകൊണ്ട് പാപരഹിതനായിത്തിരുന്നു. അനേ കം ജന്മങ്ങളിൽ ചെയ്തതായ യോഗാനാഷ്യാനം കൊണ്ട് ഉഞ്ഞാനസിലായെ പ്രാപിച്ചതിൻെറ ശേഷം ത്രേഷ്യമായ മോക്ഷത്തെയും പ്രാപി ക്കുന്നം.

വിവരണാ:\_\_\_ ഒരു പവ്തത്തിന്റെ ഉന്നതത ടത്തിലേക്കോ ഒരു വൃക്ഷത്തിന്റെ അഗ്രത്തി ലേക്കോ പോകണമെങ്കിൽ ഒരു പക്ഷി പറന്നെ ത്തുന്നു. ഒരു പിപീലിക (ഉറുമ്പു്) ഇഴജന്തുവാക

<sup>\*</sup> പ്രയത്നാത് യതമാനും യോഗീ ഇ = ഉത്സാഹത്തോ ടുള്ളി യോഗമാഗ്ഗത്തിക് മത്നം ചെയ്യുന്ന സാധകൻ; സം ഇലേകില് ബിഷു = പാപത്തിക് നിന്നും പരിശുലായെ പ്രാ പിച്ചവനായി; അനേകജനസംസിലാ = അനേകജനുക്കാരം കൊണ്ട് സമൃഗ് ജ്ഞാനിയായിതിന്ത്; തതു = അതിന്റെറേശേ ഷം; പരാം-ഗതിം-യാതി = ഗ്രേഷ്യമായ ഗതിയെ (മോക്ഷ

യാൽ ഇഴഞ്ഞു കയറുന്നു. രണ്ടിന്നും പ്രാപ്യസ്ഥാനം ഒന്നാണ്. അതുപോലെ സകല മനുഷ്യക്കും പ്രാപ്യസ്ഥാനം സർവാത്മഭാവം എന്ന മോക്ഷ മാണു്. സദ്യോമുക്തിൽ കടിയായാലും, പ്രാപിക്കേ അത് സർവാത്മഭാവംതന്നെ. ഒരു സഭ്യാമുക്തി മാഗ്ഗി പല ജന്മങ്ങളിൽകടിയുള്ള അനുഭവം കൊണ്ട് നിശ്ചയബുദ്ധി വന്നവനായിരിക്കും. കമ മുക്തിമാർഗ്ഗിക്കു അത്രയും ശുദ്ധമായ പ്രവജന്മവാ സനയോ സ്ഥിരനിഷ്യയോ ഉണ്ടായിരിക്കുകയില്ല. അവനെ ഇതാനത്തിന മന്ദാധികാരിയെന്നും മദ്ധ്യമായികാരിയെന്നും മദ്ധ്യമായികാരിയെന്നും മദ്ധ്യമായികാരിയെന്നും വാധികാരിയെന്നും

29. ക്ഷേത്രത്തിൽകൂടിയുള്ള ഉപാസന, ഭക്തി മാർഗ്ഗത്തിൽ സഹായിക്കുന്നതുപോലെ, ഉഞ്ഞാന മാർഗ്ഗത്തിൽകൂടി പോകുന്നവനം

ജ്ഞാനമാഗ്ഗ അതു വളരെ ഉപയോഗമുള്ളതാ ത്തിലെ പിന്ദ്യക്കെ തുക്കളാട്ട ഉപ യോഗം. ത്വത്തേയും പരമാത്മത്തിച്ചത്ത യും ജീവാത്മപരമാത്മാക്കഠംത

മ്മിലുള്ള സംബന്ധത്തേയും മാത്യകാപാാംപോലെ നമുക്കു് കാണിച്ചതരുന്നു എന്നു കഴിഞ്ഞു അദ്ധ്വായങ്ങളിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ആ തത്വ ങ്ങളെ അറിഞ്ഞു ക്ഷേത്രദർശനം നടത്തുന്ന തായാൽ ദർശകനിൽ ക്ഷേത്രദർശനംകൊണ്ടു അന്നെ, ആത്മാവിൻേറയും അനാത്മാവിൻെറയും ഇഞാനം സിജിക്കും. ക്ഷേത്രദർശകനു ക്ഷേത്ര

ത്തിൽ പ്രവേശിക്കുമ്പോഗം ഓരോ പ്രാകാരമായ **ക**ടന്നപോകാനണ്ട്. അപ്പോ**ഠംതന്നെ** അവന് തന്റെ കാരോ കോശങ്ങളിൽ നിന്നും ശ്രീകോവിലിനെറ നടയിൽ **ബു**ദ്ധിയെ നീക്കി എത്തുമ്പോ**ഠം കുടസ്ഥനാ**യ ലതൃഗാത്മാവി**ൽ** അതിനെ ഉറപ്പിക്കാം. അതുപോലെ പ്രപഞ്ച ത്തിന്റെ സമഷ്ടിഭാവങ്ങളിൽ നിന്നെല്ലാം പ്രജ്ഞ യെ നീക്കി സർവാതീതമായ ബ്രഹ്മഭാവത്തി**ചും** ബു**ധി**യെ ഉറപ്പിക്കാം. ഇപ്രകാരമുള്ള അഭ്വാസ ക്രമത്തോടുകുടി ക്ഷേത്രഭർശനം നടത്തുന്നപക്ഷം, ഇഞ**ാനയോഗിക്കു ശ്രവണവും** മനനവുംകൊ**ണ്ടു്** കിട്ടീട്ടുള്ള **വ**ാക്വാ**ത്ഥ**ജ്ഞാനത്തെ നിടില്യാസനം അനംഭവജ്ഞാനമാക്കിത്തീക്കുന്നതിനും ക്ഷേത്രദർശനം സഹായിക്കുന്നതാണും. ' ഉഞ്ഞാന **മാർ**ഗ്ഗത്തിൽകൂടി പോകുന്നവരെ സാധകുന്മാർ എന്നും സിഭ്ധന്മാർ എന്നും രണ്ടു വകുപ്പായി പി രിക്കാം. സാധകന്മാർ പലവിധത്തിലുണ്ടു്. ത്രവ ണത്തിലേപ്പെട്ടിരിക്കുന്നവർ, ശ്രവണം സിജിച്ച മനനത്തിലേർപ്പെട്ടിരിക്കുന്നവർ, ശ്രവണവും മന നവും സിദ്ധിച്ച് നിടിദ്ധ്വാസനം അഭ്വസിക്കുന്ന വർ, ഇങ്ങനെ പല നിലകളിൽ സാധകന്മാരെ ഇവക്കെല്ലാ പക്കം ക്ഷേത്രോപാസന വളരെ ഉപകാരപ്രടമായിട്ടുള്ള താകുന്നു. പരി**പൂ** ണ്ണമായ നിടിദ്യാസനം മൂലം ആത്മവിജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ചവരെ സിദ്ധന്മാർ എന്നു പറയുന്നു. **അ**വം ക്കുകൂടിയും ക്ഷേ**ത്രങ്ങം ആവ**ശ്വമാണും. സ**ചയ** 

മായി ക്ഷേത്രംകൊണ്ട് അവക്ക് ഒന്നും സാധിക്കാ നില്ലെങ്കിലും, അവർ ക്ഷേത്രടർശനം നടത്തുന്ന പക്ഷം അവരുടെ ഉന്നതമായ ആത്മീയനില കൊണ്ട് ആ ക്ഷേത്രത്തിനെറ ആത്മീയ ശക്തി തന്നെ വളരെ വർദ്ധിക്കുന്നതും ആ ക്ഷേത്രം ഉത്ത മമായ സാത്വികശക്തിയോടുകൂടി കൂടുതൽ ഉപ കാരപ്രദമായിത്തീരുന്നതുമാകുന്നു.

30. ഗീത മുതലായ വേടാന്തഗ്രന്ഥങ്ങരം പഠി ക്ഷന **അ**നേകംപേർ **കേവലപഠനം കൊണ്ടു** അത്ഥനിശ്ചയം വന്നാൽ ളയുമായ നിളി **ജ**്വാസന**ംകുടങ്ങു യെന്നും,** അതിൽ **കൂടു**തലായി ജ്ഞാനപ്രാപ്തിക്കു യാതൊന്നാ o **ഉള ഇഎാ**ന ഈ ച്ചിയുടെ ഹലം. ചെയ്തിട്ടാവശ്വമില്ലെന്നും വിചാരി ക്കു**ന്നുണ്ട്. നി**ളി**ദ്വ്വാസനംകൊണ്ടല്ലാതെ** ഉഞ്ഞാന ലാപ്തിയുണ്ടാകുന്നതല്ല. നിദിദ്വ്വാസന്ദംകൊ**ണ്ടു് ണ്ടാ**കുന്ന അനുഭവ<sub>ജ്ഞ</sub>ാനത്താൽ മാത്രമ നിശ്ശേഷം നശിക്കുകയുള്ളൂ. **അ**ജ്ഞാനം തത്വത്തെ ഭഗവാൻ താഴെപറയുന്ന ശ്ലോകങ്ങൾ കൊണ്ടു് വണ്ണിക്കുന്നം:\_\_\_

> ജ്ഞാനേന തു തുടജ്ഞാനം യേഷാം നാശിതമാത്മനു തേഷാമാദിത്വവദ് ജ്ഞാനം പ്രകാശയതി തത് പരം.

തദ്ബുദ്ധയസ്തദാത്മാന-സ്തന്നിഷ്യാസ്തത് പരായണാഃ ഗച്ഛന്ത്വപുനരാവൃത്തിം ജ്ഞാനനിർദ്ധൂതകല്മഷാഃ.

**ග**ීාත. V· 16 − 17 \*\*

'ആതമാവിൽതന്നെ സർവവും സ്ഥിതിചെയ്യ ന്നതായും ആതമാവ് പരമാതമാവിൽ നിന്ന് ഭിന്ന നല്ലെന്നും അതമാവിനന്യമായിയാതൊന്നുമിലെന്നു മുള്ള ഉഞാനത്താൽ യാതൊരുത്തരുടെ അഉഞാ നം നശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിമിക്കുന്നു വോ അവക്ക് അപ്ര

തള് ബുജയ ം പൂജിയെ നീളി ജ്വാസനം കൊണ്ട് ഇ ഫോകാരമാക്കി ത്രീത്തവർ; തളാത്മാനു ം ഇവേഹം തന്നെ ആത്മ സായ്രപം എന്ന നിശ്ചയ തോടുകൂടി ഇവഹത്തിൽനിന്നും അഭിന്നമായി വർത്തിക്കുന്നവർ; തന്നി ക്യായണായും — ഇവ അതിൽ തന്നെ നിഷ്യയോടുകൂടിയവർ; തന് പരായണായും — ഇവ ഫോത്തത്തനെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നവർ, ജ്ഞാനനിർജ്യു തക്ക്മകായ — ജ്ഞാനം കൊണ്ട് സകല പാപവും നാശിച്ച വർ; അപുനരാവൃത്തിം — ഗച്ഛന്തി — വീണ്ടും സംസാമ

<sup>\*</sup> ആത്മനഃ-ജ്ഞാനേന\_യ്ല-യേഷാം ത്ത്-അജ്ഞാനം— നാശിതം = ആത്മാ പിൽതന്നെ സവ്വവം സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന തായും ആത്മാവ് പരമാതമാവിക ൻനിന്നും ഭിന്നമംല്ലുന്നുമുള്ള ജ്ഞാനത്താൻ ആരുടെ അജ്ഞാനം നശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കു ന്നുവാ; തേക്കാം - ജ്ഞാനം = അവരുടെ ജ്ഞാനം; ആഭിത്വ വത = നൂയ്യൻ പോടത്ഥങ്ങളെ എന്നപോഴല; തത്പരം — പ്രകാശമതി = പരിപൂണ്ണമായു ബ്രഹ്മസവായ പഴഞ്ഞ പ്രകാശി പ്രിക്കുന്നു. അജ്ഞാനം നീങ്ങുമ്പാറം പരബ്രഹമവസ്ത സായ

കാരമുള്ള ഉഞ്ഞാനത്താൽ പരിപൂണ്ണമായുള്ള പോ ബ്രഹ്മവസ്തുവിൽ നിന്നും തന്റെ ദൃഷ്ടിയെ മറച്ചി രുന്ന അന്ധകാരം നീങ്ങിപ്പോവുകയും പാത്വഹമ വസ്ത സ്ഥയം പ്രകാശിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു '

'അവുകാമുള്ള പുത്രുമവസ്തുവിനെ ആത്ര യിച്ച് ബുധിയെ നിരന്താമായ നിളില്ലാസനം കൊണ്ട് അപ്രകാരമുള്ള പുത്രുവമവസ്തുവിന്റെറ ആകാരമാക്കിത്തിത്തവരും അപ്രകാരമുള്ള പുര ത്രവമാതന്നെ ആത്മസ്വശ്രവം എന്ന നിശ്ചയ തോറുകടി പുരത്വവമത്തിൽ നിന്നും അഭിന്നമാ യി വത്തിക്കുന്നവരും ആ പുരത്വവമത്തിൽ തന്നെ നിഷ്യയാടുകുടിയവരുമായ ജനങ്ങൾം ഇഞാനം കൊണ്ട് സകല പാപങ്ങളും നശിച്ചവരായി വീത്യം ജനനമരണത്രപമായുള്ള സംസാരത്തിൽ വരാത്തതായ യാതൊരു മോക്കുമുണ്ടോ അതിനെ പുരാപിക്കുന്നു.

വിവരണം: \_ പരിപൂണ്ണമായ ജ്ഞാനത്തോടു കൂടി നിരന്താമായി ബ്രഹ്മനിഷ്യയിൽ സ്ഥീതിചെ യ്യുന്നവർ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

31. സകല ഉപനിഷത്തുകളും ഗീതപോലെ യുള്ള ഉപഭേശഗ്രന്ഥങ്ങളും ഘോഷിക്കുന്നതായ പരമമായ തത്വത്തെ ശ്രീമത് ജ്ഞാനസായുപ ശങ്കരാചായ്ക്കർ വിവേകചൂഡാമ പും ജ്ഞാനഫല ണിയിൽ താഴെ പറയുന്ന ശ്രോകം പും.

കൊണ്ട് വർണ്ണിക്കുന്നു:\_\_

2421

വക്തവും കിമ വിള്യത്യേത ബൂല്ലധാ ബ്രഹൈവ ജീവഃ സ്ഥയം ബ്രഹൈതജ്ജഗതാ പരാണു സകലം ബ്രഹോദ്വിതീയം ശ്രത്തേഃ ബ്രഹൈമവാഹമിതി പ്രബുദ്ധമതയഃ സന്ത്യക്തബാഹ്യാഃ സ്പടം ബ്രഹ്മീഭ്രയ വസന്തി സന്തതചിഭാ\_ നന്ദാത്മനൈവ ധ്രവം.

വി. ചൂ. 395ൂ തേത്താ എന്തും, അനാത്താ എന്തും, അവ യുടെ വിവേകം എ**ന്ത് എന്നെല്ല**ാം **ത്ര**ലോചിക്കു മ്പോ**ം അ**നേകം വിധത്തിലൊന്നും പറയാനില്ല. ജീവ**ൻ**റ വാസ്തവമായ സച**ര്ര**പം **ഇ**വമംതന്നെ. വരമാ**ണു**മുതല്ലൂള്ള ജഗത്തിന്റെ സകല ഭാവ ങ്ങളും ബ്രാമാതന്നെ. അപ്രകാരമുള്ള ബ്രാമാ **അ ദ**്വിതീയവും അതിനു പ്രമാണം വേദങ്ങളുമാകുന്നും **ശ്രവണം, മ**നനം, നിടില്യാസനം **എന്ന** മാർഗ്ഗ ത്തിൽകൂടി 'അഹം ബ്രഹ്മാസ്മി' , ഞാൻ ബ്രഹ്മ എന്ന നിശ്ചയത്താൽ അഖണ്ഡവ്വ ത്ത,യെ പ്രാപിച്ചവർ അവക്ക് അന്യമായി കാണ പ്പെടുന്ന സർവത്തേയും നിശ്ശേഷം നിഷേധിച്ച് പരബ്രഹുവിനെ ഏകീഭാവത്തിൽ സാക്ഷാത് കരിച്ചവരായി നിരന്തരം ചിഭാനന്ദരത്തസചരുപ നമാരായിതന്നെ വത്തിക്കുന്നും

## ഗീതാർത്ഥസംഗ്രഹം.

## പതിനൊന്നാമജ്വായം.

## മോക്ഷസചര്രപവും ജീവനുക്തലക്ഷണവും

1. കഴിഞ്ഞ പത്തദ്ധ്വായങ്ങളിൽ ഒന്നാമദ്ധ്വാ യം കൊണ്ട് ഗീതാമാഹാത്മൃത്തേയും മൂന്നും ആദം ഏഴും ഒൻപഇം അദ്ധ്വാ**യങ്ങ**ൾ കൊണ്ട് ജീവൻ, ഈശചരൻ, ളാം അജിതേ <sup>മ്മുചച</sup> പ<sup>്രിപാ</sup> പ്രവഞ്ചം, ജീവേശ പരസംബന്ധം து ∟ிஊம∞. ഇവയെപ്പററി ഓരോ മനുഷ്യനും അറിഞ്ഞിഴിക്കേണ്ട തതചങ്ങളേയും പ്രതിപാദിച്ചു. ഗീതാശാസ്ത്രം കേവലം പഠിക്കാൻമാത്രമായുള്ള ഒരു ശാസ്ത്രമല്ല. കായികമായും മാനസികമായും ഉള്ള പ്രായോഗികമായ നിശ്ചിതപന്ഥാക്കളിൽ കൂടി മനുഷ്യക്കു ചില സംസ്താരങ്ങൾം ഉണ്ടാകണ മെന്നാ അതിൻെറ ഫലമായി ആത്മസാക്ഷാത് കാരം സിദ്ധിക്കേ**ണ്ടതാണെന്നം** ത്രീമട് വദ്ഗീത ഉപദേശിക്കുന്നു. ആ നിശ്ചിതപസ്ഥാ ക്കളെ കമ്മയോഗം, മനഃസംയമനയോഗം, ഭക്തി യോഗം, ജ്ഞാനയോഗം എന്ന നാലുവിധത്തിൽ **പ്രതിപാ**ദിച്ചിട്ടുള്ള തും, അവയെ ഈ ഗ്രന്ഥത്തി**ൽ** നാലും അഞ്ചും എട്ടം വത്തും അദ്ധ്യായങ്ങളി**ൽ** വിവരിച്ചിട്ടുള്ള തുമാകുന്നു. ഈ പന്ഥാക്കളിൽ

പ്രവേശിക്കുന്നതിന മുമ്പും പ്രവേശനാനന്തരവും **ഓരോ മനാ**ഷ്യന്മം ത്രദ്ധിക്കേണ്ടതായി കായികമാ യും മാനസികമായും പല സാധനങ്ങ**ം** ഉണ്ട്. അവയെ സാധനനിരുപണമെന്ന രണ്ടാമദ്ധ്വായ ത്തിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഭഗവ**ദ്**ഗീത ഉപ **ദേശിക്കുന്നതു ജീവിതപരിപൂണ്ട ന**യെയാണെന്നും അതി**ൽ** ഉത്തമമായ ഭക്തി, പരിപൂണ്മായജ്ഞാ നാം, സാതചികമായ കമ്മകൌശലം, സാർവത്രിക മായ നിസ്സംഗത്വം ഇവയെല്ലാം ഉശപ്പെടുന്നു എന്നും ഒന്നാമദ്ധ്വായത്തിൽതന്നെ പറഞ്ഞിട്ടുള്ള തും, ഈ വസ്തുതയെ കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്വായങ്ങളിൽ ഘട്ടങ്ങളിലും വ്യക്തമ<sup>്</sup>ക്കിട്ടുള്ള തുമാകുന്നു. ജീവിതപരിപൂണ്ണതയെ ബ്രാമനിർവാണമെന്നം ബ്രഹ്മഭാ **പമെന്നാം** മോക്ഷമെന്നും പരമമായ ശാന്തിയെന്നും ദുഃഖരഹിതമായ അത്വന്തികസുഖ സ്ഥാനമെന്നും പലചിയത്തിൽ ഭഗചാൻ വണ്ണിക്കു ന്തണ്ട്. അപ്രകാരമുള്ള മോക്ഷസ്വരുപാവും മോക്ഷം സിദ്ധിച്ചവരിൽ ജീവനുക്തന്മാർ എന്ന വരുടെ ലക്ഷണങ്ങളും ഈ അദ്ധ്വായത്തിൽ പ്രതി പാഭിക്കപ്പെടുന്നു.

2. മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ മോക്ഷസചര്രപ തെതപ്പററി താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം വണ്ണിച്ചിരി ക്കുന്നു:\_\_\_ \*

<sup>\*</sup> ബുഹച്ച രളിവ്വമചിന്ത്വരുപം സൂക്ഷുാച്ച തത് സൂക്ഷുത്തം വിഭാതി.

"പരമാതമാവിന്റെ സവാതീതഭാ വമായി വണ്ണിക്കപ്പെട്ട ബ്രഹ്മം ഏററവും മഹത്തായുള്ള വസ്തവാകുന്നു. അത സ്വതം **പ്ര** കാ**ശത്തോടുകൂടിയതു**ം അതിസ്ക മേണ്ഡകോ ⊷ നി ഷുത്തിലുള്ള ഭമാ കഷ്യമായുള്ള വസ്തക്കളെക്കാഠം സൂ ക്ഷസ 😉 പ വ ക്ഷൂവുമാ**ണ്**. അത്ര് അവിവേകി ണ്ണനം കഠംക്കു ഭൂരത്തിലും വിവേകികരം ക്കു സമീപത്തിലും വത്തിക്കുന്നും. **അതിനെ സ**ാ ക്ഷാത്കരിക്കണമെന്ന നിശ്ചാം ത്തോടുകൂടി ഈ സ്ഥ ലശരീരത്തിൽ ജീവനോടുകൂടിയിരിക്കുമ്പോരം തന്നെ നോക്കുന്നവക്ക് എടയാകാശത്തിൽതന്നെ അതു സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. **അതി**നെ നേത്രങ്ങൾ കൊണ്ടോ വാക്ക് കൊണ്ടോ മററ്റ് ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ തപസ്സിനാലോ കർമ്മത്തിനാലോ കൊണ്ടോ സാധിക്കുകയില്ല. ഗ്രഹിക്കാൻ വിശുദ്ധമായ അന്തഃകരണത്തോടുകൂടി പകമാത്മ വസ്സവിനെ അശ്രപമായും അവയവരഹിതനായും ധ്വാനിക്കു ന്നവന് പരിപൂണ്ണമാഴി പ്രകാശിക്കുന്ന ഉഞ്ഞാനം കൊണ്ട് ആ പരബ്രവ്മവസ്തവിനെ സാക്ഷാത്ക മിക്കാൻ സാധിക്കും.<sup>3</sup>

ളൂര**ാ**ത് സൂളൂരേ തളിക്കാന്തികേ **ച** പശ്വത്സികൈവ നിഹിതം ഇകായാം

<sup>4. 2.</sup> III. i 7.

ന ചക്ഷുക്കാ ഗൃഹ്യതെ നാപി വാചാ നാംന്വെർട്ടേവെസ്തപസാ കർമ്മണാ വാ ജ്ഞാനപ്രസാദേന വിശുജ്യസര്വം സ്ത്രസ്ത്രരം പശ്ശതേ നീക്കുലം ധ്വായമാനഃ

a. 2. III. i. 8.

"യോ**തൊരു ചിതരപ്രസാദത്താൽ ഈ ആ** ത്മാവു് സചയമായി പ്രകാശിക്കുന്നുവൊ അപ്രകാ രമുള്ള സവ്വജനങ്ങളുടെയും ചിത്തത്തിൽ ഇന്ദ്രിയ **ങ്ങഠം** (ലാണങ്ങഠം) അഞ്ചുത്രവത്തിൽ ലൂവേ ശിച്ചുനില്ലൂന്നുണ്ടു്. ചിത്തത്തിന്റെ അഖ**ണ്ഡ**വ്വ **ത്തി**യി**ൽക്ര**ടി **അത്വ**ന്തം സൂക്ഷ് മായുള്ള ത്തുത്മാ വിനെ സാക്ഷാത്കരികേണ്ടതാകനം. പ്രത്വേക നാമരൂപങ്ങളോടും ഗതിവിശേഷങ്ങ ളോട്ടം ഒഴുകുന്ന നളിക്കാം സമുദ്രത്തിൽ ചേരു ഗതിവിശേഷങ്ങ നാമന്ത്രവക്കുളേയും ളേയും ഉപേക്ഷിക്കുകയും സമുദ്രത്തോട്ട് ഏകീഭ **അ**യൂപോലെ വിച്ചപോകയും ചെയ്യുന്നു. **ചമത്തെ അറിഞ്ഞുവൻ** നാമത്രപ്ര**ക്കു** നീങ്ങിയ വനായി ഭവിച്ച സ്വയം പ്രകാശത്തോടുകൂടിയ പരമപുരുഷൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്ന പരബ്രഹ്മ വസ്തവ'ൽ ഏകീഭവിച്ചപോകുന്നു. യാതൊരു വൻ ഈ പരബ്രഹ്മവസ്തവിനെ അറിഞ്ഞു് **വ**സ്തുവായിത്തന്നെ **ഭവിക്കുന്ന** വൊ, അവൻെറ

ഏഷോറ്റ്സമാതമാ ചേതസാ വേദിതപ്പോ യസ്പിൻ ലാണഃ പഞ്ചധാ സംവിവേശ പ്രാഭണശ്ചിക്കാ സവിമോതം പ്രജാനാം യസ്സിൻ വിജായ വിഭവത്വേക അതമാം

മ ഉ III. i. 9-യഥാ നല്യം സൃഷമനോട നമുട്യേന് സൂം നാച്ഛത്തി നാമത്രപേ വിഹായ തഥാ വിലാൻ നാമത്രപാലിമുക്തഃ പരാത്പരം പുരുഷമുപെതി ഒിവ്വം. മ. ഉ. III- ii. 8

കുടുംബത്തിൽകൂടിയും ഒരു ബ്രഹ്മവിത്തല്ലാത്ത വൻ ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. അവൻ സവ്ശോകകാര ണങ്ങളേയും സവ്പാപങ്ങളേയും തരണം ചെയ്യ ന്തു. ജീവാത്മാവിൻെറ ബന്ധനത്തിനു ചേയ്യ വായുള്ള സകല ഫ്ലാദയഗ്രന്ഥികളിൽനിന്നും അ വൻ മോചിക്കപ്പെടുകയും അമൃതസച്യവനായി ത്തീരുകയും ചെയ്യന്തു."\*\*

3. ഇപ്രകാരമുള്ള മോക്ഷത്തേപ്പററിയുള്ള നിർവചനത്തെ ശ്രദ്ധിക്കുന്നപക്ഷം അതിനു സച **ര**പലക്ഷണങ്ങ**ം** എന്നം തടസ്ഥ രോക്കുസചരുപ ലക്ഷങ്ങൾം എന്നാം രണ്ടുവിധം ത്തിനെറെ പ്രധാ ലക്ഷണങ്ങരം ഉള്ളതായി നലക്ഷണങ്ങുറം. ബയയെ **ഭാവലക്ഷങ്ങ**ാം (Positive qualities) എന്നും അഭാവലക്ഷണ (Negative qualities) on mo പറയാം. ഭാവലക്ഷണങ്ങളിൽ പ്രധാനമായുള്ളവ (i) പര ബ്രഹ്മവസ്തുവിനോടുള്ള ഏ**കീഭാവവം** (ii) നിര തിഗായുമായുള്ള **ആനന്ദാനുഭവവു**മാകുന്നു. അഭാ വലക്ഷണങ്ങളിൽ  $(\mathrm{i})$  **ആ**ത്വന്തികമായ **ഭഃഖനി**വ്വ ത്തി (ii) പുണൃപാപകർമ്മങ്ങളുടെ ക്ഷയം (iii)

<sup>\*</sup> സ യോ ഹംവെ തത്പരമം ഇവനു വേദ ഇവും ഹെവാ വേതി നാസ്വാ ഇവ ഹുവിത്കുലേ വേതിം തരതി ശോകം തരതി പാപ്മാനം ഇഹാഗ്രസ്മിദ്യോ വിമക്തോ സ്മുതാ ഭവതിം

a. 2. III. ii. 9.

സകലവിധ എടയഗ്രസ്ഥികളുടേയും ഭേദനം (iv) സങ്കല്പവികല്ലാത്മക2ായ മനസ്സിൻേറയും വാസ നകളുടേയും നാശം (v) മേൽ ജന്മം എടുക്കേണ്ട ആവശ്യകതയിൽ നിന്നും മോചനം ഇവയുക ന്നു. മോക്ഷസ്വരുപം ഇന്നതാണെന്നറിയുന്ന തിന്റ് ഈ ഓരോ ലക്ഷണങ്ങളേയും കുറിച്ചുള്ള ഉഞ്ഞാനം ആവശ്യമാണ്.

4. മോക്ഷത്തിനുള്ള പ്രധാന ലക്ഷണം അ ടൈചതാത്മാനാഭവമാകുന്നു. ജീവാത്മാവും പരമാ

യര്താധുളോം. ബിനോട്ടള് ഏ കിളാവം അംട്ടി കിടോവം അംട്ടി തമാവും ഏകവും അടചിതീയവു മായ ഒരേ വസ്തുവാണെന്നും ഈ തതപത്തെയാണ് ഉപനിഷത്തുക ളം ഭഗവദ്ഗീതയും ഉപദേശിക്കു ന്നതു എന്നും കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്വായ ങ്ങളിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ടു്. അ

തുപോലെ പാരമാത്ഥികളുഷ്ടിനോടുകൂടി നേടക്കു ന്നപക്ഷം സ്ഥ്യലസൂക്ഷുകാരണരുപത്തിൽ കാണ പ്രോടുന്ന പ്രവഞ്ചത്തിന് പരബ്രഹ്മവസ്തുവിൽ നിന്നും ഭിന്നമായ സത്തയില്ലെന്നതെന്നെ ഉപനി ഷത്തുകളുടേയും ഗീതയുടേയും സിലാന്താം. ശ്രവ ണം, മനനം, നിടില്വാസനം എന്ന മുന്നം വിധ ത്തിലുള്ള അന്ത്യോനം കൊണ്ട് ഒരു സാധകന് പാരമാത്ഥികളുഷ്ടി ജനിക്കുമ്പോഠം അടൈപതാ ത്വാര്യനം ഉണ്ടാകം. ഇപ്രകാരുള്ള അടൈച താത്മേടർശനത്തിനുള്ള മാഗ്ഗത്തെയാണ് ഭഗ വാൻ താഴെപ്പറയുന്ന ഗ്ലോകജെഠംകൊണ്ടുപടേ സവിഭ്രതസ്ഥിതം യോ മാം ഭജത്വേകത്വമാസ്ഥിതഃ സർവഥാ വത്തമാനോപി സ യോഗീ മയി വത്തഃത.

ഗീത. VI 31

ക്ഷേത്രജ്ഞം ചാപി **മാം വി**ലറി സർവക്ഷേത്രേഷ്ട്രത്ത

ത്ത. XIII. 2.

ഈശചരു സർവഭ്രതാനാം എട്രേശ്യേ; ജ്യൂന തിഷ്യതി ഭാമയൻ സർവഭ്രതാനി യന്ത്രാര്രഢാനി മായയാം

ഗീത. XVIII 61.

തമോ ശരണം ഗ<u>ച്ചു</u> സർവഭാവേന ഭാരത തത്ലസാഭാത് പരാം ശാന്തിം സ്ഥാനം പ്രാപ്പിസി ശാശചതം.

ග්¹ා. XVIII 62.

മന്മനാ ഭവ മട്ഭക്തോ മദ്വാജീ മാം നമസ്കുരു മാമേവൈഷ്യസി സത്വം തേ പ്രതിജാനേ പ്രിയോസി മേ.

who. XVIII, 65

സർവധമ്മാൻ പരിത്വജ്യ മാമേകം ശരണം വ്രജ.

ഗീത. XVIII. 66.

ഈ ഗ്ലോകങ്ങളെ കഴിഞ്ഞ അല്വായങ്ങളിൽ വ്വാച്യാനിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇവയിൽ യോ മാം ഭജത്വേ ക പമാസ്ഥിതഃ', 'തമേവ ശരണം ഗ<sub>ളു</sub> സവിഭാ വേന ഭാരത', മോമേകം ശരണം വ്രജ', മുതലായ വാകൃക്കുഗംകൊണ്ടു ഭഗവാൻ ഉപദേശിക്കുന്നത് **പ്ര** ഇയി**മയു സ്ഥ് പ**്ര വരെത്രു**ള്ള** സവുദ്രശിഭാവ ങ്ങളേയും നിഷേധിച്ചുവരുമ്പോ**ഠം ശേഷിക്കുന്ന** തായ അമാണ്ഡവും പരിപൂണ്ണവുമായ പരബ്രഹമ **വ**സ്തവിൽ **പ**രിശുദ്ധമായ സാതചികബു**ദ്ധി**യെ സ്ഥിരമായി ഉറപ്പിക്കുന്നതിലേക്കാകുന്നു. ഒരു സാ ധകൻ തൻെറ പരിതുലാബുദ്ധിയെ ഏകുവും അ **ദചത്രീയവുമായ പരമാത്മാവിനെറ** സർവാതീത ഭാവത്തിൽ ഉറപ്പിച്ച് നിദിജ്വാസനം പുത്തിയാക മ്പോഠം അവനു സിദ്ധിക്കുന്നു നിലയെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകംകൊണ്ടു വണ്ണിക്കുന്നാ:\_\_\_

> യാ നിശാ സർവള്രതാനാം തസ്വാം ജാഗത്തി സംയമീ യസ്വാം ജാഗതി ഭ്രതാനി സാ നിശാ പശ്വതോ മനേ

> > തീടം. II. 69. \*

<sup>\*</sup>സവ്ത്രോനാം=അജ്ഞാനം കൊണ്ടു മുട•പ്പുട്ട ബുജ്വി അഗുട്ടുകൂടിയ സകല പ്രാണിക0ാകും യാ\_നിശാ=യാതൊരു

ശേകല പ്രാണിക്കാക്കും യാതൊരു ആത്മ നിഷ്യ രാത്രിപോലെ കാണപ്പെടുന്നുവൊ, അതിൽ സംയമി അല്ലെങ്കിൽ ധാരണാ, ധ്വാനം, സമാധി എന്ന മുന്നുവിധം അഭ്വാന കമങ്ങളേയും ആത്മാ വിൽ ഉറപ്പിച്ചവനായ സ്ഥിരപ്പുത്തൻ പൂണ്ണ ബോധത്തോടുകൂടി ഉണന്നിരിക്കുന്നു. യാതൊരു വിഷയാദിസുഖങ്ങളിൽ സകലപ്രാണികളും ഉണ ന്നിരിക്കുന്നുവെ, അവ പരമാത്മതത്വം ദർശ്ശി ക്കുന്നവനായ മുനിക്കു രാത്രിപോലെയാകുന്നു."

വിവരണം: \_\_ഈ ഗ്ലോകം കൊണ്ട് ഭഗവാൻ അടെ പതാത്മസാക്ഷാൽകാരം സിലിച്ചവകൻര നിലയെയാണു വർണ്ണിക്കുന്നത്ര്. അവൻ പ്രപഞ്ച ത്തോയാ ജീവന്മാരേയൊ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നും അ ന്വ്യമായം കാണുകയില്ല. ജഗത്തിനേയും ജീവന്മും രേയും ഈശചരനേയും നിഗ്ഗണവും നിരവിശേഷ വുമായ പരബ്രഹമവസ്തുവിൽ കല്പിതഭാവങ്ങളായി

അതമാവിനെൻറെ പരമാത്ഥലർശാനം എന്നതു രാത്രിപോലെ അയുത്താതമായിരിക്കുന്നുവാ; സംയമി=ധാരണം, ധുന്നം, സമാധി എന്ന മൂന്നവിധ അക്യോസങ്ങളേയും ആതമാവിൽ തൗന്നളറപ്പിച്ചുവൻ; തസ്യാം-ജാഗത്തി=ആ പരമാത്മലർശ് നത്തിൽ ഉണന്നിരിക്കുന്നു; യസ്യാം-ജതാനി-ജാഗതി = അവീ വേക്കുത്താടുകൂടിയ പ്രാണികഠം യാതൊരെ വിഷയദശന ത്തിൽ ഉണർന്നിരിക്കുന്നു പാരം തും-മുന്നു ക്രഹാരമത്തിൽ തത്വം ഒർശിക്കുന്നവനായ മുനിക്ക്; സാംഹിശാ = ആ വീഷയദശനം രാതിംഗം രാതിംഗം തെയിലെ ആകുന്നം.

**കാണുന്നതിനാൽ, അ**വന്റെ പ്രജ്ഞ **പരബ്ര**വമ വസ്തവിൽതന്നെ സഭാ ബോധത്തോടുകൂടി വഞ്ഞി **ക്കുന്നു.** സാധാ**രണ** ജനങ്ങ**ാംക്കു പ**രബ്രഹ്മവസ്തുവി നെക്കുറിച്ച ബോധം കാണുകയില്ല. അതുകൊണ്ടു സകല പ്രാണികഗംക്കും രാത്രിപോലെ അജ്ഞാത മായ്വരിക്കുന്ന പരബ്രഹ്മവസ്തുവിൽ സംയമി ഉ**ണ** ന്നരിക്കുന്നു. സകല പ്രാണികളും ഉണർന്നിരിക്കു ന്നത് ചെഴകികമായ വിഷയങ്ങളിലാണ്. യെ ബ്രഹ്മാകാരമാ ചിത്തന്നെ സംയമി കാണന്ന തിനാൽ, നാമരൂപാത്മകമായുള്ള വിഷയങ്ങളിൽ സംയമി രാത്രിയിലെന്നപോലെ വത്തിക്കുന്നു. അ വയിൽ അവൻ യാതൊരു സത്വതചബുദ്ധിയും പെയ്യുന്നില്ല. സാധാരണ മനുഷ്യൻ ദേഹം, ഇന്ദ്രി യങ്ങൾം, മനസ്സ്, ബുദ്ധി, അഹങ്കാരം, നം ഇവയിൽ ഓരോന്നിലും ഇവയുടെ സംഘാത **പ്രധാന്തിലും താ**ഭാത്തുത്തോടുകൂടി വത്തിക്കുന്നും. സംയമിക്ക് ഇവ ഒന്നിലും തന്നെ അോൻ എന്ന ബുദ്ധി ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. ഇവയുടെ സംഘാതശ്രവ ത്തിലും അവനു ഞാൻ എന്ന ബുജ്വയില്ല. സവ് ത്തിനും അധിഷ്ഠാനമായുള്ള പബ്രേഹ്മവസ്തുവിൽ ഞാൻ എന്ന ബുധിയെ സ്ഥിരമായ നിളില്യാ സനംകൊണ്ട് സംയമി ഉറപ്പിച്ചവനായിരിക്കും.

5. ഇപ്രകാരമുള്ള ആത്മാനാഭവത്തിനു വിരോ ധമായുള്ളതു ദേഹം താനാരണന്നുള്ള ബുദ്ധി ആതമാനംഭവ അതിനെ വിഭരാധ മായുള്ള കേഹോ തുമപൂലോ!. യാണ്. അതു നീങ്ങിയവന മാത്രമേ നിടില്യാസനം സിലി ക്കുകയുള്ള. ദേഹാത്മബുലിയെ പ്രറിതേജോബിന്റുപനിഷത്തിൽ

താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_\_\*

്ദ്രോഗം ആണം ഞാൻ എന്ന സങ്കല്പംതന്നെ അന്തഃകരണം എന്നു പറയപ്പെടുന്നും ആ സങ്കല്പം തന്നെ ദഹത്തായ സംസാരത്തിനും കാരണമായി രിക്കുന്നു. ബന്ധമെന്നു പറയപ്പെടുന്നതും ഭേദ്ധോ ഹം എന്ന സങ്കല്പം തന്നെ. സകലവിധ ട്രുഖ ങ്ങറംക്കും കാരണമായിരിക്കുന്നതും ആ സങ്കല്പമാ ണു്. നരകാനഭവത്തിനു കാരണമായിരിക്കുന്നതും ഭേഹോഹമെന്ന സങ്കലും തന്നെ. ജഗത്തെന്നു പറയപ്പെടുന്നതും ഭേദഹം ആണു് ഞാൻ' എന്ന

ഒരുവനിൽനിന്നാം ന്ന്ഥ്യലഭേഹം ആണ് ഞാൻ" എന്നുള്ള സങ്കല്പാ മാത്രം നീങ്ങിയാലും, അദൈച താത്മാനുഭവത്തിലേക്കുള്ള മാഗ്ഗത്തിൽ മുക്കാൽ ഭാഗവും അവൻ കടന്നു പോയിട്ടുണ്ടെന്നു പറയാം.

<sup>ം</sup> ഭേദഹാഹമിതി സങ്കല്പും തമന്ത്യകരണം സൂതം മേഹോഹമിതി സങ്കല്പോ മഹതി സംസാര ഉച്ചത്ര ഭോഹാഹമിതി സങ്കല്പം തമ് ബന്ധമിതി ചോച്ചത്ര മേഹോഹമിതി സങ്കല്പം തുടുഖമിതി ചോച്ചത്ര മേഹോഹമിതി യജ്ജ്ഞാനം തുളച നരകം സ്തൃതം മോഹാഹമിതി സങ്കല്പം ജന്തത് സവ്മിതീയ്യതെ. തേ. ബി. ഉം Vം 89—91

ലോകത്തിൽ മിക്കജനങ്ങളും ദേഹാത്മബുദ്ധികളാ യാണു വത്തിക്കുന്നത്ല്. മനുഷ്യജന്മംകൊണ്ട് സാധി കേണ്ടതായി ധമ്മം, അത്ഥം, കാമം, മോക്ഷം പ്രാത്ഥ**ങ്ങ**ഗം എന്ന നാലു ഉണ്ടെങ്കിലം. മിക്കജനങ്ങളും അത്ഥകാമങ്ങളെ മാത്രം പുരുഷാ ത്ഥങ്ങളായി കരുതുകയല്ലാതെ, ധമ്മത്തിനം മോക്ഷത്തിനും അവർ യാതൊരു പ്രാധാന്വവും കല്പിക്കുന്നില്ല. ധമ്മം, മോക്ഷം എന്ന രണ്ടു പുത സാധിക്കേണ്ടതായുണ്ടെന്നുകുടിയും ഷാ**ത്ഥങ്ങ**്ട മിക്കജനങ്ങളും കരുതുന്നില്ല. ലോകത്തിൽ വ്യക്തി പരമായും സമൂഹാപരമായുമുള്ള സകല കഷ്യത കുറംക്കും കാരണം ജീവിതോട്രേശത്തെപ്പററിയുമ്മ ചിന്തയില്ലായ്മയും ടേഹോഹമെന്നുള്ള ബുജ്യിയു സ്ഥൂലഭേഹത്തിൽ അഹംബുദ്ധിയോടു കൂടിയവരെ ചാവാകന്മാർ എന്നു പറയുന്നുണ്ടും. **ദേഹവ്വതിരിക്തനായി** ജീവനണ്ടെന്നുകൂടിയും ഞവർ വിചാരിക്കുന്നില്ല. സ്ഥൂലദേഹത്തിലുള്ള അഹംബുദ്ധിയെ തൃജിക്കുന്ന**ള**് പ്രയാസമാണെ ന്നും ലോകത്തിൽ മിക്ക ജനങ്ങളും സ്ഥ്യുലഭേ**ഹതാ** ഭാത്മ്വത്തോടുകൂടി വത്തിക്കുന്നവരാണെന്നും വിള്വാ രണ്യസചാമിക**ാം പറഞ്ഞി**രിക്കുന്നു. പറയുന്ന പ്രകാരം ചാവാകമതത്തെ വണ്ണിക്കുന്നു .\_\_\_

''ചാവ്വാകുന്മാരുടെ അഭില്രായങ്ങളെ എളുപ്പ ത്തിൽ നിരസിക്കാവുന്നതല്ല. പ്രാണിക**ാ** മിക്ക വാരം പ്രസ്ഥുലഭേഹം ആണ് ഞാൻ'' എന്ന ബു ലിയുള്ള വരാണ്ം. അവജേടെ അഭിപ്രായം താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരമാകുന്നം. പ്രജീവനുള്ള തുവരെ സുഖമായി ജീവിക്കണം. മരണാനന്തരം ജീവൻ ഗോചരനല്ലാത്തതിനാൽ അപ്പോഠം ജീവനില്ല എന്നതു നിശ്ചയമാണ്ം. ഭസ്തമായിതിന്ന ഭേഹം വീണ്ടും ജീവനോടുകൂടി വരിക എന്നത് അസം ഭാവ്യമാകുന്നം."\*

ഇപ്രകാരമുള്ള മതത്തെ ലോകായതമതം എന്നും പറയുന്നുണ്ട്. വിള്വാസമ്പന്നമായ ജന ങ്ങറം കൂടിയും ചിന്താശക്തികൊണ്ടും പല അനു ഭവങ്ങറം കൊണ്ടും ദേഹവും ആത്മാവും ഭിന്നങ്ങ ളാണെന്നും അവർ നിത്വമായ ആത്മസചര്രപ മാണെന്നും വിശചസിക്കുന്നു എങ്കിലും, നടത്ത യിൽ ദേഹാത്മബുദ്ധികളായിത്തന്നെ കാണപ്പെടുന്നും. അതുകൊണ്ടാണു് ചാർവ്വാകമതം ഒരുപ്പോട്ടും ഒമാണെന്നും ശ്രീ വിള്വാരണ്യസചാമികറം പറയുന്നത്.

6. സ്ഥൃലശരീരം മുതൽ അവിദ്വവരെയുള്ള സകല ഉപാധികളിൽ നിന്നും അഹാബുജിയെ

<sup>\*</sup> ഒരു ച്ചോടം ഹിചായ്യാകസൃ ചേഷ്ടിതം പ്രാ യേണ സയിചാണിനസ്ലാചത്.

യാവജ്ജിവം സുഖം ജീവേന്നാസ്തി മൃത്വോരമോചര ഉ ഭസ്തിഭുതസ്വ കേഹസ്വ പുനമാഗ്രമനം കുതഃം

യുമി. അവോ സിലി അവോ സിലി നീക്കി സർവ്വത്തിനും അധിഷ്ഠാന മായുള്ള ഏകവും അഭവതിയവു മായ പരബന്മവസ്തവാണു് താൻ എന്നു നിശ്ചായം പ്രാപിച്ചവൻെ റ

നിലയെ തേജോബിന്ദുപനിഷത്തിൽ താഴെ പറ യുന്നപ്രകാരം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_\_\*

്രഞാൻ പരള്വവമസ്ച് പ്രവാന വരമാനന്ദ്രസ്ച രൂപനമാകുന്നു. ഞാൻ കേവലള്ളൊന്നു പ്രവാധ കേവലനായ ത്രേഷ്യനമാകുന്നു. ഞാൻ കേവല ശാന്തരുപനും കേവലചിന്മയനമാകുന്നു. ഞാൻ കോലനിതൃരുപനും കേവലശാശചതനുമോകുന്നു. ഞാൻ കേവലസതചസചര്യപനാകുന്നു. ഞാൻ

<sup>\*</sup> പരം ബ്രഹ്മസ്വളപോഹം പരമാന്ദ്രമസ്ത്വ്വഹം കേവലശ്ശാന്ത്യപോഹം കേവലം പരമാന്ത്വ്വഹം കേവലം നിത്വ്യപോഹം കേവലം ശാശ്വതാസ്ത്വ്വഹം കേവലം സത്വയപോഹം അഹം ത്വക്താറ്റ്വാര് മെസ്ത്വ്വഹം കേവലം യയ്യ്യുപോസ്വി ഉയ്യാരിത്താറ്റ്സ്വി കേവലം സമാ ചൈത്തുരുപോസ്വി മയ്യാരിത്താറ്റ്സ്വി കേവലം സമാ ചൈത്തുരുപോസ്വി ചിമാനന്ദ്രമയോസ്ത്വഹം കേവലം ജ്ഞാന്ത്യപോസ്വി ചിമാനന്ദ്രമയോസ്ത്വഹം കേവലം ജ്ഞാന്ത്യപോസ്വി കെവലം പ്രിയമസ്യവഹം കോലം ജ്ഞാന്ത്രപോസ്വി കെവലം പ്രിയമസ്യവഹം നിവികല്ലസ്വരുപോസ്വി നിരിഹോസ്വി നിരാമയും സമാ സംഗസ്വരുപോസ്വി നിരിഹോസ്വി നിരാമയും സൈക്കെസ്ത്രപോസ്വി സമാ ചിന്മാത്വായിയ

പരിഛ്ദിന്നമായുള്ള സകല അഹങ്കാരങ്ങളിൽ നിന്നും നീങ്ങിയവനും സർവ്വവും തോനെന്നുള്ള സർവ്വാത്മഭാവത്തിൽ വർത്തിക്കുന്നവനുമാകുന്നു. ഞാൻ സർവദ്ദശ്വഭാവങ്ങളി**ൽ**നിന്നും നീഞ്ജിയവ നം ചിഭാകാശസ്വരുപനമാകുന്നു. ഞാൻ ജാഗ്ര ത്, സചപ്നം, സൂഷുപ്ലി എന്ന മൂന്നവസ്ഥകളും കടന്ന തുയ്യാവസ്ഥയിൽ നില്ലൂ**ന്നവ**നം മായ ഇയ്യാതീതനമാകുന്നു. ഞാൻ സഭാ ചൈത ചിഭാനാദ്ധചത്രചനമാകുന്നു. സ്വസ്വരുപന്തം ഞാൻ കേവലാകാരനാം ശുദ്ധസചരൂപനമാകുന്നു. ഞാൻ കേവല ഉഞ്ഞാനസചരുപനം കേവലപ്രിയ സ്വരുപനമാകുന്നും ഞാൻ യാതൊരു വികല്ല മില്ലാത്തവനും യാതൊരു ആഗ്രഹമില്ലാത്തവനമാ യാതൊരു ടുപ്പവും എന്നെ ബാധിക്കുക യില്ല. ഞാൻ യാതൊന്നിനോടും സംഗമില്ലാത്ത വനം നിർവികാരനം അവ്വയനമാക്ഷന്നും. സഭാ ഏകരസസ്വരുപനം ചിന്മാത്രവിഗ്രഹന ഞ**ാൻ** അപരിച്ഛിന്നനം അഖണ്ഡാ മാകുന്നു, ന**ന്ദസചത്ര**പനമാകുന്നു. $^{77}$ 

ത്തെത്താനുഭവം സിജിച്ചവനു താനു പരിപൂണ് വസ്തുവായി വത്തിക്കുന്ന എന്ന അനുഭവം മാത്രമേ ഉണ്ടായിരിക്കുകയുള്ള. (യത നാന്വത് പശ്ശതി നാന്വച്ച് എണോതി നാന്വുട്ചിജാനാത്വ സ ഭ്രമാ) യോതൊന്നിൽ ചക്ഷുസ്സ് ശ്രോത്രം മുതലായ ഇന്ദ്രി യക്കുറോക്കോ അന്തുകരണത്തിനോ വിഷയമായി

2421

യാതെന്നെമില്ലയോ അന്താണ് ഭൂമാ' എന്നു മമാ ന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ പറയുന്ന പ്രകാരം ഏക വം അദചിതീയവം സവത പരിപുണ്ണവമായുള്ള വസ്ത്രൂഷത്രമായി താൻ നില്ലൂകയല്ലാതെ, തനിക്ക **ഒന്നി**നേയു<sup>o</sup> ന്ത്വമായി അടൈ<u>പതാത്മ</u>ാനുഭവം സിദ്ധിച്ചവൻ കാണുകയില്ല. 'ജ്ഞാനീ തചാഞെത്മ വമേ മതം' ഇഞ്ഞാനി ഞാൻ തന്നെ എന്നാണു എ**ൻറ** അഭിപ്രായം' എന്ന വാക്വംകൊണ്ട് ഭഗവാൻ ജ്ഞാനിയുടേയും പരമാത്താവിൻേറയും അഭേദത്തെ കാണിച്ചിരിക്കുന്നു. ഭഗവട്ഗീതയിൽ തേഹം? എന്ന പദം ഉപയോഗിച്ചിട്ടുള്ള മിക്ക ഗ്ലോകുങ്ങളേയും നോക്കിയാൽ അവയിൽ അത് പഭാത്ഥമായ പരമാത്മാവിനെറ ചക്ഷണങ്ങളെ വണ്ണിക്കുന്നതു കൂടാരനും, അവരോക്ഷൗഞാനം കൊണ്ട് അദൈചതാനുഭവം സിജിച്ച ഒരു സിജാ നെറ അനുഭവത്തേയുംകൂടി ഭഗവാൻ വിവരിച്ചി ട്ടള്ളതായി കാണാം.

> മയാ അതമിഭാ സർവാ ജഗഭവൃക്തമുത്തിനാ മത് സ്ഥാനി സർവഭ്രതാനി ന ചാഹാ തേഷചവസ്ഥിതഃ ന ച മത്സ്ഥാനി ഭ്രതാനി പശ്യ മേ യോഗമൈധചാം,

## ഭൂതഭൂന്ന ച **ഭൂ**തസേഥാ മമാത്മ**ം** ഭൂതഭാവനഃ

ഗീത. IX. 4 & 5.

എന്ന ശ്ലേകങ്ങരം കൊണ്ടു ഭഗവാൻ തത് പദാത്ഥമായ പരമാത്മലക്ഷണത്തേയും അടെച താത്മാനുഭവം സിധിച്ച മുരു സിദ്ധന്റെ അനുഭ വത്തേയും കാണിച്ചിരിക്കുന്നു. ഉത്തരഗീതയി ലുള്ള താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ടു ഭഗവാൻ വണ്ണിക്കുന്നതും അടൈചതാത്മാനുഭവം സിജ്ഥിച്ച വൻറെ ലക്ഷാനത്തെയാണു്:\_\_\*

"ഉഴുപഭാഗത്തിൽ നോക്കിയാലും അധോഭാഗത്തിൽ നോക്കിയാലും മല്യുഭാഗത്തിൽ നോക്കിയാലും അവാം, അതു യാലും യാതൊരു വസ്ത കാണപ്പെടുന്നുവോം, അതു സർവത്ര പരിപൂർണ്ണമായിരിക്കുന്നു. അപ്രകാരം സർവത്ര പരിപൂർണ്ണമായിരിക്കുന്നു വസ്തുവാണു നൻറ ആത്മസ്വരുപം എന്ന അനുഭവം സമാധിസ്ഥൻ റ ലക്ഷണമാകുന്നു."

7. അദ്വൈതാനുഭവം സിദ്ധിച്ചവൻ ബ്രവ്മത്തുനുമായി പ്രപഞ്ചത്തെ കാണകയില്ല. അഹം ബ്രവ്മാസ്തി എന്ന വാകൃം കൊണ്ടുള്ള പ്രവാഹം പ്രവാസ്തി പ്രവാസ്തി പ്രവാഷ്ട്രം പ

<sup>\*</sup>ഉൗർലാ പംപൂർണ്ണം യദന്ത്രമകം നവ്പൂർണ്ണം സ അംഭത്മേകാ സമാധിസ്ഥസ്വ ചക്ഷണം.

ഉ. ഗീ. I. 37 & 38.

അനുഭവം സിധിച്ചവനാകയാൽ, തനിക്കുന്വമായ പ്രപ**ഞ്ച**ത്തേയും അവൻ ഒരു കാണുന്നില്ല. പ്രവഞ്ചത്തെ **അ**ദെ മചതാ**ത്മ** ങ⊈ശി *പെടെ*യം ന്നിൽ തന്നെ ഉണ്ടായി തന്നിൽ കാണുന്ന സ്ഥിതിചെയ്യന്നതായം വിധം <u>ത</u>യ്യാവസ്ഥയി**ൽ** പ്രഘഞ്ചം വനം തന്നിൽതന്നെ ലയിക്കുന്നതായം അവൻ അവൻ എങ്ങിനെ പരിപൂണ്ണബ്രഹ്മ സ്ഥിതിചെയ്യന്നു എന്നതിനെ സ്വരുപനായി യാണം 'മേയ്യേവ സകലംജാതം മയി സർവം പ്രതി ഷ്ഠിതം, മയി സർവം ലയം യാതി തദ് ബ്രഹ്മാഭച യമസൂച്ചമം' 'എന്നിൽതന്നെ ചരാചരാത്മകമാ യുള്ള സകല പ്രേഞ്ചവും ഉണ്ടാകെയും, എന്നിൽ തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുകയും ചെയ്യുന്നു. സകല ച്ര പഞ്ചവും എന്നിൽതന്നെ ലയിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അപ്രകാരം ഏകവും നേടചിതീരവുമായുള്ള ബ്രഹ്മ സ്വരുപനായാണ് ഞാൻ വത്തിക്കുന്നത് എന്ന കൈവല്യോപനിഷത്തു പറയുന്നും

ഒരു ബ്രാമ്മണാനി പ്രപഞ്ചത്തെ എങ്ങിനെ കാണുന്നു എന്നു് ത്രീമത് ശങ്കരാചായ്യസ്ഥാമി കരം ത്രീഭക്ഷിണാമുത്തിസ്തോത്രത്തിൽ താഴെപറ യുന്നപ്രകാരം വർണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു.......\*

പിയാം ഒപ്പണഭശ്ശമാനാനാഗരീജല്വം രിജന്തോഗ്ഗതാ പയ്യന്നാത്മനി മാഭായാ ബഹീതിവേശ് ഭൂതം 'വഥാ [നിളയോ

' അതൃസരം നിമ്മലവം പോറലൊ ഉടവോ ഇല്ലാത്തതുമായ ഒരു കണ്ണാടിയി**ൽ** അനേകം ജനവസതികളോടുകൂടിയ ഒരു മഹാനഗരം പ്രതി **ഫ**ചിച്ച കാണപ്പെടുന്നതുപോലെ നാനാരൂപ ത്തിൽ കാണപ്പെടുന്ന ജഗത്തു മുഴുവനും കല്പിതമാകുന്നു. കരണത്തിൽ തന്നെ സമയത്തു അന്ത്യകരണത്തിൽ കാണപ്പെടുന്ന തായ കാഴ്ചകളെല്ലാം വെളിയിൽ വത്തിക്കുന്നതു പോലെ കാണപ്പെടുന്നു. അതുപോലെ തന്നെ മായാശ ക്തികൊണ്ട് അന്തഃകരണത്തിൽ ത്താൽ സ്റ്റഷ്ട്രിക്കപ്പെട്ട സകല ഭാവങ്ങളേയും ബഹി ഭാഗത്തു വത്തിക്കുന്നതുപോലെ കാണിച്ചുകൊണ്ടും സചീയമായ ബോധാവസ്ഥയിൽ ഏകവും അടചി തീയവുമായ ആത്മസചരുപത്തെ സാക്ഷാത്കരി ച്ചകൊണ്ടും യാതൊടെ പരമാതമാവ വത്തിക്കു ന്നുവോ അപ്രകാരമുള്ള ഗുരുമുത്തിസ്വരുപനായ **ശ്രീ ഭ**ക്ഷിണാമുത്തിയെ ഞാൻ നമസ്തരിക്കുന്നു: ഒരു അദൈചതാത്മ<del>ളർശിയുടെ</del> പാരമാത്ഥിക

തെ അദൈചതാത്മളർശിയുടെ പാരമാത്ഥിക ട്രഷ്ട്രിയിൽ പ്രപഞ്ചത്തിന് ട്രോതന്നെ സത്ത എന്നതില്ല. പ്രപഞ്ചോപശമമായ ബ്രാമാമാത മായേ അവൻ നില്ലൂകയുള്ള. സ്ഥുലസൂക്ഷ്മ ശരീരങ്ങളിൽ പ്രജ്ഞയോടു കൂടി അവൻ വത്തി

യസ്സാക്ഷാത് കുരുത ചുബോധസമയേ സ്വാതമാന [മേവാ**ദ്വയം** ചാണ്യെ ശ്രീള**യു**ത്തയേ നമ ഇദം ശ്രീദക്ഷിണാ [മുഞ്ജയ

**ക്കുമ്പോഗം പ്രപഞ്ചം അവസ്** ദ്രഷ്ട്രിഗോചമമായി ഭവിക്കുന്നു എങ്കിലും, അവൻ പ്രപഞ്ചത്തേ കാണു സാധാരണന്മാരുടെ ദ്രാപ്പിയോടുകൂടിയല്ലു. താൻ സർവത്ര പരിപൂണ്ണനാണെന്നുള്ള ബോധവും അനുഭവവും അവനിൽനിന്നും കുരിക്കലും നീങ്ങുക യില്ല. ഗ്രാമേവ യേ പ്രവദ്വന്തേ മായാഭമതാം തരത്തിതേ<sup>?) ഗ്</sup>എ**ന്നെ** അതായ**യ്** സവാതീതമായ പരബ്രവമഭാവത്തെ ആരു പ്രാപിക്കുന്നുവോ അ വാൻ മായയെ കടക്കുന്നു<sup>,</sup> എന്ന ഭഗവാൻ പറ ഞ്ഞിട്ടുള്ളതന്തസമിച്ച് അദൈചക്കാത്മടശി പ്രവ ഞ്ചയത്ത കടന്നവനാണ്. പ്രപഞ്ചത്തിന് **അതാ** യ**ത്** മായ **മുതൽ സ്ഥ**ൂലംവരേയുള്ള സകല ഭാവ ജ്ജാഗക്കും പാരമാർത്ഥികസത്തയില്ലെന്നും വ്യാവ ഹാരികസത്ത മാത്രമേയുള്ള എന്നും അവൻ കാണുന്നു. സ്ഥൂലശരീരത്തിൽ ജാഗ്രദവസ്ഥയിൽ സ്ഥൂലപ്രവഞ്ഞാം വത്തിക്കുന്നതായി അവൻ കാണു ന്നുണ്ടു്. സാപ്സാവസ്ഥയിൽ സ്ഥൂലപ്രവണ്ടാമില്ല. സിഷ് എന്ന ഭരവസ്ഥതിൽ സ്മൂലവും സൂക്ഷ് വം ആയെ പ്രപുഞ്ചങ്ങാഗം ഇല്ല. തുയ്യാവസ്ഥയിൽ **ധാ**് നെറ്റായും സീക്ക് പ്രേഖാവം ഗിഷ്**്ട്** അനു ഭവപ്പെടുന്ന അജ്ഞാനവുമില്ല. സ്ഥ്യമായ സൂക്ഷ്മവും കാരണവുമായ പ്രപഞ്ചം മുഴുവനും തന്റെറ സങ്കല്പത്തിൽനിന്നും ഉണ്ടായി **അതിൽ തന്നെ വത്തിക്കുന്നതായാണു്** അവൻ കാണുന്നതു്. പ്രവഞ്ചത്തിനെറ സ്ഥൂലവും സൂക്ഷ്ട്ര വുമായ ഭാഗങ്ങളെ ജാഗ്രഭവസ്ഥയിലും സചപ്പാവ

സ്ഥയിലും അവൻ ഒർശിക്കുന്നു എങ്കിലും ഒരു ഒപ്പ് **ണ**ത്തിൽ പ്രതിബിംബിച്ച കാണപ്പെടു **ന്ന**നഗര **മെന്നപോലെ** അവ അവൻെറ അന്ത്യക്കമണ വത്തിക്കുന്നതായാണാ് അവൻ ന്നത്. അടൈചതാത്മടർശിയുടെ അന്ത്യകരണം സാധാര**ണ ജനങ്ങളുടെ അ**ന്ത്യകരണംപോലെ **യല്ല. ഒ**രു സാധരണ മനാഷ്യന്റൊ അന്തഃകരണം പരുപ്പിന്നവിഷയങ്ങളെ ആശ്രയിച്ചം അവയുടെ ആകാരത്തോടുകൂടിയും വത്തിക്കും. അടൈചതാ ത്മളർശിയുടെ അന്ത്യകരണം അഖണ്ഡവ്വത്തി യിടെ ശീലിച്ച അന്താകരണമാകയാൽ, തുയ്യാവ സ്ഥയിൽ ബ്രഹ്മാകാരമായും മററാ സ്ഥകളിൽ പരമാത്മാവിന്റെ സമഷ്ട്രൂപാധികളിൽ എ**ന്ന** പോലെ പ്രപഞ്ചം മുഴുവനേയും പ്രതിഫലിപ്പിച്ച കൊണ്ടും വത്തിക്കുന്നു. നിളയിൽ കാണപ്പെടുന്ന സചച്ചലോകം അന്തഃകൗണത്തിന്റെ വികാരം കൊണ്ടുണ്ടാകുന്നു എങ്കിലും, വെളിയിൽകൂടി വ്യാ പിച്ചനില്കുന്നതായി കാണപ്പെടുന്നതുപോലെ, അന്തുകരണപ്രതിബിംബിതമായ വിശചംതന്നെ വെളിയിൽകൂടി വത്തിക്കുന്നതായും അവൻ കാ ണാന്ത

അഭൈചതാത്മളർശനം സിജിച്ചവൻ സാ്വ്വാ പഞ്ചവും ജീവന്മാരും തന്നിൽ തന്നെ സ്റ്റൂരിച്ചു തന്നിൽതന്നെ വത്തിക്കുന്നതായും തുരിച്ചാവസ്ഥ യിൽ തന്നിൽ തന്നെ ലയിക്കുന്നതായും തനിക്കു് അന്വേമായി യാതൊന്നമില്ലെന്നും കാണുകയും സവ്വ്വരിപുണ്ണനായി വത്തിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ അവസ്ഥയെ ഭഗവാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോ കാകൊണ്ടു വണ്ണിക്കുന്നു:—

ഏഷാ ബ്രാവമീ സ്ഥിതിം പാർത്ഥ നൈനാം പ്രാപ്വ വി മുഹൃതി. സ്ഥിതചാന്സ്വാമന്തകാലേന്പി ബ്രാമനിർവാണമുച്ഛതി.

ശീ⊽, II. 72. ∗

"അല്ലയോ അജ്ജ് ന! ബ്രഹ്മ്ജ് നനിയ്യയെ ന്നത് സർവത്തിനും അധിഷ്ഠാനമായുള്ള പരബ്ര ഹമവസ്തുവിൽ സർവദ്രശ്വങ്ങളേയും നിഷേധിച്ച പൂണ്ണബോധത്തോടുകൂടി വത്തിക്കുകയാകുന്നു. ഈ ബ്രഹ്മനിഷ്യ സിദ്ധിക്കുന്നവനെ യാതൊരുവിയത്തി പൂള്ള മോഹവും ബാധിക്കുകയില്ല. മരിക്കുന്നതിനു മുൻപ് അവസാനകാലത്തിലെങ്കിലും ഈ ബ്രഹ്മ നിഷ്യ ഒരുവനു സിദ്ധിക്കുന്നുപക്ഷം, അവൻ ബ്രഹ്മ ത്തോടുള്ള ഏകീഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു."

<sup>\*</sup> പാത്ഥ = അല്ലേയോ അള്ളുന്! ബ്രാഹ്മീ-സ്ഥിത്യം ഏകാ = ബ്രഹ്മനില്ല എന്നുള് ഇതാകുന്നു; അതായുള് സവ് ഒതുങ്ങളേയും അന്താകരണകരണ തിക്നിന്നും നീക്കി നിവിശേഷ മായ ബ്രഹ്മത്തിൽ പൂർണ്ണബോധത്തോടുള്ള വ്യത്തിക്കും ഏനാം-പ്രാപ്യ-സ്ഥിമുത്തി=ഇപ്പകാരമുള്ള ബ്രഹ്മനിഷ്യയെ പാപികുന്നവൻ പിന്നീട്ട യാതൊരുവിധമായ മോഹത്തെയും പ്രാപികുന്നവൻ പിന്നീട്ട യാതൊരുവിധമായ മോഹത്തെയും പാപികുന്നവൻ പിന്നീട്ട യാതൊരുവിധമായ മോഹത്തെയും മരിക്കുന്നവിരു അവസ് കായത്തിലെങ്കിച്ചും ഈ മരിക്കുന്നവിരു അവനു സിജ്വിക്കുന്ന പക്കാം; (സം) ബ്രഹ്മനിവാത്തം ഇവ് ഹാതി = അവൻ ബ്രഹ്മത്തോടുള്ള ഏകീഭാവത്തെ പ്രാപികുന്നും

വിവരണം: \_\_ഇവിംട ബ്രഹ്മനിഷ്ഠ എന്നു പറ യുന്നതു് യോ നിശാ സവിഭ്രതാനാം' എന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ടു വിവരിച്ചിട്ടുള്ള സംയമിയുടെ നിഷ്യയാ സംയമം എന്നത് ധാരണ, ധ്വാനം, സ മാധി എന്ന മൂന്നുവിധം മനോവ്വത്തികളെ ഒരു വസ്തവിൽ സ്ഥാപക്ഷകയാണം . നംയമവിഷയം **ഏതു** വസ്തവും ആയിരിക്കാം. ഇവിടെ ഉദ്ദേശി ച്ചിട്ടുള്ള സംയമം അപ്രകാരമുള്ള തല്ല. സവിദ്ദശ്വ ങ്ങള്ചേയും നിഷേധിച്ച വരുമ്പോ**ഗ** ശേഷിക്കുന്ന തായ പരമാതമാപിനെറ സവാതിതഭാവത്തിൽ അതായതു നിഗ്ഗണവും നിവിശേഷവുമായ പര ബ്ര ഹുപ്പിൽ ആത്മഭാവത്തെ ഏകീഭവപ്രിച്ച് അതിശുജ്മായ ബുദ്ധിയെ അഖണ്ഡവ്വത്തിയോടു **കൂടി** നി**റുത്തുന്നതിനെയാണ്** ഇവിടെ ബ്രാഹ്മീ സ്ഥിതിയെന്നു പറയുന്നത്ല്. ഈ സ്ഥിതി മരിക്കു ന്നത്വനു മൻപ്പ് ഒരു നിമിഷമെങ്കിലും സിദ്ധിക്കുമെങ്കിൽ, അവൻ നിശ്ചയമായം മുക്ത നായി ഭവിക്കുമെന്നാണ് ഭഗവാൻ പറയുന്നത്.

8. മോക്ഷസചരൂപത്തിനെറ രണ്ടാമത്തെ ലക്ഷണം നിരതിശയമായ ആനന്മാനുഭവമാകുന്നു.

മോക്ഷ<sup>െ</sup>മന്ന**ു**് നിരതിശയമായ ആനന്ദ ചാപ്ലി യാകുന്നു. സകലവിധത്തിലുള്ള സുഖവം ആ തമാനന്ദത്തെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്ന എന്നാണു് ഉപനി ഷത്തു ക ഗ ഘോഷിക്കുന്നതു്, ആനന്ദം എന്ന തു് ആതമാവിന്റെ ഗുണമല്ല ത്തെത്മാ തന്നെ ആനന്ദസചള്യപനാകുന്നു. നേകല ജീവികഠംക്കും ആനന്ദം വേണമെന്നുള്ള ആഗ്രഹം സചതേയുള്ളതാണു് എന്നു യോഗവാസിഷ്യ ത്തിൽ പ്രതിപാദിച്ചിരിക്കുന്നു. \*

ആ ന്മപ്രീതിക്കുവേണ്ടിയാണ് ഓരോ മനത്യുന്നും അനുമനുഷ്യരേയും വിവിധപദാത്ഥങ്ങളേയും സ്നേഹിക്കുന്നത് എന്നു യാജ്ഞവല്ല്വർ മൈത്രേയിക്കുപദേശിച്ചതിനെ ഭക്തിയോഗത്തെപ്പററി പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുള്ള എട്ടാമല്യായത്തിൽ വിവരി ച്ചിട്ടുണ്ടു. നകലവിധത്തിലുള്ള ആനന്ദങ്ങളിലും വെച്ച ആത്മാനന്ദാം ത്രേഷ്യമാണെന്നു തൈത്തി രീയോപനിഷത്തിൽ താഴെ പറയുന്നവിധം വണ്ണി ച്ചിരിക്കുന്നു:— †

<sup>\* .</sup>ആനന്മായൈവ ഭൃതാനി യതന്തേ യാനി കാനിചിത്;

<sup>്</sup> നെയ്യ് റ്റ്റ് നേരു വ്യാംസാ മെപ്. യുപാ ന്യാത് സാധു യുറായുടെ ആശിഷ്യോ ക്രയിയ്യാ വെയുന്നു പൂർണ്ണാ സ്വാത്. സ ഏകോ മാന് ക്രായ് ആന് അട്ട് യോ തേരെ മാന്റെ അത്രത്തിയെ പുർണ്ണാ സ്വാത്. സ ഏകോ മന്റെ ആന് അട്ട് യോ തേരെ മാന്റെ അത്രാത്രിയ സ്വാത്രായും പുർത്രാത്രിയ സ്വാത്രായും പുർത്രാത്രിയ സ്വാത്രായും പുർത്രാത്രിയ സ്വാത്രായും പുർത്രാത്രിയ സ്വാത്രായും പുർത്രായും അത്രായും അത്രയായും തര്യ തേരാ മോഗ്രസ്ഥാക്കാനാരായും ആന്റെ പുർത്രായും ആന്റെ അത്രായും ആന്റെ പുർത്രായും ആന്റെ അത്രായും ആരായും അത്രായും വേരുത്തും ക്രോത്രായും അത്രയും ആരായും വേരുത്തും വേരുത്തുന്നും വേരുത്തും വേരുത്തുന്നും വേരുത്തുന്നുന്നും വേരുത്തുന്നും വേരുത്തുന്നുന

**്ഷാനന്ദ്രത്തപ്പററി**യുള്ള മീമാംസാ(ചിന്തനം) ഇപ്പകാരമാകുന്നു. യെയവനം, സാധുതചം. വേളാ ജ്യായനം, ഉതർജ**ാസാലത,** ധൈയ്യം, ബലം, ധന ധാന്യസമ്പൂണ്ണയായുള്ള ഭ്രമിമുഴുവന്റേറയും ഉടമ സ്ഥത, ഭരണശക്തി ഇതുയും ഒരുവനുള്ള വക്ഷം ത്തുകൊണ്ടു് അവനുള്ള ആനന്ദത്തെ മനുഷ്വാന ഇപ്രകാരമുള്ള ന്മുളെന്നു പറയാം. മനപ്പുാന ന്ദ്രത്തിൻെറ നൂറു മടങ്ങ് ആനന്ദം ഒരു മനാച്ച്വ ഗന്ധവ്നുണ്ടായിരിക്കും. അത്രയും ആനന്ദം ആശ യില്ലാ**ത്ത**വനായ ത്രോത്രിയ**നം ഉണ്ടാ**യിരിക്കും. മനുച്ചഗന്ധർവന്മാക്കുള്ള ആനന്ദത്തിന്റെറ ആദ 25**ങ്ങ് ആനന്ദം ഒ**രു ദോഗന്ധർവനംണ്ടായിരി **ആശാരഹിതനായ** ആനന്ദം ക്കും. അ**ത്രയും** ഭ**ശാ**ത്രിയനുമുണ്ടായിരിക്കും. ഭേവ**ഗ**ന്ധർവന്മാ ക്യുള്ള ആനന്ദത്തിന്റെ നാറു മടങ്ങു് ആനന്ദാം **ചിരലോകജീ**വികളായ പിതൃക്ക**ാം ക്ഷണ**ഭായി**രി** അത്രയും ആനന്ദരം ആശാരഹിതനായ ഭത്രാത്രിയനുമുണ്ടായിരിക്കും. ചിരലോകപിത്രക്ക**ം** ക്കുള്ള ആനന്ദത്തിന്റെ ആദം മടങ്ങ് ആനന്ദം ആളാനജഭേവന്മാക്കണ്ടായിരിക്കും. അതുയും ആന ന്ദം ആശാരഹിതനായ ത്രോത്രിയന്തം ഉണ്ടായി രിക്കും. ആയുനയുടേവന്മാക്കുള്ള ആനന്ദത്തിന്റെ

പാ നാം ഭിവാതാമാനങ: യേകർമ്മണാ ഭിവാനപി പത്തി; ശ്രോത്രിയസ്വ ചാകാമഹത്തു. തെ ഭയ തോടുക്കാഭവാനാം ദ്രോതിയസ്വ ചാകാമഹതസ്വ തേ ദേവാതാമാനങ: ശ്രോത്രിയസ്വ ചാകാമഹതസ്വ തേ യേ ശതാ ദേവാനാമാനങാഃ സംഎക ഇന്ദ്രസ്വാനങ്

ന്തു മടങ്ങു് ആനന്ദരം കുമ്മദേവന്മാക്കുണ്ടായിരി കമ്മദേവന്മാർ എന്നവർ കമ്മംകൊണ്ടു് പ്രാപിക്കുന്നവരാണു്. അവക്കുള്ള ദേവത്വം ആനന്ദം ആശാരഹിതനായ ത്രോത്രിയനമുണ്ടാ കമ്മദേവനമാക്കുള്ള ആനന്ദത്തിന്റെറ ദേവന്മാക്കുണ്ടായിരിക്കും. ന്തുവുമജങ്ങ് ആനന്ദ്രം **അതുയും ആനന്ദം ആശാരഹിതനായ ത്രോത്രി**യ നാമുണ്ടായിരിക്കും. ദേവനമാക്കുള്ള ആനന്ദത്തിനെറ ന്ത്യു മടങ്ങ് ആനന്ദം ദേവരാജാവായ ഇന്ദ്രനുണ്ടാ യ (നത്രവരം (**ഡത്ര** യിരിക്കും. അതുയുമാനന്ദം ത്രോത്രി ഇന്മുണ്ടായിരിക്കും. ഇന്ദ്രനുള്ള ആന ന്ദ്രാതിന്റെ പ്രാദം മടങ്ങു് ആനന്ദരം മേവ ഇരുവാ യ ബ്ലാഹസ്സതിക്കുണ്ടായിരിക്കും. അത്ര**യുമാനന്ദാം ആ**ശാരഹിതനായ ത്രോത്രിയന്മുണ്ടായിരിക്കും. ബുഹസ്സതിക്കുള്ള ആനന്ദത്തിനെറ ആറു മടങ്ങു ആനന്ദം വിരാട്പുരുഷനായ പ്രജാപതിക്കുണ്ട്. അത്രയുമാനന്ദം ആശാരഹിതനായ ത്രോത്രിയന

ത്രോത്രിയസ്യ ച കാമകാരസ്യം തേ യേ ശതമിന്ദ്രസ്യാ നന്ദാം സ ഏടകാ ച്ലൂകസ്പുത്താനന്ദും ശ്രോത്രിയ സ്യചാകാമകാരസ്യ തേ യേ ശതം ച്ലൂകസ്പത്തോനന്ദാം സ ഏകം പ്രജാപതരാനന്ദും ശ്രോത്രിയസ്യ ചാകാമ കാരസ്യ. തേ യേ ശതം പ്രജാപതരാനന്ദാം സ ക്യൂകോ പ്രേമണ ആനന്ദും ഗ്രോത്രിയസ്യ ചാകാമ കാരംഗ്യം സയശ്രായം പുതരെക്ക യാത്രാസാചാലിത്വേ സ ഏകം സ യ ഏവാപിത് അസ്യാംജ്യാകാത് പേത്യ ഏതമന്നമയമാതമാനമുപസംക്രാമതി. ഏതം പ്ര

മുണ്ടായിരിക്കും. വിതാട്പുരുഷനായ പ്രജാപതി ക്കുള്ള ആനന്ദ്രത്തിന്റെ ന്ത്രു മടങ്ങു് ആനന്ദാം ബ്രാമത്തിനുണ്ടു്. അത്രയുമാനന്ദാം ആശാരഹിത നായ ഈേത്രിയനമുണ്ടായിരിക്കും, ഒരു താത പ്**രുപ്പ**ിൽ നുടയാകാശത്തിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ചൈതന്വവസ്തുവും ആഭിത്വനിൽ സ്ഥി തിചെയ്യുന്ന ചൈതന്വവസ്തുവും മന്നുതന്നെ. ഇപ്പുകാരം അറിഞ്ഞവൻ ഈ ലോകം സ്ഥിച്ച ആഗ്രഹങ്ങളെ എല്ലാം ഉപേക്ഷിച്ചവ നായി ആള്യം അന്നമയകോശം താനല്ല എന്ന നിശ്ചാര ത്തോടുകൂടി അതിലുള്ള താദാത്മ്വത്തെ അതിൽ പിന്നീടു പ്രാണമയകോശ ത്തിലുള്ള തമാത്മ്വത്തേയും വിടുന്നു. പിന്നീട്ട മനോമയത്തിലുള്ള അഹംബുലിയെ ഉപേഷ്കിക്കു ന്നു അതിൽ പിന്നീട്ട വിജ്ഞാനമയകോശത്തി ലുള്ള അഹംബൂക്കിയേയും വീടുന്നു. പിന്നെ ആനന്ദമയകോശത്തിലുള്ള അഹംബുദ്ധി യേയും ഉപേക്ഷിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം സർപകോ ശങ്ങളിലുമുള്ള താദാത്മ്വത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുമ്പോ**ാ** 

ണമയമാതമാനമുപസംക്രാമതി. ഏതം മാനാമയമാ മോനമുപസംക്രാമതി. ഏതം വിജ്ഞാനമയമാതമാ നമുപസംകാമതി, ഏതമാനനുമയമാതമാനമുചസം ക്രാമതി, യാതാ വാചോ നിവത്താന്ത അപ്രാപൃ മനസാ സഹ ആനന്ദം ബ്രഹ്മാണാ വിചാൻ ന ബിജേതി കുത്യവനം

മതതം ഉ. II. 8. 9

യാതൊരു വസ്തുവിൽനിന്നും വാക്കുകളും മനസ്സാം പ്രവേശിക്കാൻ അസമയ്മങ്ങളായി തിരിഞ്ഞു പോകുന്നുവേറു, ആ പരബ്രമ്മവസ്തുവിനെ പുരു ഷൻ അറിയുന്നു. ആ വസ്തു കേവലമായ ആനന്ദ സ്വര്യപമാണെന്നുറിയുന്നുവന് ഒന്നിൽനിന്നും ഭയ മുണ്ടാകുന്നില്ല."

ഈ മന്ത്രങ്ങഠംകൊണ്ടു ആശാരഹിതനായ വിദ്വാന് പ്രവഞ്ചത്തിൽ മനഷ്ട്വാനന്ദം മുതൽ **ഹിരണ ഗർഭാന**ന്ദം വരെയുള്ള സകല വിധത്തി ലൂള്ള ആനന്ദങ്ങളും ഉണ്ടെന്നും അവൻ ആതമാ **വിൻെറ ഏകതചത്തെ അറിഞ്ഞു്** അന്തർദ്ദഷ്പി യോടുകൂടി പഞ്ചകോശങ്ങളി**പുള്ള താ**ദാ**ത്മ്വത്തെ** ഉപേക്ഷിച്ച് ലത്വഗാത്മാവിനേയും ത്മാവിൽനിന്നും ഭിന്നനല്ലാത്ത പരബ്രവമത്തേയും സാക്ഷാത്കരുക്കുന്ന**ാക്ഷം വാക്കുക**ഠം കൊണ്ടോ മനസ്സുകൊണ്ടൊ വണ്ണിക്കാൻപാടില്ല<sub>്ത്ത</sub> നിര തിശയമായ ആനന്ദം അവൻ അനുഭവിക്കുമെ ന്നും വ്യക്തമാക്കിയിരിക്കുന്നു. മുക്തൻ ജീവാത്മ പര**മാ**തമാക്കളുടെ ഏകതചത്തെ അറിഞ്ഞ് ഏകവും അഭചിതീയവുമായ പരബ്രഹ്മവസ്തവിൽ തന്നെ സ്ഥിരനിഷ്യയോടുകൂടി അഭേദമായി വത്തി ക്കുന്നവ**ന**ാകയാ**ൽ,** നിരതിശയമായ അവൻ ത്തനനുസചരുപനായിത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ഈ തത്വത്തെത്തന്നെ തൈത്തിരിയോപനി ഭൃ<u>ഗ</u>വ**ല്ലിയിൽ** ഭാഗ്ഗവീവിള്വയെന്നും വാരുണീവിള്വയെന്തും പറയപ്പെടുന്ന

ലതിപാദിക്കുന്നു. അതു് താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരമാകുന്നു:\_\_\_ \*

ളുള, പിതാവായ വരുണ**െൻറ** സമീപത്ത ചെന്ത് ബ്രഹ്മോപദേശം ചെയ്യണമെന്നപേക്ഷി **േയാതൊ**രു വസ്തവിൽ നിന്നും ഈ ഭൂ**തങ്ങ മെല്ല**ാം ഉ**ണ്ടാ**കുന്നുവോ, ഉണ്ടായവ യാതൊ ന്നിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവോ, യാതൊന്നിൽ പ്രവേ ശിച്ച ലയിക്കുന്നുവോ, അതിനെ അറിഞ്ഞാലും അതാണ് ബ്രഹ്മം<sup>1)</sup> എന്നു വരുണൻ ഉപദേശി ച്ച. അതിൻേദശേഷം ട്രൂമമാർഷി ബുജിയെ അന്തർമ്മഖമായി വിട്ട് ദൃഢവിചാരണാരുപമാ യുട്ടു തപസ്സിനെ ആചരിച്ചു. അന്തർമ്മുഖമാ യുള്ള വിചാരണ കൊണ്ടല്ലാതെ ആത്മസചരൂപ ത്തേയോ ബ്രഹ്മസചരുപത്തേയോ അറിയാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. ക്രമത്തിൽ അന്നമയം, പ്രാണ മയം, മനോമയം, വിജ്ഞാനമയം എന്ന കോശ ങ്ങളെ എല്ലാം കടന്നു് ആനന്ദസചര്രപമായുള്ള @1 എ ത്തിൽ സ്ഥിരനിഷ്യയോടുകൂടിയവനായി അ**തിനെ താഴെ പറയുന്ന** പ്രകാരം 

<sup>\*</sup> യരോ വാ ഇമാനി ഭൃതാനി ജായന്ത്ര. ഭയന ജാ മാനി ജീവന്തി

യത് പ്രയന്തൃഭിസംവിശന്തി. രദ്വിജിജ്ഞാസസച തദ് ബ്രഹ്മേതി" ടെത ഉ. III-1,

<sup>†</sup> ആനാരോ ബ്രഹ്മതി വൃജാനാത്. ആനന്ദാലോവ് ചലചിമാനി ഭൃതാനി ജായാന്തം ആനന്ദേന ജാതാനി ജീവന്തിം ആനന്ദരം പ്രയന്ത്യേജിസാവിശന്തിതിം സൈഷാ ഭാഗ്റവീ പാജ്ഞി വിളും

வை. 2, III. 6

"ബ്രഹ്മം കേവലമായ ആനന്ദസചര്യപമാ നെന്നു ഭൃഗ അറിഞ്ഞു. ഈ ഭ്രതങ്ങളെല്ലാം കേവ ലമായ ആനന്ദസചര്രപഞ്ഞിൽ നിന്നും ഉണ്ടായവ ആനന്ദത്തിൽ തന്നെ വത്തിക്കുന്നു. എല്ലാം ആനന്ദത്തിൽതന്നെ പ്രവേശിച്ച് അതിൽ ഏകീ ഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇതിനെചാണു് ഭാഗ്ഗവീ വിള്യയെന്നും വാരുണീവിള്യയെന്നും പറയുന്നത്."

ബ്രഹ്മം കേവലാനന്ദസ്വരുപമെന്നു യാജ്ഞ വാല്ല്യൂമഹർഷി ജനകമഹാരാജാവിന് ഉപദേശി ച്ചിട്ടുള്ളതിനെ ബുഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ നാലാമല്യായത്തിൽ തുതീയബ്രാഹ്മണത്തിൽ വി ശമമായി വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്. അവിടെയുള്ള വണ്ണ നയും തൈത്തിരീയോപനിഷത്തിലുള്ള ആനന്ദ മീമാംസപോലെയാണ്. സകലവിധത്തിലുള്ള ആനന്ദവും ബ്രഹ്മാനന്ദത്തിന്റെ എത്രയും അല്ല മായ അംശംപോലെയുള്ളതാണെന്നു അവിടെ യാജ്ഞവാല്ലൂർ വർണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു. \*

"ഈ ബ്രഹ്മാനന്ദര നിരതിശയമായുള്ള താ കുന്നു. ഇതിനെറെ അല്പമായ അംശത്തെ ആത്ര യുച്ചാണു് ഓരോ ഉപാധികളോടുള്ള ബന്ധ ത്താൽ ബ്രഹ്മത്തിൽ നിന്നും അന്വമെന്നപോലെ കാണപ്പെടുന്ന സകല പ്രാണികളും ജീവിക്കു ന്നതു്."

<sup>\*</sup> ഏെ⊕ഷൃസ്യ പരമ ആനന്ദ ഏതസ്യൈവാനന്ദ സ്വാന്യായി ഗോനി മാത്രാമപജീവത്തിം

<sup>. 2.</sup> IV. iii. 32

## ഉള്ളടക്കം ലഭ്യമല്ല

## ഉള്ളടക്കം ലഭ്യമല്ല

ത്തിന്റെ സത്ത ആപേക്ഷികസത്തയല്ല. കൊണ്ടാണ് അതിനെ സഭഘനം എന്നു പറയു ന്നതു്. പരമാണം മുതൽ പ്രകൃതിവരെയുള്ള വസ്തകരം പ്രകാശിക്കുന്നതും ബ്രഹ്മത്തിന്റെറ പ്രകാശാകൊണ്ടാണ്. സകല വിധത്തിലുള്ള അറിവും പ്രകാശിക്കുന്നത്ത് അത്മപ്രകാശംകൊ ണ്ടാണു് അറിവായി കാണപ്പെടുന്ന സവ്വവം ബുദ്ധിവൃത്തിയെ ആത്രയിച്ചിരിക്കുന്നു. വൃത്തി പ്രകാശിക്കുന്നുളാം ആത്മപ്രകാശംകൊ ആത്മാവും ബ്രഹ്മവും **ന്നൊകയാൽ** ണ്ടാണ്മ്. ബ്രഹ്മത്തിനെറെ ഉഞ്ഞാനഭാവമാണ് ആത്മാവിൽ കൂടി പ്രകാശിക്കുന്ന**െ്.** ബ്രഹ്മത്തിനെറെ ചി**ഭ്** ഭാവം മററു യാതൊന്നിനേയും ആശ്രയിച്ചതല്ല. അതുകൊണ്ടു് ബ്രാഹത്തെ ജ്ഞാന സചരുപമെന്നും ചിദ്ഘനമെന്നും പറയുന്നു. അതുപോലെയാണ് ബ്രവമത്തെ ആനന്ദഘനമെന്നും പറയുന്നത്. സു പുരുത്തു പുരുത്തു പുരുത്തുന്നു പുരുത്തുന്നു പുരുത്തുന്നു പുരുത്തുന്നു പുരുത്തുന്നു പുരുത്തുന്നു പുരുത്തുന്ന ത്തിനം ബ്രഹ്മംതന്നെ ആശ്രയമാകയാലും ബ്രഹ്മ ത്തിന്റെ സച്ചിഭാനന്ദഭാവംതന്നെ **്രവണ്ടാ** ത്തിലുള്ള സകലഭാവങ്ങളിൽ കൂടിയും പ്രകാശി **ക്കുന്ന**തിനാലും ബ്രഹ്മം സച്ചിഭാനന്ദസ്വരുപ **തൈ**ത്തിരിയോപനിഷ മെന്നു പറയപ്പെടുന്നും ത്തിൽ 'ബ്രഹ്മവിഭാപ്പോതി പരം' എന്നും മുണ്ഡ കോപന,ഷത്തിൽ ബ്രേഹൈവ **ഭവതി'** എ**ന്ത**ം ഉള്ള വാകൃ**ങ്ങ**ഠം ബ്രഹ്മത്തിനും **ആത്മാവ**ിനുമുള്ള

ഏകത്വത്തെ കാണിക്കുന്നുണ്ട്. ബ്രാമസാക്ഷാത് കാരം സിധിച്ചവത്രെറ അനുഭവവും അഖണ്ഡ പരിപൂണ്ണമായും ഏകമായും അടചിതീയമായും വത്തിക്കുകയാണു്. അതിനാൽ ബ്രാമത്തെ സാക്ഷാത്കരിച്ച മുക്തനായിതിന്വൻ സച്ചിഭാ നമ്പോരുപനായിത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

10. മോക്ഷത്തിനെ രണ്ടു ഭാവലക്ഷണങ്ങളേയും വിവരുച്ചു. അടുത്തതായി ത്രേലിക്കേ മോക്ഷം-ടുലത്തി രൻറ ആതൃത്തിക് തിവുത്തി. അവയിൽ ഒന്നാമ ത്രേയ് ടുഖത്തിന്റെ ആത്യ ത്രികമായുള്ള നിവൃത്തിയാകുന്നു.

**േട**ചിതീയാ**ട**ടെചഭയം ഭവതി<sup>ം</sup> രണ്ടു വസ്തുക്ക**ാ** ഉള്ള തായ വിചാരം വരുമ്പോഗം ഭയമുണ്ടാകുന്നു" എന്നു ബ്യാമദാരണ്യകോപനിച്ചത്തു ടുുഖകാരണം. **ളയാതന്നെ** തനിക്കന്മ്യമായി മറെറാന്തുണ്ടെന്നുള്ള വിചാരംതന്നെയാണ് മുഖ കാരണം എന്ന ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്ത പറ യുന്നു. ആത്മാനു ഭവംകൊണ്ടുമാത്രമേ ട്രുഖം നീക്കു കയുള്ള എന്നാണ് ഉപനിഷത്തുകളുടെ സിദ്ധാ ന്തം. നാരദനം സനത്കമാരമഹർഷിയും തമ്മിച്ച ണ്ടായ സംവാദത്തേയും പ്രജാപതിക്കും ഇന്ദ്രവിരോ ചനന്മാക്കും തമ്മിൽ നടന്നിട്ടുള്ള സംവാഭത്തേയും **ഛാന്ദോഗ്റോപനി**ഷത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. അവയിൽനിന്നെല്ലാം തെളിയുന്നതു് ആതമുജ്ഞാ നംകൊണ്ടു മാതുമേ ടുംഖത്തിന്റെറ ആത്വന്തിക

നിവ്വത്തി സംഭവിക്കുകയുള്ള എന്നാണ്. പു.തെല്ലാം വിള്വകരം പഠിച്ചാലും ആത്മാവിനെ അറിഞ്ഞില്ലെങ്കിൽ ഒലത്തിനെറ ആതൃന്തിക നാശം ഉണ്ടാകയില്ലെന്നും ആത്മാനുഭവം ഉണ്ടാ കുമ്പാരം ഒലോം നിശ്ശേഷം നീങ്ങിപ്പോകുന്നു എന്നും ഉപനിഷത്തുകരം സിദ്ധാന്തിക്കുന്നതു പോലെ ഭഗവഭ്ഗീതയും ഉപുഭശിക്കുന്നു.

ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിലുള്ള സനത്കുമാര നാമ≘സംവാഭം താഴെ പറയുന്ന പ്രകാരമാ കുന്നു:\_\_

നോരേൻ സനത് കമാരമഹർഷിയുടെ സാന്നി ക്യൂത്തിൽ പോയി, എന്നെ അക്യോയനം ചെയ്യി ച്ചാലും'' എന്നപേക്ഷിച്ചു. അങ്ങേക്കറിയാവുന്ന തെന്താണെന്നു പറഞ്ഞാൽ, മേൽ അറിയേണ്ടതി നെ പറഞ്ഞുതരാമെന്നു്ന് നത് കമാരമഹഷി പറ ഞ്ഞു നാരദൻപറഞ്ഞു. ''ഭഗവൻ! ഋഗ്വേദം, യള്ളവ്ദം, സാമവേദം, നാലാമത്തേതായ അഥ വ്യണ്ടവദം, ഇതിഹാസപുരാണങ്ങൾം, പഞ്ചമ വേദം എന്നു പറയപ്പെടുന്ന ഭാരത്തം, വേടങ്ങളുടെ വേദമായ വ്യാകരണം, ത്രാദ്ധകല്ലം, ഗണിതശാ സ്വം, പ്രശ്നവിള്യ, നിയിശാസ്ത്രം, തക്കാന്യും, സീതിശാസ്ത്രം, ദേവവിള്യ, വേടങ്ങളിലെ കമ്മകാ ണ്യത്തെ സംബന്ധിച്ചശിക്ഷാ, കല്ലം, ച്ലാമസ്സ് മുതലായവ, ഭ്രതവിള്യ, ധന്മവിദം, ഒജ്വത്തിഷ വിള്യ, സപ്പ്വിള്യ, ദേവയജനവിള്യ ജാതെല്ലാം എനി കൈറിയാം. അല്ലയോ ഭഗവൻ! ഞാൻ മന്ത്രവിത്ത മാത്രമെയാകുന്നുള്ള. ആ ത്മാവിനെ അറിഞ്ഞി ട്ടില്ല. ആത്മാവിനെ അറിഞ്ഞവൻ സകലവിധ ശോകങ്ങളേയും തരണം ചെയ്യുന്നു എന്നു ഭഗ വാനെപ്പോലെയുള്ള വരിൽ നിന്നും കേട്ട് എനിക്കു നിശ്ചയാവന്നിട്ടുണ്ടു. ഹേ ഭഗവൻ! അതിനാൽ ഞാൻ വ്യസനിക്കുന്നു അപ്രകാരം ശോചിക്കുന്ന എന്നെ ശോകത്തിന്റെ മുകരം കടത്തിയാലും?".\*

അപ്പോ**ഠം** സനത്കമാരൻ നാരടന് ആത്മ സാക്ഷാത്കാരം ലഭിക്കാനുള്ള മാർഗ്ഗത്തെ ഉപ ദേശിച്ചു. ബാമിർദ്ദഷ്പിയോടുകൂടിയ നാരദനെ പ്രത്വഗ്ദ്രഷ്പിയുള്ള വനായി മാറുന്നതിനു നാമം,

ഛാ. ഉ. VII.

<sup>\*</sup> അധീഹി ഭഗവ ഇതി ഹോവസസാദ സനത് കമാരം നാരദസ്തം ഹോവാച; — യദ്വേത്ഥ തേനമോ പാസീദ തതസ്ത ഉൗർദ്ധാം വക്ഷ്യാമതി. സ ഹോവാച; — ജോഗ്വദം ഭഗവോ ക്യാമ്യമി യള്ളവ് ഒം, സാമപേദമഥ വണം ചളർത്ഥ മിതിഹാസപുരാണം, പഞ്ചമാ, വേദാ നാം വേദം, പിത്ര്വം, രാശിം, ദൈവം, നിധിം, വാ കോവാക്യമേകായനം ദേവവിദ്യാം ഭതവിദ്യാം ക്ഷത്ര ചിദ്യാം നക്ഷത്രവിദ്യാം സർപ്പൗദവജനവിദ്യാംമതദ് ഭഗദവാ ക്യാമി രാശ്വാമത്രി തരുപിത് ശ്രതം ഹോദഗവാ മത്രവിദേവാസ്തി നാത്രമവിത് ശ്രതം ഹോധമെ ഭഗവര് ഒശേ പാര്വം അശകമാത്ര വിദിതി; സോഹം ഭഗവാ ഭശാചാമി, തം മാ ഭഗവാൻ ശോകസ്യപാരം താരയത്വിതി.

വാഗിന്ദ്രിയം, മനസ്സ്, സങ്കല്പം, ചിത്തം, ധ്വാനം, വിജ്ഞാനം, ശക്തി, അന്നം (പ്രഥിവി), അപ്പ് തേജസ്സ്, ആകാശം, സൂരണശക്തി, ആശ, പ്രാണൻ, സത്വം, വിജ്ഞാനം, മനനം, ശ്രഭം, സുഖം, ഇപ്രകാരമുള്ള ഓരോന്നിനേയും ശ്രജിച്ച വാസ്തവത്തിലുള്ള സുഖത്തെയാണം അറിയേ അയ് എന്നുപദേശിച്ചു.

സനത്കമാരമഹർഷി ഉപദേശിച്ചതുപോലെ വിള്വ പഠിച്ചാലം, അതുകൊണ്ടു എത്രതന്നെ ശോകനിവ്വത്തിയുണ്ടാകുന്നതല്ലെന്നും ആത്വന്തിക ശോകനിവൃത്തി, ഭൂമാ അല്ലെങ്കിൽ സവ്ചരിഷൂണ്ണ ആതമാവിനെ സാഷാത്കരിക്കുന്നത മായുള്ള കൊണ്ടുമാത്രമേ സിജ്വിക്കുകയുള്ള എന്നും നിശ്ച യിച്ച് അതിലേക്കായി അന്തർദ്ദഷ്ടിയായി ഭവിച്ച് നാമം, ഇന്ദ്രിയം, മനസ്സ് മുതലായവയിൽ കൂടി നാരദൻ ഭൂമാവായ ആത്മാവരെ എത്തി സവിഖും **ആത്മാവാണെന്ന**് സാക്ഷാ**ത് ക**രി**ക്കുകയും** സകല വിധശോകങ്ങളിൽനിന്നും വിമുക്തനായി തീരു സവ്വും ആത്മാവി**ൽ** കയും ചെയ്തു. തന്നെ ഉത്ഭവിക്കുന്നതായും ആത്മദർശനമാകുന്ന മുക്തിഭശയിൽ മൃത്വൃ, രോഗം, ടുഃഖം മുതലായവ യാതൊന്നും കാണപ്പെടുകയില്ലെന്നും നാരഭമ ഫർച്ചി കണ്ടു. അതിനെ താഴെപറയുന്ന**പ്ര**കാരം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_

"അധോഭാഗത്തിലും ഉപരിഭാഗത്തിലും പ മ്പോദ് ഭാഗത്തിലും പുരോഭാഗത്തിലും ദക്ഷിണ ഭാഗത്തിലും വാമഭാഗത്തിലും ആത്മാവുതന്നെ. ഇതെല്ലാം ആത്മാവുതന്നെ. ഇപ്രകാരം അറിയു ന്നവൻ ആത്മാവിൽ തന്നെ രമിക്കുന്നവനായും ആത്മാവിൽതന്നെ ക്രീഡിക്കുന്നവനായും ആത്മാ വുകൊണ്ടുതന്നെ ഭചന്ദചസൂഖം അനുഭവിക്കുന്നവ നായും ആത്മാവിനെക്കൊണ്ടുതന്നെ ആനന്ദിക്കു ന്നവനായും ചക്രവത്തിയായും ഭവിക്കുന്നു. <sup>7</sup>3\*

"ഇപ്പകാരം കാണാകയും മനനം ചെയ്തയും അറിയുകയും ചെയ്യുന്ന വിദ്വാന് പ്രാണൻ, ആശ, ന്യൂതി, ആകാശം, തേജസ്സ്, അപ്പ് ഇവ യെല്ലാം ആത്മാവിൽ നിന്നാകുന്നം. ഉല്പത്തി, പ്രളയം, അന്നം, ബലം, വിജ്ഞാനം, ധ്വാനം, ചിഞ്ഞം, സങ്കല്ലം, മനസ്സ്, വാക്ക്, നാമം, മന്ത്ര ജൈറം, കുമ്മങ്ങറം ഇവയെല്ലാവററിനേയും ആത്മാ വിൽതന്നെ അവൻ കാണുന്നു."1

<sup>\*</sup> ആരംതമാായുടെതോ പരിഷ്യാഭാതാ പശ്ചാ ഭാതമാ പുരസ്താഭാതമാ ഭക്ഷിണത ആരേമാത്തരെ ആരെതമുപ്കം സവ്മിതിസ വാഷ്യക്ക ഏവം പശ്യ നോപം സന്ധാന ഏവം വിജാനന്നാത്മതിരാത്മം കീഡ ആത്മമിഥുന ആതാനന്മും സസ്വരാഡ് ഭവതി ക്കാം ഉ. VII. 25. 2,

വായു പാപാ ഏത്രെസ്വോദ് പശ്യത് ഏവം മനാം നംസ്വൈദം വിജാനത ആത്മതഃ പ്രാണ അത്മതഃ ആ താത്മതഃ സൂര ആത്മത ആകാശ ആത്മതസ്തേ ജ

നോപ്രകാരമുള്ള ആത്മാ≀വിനെ സാക്ഷാത്ക രിച്ചവൻ മൃത്വുവിനേയൊ രോഗതേതയൊ ഒഃഖ ഭാവത്തേയൊ കാണുന്നില്ല."³∗

11. ആത്മനിഷ്യനെറ ആനന്ദാനുഭവത്തേയും ടുംഖരാഹിത്വത്തേയും ജഗവാൻ അത്മനിഷ്യൻ ആനന്ദാനുഭവവും താഴെ പറയുന്ന ഗ്ലോകങ്ങാം ടുംഖനിവൃത്തിയും കൊണ്ടു വണ്ണിക്കുന്തു:\_\_\_

> യസ്തചാത്മരതിരേവ സ്വാ-ഭാത്മതൃപ്തശ്ച മാനവഃ ആത്മന്വേവ ച സന്തുഷ്യ\_ സ്തസ്വ കായ്യം ന വിദ്വതെ.

> > ഗീത. III. 17. I

അത്രായ ആപ ആത്രാത ആവിർഭാവതിരുടേവോ വാത്മതോ ന്ന്നമാത്മതോ ബലമാത്മാതാ വിജ്ഞാനമാ ത്മതോ ധ്വാനമാത്രമായിത്തമാത്രത്താ സങ്ങള ആത്രമ കോ മന ആത്രമതോ വാഗാത്മതോ മന്ത്രാ ആത്രമതാം കമ്മാണ്വാത്രത്ത ഏ വേദം സവ്മിതി.

\_aoo. p. VII- 26. 1.

തന്ദ്രക്ഷ സ്റ്റോകോന പഴശ്വേമുത്തും ചിശ്വാതിന ഭരാഗം നോതടുഖതാം.

ممه و VII. 26. 2.

വാധിക്കാനവും ഇട്ടായാത്താരു മനുഷ്യൻ; അത്മരതിം ഏവസ്വാത് = ആത്മാവിൽതന്നെ പ്രീതിയുള്ള വനായി തിക്കുന്നുവോ (സാം) അത്മതപ്പും പം ആത്മനി - ഏവം സത്തുഷ്ടം പം = അവൻ ആത്മാപിൽതന്നെ തുപ്പിയുള്ള വനാ

നാന്വം ഇണേളും കത്താരം യദാ ദ്രഷ്ട്രാനുപശ്വതി ഇണേഭ്വശ്ച പരം വേത്തി മദ്ഭാവം സോധിഗച്ഛതിം

ഗീതം XIV. 19 \*

ഇണാനേതാനതീത്വ തിൻ ദേഹീ ദേഹസമദ്ഭവാൻ ജന്മമൃത്വൂജരാടുഞ്ചേ-വിമക്തോ ƒ മുതമശ്നതേ.

തീത, XIV- 20, 1

യും ആത്മാവിൽതന്നെ സന്തോഷമുള്ള വനായും വേദ കുന്നു; തസ്വ കായ്യാ-ന-വിളുടത = അവസ് അനുക്കി കേണുതായിട്ടൊന്നുമില്ല.

<sup>\*</sup> യദാ- ക്രപ്പോ- ഇടനാട്യ പേരത്വാം കര്താരാം ന-അനുപോളാ തി = എപ്പോറ്റ വിചേകിയായവൻ ബുജ്ധി മൃതലായ ഉപാധികളായി പരിണമിച്ചിരിക്കുന്ന സത്വരജസ്തുമോ ഇന്തുക്കുളിൽ നിന്നും അന്വമായ കത്താവിനെ കാണു ന്നില്ലായാ; ഇടന്നുള്ള പേരം (ആതമാനം) വേത്തി = ഇന്തുങ്ങളിൽ നിന്നും വൃതിരിക്തനായ ആതമാവിനെ കാണുന്നാടവാ; സ: മല്ലാവം അധിഗച്ചാതി = അ വൻ എൻറെ സവാതീതമായ പരബ്രമലാവത്തെ പാ

<sup>1</sup> ടേഹി = ജീവാതമാവ്; ടേഹസമുട് പോൻ ഏതാൻ തീൻ ഇണാൻ = ടേഹം മതലായ ഉപാധികളായി പ രിണമിക്കുന്ന ഈ മൂന്നു ഇന്നു ജോള; അതിത്വ അതിക മിച്ച്; ജനമുതുളുന്നു ട്രോഖ:—വിമുക്കാ: = ജനനമര ണജരാറു: ഖങ്ങളിൽനിന്നും മോചിക്കപ്പെട്ടവനായി; അ മൃതം അശ്നാത = അമുതസാരുപമായ ബ്രഹാനന്ദ

## ബ്രഹ്മഭ്രതഃ പ്രസന്നാത്മാ ന ശോചത്വന കാംക്ഷതി.

ഗീത. XVIII 54. \*

ന് ത്യാത്താവിൽതന്നെ പ്രീതിയോടുകൂടിയവൻ തയാവിൽതന്നെ ഇപ്തിയുള്ള വനായും ആ തമാവിൽതന്നെ സന്തോഷമുള്ള വനായും ഭവി ക്കുന്നു. അവന് അനുഷ്ഠിക്കേണ്ടതായി കുന്നും തന്നെയില്ല.

"വിവേകിയായ ഒരുവൻ ബുലി മുതലായ ഉപാ ധികളായി പരിണമിച്ചിട്ടുള്ള സത്വം, മെസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന മുന്ന ഇണങ്ങളിൽനിന്നും അന്വ നായ കത്താവിനെ എപ്പോഠം കാണുന്നില്ലയോ, തന്നെ ത്രിഇണങ്ങളേയും അത്ക്രമിച്ചു വത്തിക്കുന്ന ആത്മാവായി എപ്പോഠം കാണുന്നുവോ,അപ്പോഠം അവൻ സരവ്വാതീതമായുള്ള പരബ്രവമഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്നം."

"അഭപ്പാരം ജീവാത്മാവ് അവിദ്വ മതൽ സ്ഥുലദേഹംവരെയുള്ള ഉപാധികളായി പരിണ മിക്കുന്ന സത്വരജസ്തമോഗുണങ്ങളെ അതിക്രമിച്ച് ജനനം, മരണം, ജര മുതലായ ദുഖങ്ങളിൽ

<sup>\*</sup> ഇവരു പോലസന്നാതമാ-ത്രമത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന വരും പ്രസന്നചിത്തനമായ മുക്കാന്; ന-ശോചരി-ന കാംക്കുതി = ഏഴെങ്കിലും കാരണവശാൽ ലുംഖിക്ക കയോ ഏതിനെയെങ്കിലും ആഗിക്കുകയോ ചെയ്യു ന്നില്ലം

നിന്നും മോചിക്കപ്പെട്ടവനായി അമുതസ്വ**യ**പ മായുള്ള ബ്രഹാനന്ദത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.<sup>99</sup>

്യവമത്തിൽതന്നെ സ്ഥിരനിഷ്യയോടുകൂടിയ അവൻ പ്രസന്നചിത്തനായി തീരുന്നതിനാൽ ഏതെങ്കിലും കാരണവശാൽ ദുഖിക്കുകയോ ഏ തിനെയെങ്കിലും ആഗ്രഹിക്കുകയോ ചെയ്യു ന്നില്ല."

വിവരണം: \_\_ ആത്മനിഷ്യ, ത്രിഗുണങ്ങളെ അ തിക്രമിച്ച് സവാതീതമായ പരബ്രാമവസ്തുവിൽത ന്നെ സ്ഥിരനിഷ്യയോടുകുടി വത്തിക്കുക, കർത്തു തചഭോക്തുതചഭാവങ്ങളെ ആത്മാവിൽ ആരോ പിക്കാതിരിക്കുക, ഇവയെല്ലാം ആത്മാഞാനിയു ടേയും മുക്തൻേറയും ലക്ഷണങ്ങളാകുന്നു. ഒുഖം, ആഗ്രഹം മുതലായവ ച്യഷ്പിഭാവത്തിൽ അഹങ്കാ രത്തോടുകൂടി വത്തിക്കുന്ന മനസ്സിൻെറ വികാര ങ്ങളാകുന്നു. ആത്മാവു് ത്രിഗുണയികാരങ്ങളായ അന്ത്രാകരണം, ഇന്ദ്രീയങ്ങൾം, പ്രാണൻ, ശരീരം മുതലായ ഉപാധികളിൽനിന്നും ഭിന്നനുമാകയാൽ, ആത്മനിഷ്യനെ യാതൊരു വിധമായ ഒുഖമോ ആത്രഹമോ ബാധിക്കുകയില്ല.

12. ആത്മനിഷ്ഠൻ അനുഭവിക്കുന്ന ആനന്ദര നിരതിശയമാണെന്ത് ഭഗവാൻ പ്രേഹനിഷ്ഠൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകങ്ങയക്കാ സൂഖം നിരതിശ ണൂ വർണ്ണിക്കുന്നു:— **പ്രശ**ാന്തമന്മസം ഫ്വേനം യോഗിനം സൂഖമുത്തമം ഉപൈതി ശാന്തരജസം ബ്രവ്വഭ്രതമകല്മഷം

യുഞ്ജനേവം സഭാ*f* തമാനം യോഗി വിഗതകല്മഷഃ സുഖേന ബ്രാമസംസ്റ്റർശ\_ മത്വന്തം സുഖമശ്നതേം.

യിതം. VI 27&28. \*

"രജോഗുണമില്ലാത്തവനാം ശാന്തമാനസനാം പാപരഹിതനാം പരബ്രാമഭാവത്തെ സാക്ഷാത് കരിച്ചവനാമായ യോഗിക്ക് അത്വത്തമമായ ബ്ര മമാനന്ദാം സിദ്ധിക്കുന്നം."

<sup>\*</sup> ശാന്തരജസം = രജോഗ്രണം നീങ്ങിയവനാം; പ്രശാന്തമനസം = ശാന്തമയേ മനസ്സോടുക്കിയവനാം; അകല് മ കാം = പാപരഹിതനാം; ബ്രഹ്മയത്തം = പരബ്രഹുഭാവത്തെ പ്രാപിച്ചവനാം ആയു ഏനാം യോഗിനാം = ഇപ്രകാരമുള്ള യോഗിയെ; ഉത്തമും സുഖം-ഉപൊതി = ഉത്തമമായ സുഖം പ്രാപിക്കുന്നു, വിഗത്രകല്മക്ഷു. യോഗി = പാപം ക്ഷയിച്ച വനായ യോഗി; ഏവാം-സഭാ-ആത്രാനാം-യുത്തുന്ന് = ഇപ്ര കാരം എപ്പോഴും അന്ത്യക്കണ്ടെ ത്രമാനാം ചര്യാവരുവര്യാടും ജിപ്പിച്ചു നിരുത്തിയും കൊണ്ട്; സുഖനേ = പ്രയാസംകടാത്തു മമാകുന്നു വരം ത്ത്വനാം-സുഖം = പര്യമ്പസാക്ഷാത്കാരമാകുന്നു വരം ത്രമായമായ ആസമത്തെ; അശ്താതെ = പ്രാപിക്കുന്നു

"പാപരഹ്മിതനായ യോഗി എപ്പോഴം അന്തഃ കരണത്തെ പരബ്രഹ്മവസ്ക്കുവിൽ യോജിപ്പിച്ചു നിറുത്തിയുംകൊണ്ടു പ്രയാസം കൂടാതെ പരബ്ര ഹ്മസാക്ഷാത്കാരമാകുന്ന നിരതിശയമായ ആന നേത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു."

വിവരണം: ചരബ്രവമ സം ക്ഷാ ത് കാര ത്താൽ ഉണ്ടാകുന്ന ആനന്ദത്തെ അതിശയിക്കുന്ന തായി യാതൊരു ആനന്ദവുമില്ല. മററു വിധത്തിലുള്ള ആനന്ദരമല്ലാം ഓരോ ഉപാധികളെ ആത്രയിച്ചിരിക്കുന്നു. ബ്രാമാനന്ദരമന്നത് ഒരു കാലത്തും വ്യൂലിക്കുയങ്ങൾ കൂടാതെയുള്ള ആത്മ സ്വത്രവേത്തിന്റെ സ്വാഭാവികമായ ആനന്ദമാണ്മ്. അതിനെ അതിശയിക്കത്തക്ക യാതൊരു ആനന്ദവുമില്ല.

13. പാവകമ്മങ്ങളെപ്പോലെ പുണ്യകമ്മ ജെളം ബന്ധനഗുണത്തോടു കൂടിയവയാകുന്നു. ഈ രണ്ടുവിധ കമ്മങ്ങളിൽനിന്നും പുണ്യപാപക വിമുക്തനായാൽ മാത്രമേ ഒരുവൻ കുങ്ങളുടെ ക്ഷ മുക്തുനാകയുള്ള. ആത്മുള്ളതാനം കൊണ്ടു് പുണ്യകമ്മങ്ങളും പാപ കമ്മങ്ങളും ക്ഷയിക്കും. ഈ തത്വത്തെ ഭഗ വാൻ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകംകൊണ്ടു വർണ്ണി യമെഥധാംസി സമിജോഗ്നിച ഭ്ന്യസാത് കരുതേ നിജ്ജന ജ്ഞാനാഗ്നിഃ സവ്വകമ്മാണി ഒന്യസാത് കരുതേ തഥാ.

തീത. IV. 37. \*

"അനല്ലയോ അർജ്ജന് നല്ലവണ്ണം ജചലിച്ച കൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നി എല്പകാരം വിറകുകളെ കത്തിച്ച ഒസ്മമാക്കുന്നുവോ അതുപോലെ ബ്രഹ്മ വും ആത്മാവും ഒന്നാണെന്നുള്ള വിജ്ഞാനമാ കുന്ന അഗ്നി സകല കുമ്മങ്ങളേയും ഒസ്മമാ കുന്നം."

വിവരണം. സഞ്ചിതമെന്നും പ്രാരബ്ധമെന്നും ആഗാമിയെന്നും മുന്നുവിധകർമ്മങ്ങൾ ഉള്ള തിൽ സഞ്ചിതകർമ്മങ്ങളേയും ആഗാമികർമ്മങ്ങ ളേയും ആത്രേള്ഞാനി അതിക്രമിക്കുന്നു. പ്രാര ബ്യകമ്മങ്ങളെ നശിപ്പിക്കാൻ സാധിക്കുകയില്ലെ കിലും അവയാലുണ്ടാകുന്നു സൂഖദുംഖങ്ങൾം അവ നെ ബാധിക്കുകയില്ല. ഇപ്രകാരം മുന്നും വിധ

<sup>\*</sup> അത്തുനെ = അല്ലായാ അത്തുന്!; നമ്ല:-അംഗ്നി: = നല്ലാ ണ്ലം ജോലിച്ചുകെ അഭിരിക്കുന്ന അംഗ്നി; യഥ: എം ധോംസി-മന്യേസാത്കുതതേ = എപ്രകാരം പ്രകുകളുകത്തി ച്ച ഭസ്മമാകുന്നുവോ; തഥാ ജ്ഞാനാഗ്നി: = അതുപോലെ ബോഹു തൈകുകതാവിജ്ഞാനമാകുന്ന അംഗ്നി; സവ്യക്ഷോണി = സകല ക്രമ്മങ്ങളേയും; മസ്മസാര്കുതതെ = മസ്മ മാശുന്നും

കമ്മങ്ങളേയും ആത്മളംഞാനിക്കു ജയിക്കാൻ കഴി ഈ തത്വത്തെ കമ്മവും കമ്മയോഗവും എന്ന നാലാമല്യായത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട് വിറ കക**ം** ഭസ്തമാകുന്നതുപോലെ കമ്മ**ങ്ങം** പ്രത്യ **ക്ഷ**ഞിൽ ഭസ്തമായി പോകുന്നില്ല. ക**ത്താവു്** ജ്ഞാനിയായിത്തീരുന്നപക്ഷം കമ്മ**ഫ**ലങ്ങ**ാംക്ക് അ**വനെ ബന്ധിക്കൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. അന്നമ യം,പ്രാണമയം, മനോമയം വിജ്ഞാനമയം എന്ന സ്ഥൂലവം സൂക്ഷ്മവുമായ ശരീരങ്ങളിൽ താഭാത്മ്വ ഭൂരോകം, ഭവർല്ലോകം, ത്തോടുകൂടി ലോക**ങ്ങള**ി**ൽ** വ**ത്തി**ക്കുന്ന ർല്ലോകം എന്ന വനെ മാത്രം കമ്മങ്ങഠം ബാധിക്കാമെന്നല്ലാതെ, **അ**വയെ അതിക്രമിച്ച പോ**ക**ന്നവ**നെ** ങ്ങ**രം ഒ**രു വിധത്തിലും ബാധിക്കുന്നതല്ല. സ്ഥൃലസൃക്ഷ്മശരീരങ്ങളിൽ **അഹം**ബൂ **ജ്യിയോ** ഇഞ്ഞാനലണ്ണിക്കു ഹേതുവായ ജന്മത്തിന ഭ്ര**ോ**കളവർലോകസചർല്ലോകങ്ങളി**ൽ** വാസമൊ സംഭവിക്കാൻ ഇടയി**ല്ലാത്തതുകൊണ്ട്**, സഞ്ചിതവം ആഗാമ യുമായുള്ള അവൻെറ സംബന്ധിച്ചിടത്തോ**ളം** കമ്മങ്ങു അവനെ നിർബീജങ്ങളായിത്തീരുകയും ലോകത്തിച്ചേക്കു പൊതുവായുള്ള ശക്തികളിൽ ലയിച്ച പോകയും ചെയ്യുന്നു.

14. എടയഗ്രന്ഥിക**ം എന്ന**വയെ പൊതു വായി **ആഗ്രഹങ്ങ** എന്നു പറയാ**റുണ്ടു**.

ന്യുകലവിധയുട യഗ്രസ്ഥികളുടേ യം ഭേദനം. ഗ്രഹിക്കപ്പേട്ടതായി വരുന്നതല്ല. ഹൃദയഗ്രസ്ഥികളെന്നും ഗുഹാ

ഗ്രസ്ഥികളെന്നും പറയപ്പെടുന്നവ വാസ്തവത്തിൽ ഗ്രന്ഥിക്കം തന്നെയാണ്. ഗ്രന്ഥി എന്നാൽ കെട്ട് അച്ലെങ്കിൽ ബന്ധനം എന്നാണത്ഥം. ഒരു ജീവംതമാവിന് വീണ്ടം വീണ്ടം എട്ടക്കേണ്ടതാ യിവരുന്ന ജന്മങ്ങൾം കാരണമായിരിക്കുന്നത്രം ആതനമായി സ്ചീകരിക്കപ്പെടുന്ന ശമീരങ്ങഗക്ക ബീജമായിരിക്കുന്നതും ഹുഭയഗ്രന്ഥികളാകുന്നും. **കാരോ മനുഷ്വൻേറയും പ്രട്രയാന്ത**ഭാഗത്തിൽ **ഭൂത** സൂക്ഷ്മങ്ങൾ വത്തിക്കുന്നതായും, മരണത്തിൽ ഒരു ശരീരത്തെ വിട്ടപോകുമ്പോഗം ഭ്രതസൂക്ഷ്മങ്ങളാൽ ചററപ്പെട്ടാണ് ജീവൻ ഗമിക്കുന്നതെന്നും ബ്രാമ സുത്രത്തിൽ തുതീയാഭ്വ്വായത്തിൽ വ്യാസമഹർഷ) വിവരിച്ചിട്ടുള്ള ഈ അതിനെ ശ്രീമത് ശങ്കരാ കാള്യർ **മുതല**ായ ഭാഷ്വകാരന്മാ**രെ**ല്ലാം പോലെ അഭിപ്രായവ്യത്വാസം കൂടാതെ വ്യാഖ്യാ നിച്ചിട്ടുള്ള തുമാകുന്നു:\_\_\_

"ദേഹത്തെ വിട്ടുപോകുമ്പോരം ജീവൻ പുററ പ്പെട്ടുത**ന്നെ** പോകുന്നു എന്നാണു് പ്രശ്നപ്രതി

2421

ചനങ്ങളിൽ നിന്നും സിദ്ധമാകുന്നത്. വേറെ ആതനമായ ദേഹം സ്വീകരിക്കുന്നതിനായി ജീവൻ ജീണ്ണമായ ദേഹത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചപോകുമ്പോൾം ഉപേക്ഷിച്ച ദേഹത്തിനു ബീജമായിരുന്നവയും, മേലുണ്ടാ കേണ്ട ദേഹത്തിനു ബീജമായിത്തീരേണ്ട വയുമായ ഭ്രതസൂക്ഷ്മങ്ങളാൽ ചുററപ്പെട്ട തന്നെ പോകുന്നു എന്നാണു് ഗ്രഹിക്കേണ്ടത്ര്.<sup>77</sup>\*

ഭ്രതസൂക്ഷ്യങ്ങ ഗം എന്നവ അനാഭി കാലം മുതല്ലെ ജീവാതമാവിനോട്ട ബന്ധിക്ക പ്പെട്ടിട്ടുള്ള പ്ലഥിവ്വാദിഭൂതങ്ങളുടെ പരമാണുക ഇവ**യുടെ** സംഘ**ാതത്രവം കാരോ**ൽ ഹുടയാകാശത്തിലു**ം** വത്തിക്കുന്നു. ത്ത**െൻറ** ഇതിൻെറ സ്ഥിതിയും ആകൃതിയും കൊണ്ടാണ് ജീവനെ ശേചതാശചതരോപനിഷത്തിൽ പ്രതിപാ ഭിച്ചിട്ടുള്ള തുപോലെ പ്രോലാഗ്രശതഭാഗസ്വശ**ര**ധാ വത്തിതസ്വ ച ഭാഗോ ജീവഃ സ വിംജ്ഞയു? യവത്തിന്റെ വാലിൽ പതിനായിരത്തിൽ ഒര **ഞ 9**യി*മ*;ജ്ജ താത്വ ന ന്ന്ര രാത്ത സമ്പശമായ വിവരിച്ചിരിക്കുന്നത്ര്. ഈ ഭ്രതസൂക്ഷ്യങ്ങളെല്ലാം അനാദിയായുള്ള അവിദ്വയെന്ന കാര**ണോ**പാ

<sup>\* (</sup>സൂത്രം) തദന്താലേയി പത്തെ രാധതി സാപരി-ഷവക്കാം പ്രശ്നനി ആപണാളോം (ഭാഷ്യം) തദന്താപ്രതിപ-ത്തൊ ദേഹാന്താപ്രതിപത്തൊ ദേഹബീടെയുളേത്സുക്ഷെം സാപരിക്വക്കോ രാഹതി ഗച്ഛതിത്വവനന്തുവും.

ളു. സൂ. III. 1.

ധീയെ **ആശ്ര**യിച്ചു നില്ലൂ**ന്നു. ഓരോ** കോശത്തെ സംബന്ധിച്ചം ലത്വേകം ഭ്രതസൂക്ഷുങ്ങളുണ്ട്. അതാതു കോശത്തിലെ അനുഭവങ്ങളെല്ലാം അതാ **ഇ**കോഗത്തിനെ സംബന്ധിച്ച ഭൂരസൂക്ഷ്മത്തി**ൽ** പത<sup>്ര</sup>ത്തിരിക്കും. ഈ ഭൂതസൂക്ഷ്മങ്ങളോടു<u>മ</u>ള ബന്ധ **ഒ**ത്തയാണ് എടയഗ്രന്ഥിയെന്നും ഗുഹാഗ്രന്ഥി സ്ഥിരമായ നിടിദ്യ്യാ യെന്നും പറയുന്നുതു. സനംകൊണ്ട് അന്ത്യകരണം അഖണ്ഡവ്വത്തി യിൽ തന്നെ തുടച്ച്യായി നില്ലൂന്നപക്ഷം, ക്രമ ത്തിൽ മനോന്നാശവും വാസനാക്ഷയവും സംഭ വിക്കുന്നതും, അവിദ്ദ്യ നിശ്ശേഷം നശിക്കുമ്പോഗം ഭ്രയധിക്ക്ഷു ളോടുള്ള ബന്ധങ്ങളെലാം വിട്ടപോ കുന്ന തുമാകുന്നും സങ്കല്പവികല്പാത്മകമായ മന സ്സിനേറയം വാസനകളുടേയം നാശംകൂടാതെ എടയഗ്രന്ഥി എന്നും ഇഹാഗ്രന്ഥി എന്നും പറയ പ്പെടുന്ന ഭൂതസൂക്ഷ്യങ്ങളോടുള്ള ബന്ധം നശിക്കു ന്നതല്ല. ഈ തത്വത്തെ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം മണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_

ം.സവാതിതമായും സവാന്തയ്യാമിയായും സർവ്വ മായും പ്രകാശിക്കുന്ന പരബ്രമ്മവസ്സുവിനെ താൻ തന്നെ അതു എന്നുള്ള അഭേദഭാവനയോടുകൂടു ഒരുവൻ സാക്ഷാത്കരിക്കുമ്പോഠം, അ വി ട്ടു മുതൽ പ്രധിവ്വണുവരെയുള്ള ഭ്രതസൂക്ഷ്ക്കുള്ള ഒട ബന്ധം മുഴുവനും തക്ഷ് പോകുന്നു. അവക്കെറ സകല **ബംഗയങ്ങളും മേ**രദിക്കപ്പെട്ടപോകുന്നു. അവന്റെ കമ്മങ്ങളെല്ലാം നശിച്ച പോകയും ചെയ്യുന്നു.<sup>7</sup>\*

്യാവരനാരുത്തൻ പരമമായുള്ള ബ്രാഗത്തെ സാക്ഷാര്ക്കരിക്കുന്നവോ, അവൻ ബ്രാഗമായി ത്തന്നെ ഭവിക്കുന്നു. അവൻറെ കലത്തിൽകൂടി യം ബ്രാമവിത്തല്ലാത്തവൻ ജനിക്കുന്നില്ല. സകല വിധ ശോകക്കുളേയും അജ്ഞാനശ്രപമായുള്ള സകല പാപക്കുളേയും അവൻ തരണംചെയ്തയും സ്ഥൂലാമതൽ അവിഭ്യവരെയുള്ള സകല വുടയ ഗ്രസ്ഥികളിൽനിന്താ മോചിക്കപ്പെടുകയും അമൃത സ്വത്രചനായിത്തീരുകയും ചെയ്യുന്നു.

15. വാസനാക്ഷയത്തെക്കുറിച്ചും മനോനാശ ത്തെക്കുറിച്ചും മന്ദ്യാഗത്തെപററി പ്രതാപാളിച്ചിട്ടുള്ള അഞ്ചാമക്യാ സക്കല്ലപികല്ലാ യത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഓരോ നസ്സി രൂപ്പായും വിയയിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഓരോ വാ സന്ത്ര ക്യൂ ജീവനേയും വുടയാകാശത്തിൽ വാ സന്ത്ര സ്ഥതിചെയ്യുന്ന ഭൂതസൂക്ഷ്മങ്ങ ടേയും നാശം. മോട്ട ബന്ധിച്ചനിമത്തുന്നതു

<sup>\*</sup> ഭിളൃതേ എടയഗ്രന്ഥിശ്ചരിളൃന്തേ സവിസംശയ: ക്ഷീയന്തേ ചാന്യ ക്ഷാണി രസ്തിൻ ഒഷ്ടേ പരാവരേ

a. P. II. 8

സയോ ഹാവൈ തര്പരമം ബ്രഹു വേദ ബ്രഹൈച ഭവതി നാസ്വാ ബ്രഹുവിറ് കുലോ ഭവതി തരതി ശോകം തരം തി പാപ മാനം ഇഹാഗ്രസിളോ വിമുക്കോഴ്മതോ ഭവതി.

വാസനയും മനസ്സം ആകുന്നു. ഇവിടെ മനസ്സെന്ന തിനെ അന്ത്യകരണഭാവങ്ങളിൽ ബുദ്ധിയും ജ്ഞാ നേന്ദ്രിയങ്ങളും ചേന്ന വ്വ**ജ്ഞ**ാനമയ**കോശമെ** ന്നാണ ഗ്രഹിക്കേണ്ടതു്. മനോനാശത്തേയും വാ സനാക്ഷയത്തേയും ശരിയായി നേടണമെന്ന് വിചാരിക്കുന്ന സാധകൻ ത്രജ്യിക്കേണ്ടത്ത് നാല് വിധം ഭൂതസൂക്ഷ്മങ്ങളെയാണം. അവയിൽ ഒന്നു അന്നമയകോശത്തിനും പ്രാണമയകോശത്തിനും ബഞ്ജമായുള്ള പ്രഥിവ്വംശമായ ഭൂതസൂക്ഷും; രണ്ടാമത്തേത്ര് വികാരാസ്പടമായ കാമമയം എന്ന അശുദ്ധമനോമയത്തിനുള്ള അപ്തതചമായ ഭൂത സൂക്ഷും; മുന്നാമത്തേത്ര് വിചാരാസ്പദവും സങ്കല്പ വികല്പാത്മകവുമായ ശുളാമനോമയത്തിനുള്ള തേ ജോമയമായ ഭൂതസൂക്ഷ്മം; നാലാമത്തേതു വിജ്ഞാ നാസ്പദവം നിശ്ചയാത്മകവുമായ വിജ്ഞാനമയ കോശത്തിനുള്ള തേജോമയമായ ഭ്രതസൂക്ഷും, ഇവയാകുന്നു. അതാ**ഇ** കോ**ശ**ങ്ങളിൽകൂടിയു**ണ്ടാ** കുന്ന അനുഭവങ്ങളും **വാസനകളുമെല്ലാം** അതാ ഭ്രതസൂക്ഷ്യങ്ങളിൽ പതിഞ്ഞിരിക്കും. തിമൻറ കരുവന മരണമെന്ന അന്നമയകോശത്തിന്റെറ വേർപാടു സംഭചിക്കുമ്പോഗം താമസിയാതെ പ്രാ ണമയത്തിന്റെ വേർപാടും ഉണ്ടാകം. അപ്പോരം **അന്ന**മയത്തിനും പ്രാ**ണമയത്തിനും** ബിജമാ **യുള്ള** പൃഥിവീ**ഭ്രതസു**ക്ഷും അശുദ്ധമനോമാ ത്തിൽ ജ 🛮 മയമായ ഭൂതസൂക്ഷ്മത്തോടു ചേർന്നു

നില്ലൂം. അശുദ്ധമനോമയത്തെ ജീഖൻ മരണാ നന്തരം ഉപേക്ഷിക്കുമ്പോരം പ്ലഥി**വീഭ്രത** സൂക്ഷ്മവം അവ്ഭരസൂക്ഷ്മവം ശുഭധമനോമയ ത്തിലു<u>ള്ള</u> തേജോമയമായ ഭ്രതസൂക്ഷ്മത്തോടു ചേർന്നു നില്ലൂം. പിന്നീടു ശുദ്ധമനോമയത്തേയും ജവൻ ഉപേക്ഷിച്ച് തൻെറ സ്ഥിരസ്ഥാനമായ വിജ്ഞാനമയത്തിൽ വത്തിക്കും. അപ്പോ**ാം അ**ന്ന മയത്തിന്റേറയും പ്രാണമയത്തിന്റേറയും **മ**ായ പ്ലഥിവീഭ്രതസൂക്ഷ്മവും അതുളാലമനോമയ യയുള്ള പുക്യാത അപ്ഭയപ്യക്യുവം തുദ മനോമയത്തി**ന്റെറ ബീ**ജമായ തേജോമയമായ ഭൂത വിജ്ഞാനമയകോ**ശത്തിൽ** അതിന സൂക്ഷ്**വം** ബീജമായുള്ള തേജോമയമായ ഭൂതസൂക്ഷ്മത്തോട്ട് ചേർന്നുനില്ലൂ*ം.* മുൻജന്മങ്ങളിലുള്ള സകച അനു ഭവങ്ങളും വാസനകളും ഈ ഭൂതസൂക്ഷ്മങ്ങളിലും വിജ്ഞാനമയകോശത്തിലുമാണം വത്തിക്കുന്നത്. ഭ്രതസൂക്ഷ്കങ്ങളോടും വിജ്ഞാനമയത്തോടും താദാ ത്മ്വ**ബു**ദ്ധിയും ബന്ധവും വത്തിക്കുന്നതുവരെ **ഒ**രുത്തനു മോക്ഷം സിദ്ധിക്കുന്നതല്ലു. ഭൂതസൂക്ഷ്മ ങ്ങളോട്ടള്ള ബന്ധവം വിജ്ഞാനമയകോശവും ഓരോ മനാഷ്യനാം എണ്ണവികാസം സിദ്ധിക്കുന്ന തിന്ത് **ആവ**ശ്യവുമാകുന്നു. അന്നമയം, **പ്രാണ** മയം, മനോമയം, വിജ്ഞാനമയം എന്ന നാലു കോശങ്ങാംക്കും ശരിയായ പരിശുഭ്ധിയും സംസ്താ രവും അവയിൽകൂടി കിട്ടേണ്ടതായ പ്രജ്ഞാ

വികാസവും സിലിക്കാത്തവക്ഷം, ഒരുവന് പരി **ചു**ണ്ണവി**കാസം** ഉണ്ടാകുന്ന**യ**മല്ല. ടൈവീസമ്പ ത്തെന്നും ഇഞ്ഞാനസാധനങ്ങളെന്നും രണ്ടും പത്തും അദ്വായങ്ങളിൽ വിവരിച്ചിട്ടുള്ള ഇണങ്ങളെ സ മ്പാടിച്ച് കമ്മയോഗം, മനഃസംയമനയോഗം, ളക്തിയോഗം, ഉഞ്ഞാനയോഗം എന്ന മാർഗ്ഗങ്ങ ളിൽ ഒരുവൻ ദ്രഢനിശ്ചയത്തോടുകൂടി ബൂജിയെ അന്തർമഖമായി വിട്ട് കൂടസ്ഥനേയം പരബ്രഹ്മ വസ്തവിനേയം അവ**രുടെ ഐക്യത്തേയ**ം ക്ഷാത്കരിക്കുമ്പോഗം, വാസനകളും വികല്ലാത്മകമായുള്ള അന്ത്യകരണവം നശിക്കും. അവൻ ആത്മജ്ഞാനിയായും സകല ബന്ധങ്ങ ളി**ൽനി**ന്നും മുക്തനായും ഭവിക്കും. വാസനാ ക്ഷായം, മനോനാശം, തത്വജ്ഞാനം ഇവ മുന്നും വേണ്ടതായ സ്വഭാവശുജിയോടുകൂടി ഒരേസമ പരിശീലിക്കപ്പെടേണ്ടവയാണം. യത്തു തന്നെ പരിശീലിക്കപ്പെട്ടാൽ **അ**പ്രകാരം അവയുടെ **കാരണമായി**ത്തിരു • ചലമായ മുക്തിക്ക് അവ മുക്തിയുടെ ലക്ഷണങ്ളായ! ന്നതുമാകുന്നു. പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ട ജീവാത്മ പരമാത്മാക്കളുടെ ഐക്വസാക്ഷാത്കാരമായ അ**ടെ പതാത്മാനാ** ഭവം, സച്ചിഭാനനുസചര്രപമായി വർത്തിക്കുന്ന നിരതിശയമായുള്ള ആനന്ദലാപൂി, ആത്വന്തിക മായുട്ടെ ഭുഖനിവൃത്തി, ഹൃദയഗ്രന്ഥികളുടെ **ഭഭടനം, സക**ല വാസനകളുടെയും

മനോനാശം ഇവയെല്ലാം ഒന്നിച്ചതന്നെ യഥാ ക്രമം അനുഭവത്തിന വരുന്നതുമാകുന്നു. വാസ നാബന്ധംതന്നെ ബന്ധമെന്നും വാസനാക്ഷയം മോക്ഷകാരണമാണെന്നും വസിഷ്ഠമഹർഷി ത്രീ രാമനു് താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം ഉപദേശിച്ചിരി ക്കുന്നു:\_\_\_

**്രൈ**ല്ലയോ മാമ! വാസനാബന്ധ്യതന്നെ ബന്ധം. വാസനാനാശം തന്നെ മോക്ഷമായും ഭവിക്കുന്നും വാസനയെ തൃജിക്കുന്നതോടുകൂടി മോക്ഷം വേണമെന്നുള്ള മനഃസങ്കല്പത്തേയും ചിരകാലത്തെ പരിശീലനം കൊ ത്വജിക്കണം. ണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള വിഷയവാസനകളെയെല്ലാം മന സ്സിൽനിന്നും നീക്കി, മൈത്രി മുതലായ പരിശുഭാ വാസനകളോടുകൂടി ഭവിക്കണം. മൈതി മുത ലായ **ഇണങ്ങളോടും അവയനുസരിച്ചുള്ള** സഭാ ചാരങ്ങളോടും വത്തിച്ചാലും ഉള്ള കൊണ്ടു അവ തോടുള്ള സംഗത്തേയും ഉപേക്ഷിക്കുണം. പരി പൂണ്ണശാന്തിയോടുകൂടിയ ചിന്മാത്രവാസ**ന**യുള്ള വനായി ഭവിക്കണം. അതു മനസ്സിലം ബുധി യിലും ചേർന്നു നില്ക്യം. അതിനാൽ മനോബുദ്ധി സമനചിതമായ ആ വാസനയെ പരിത്വജിച്ച് **കേ**വല**ചിന്മാത്രനാ**യി വ<del>ത്തിക്കു</del>കയും യാതൊരു മനോവൃത്തികൊണ്ട് സവ്വത്തേയം പരിത്വജിച്ച വോ ആറ മനസ്സിനേകുടി പാരിത്യജിക്കുകയും ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു.7/\*

വാസനാക്ഷയംപോലെ മനോനാശവും മോ ക്ഷകാരണമാണെന്ന് അമൃതബിന്ദുപനിഷത്തിൽ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_\*

്മനാച്ച്വന് ബന്ധത്തിനാം മോക്ഷത്തിനാം കാരണം മനസ്സ്തരണ. വിഷയങ്ങളിൽ ആസക്തി യോടുകൂടിയ മനസ്സ് ബന്ധകാരണമായും വിഷയ ജെളിൽ ആസക്തിയില്ലാത്ത മനസ്സ് മോക്ഷകാര മോയും ഭവിക്കുന്നു. നിവ്വിഷയമായ മനസ്സ് മുക്തിക്കു കാരണമായതിനാൽ, മുമുക്ഷ് നിത്വവും മനസ്സ് നെയിനെ വിഷയാസക്തി കൂടാതെയിരിക്കുത്തക്ക വണ്ണം പരിശിലിക്കേണ്ടതാകുന്നും മനസ്സിനെ ചിൻതിരിച്ച് ആത്മസ്ഥാനമായ വൃദയാകാശത്തിൽ നിരോധിച്ചു നിറുത്തിയാൽ നിരോധം ഉന്നതനിലയിലെ തുമ്പോരം പരമമായുള്ള പടത്തിൽ അത്ര യോജിക്കും. വൃദയാകാശത്തിൽ

<sup>\*</sup>ബാംസോ ഹി വാസനാബ്യസോ മോക്ഷാ സ്വാദ്വാസനാ പാസനാസ്സ്വാ പരിതൃജ്യ മോക്ഷായ്മിത്വമപി തൃജ് [ക്ഷയു മാനസിവാസനാഃ പൂവാ തൃ ക്കവാ വിഷയവാസനാഃ. കോമത്ര്യാമിമാവനാനാമ്പീർഗ്രഹാണാമലവാസനാഃ, താ അപ്യത്തഃ പരിതൃജ്യ താമിവ്യാപ്രമാനത്തി അന്ത്യം ശാന്തതമസ്സേഹോ ഭവ ചിന്മാത്ര പാന്ധനഃ താമപ്യത്തഃ പരിതൃജ്യ മനോബുലാ സമന്ധിതാം പൂശ്യേഷ സ്ഥിരസമാസിനോ യേന തൃജസി തത്തുജ്.

പ. വാ. XVIII. 20-23.

നിന്നും പുറത്തുവരാതെ പരമപടത്തിൽ ലയിക്കു ന്നതുവരെ അതിനെ നിരോധിക്കേണ്ടതാകുന്നം. ഇതൊനവും മോക്ഷവും അതുതന്നെ. ശേഷമെല്ലാം ഗ്രന്ഥവിസ്കാരം മാത്രമാകുന്നു.<sup>77</sup>\*

വാസനാക്ഷയം കൊണ്ടും മനോനാശം കൊണ്ടും വരുന്നതായ മുക്തൻെറ നിലയെ ഭഗവാൻ താളെ പറയുന്ന ഗ്ലോകജ്ജാഗം കൊണ്ടു വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:— യഭാ വിനിയതം ചിത്ത-മാത്മന്വേവാവതിഷ്യതേ നിസ്പ്പഹദ സവികാമേളോ യുക്ത ഇത്വച്ച്വതെ തടാം.

തീത, VI. 18. +

്യമാ-വിനിയതാ-ചിത്താ-എപ്പോഗം ശരിയായി എള യാകാശത്തിൽ നിരോധിക്കപ്പെട്ട ചിത്താ; ആത്മനി-ഏവ-അവതിക്യതെ-സവാതീതമായ പരള്വഹവസ്തവിൽ സ്ഥിര മായി നില്ലൂന്നുവോ; സവ്കാമേള്യം-നിസ്തവാട്ടസകല കാളു വിക്യയങ്ങളിൽനിന്നും എപ്പോഗം യോഗി ആശയെ തൃജി ച്ചവനായിരിക്കുന്നുവോ; തദാ-യുക്താം-ഇതി-ഉച്ചൃതേ = അ പ്പോഗം അവൻ യോഗസിജിയുണ്ടായവൻ എന്നു പറയപ്പെടുത്തം

<sup>\*</sup>മന ഏവ മനുഷ്യാണാം കാരണം ബന്ധമോക്ഷയോട്ട ബന്ധായ വിഷയാസക്തം മുകെത്യ നിവിഷയം സ്തൃതം യതോ നിവിഷയസ്യാസ്വ മനസോ മുക്കിരിഷ്യതേ അതോ നിവിഷയം നിത്വം മനഃകായ്യം മുമുക്ഷുണാ നിരസ്തുവിഷയാസംഗം സംനിരലോ മാനാ എടി യഭാ യാത്വുന്മനിഭാവം തദ് തത് പരമം പദം താവദോ നിരോജാവ്വം യാവദ്ധുദിഗതം ക്ഷയം ഏതജ്ജ്ഞാനം ച മോക്ഷം ച ശേഷോ ഗ്രന്ഥസ്വ വിസ്തരം അ.ബി. ഉ. 2-5

യഥാ ഭീപോ നിവാതസ്ഥോ നോഗതേ സോപമാ സ്തൃതാ യോഗിനോ യതചിത്തസ്വ യഞ്ജതോ യോഗമാത്മനഃ.

ധീത. VI. 19 ≱

യത്രോപമമതേ ചിത്തം നിരുള്ലാം യോഗസേവയാ യത്ര ചൈവാത്മനാത്മാനം പശ്വന്നാത്മനി ഇഷ്വതി.

ඟීක. V [. 20 †

‡തം വിള്യാദ്ദുംബസംയോഗ\_

<sup>\*</sup> ആത്മാനു \_ യോഗാ-യുണ്ടുതു = ആത്മവിഷയമായ യോഗാം അഭ്യസിക്കുന്ന; യതചിത്തസ്വ-യോഗിനു = സ്വാ ധീന മനസ്സോടുകൂടിയ യോഗിക്ക്; നിവാതസ്ഥാം മീപം \_ യഥാ-ന-ഇംഗതേ = കാറിനെ ചെലനമില്ലാത്ത സ്ഥലത്തി രീക്കുന്ന വിളക്ക് എപ്രകാരം ചലിക്കാതിരിക്കുന്നുവോ; സംപ ഉചമാ-സ്തോടെആ ഒഷ്ടാന്താതതന്നെ ചിന്തിക്കളെടുന്നും.

<sup>†</sup> യത്രാം ശാരസവയാ = ഏതവസ്ഥതിൽ യോഗാളാസം കൊണ്ട്; നിതജാം ചിത്തം – ഉപരമതേ = നിരോധിക്കുപ്പട്ട രായ ചിത്തം ഉപശമത്തെ പ്രാപ്കുന്നുവാ; യത്രക്കുത്ത നാപുത്രതാനം പാശൃൻ = യാതൊൽ അവസ്ഥയില അഖണം വൃത്തിയോടുക്ടിയ മനസ്സ്കൊണ്ട് പരുവും കാസൂവിനെ സാക്ഷാത്കരിച്ചുകൊണ്ട്; ആത്രമനി - ഏവം ഇംഗ്ര് ചതുത്തോ വിക് തന്നെ സത്തുഷ്ടിയോടുക്ടി വത്തിക്കുന്നുവാം

<sup>്</sup> ടുംഖസംയോഗവിയോഗം \_ തം=സകല ടുംഖങ്ങളിൽ നിന്നും മോചിപ്പിക്കുന്ന ആ അവസ്ഥ∋യും യോഗസംജന്തി തം-വിദൃരത്∍യോഗം എന്ന പേരോടുക്കിയതായി അറി തോലും സം-യോഗം∋അപ്രകാരമുള്ള യോഗേകതും നിയവ

## സ നിശ്ചയേന യോക്തവ്വോ യോഗോ/നിവ്വിണ്ണചേതസാം

ഗീത. VI. 23.

പ്പോരം ശരിയായി ഹൃദമാകാശത്തിൽ നിരോധിക്കപ്പെട്ടതായ ചന്ത്രം സവാതിതമായ പരബ്രമമവസ്ക്കുവിൽ സ്ഥരമായി നിൽക്കുന്നുവോ സകല കാമ്വവിഷയങ്ങളിൽനിന്നും എപ്പോരം യോഗി ആശയെ ത്വജിച്ചവനായി ഭവിക്കുന്നുവോ, അപ്പോരം അവൻ യോഗസിജിയുണ്ടായവൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു."

്കോററിന്റെ ചലനമില്ലാത്ത സ്ഥലത്തിരി ക്കുന്നു വിളക്ക് എല്രകാരം ചലിക്കാതെ ഇരിക്കു ന്നുവോ, അതുപോലെയാണ് ആത്മവിഷയമായ യോഗം അഭ്വസിക്കുന്ന സ്വാധീനമനസ്സോടുകൂടിയ യോഗിയുടെ ചിത്തം വത്തിക്കുന്നതു്. ഏതവ സ്ഥയിൽ യോഗാഭ്വാസംകൊണ്ടു നിരോധിക്കപ്പെ ട്ടതായ ചിത്തം ഉപശമത്തെ പ്രാപിക്കുകയും യോഗി അഖണ്ഡവ്വത്തിയോടുകൂടിയ അന്ത്യകര നോകൊണ്ടു് പരബ്രമ്മവസ്തവിനെ അപരോക്ഷ മായി സാക്ഷാത്കരിക്കുകയും ചെയ്ത് ആത്മാ വിൽ തന്നെ സന്തുഷ്ടിയോടുകൂടി വത്തിക്കുന്നുവോം, സകലുദ്വബന്ധത്തിൽനിന്നും മോചിപ്പിക്കുന്നതും

മേന-അനിവ്വിണ്ണ ചേരസാ = ഒഢനിയവയത്തോടുകൂടിയമം ചചിക്കാത്തമമായ ബുംഗിയോടുകൂടി; യോക്തവും = അഭ്ലാസി കേക്കും തോകുന്നു.

വിശേഷത്തെ ദൃഢനിശ്ചയത്തോടും ചലിക്കാത്തു ബുദ്ധിയോടുംകൂടി അഭ്വസിക്കേണ്ടതാകുന്നു.<sup>79</sup>

16. മോക്ഷമെന്നത് അമൃതസചത്രപമാണെ ന്നാം ജന്മം, മൃത്വം, ജരോ, ടുഖം മുതലായവയിൽ നിന്നുമുള്ള മോചനമാണെന്നും

പുനർജനാരാ ഹിത്വം (മേൽ ജനാംമട്ട്കോണ്ട ആവശ്യക്തയി ൽനിന്നം മോച നം). നിന്നുള്ള മോചനമാണെന്നും പല വിധത്തിൽ ഉപനിഷത്തുക ളം ഭഗവഭ്ഗീതയും ഘോഷിക്കു ന്നുണ്ടും മോക്കും പ്രാപിച്ചവൻ വീണ്ടും ലോകത്തിൽ ജനിക്കുന്നി ലൂ എന്നു് താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോക

**ങ്ങ**ഠം**കൊണ്ടു ഭഗവാൻ ഉപ**ടേശിക്കുന്നു:\_\_\_\_

സൂമാഹും പരമാം ഗതിം യം പ്രാപ്വ ന നിവത്തതേ തഭധാമ പരമം മമ.

ഗീത. VIII. 21 \*

†ഇദാം <sub>ഉഞ്ഞാ</sub>നമുപാത്തിത്വ മമ സാധമ്മ്വമാഗതാഃ

<sup>\* (</sup>യ - മോവാ) പതരവൃക്താ - അക്ഷരാ - ഇതി - ഉക്താ - യ യാതൊരു ഭാവം ഇന്ദ്രെയങ്ങ് കോം മനസ്സിനും അഗോചര മെന്നും നാശരേഹിതമെന്നും പറയാപ്പടന്നാവാ; തം-പര മാം-ഗതിം - ആഹാ = അതിനെ ഉത്തമപ്യുകൾ കോമനാം പറയുന്നു; യം പ്രാപ് =യാതൊന്നിനേ പ്രാപിച്ചു; ന \_ നി വത്താന്തെ = തിരിയെ വരുന്നില്ലയോ; തത് പമമ - പരമം -ധാമ=തായ് എന്റെ ഉത്തമസ ! ആപമാകുന്നും

<sup>†</sup> ലഭാ-ജ്ഞാനാ-ഉപയോത്വേട്ട ഈ ജ്ഞാനം അത്ര യിച്ച്; മല-സോധമ്യാ - ആധതോട-എന്റെ സാത്രപ്പതോ പോപിച്ചിരികാണവർ, സാഗ്ഗ് - അപി - സൃഷ്ടികാലത്തിലും ന-ഉപജായനോട് ജാനാത്തെ പ്രപീകുന്നില്ല; പ്രേയം

സക്റ്റേfപി നോപജായന്തേ ലുളയേ ന വ്വഥന്തി ച.

ഗീത. XIV. 2.

നെ തട് ഭാസയതേ നൃയ്യോ ന ശശാങ്കോ ന പാവകഃ യദ് ഗൗചാ ന നിവത്തനുമ തഭാാമ പര2ം മ2.

ഗീത. XV. 6,∗

്യാതൊരു വസ്ത ഇന്ദ്രിയങ്ങൾക്കും അന്ത്യകര ണത്തിനം അഗോചരമെന്നും നാശരഹിതമെന്നും ഉ പ നി ഷത്തുകളാൽ ഘോഷിക്കപ്പെടുന്നുവോ അ തി നെ ഉത്തമമായ പ്രാപൃസ്ഥാനമെന്നു പറയുന്നു. അതിനെ അതാണും ഞാൻ' എന്ന അഖണ്ഡബുദ്ധിവൃത്തിയോടുകൂടി ഒരുവൻ പ്രാപി ച്ചാൽ വീണ്ടും ലോകത്തിൽ ജനിക്കുക എന്നതു ണ്ടാകയില്ല. എൻെറ ഉത്തമമായ സ്വത്രപം

ശ്രേത്തമസിദ്ധിക്ക് ഹേതുവായ പരമമായ ജ്ഞാനത്തെ ആശ്രയിച്ച് സവാതീതമായുള്ള

പാളയ ⊭ാലത്തിലും, ന-വൃഥനതി ച ≔ ⊖ുഖാം അന∉വിക നനില്ലം

<sup>\*</sup>തത്-നൂയ്യാ-ന-ഭാസയാത=ആ സ്ഥാനത്തെ നൂയ്യൻ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നില്ല; ശശാങ്കാംന = ചന്ദ്രനം പ്രകാശിപ്പിക്കു ന്നില്ല; പാവകാം നടത്തിയും പ്രകാശിപ്പിക്കുനില്ല;യത് -ഗതചാംയാതൊരു സ്ഥാനത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ട്; ന - നിവത്ത നേതാംയാതികറം പിന്നേയും തിരിയെ വരുന്നില്ലയോ; തത് = ആ സ്ഥാനം; മമ - പരമാംധാമ = എൻെ ഉതുമ മായ സ്വത്രപമാകുന്നും.

എന്റെ സചയ്രപത്തെ പ്രാപിക്കുന്നവർ സൃഷ്ടി കാലത്തിൽ ജനിക്കേണ്ടതായി വരുന്നില്ല. പ്രള യകാലത്തിൽ അവർ ടുംഖമനുഭവിക്കുന്നതുമല്ല."

്സവാതീതമായുള്ള പരബ്രന്മവസ്തുവിനെ സൂയ്യനം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നില്ല, ചന്ദ്രനം പ്രകാശി പ്പിക്കുന്നില്ല, അഗ്നിയം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നില്ല. യാതൊരു സ്ഥാനത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ട തിരിയെ സാരത്തിൽ വരുന്നില്ലയോ അത് എൻെറ ഉത്തമമായ സ്വരുപമാകുന്നു.<sup>37</sup>

വി വ രണ ര: — പുനർജന്മരഹിതമായുള്ള മോക്ഷം മാത്രമാണ് വാസ്തവത്തിലുള്ള മോക്ഷം. അത്ര് അദൈപതാത്മാനുഭവം, വാസനാക്ഷയം, മനോനാശം, ഫൃഭയഗ്രന്ഥിഭേദനം ഇത്രയും പുണ്ണമായി സില്ലിക്കുമ്പോരം മാത്രമേ ഉണ്ടാകയുള്ള. ഈ ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയ അവസ്ഥ ഉണ്ടാകുമ്പോരം ഒുഖത്തിനെറ ആത്വന്തികനിവുത്തിയും പരമാനന്ദലംപ്തിയും ഉണ്ടാകുന്ത എന്നാണം ഗീത ഉപദേശിക്കുന്നത്.

17. പുനർജന്മത്തിനുള്ള കാരണം കമ്മമാ നെന്നും കമ്മത്തിന കാരണം ആശയാണെന്നും ആശയ്യപ്പ കാരണം വാസനയാണെ പുനർജന്മത്തി ന്നും പറയപ്പെടുന്നു. വാസനയെ ക്ഷേയിപ്പിക്കുക, ആശയെ നിരോ ധിക്കുക, കമ്മത്തെ കുറയ്യൂക ഇവയെ മോക്ഷ കാരണങ്ങളാണെന്നു പറയുന്നു. ഒരു തന്റെറ

**ശമിക്കണമെ**ങ്കിൽ രവാഗാ രോഗത്തിനുള്ള ബാഹുലഷണങ്ങളെ കുറയ്ക്കാൻ മാത്രം ചികി തസിച്ചാൽ ചോരാ. രോഗബിജക്കാരം യാക്കാനാണ്മ് ത്രമിക്കേണ്ടത്. സങ്കല്പത്വാഗം, രാഗത്വാ**ഗ**ം, **നെ**ഷ്യമ്മ്വം വാസനാത്വാഗം, ഇവയെല്ലാം ബാഹ്വലക്ഷണങ്ങഗംക്കുള്ള ചികി**ത്സ** മാത്രമാണു്. ജനനമരണശ്രപമായുള്ള രത്തിനു കാരണമെന്താണെന്നു ശ്രീമത് ശങ്കരാ ചായ്യസചാമിക**ാം താഴെപറയുന്ന** ഗ്ലോകംകൊണ്ടു വിവരിക്കുന്നു:\_\_\_\*

്യസംസാരമാകുന്ന വൃക്ഷത്തിന വിത്തായി നി ലൂണത് തമസ്സ് അപ്ലെങ്കിൽ അജ്ഞാനം എന്ന താണ്. അതിൻെറ മുള ദേഹാത്മബുദ്ധിതന്നെ. അതിൻെറ തളിർ രാഗവും, അതിൻെറ വളർച്ച യൂം ആവശ്യമുള്ള ജലം കമ്മവുമാകുന്നു. അതി ൻെറ തായ്ത്തടി ഈ ശരീരം തന്നെ. പഞ്ച പ്രാണങ്ങൾം അതിൻെറ ശാഖകളം, ഇദ്രിയ

<sup>\*</sup>ഷിജം സംസൂതി ഭിജസ്ത ഉതമോ മേഹാത്യധിയുളോ രാഗു പല്ലവമാംബുകമ്മ ഉവപും-സ്തുസോഗ്സവു ശാജിക്കാു അഗ്രാണിയിയസംഹതിയോ വിഷയും പുഷ്പാണി ലുഖം ഫഖം നാനാകമ്മസമല് ഭവം ബഇവിധം ഭേരക്തുന്നു ജീവു ഖഗും

വി. ചൂ. 147.

സമുഹങ്ങൾം അതിന്റെ അഗ്രങ്ങളുമാകുന്നു. ശബ്ദ സ്പർശാദിവിഷയങ്ങൾം അതിന്റെ പുപ്പുങ്ങളായും നാനാവായുള്ള കമ്മങ്ങൾം കൊണ്ടുണ്ടാകുന്നതും വിവിധരൂപത്തിൽ അനുഭവപ്പെടുന്നതുമായ ദുഖ ങ്ങാം അതിന്റെ ഫലങ്ങളായും ഭവിക്കുന്നു. ഈ സംസാരവൃക്ഷത്തിലുള്ള ഫലത്തെ ഭജിക്കുന്നവൻ ജീവനെന്നു പറയപ്പെടുന്ന പക്ഷിയാകുന്നു."

ഈ സംസാരത്തിന കാരണമായുള്ള വിത്ത ഞവിദ്വയെ**ന്നാം** ഇതിനെത്ത**ന്നെ** തമസ്സാണു്. **സ്സൂല**ലോകത്തിലും പറയുന്നുണ്ടു്. മനോമയ്യ ലോകത്തിലും വിജ്ഞാനമയലോകത്തിലും സൂക്ഷുങ്ങഗം കൊണ്ടുള്ള ഗ്രന്ഥികഗം ജീവാത്മാവി നെ ബന്ധിച്ചിരിക്കുന്നതുപോലെ അഖണ്ഡവും പരിപൂർണ്ണവുമായുള്ള ചൈതന്വത്തിനു പരി<u>ച്</u>ചി ന്നഭാവം കല്പിക്കപ്പെടുന്നുള് ഈ അവിദ്വാഗ്രന്ഥി അവിദ്വാഗ്രസ്ഥി**യെ ആ**ത്രയി **െകാണട**ാകുന്നു. ച്ചാണും മററു ഗ്രന്ഥികളെല്ലാം വത്തിക്കുന്നതും. അവിദ്വാഗ്രസ്ഥിച്ചെ നശിപ്പിച്ചാൽ മററു ഭൂതസൂ ക്ഷ്റ്റങ്ങളോടുള്ള ബന്ധം മുഴുവനും വിട്ടുപോകുന്നതു അവിള്വാഗ്രന്ഥി അഖണ്ഡു പ്രസ്ഥിതി കൊണ്ടുമാത്രമേ നശിക്കുകയൊള്ളൂ. ഗ്രന്ഥിയെ എങ്ങിനെ നശിപ്പിക്കാമെന്ന് വിവരിക്കുന്നുണ്ടു്. **കോപ**നിഷത്തിൽ അ**തു** താഴെ പറയുന്നപ്രകാരമാകുന്നു:--

2421

ന്നേറ്റ്വകാരണമായുള്ള പുരുഷൻ സ്വയാജ്വോ തിഃസചരുപനം ജപരഹിതനുമാകുന്നു. അദ്ദേഹം സവത്തിലം ഉള്ളിലം പുറമേയും വ്വാപിച്ചിരി ക്കുന്നു. അദ്ദേഹം ജനനമില്ലാത്തവനും പ്രാണൻ, മുതലായ ഉപാധികളില്ലാത്തവനുമാകുന്നു. അദ്ദേഹം നിഷ്യളങ്കനം നാമരുപാത്മകമായുള്ള സകലത്തിനം ആധാരമായി വത്തിക്കുന്ന അവ്വാ ത്രേഷ്ഠനുമാകുന്നു. ഇ**പ്രകാരം** കൃതത്തെക്കാ**ഠ**ം നിർഗുണവും സവാതീതവുമായുള്ള തുംപുരുഷശബ്ദ ത്താൽ സൂചിപ്പിക്കപ്പെടുന്നതുമായ യാതൊരു വസ്തവുണ്ടോ അതാണ്ട് ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴുവനം മായി. കാണപ്പെടുന്നത്. അമൃതസചര്രപമാ**യും** ജ്ഞാനസ്വരൂപമായും വത്തിക്കുന്ന ഈ ഉ**ള്ളിൽ** ഹുദയാകാശ തൻെറ **ഫ്മതതചത്തെ** സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന പ്രത്വഗാത്മാവായി **ആ**തു സാക്ഷാത് കരിക്കുന്നുവോ അവന് അവിദ്വാ ഗ്രന്ഥിയെ നശിപ്പിക്കു**ന്ത**.''\*

<sup>\*</sup> മിബ്ബാഹ്വേമുന്നു ചുതപ്പാ സ ബഹ്വാള്യന്ത് വർത്യ പ്രദ അപ്പാണാ എമനായുളളോ ഗുക്ഷർത്ത് വർത്യ പ്രദ

<sup>9. 2.</sup> Il. 1. 2.

പുരുക്കും ഏഭവളം വിശവം ഭാപോണ്ടാഹ് പരാമൃതം ഏതുളോ വേള നിഹിതം ഇഹായാം സോfപിളോഗ്രന്ഥിം വികിരുപ്പ സോമ്യം

a. 2. II. 1, 10

അവിള് അല്പമെങ്കിലും ശേഷിച്ചു നിൽക്കുന്നു പക്ഷം ലോകസംബന്ധമായ ജീവിതത്തിലുള്ള തുണ്ണ നശിക്കുകയില്ല. തുണ്ണ നിൽക്കുന്നുളവം മ പുനർജനമാഹ്തമായ മോക്ഷവും സിലിക്കുന്ന തല്ല.

്തുഷ്ക്കയന്ന് ചാമാത്മാവിൻെറ സങ്ക ല്യശക്തിയാൽ ഓരോ ജീവനിൽ കൂടിയും പ്രവത്തി ക്കുന്ന ശക്തിവിശേഷമാകുന്നു. സ ೯ಕ್ಷ೯ು5 സ⊥ മുദ്രത്തിൽ നിന്നും തുരമാലകരം രം—്≟: ഹഖ **പോലെയും വലുതായ അ**ഗ്നിയി**ൽ** നിന്നും ചൊരിക ചോലെയും പാമാത്മാവിൽ നിന്നും സ്റ്റുരിച്ചിട്ടുള്ള വരാണം ജീവന്മാർ. ഓരോ ജീവനം പരമാത്മാവിനോടു<u>ട</u>്ട ഏകത്വത്തെ സാക്ഷാത്കരിച്ച് പരിചുണ്ണമായി **ശോഭിക്കണമെന്നാണ് പരമാത്മാവിനെറ** സ ഈ സങ്കല്പമനുസരിച്ച് ഓരോ ജീവനം പരിപുണ്ന പ്രാപിക്കുന്നതുവരെ ആ സങ്കല്പ ശക്തി തന്നെ **ഒ**ാരോ ജീവൻേറയും ഉള്ളിലുള്ള പ്രോകശക്തിയായി പ്രവത്തിക്കും. ഓരോ ജീവനം വീണ്ടും വീണ്ടും സ്ഥൂലലോകത്തിലെ അനുഭവം **വേണ**മ**ന്ന**് **ആശി**ക്കുന്ന**യ**ം അതിലേക്കാവശ്യ മുള്ള ജനമം സചീകരിക്കുന്നതും തൃഷ്ണ എന്ന ഈ **പ്രേരകശ**ക്കാിയാലാ**കുന്നു.** നമ്മുടെ സ്ഥ്യൂലംശ**ീ** രത്തിൽ കാണുന്നു വിശപ്പും ഓഹവും തുഷ്ണയുടെ ഒരു വകഭേദം മാത്രമാണ്.് നാം ഭൂജിക്കുന്ന ആഹാ

രസാധനങ്ങ**ം** ദഹിച്ച് ശരീരധാതുക്കളോടുചേ**ന്**ര കഴിഞ്ഞാൽ വീണ്ടും വിശപ്പുണ്ടാകുന്നു. ഓരോ മന്ത ഷ്വനും ഭൂലോകം, ഭൂവർപ്പോകം, സചർല്ലോകം എന്നു മൂന്നു ലോകങ്ങളിൽ കൂടിയാണു് സഞ്ചുരിക്കു ന്നതു്. ഓരോ ജന്മത്തിലും ഉണ്ടാകുന്ന അനഭവ ജെളി<mark>ൽ സ്ഥ</mark>ൂലശരീരം സംബന്ധിച്ചവ വാസനക **ളാ**യി **പരിണമിച്ച്** അതിനെ സംബന്ധിച്ച ഭൂത **സുക്ഷ്മ**ത്തിലും,മനോമയത്തെസംബന്ധിച്ഛവ വാസ നകളായി പരിണമിച്ച് അത്വനെ സംബന്ധിച്ച **ഭ്രത**സൂക്ഷ്മങ്ങള<sup>ി</sup>ലും, വിജ്ഞാനമയത്തെ സംബന്ധി ച്ചവ വാസനകളായി സമീകരിക്കപ്പെട്ട് വിജ്ഞാ നമയകോശത്തിലും ചേർന്നുപോയാൽ, വീണ്ടും സ്ഥുചശരീരം സചീകരിക്കണമെന്ന ആഗ്രഹം **കാരോ വിജ്ഞാനാത്മാ**വിന്തം ഉണ്ടാകുന്നു. ആഹാ **ര**സാധനങ്ങ∂ം സമീകരിക്കപ്പെട്ട ഉടൻ തന്നെ വിശുപ്പുണ്ടാകുന്നതുപോലെയാണും സ്ഥൂലശരീര ത്തിൽ വീണ്ടും ജനമം വേണമെന്നുള്ള തുഷ്ണ ഓരോ ജീവിതവരിപൂണ്ണത ജീവനും ഉണ്ടാകുന്നത്ര്. എന്ന ബ്രമ്മഭാവം സിദ്ധിക്കുന്നതുവരെ ഈ തുഷ്ണ ജീവനിലും പ്രവത്തിക്കും. ബ്രഹുഭാവ മെന്നും ബ്രഹ്മനിവാണമെന്നും ബ്രാഹ്മീസ്ഥിതി യെന്നും ഗീതയിൽ പല ഘട്ടങ്ങളിലും ഭഗവാൻ ഉപദേശിച്ചിട്ടുള്ള കേവല സള് ഘനവും ചിദ് ഘ അഭചിതീയാവസ്ഥ **ന**വും ആനന്ദാഘനവുമായ പ്രാപിക്കുന്നു ഇവരെ വിണ്ടും വീണ്ടും ജന്മം സ്ഥിക

രിക്കുന്നതിനു തുണ്ണ എന്ന പ്രേരകശക്തി ഓരോ ജീവനേയും നിർബന്ധിക്കുന്നതുമാകുന്നു. വൃഷ്ടി യായ കാരോ ജീവനിലും ഈ ശക്തി പ്രവത്തിക്കു ന്ന ഇപോലെ, സമഷ്ടിയായ പ്രപഞ്ചത്തിലും ഈ ശക്തി പ്രവത്തിക്കുന്നുണ്ട്. പ്രപഞ്ചത്തിന്റെറ ഗതിയിൽ സൃഷ്ടിയും അതിനെ തുടന്നു പ്രളയവും വീണ്ടും സൃഷ്ടിയും ഉണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതും തൃഷ്ണകൊണ്ടാകുന്നു.

അഭചിതീയമായ ബ്രഹ്മഭാവത്തി**നെ** മാത്ര **ദമ**ഭഗവദ്ഗീത വാസ്തവമോക്ഷമായി കരു തുന്നുള്ള എന്നു് ഇതിനു മുൻപ ബ്രാഹരിർ ചാ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു്. **ഉപ**സനാമാഗ്ഗ **കുട**ാതെ മറം ചിയത്തി അതിൽകൂടി **പോകുന്ന**വർക്ക് സാ **രപ്പ**ം, സാമീപ്പം, സാലോക്വം, ⊕ 250 **ക്ഷ 683℃**. സായുജ്ചം എന്ന നാലു വിധത്തി ചുള്ള മോക്ഷങ്ങരം സിദ്ധിക്കുന്നതായി പറയപ്പെ ട്ടിരി ഷംന്നു. ശ്രീമത് ശങ്കരാചാത്വർ ഈ മോക്ഷ ങ്ങളെപ്പററി താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം ശിവാനന്ദ ലഹരിയിൽ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടു:\_\_\_

്പോ ഉമാകാന്തനായ ഭഗവൻ! അങ്ങയുടെ പൂജനത്താൽ സാത്രപ്വവും, ഹേ ശിവ! ഫേ മഹാ ദേവ! എന്നു സങ്കീത്തനം ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടു് സോമീച്ചവും, ശിവഭക്തിയിൽ നിഷയോടുകുടിയ ഭക്തജനസംഘങ്ങളോടുള്ള സംസഗ്ഗസംഭാഷണ ങ്ങളാൽ സാ ലോക്വവും, ചരാചരാത്മകമായ നിന്തിരുവടിയുടെ ഭിവ്വമംഗളമുത്തിയുടെ ധ്വാന ത്താൽ സായുജ്വവും എനിക്കും സിദ്ധമായി ഭവി കുടന്നു. അതിനാൽ വോ സ്ഥാമിൻ! ഞാൻ കൃതാ ത്ഥൻ തന്നെയാണ്ം. \*

ഇപ്രകാരമുള്ള നാലുവിധ മോക്ഷവും എല്ലാ വിധത്തിലുമുള്ള ഉപാസനകളിൽ കൂടിയും കിട്ടാ വുന്നതാണ്. ഇവയിൽ സായുജ്യം ഒഴിച്ചുള്ള മുന്നുവിധ മോക്ഷങ്ങറംക്കാ പുനരാവൃത്തിരഹിത മായ സ്ഥാനമില്ല. ഉപാസനയുടേയും ഭക്തിയു ടേയും നിലയനാസരിച്ച് അതാതുമുത്തികളെ സംബന്ധിച്ച ലോകങ്ങളിലുള്ള വാസം ഓരോ ഉപാസകനം സിലിക്കും. ഉപാസനക്കറംകൊണ്ടു കിട്ടുന്ന ലോകങ്ങളെല്ലാം മനോമയലോകത്തിൽ ഉറപ്പെട്ടയും ആ ലോകങ്ങറം തന്നെ പ്രളയകാല അളിൽ പക്തിയിൽ ലയിച്ച പോകുന്നവയുമാ കുന്നു വിധം മുക്തി സിലിച്ചാരെക്കുറിച്ചാണ

. കി. ച. 28.

<sup>\*</sup> സാത്രപ്പും ചെ പൂജന, നിവമഹാ-മേദവതി സകീത്താന സാമീപ്പും, ശിപേഭക്കിധുള്ളനോ സാംഗാ തൃസംഭാക്കാണ സായോക്യം ച ചരാചരാതാകരനം-ക്യോമനേഭവാനിപടക സായുഴും മമ സിലാമത്ര ഭാപതി സ്വാമിൻ കുരാത്മോസൂപ്രഹം.

പ്രളയത്തിൽ വ്വഥയനാഭവികുന്നവരായും സഗ്ഗ കാലത്തിൽ ജന്മം സ്ഥീകരിക്കുന്നവരായും ഗേ വാൻ വിവരിച്ചിട്ടുള്ള ഇ്. ഉപാസനാമാഗ്ഗത്തി ൽകൂടി കിട്ടാവുന്ന സായുജ്യമുക്കാി ലഭിക്കാത്ത വരുടേയും മററുമാഗ്ഗങ്ങളിൽകൂടി പ്രയത്നിക്കുന്ന വരിൽ സഗുണബ്രവ്യമാവത്തിലെങ്കിലും എത്താ ത്തവരുടേയും അവസ്ഥമെ ഭഗവാൻ താഴെ പറ യുന്ന ശ്ലോകങ്ങൾംകൊണ്ടു വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:—

പാത്ഥ നൈവേഹ നാമുത്ര വിനാശസ്തസ്വ വിള്യതേ നഹി കല്യാണകൃത് കശ്ചിത് മുഗ്ഗതിം താത ഗച്ഛതി.

ഗീരം VI. 40. \*

പ്രാപ്യ പുണ്യകൃതാം ലോകാ-നമ്പിതാം ശ്രീമതാം ഗേഹേ യോഗഭ്രഷ്പോദിജായതേ.

മീത. VI. 41. †

<sup>\*</sup> പാർത്ഥ = അല്ലായോ അല്ലാന! ഇഹ — തന്യ പിനാ തും - ന — പിളൃതേ - ഈ യോകത്തിൽ അവന് നായം സംഭവി കാകയില്ല; അമുത്ര - ന = പരലോകത്തിലം അവനു നായം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല; രാട = അല്ലയോ വത്സ! കല്യാണുക്ക് - കഥ്യി ത് = ഇംഭകർമ്മം ചെയ്യുന്ന ഒരുവനും; ഒഗ്ഗതിം - നഗച്ഛതി = മാ = നികുഷ്ഗതിയെ പ്രപികുന്നുളെ.

<sup>†</sup> യോഗര്രഷ്ട = യോഗ്ര്രഷ്ട്രവളരെ സംവത്തരം ചോകാൻ-പ്രവുടപ്തും ചെയ്യവക്ക് കിട്ടാവുന്ന ചോക ജോളെ പ്രാച്ച്ച്; ശാശവതിം-സമാടേടവളരെ സംവത്സരം

അഥവാ യോഗിനാമേവ കലേ ഭവതി ധീമതാം ഏതലി ഒർല്ലഭതരം ലോകേ ജന്മ യമീട്ടശം.

ഗീതെ. VI. 42

തത്ര തം ബൂജിസംയോഗം ലഭനേ ചെരർവദേഹികം യത്തേ ച തതോ ഭ്രയഃ സംസിജൊ കരുനന്ദനം

න්ත. VI. 43. †

ന്തേല്ലയോ അജ്ജ്ജ് ന! ഇവാലോകത്തിലാകട്ടെ പരലോകത്തിലാകടെ അവന് ഒരിക്കലും നാശ മുണ്ടാകുന്നതല്ല. ഹേ വത്സ! ശുഭകമ്മം ചെയ്യുന്ന ഒരുവനം ഒഷ്ലമായ ഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നതല്ല."

ഉഷിതാധാ≖അവീടെ നൂമാര്യ്യസിച്ച് ട്ര്രായക്കാ; മും ചീനാധ-ത്രീമതായം ധേരഹ അഭിജായായുടുടുന്നാന് കമായ ആ ചോരങ്ങളാടുകൂടിയാ. തം ധെനികനാരായമായ ജനങ്ങളുടെ കാടും ബാത്തിൽ ജനികുന്നു.

<sup>\*</sup> അവേറാട്യാറിനാഗും പ്രോവകുപക്കുക്കാക്കുക്കാന് ക്യമത്തിൽ കോത് അവൻ ജനിക്കുന്നും ഈ ഭശം - ജന്വായത് - ഏ തെത് - ഇപ്രോരം ജനിക്കുക പന്നുള്ള പരം - മുർല്ലായത് - ഏ ഹീ-ലോകത്തിൽ ഏറെസം മിട്ടും തെന്നായാകുന്നും

<sup>†</sup> കുരുനനുനടനുള്ളവ് അജ്ജന! തത്രച്പാവി ഒ ഹികായത ചെബലിനായോഗാ ച സംപല ഒതോടതാപ്രകാരമുള്ള ജന്മത്തിൽ പൂവ്വജനുവാതനയനസരിച്ചുള്ള ബൂലിസായോഗാ ത്തെ അവൻ പ്രാപിക്കുന്നു. തരാപ്യയോപോടതാവിടൊന് ഞാ മുമ്പിലുത്തക്കാഗാ കൂടുതലായി; നാസിലൊഴുപ്പതരേത ടെബ്രഹം ഭാവസില്യിക്കായിക്കൊണ്ട് പ്രയതനം ചെയ്യുന്നു.

്യോഗദ്രഷ്ട്രനായവൻ അതായത്ല് യോഗഫല മായ ബ്രഹ്മഭാവം സിദ്ധിക്കാത്തവൻ പുണ്യവാ ന്മാർ പ്രാപിക്കുന്നതായ ലോകങ്ങളെ പ്രാപിച്ച് അവിടെ വളരക്കോലം സുഖമായി വസിച്ച തിൻെറ ശേഷം സാത്വികമായ ആചാരങ്ങളോടു കൂടിയവരും ധനികന്മാരുമായ ജനങ്ങളുടെ ഗ്രഹത്തിൽ ജനിക്കുന്നം.

് അല്ലെങ്കിൽ, യോഗനിഷ്ഠന്മാരായ ഉഞാനി കളുടെ കുലത്തിൽ തന്നെയും അവൻ ജനിക്കാം. ഇപ്രകാരമുള്ള ജന്മാ ഈ ലോകത്തിൽ ഏററവും ഒർല്ലഭമായിട്ടുള്ളതാകുന്നു.<sup>37</sup>

ന് അല്ലയോ, അജ്ജ് ന് അപ്രകാരമുള്ള ജന്മ ത്തിൽ, മൻജന്മത്തിൽ യോഗര്രൂനായിരന്നവർ പൂർവജന്മവാസനയനുസരിച്ചുള്ള ബുജിസായോ ഗത്തെ, പ്രാപിക്കയും അവിടെ നിന്നും മുമ്പില ത്തേക്കാരം കൂടുതലായി ബ്രഹ്മഭാവസിജിക്ക വേണ്ടി പ്രയത്നിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു."

വിവരണം: പുണ്യകൃത്തുകളുടെ ലോക അരം എന്നവയിൽ സ്വർഗ്ഗം മുതൽ സത്വലോകം വരെയുള്ള ലോകങ്ങളും വൈകണ്യം, കൈലാസം മുതലായ ഉപാസകന്മാർ പ്രാപിക്കുന്ന ലോക ങ്ങളും ഉരംപ്പെടും. ഇവയിൽ വൈകണ്യം, കൈലാസം മുതലായ ലോകങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്ന വർക്ക് ഒരു മന്വന്തരമോ അല്ലെങ്കിൽ അനേകം മന്വന്തരങ്ങളൊ ബ്രഹ്മാവിന്റെ സ്ലഷ്ടി നില നില്ലുന്നു തായ ഒരു പകൽ മുഴുവനുമോ വാസം സംഭവിച്ചേക്കാം. എന്നാലും പ്രളയകാലത്തിൽ അവരു നെ സ്ഥാനത്തിനു ഭ്രംശം വരുന്നതും വീണ്ടും സ്വാപ്പി ആരംഭിക്കുമ്പോഠം അവർക്കു ജന്മം സ്പീകരിക്കേണ്ടതായി വരുന്നതുമാകുന്നു. ബ്രൂമ ഭാവം സിദ്ധിക്കുന്നതുവരെ തുണ്ണ ഭ്രേവരെ ബാം ധിക്കും. സായുജ്വമുക്കും ലഭിച്ചവർക്കും ബ്രുമ ഭാവം സിദ്ധിച്ചവർക്കും ഇപ്രകാരമുള്ള പുന ജ്ജുമ്മം സംഭവിക്കുന്നതല്ലു.

20. സ••യുജ്യമുക്തി എ**ന്നത്** ഉപാസനാമു ത്തുകയ ചരാചരാത്മകതന്മവായി ഏകാന്തജക്തി യോടു കൂടി ഉപാസിക്കുന്നതുകൊ സായുജ്വമുക്കാ **ണു** കിട്ടുന്ന നിലയാണു്. സഗുണ യുടെ സ്വഭാവം. ബ്രഹ്മസാക്ഷാത് കാരത്താൽ ഇഞാ നയോഗമാഗ്ഗത്തിൽ കിട്ടുന്നു നിലയും ഉപാസനാ **മാ**ഗ്ഗത്തിൽ മൂത്തിയുടെ സർവ്വാന്തായ്ക്കാമിഭാ വത്തെ സാക്ഷാത്കരിക്കുന്നതുകൊണ്ട് **നി**ലയും **ഒന്നു**തന്നെ. ഇപ്രകാരം സഗുണബ്രഹ്മ ഭാവരത്തെ സാക്ഷാത് കരിക്കുന്നവർ വീണ്ടും ജന്മ **മെ**ടുക്കേണ്ട ത്തവശ്യമില്ലെന്നാണു് ഉപനിഷ ത്തുക**ം** ഘോഷിക്കുന്നത്ര്. അവരെപ്പററി മുണ്ഡ കോപനിഷത്തിൽ താഴെപറയുന്നപ്രകാരം വണ്ണി ച്ചിരിക്കുന്നു:-

ഉപനിഷത്രുക**ം** സിദ്ധാന്തിക്കുന്നതായ ജീവാതമാ, പരമാതമാ, പ്രപഞ്ചം ഇവയുടെ ചെയ്യുന്നം '' \*

പരിപുണ്ണത്താനാടകാണ്ട് ഇവാലോകത്തിൽ പെച്ച തന്നെ കിട്ടുന്നതായ ബ്രവ്മഭാവത്തെ കൈ പല്യമുക്തിയെന്നു പറയുന്നു. ഈ ബ്രവ്രഭാവാ ഒരു വന് എപ്പോറം സിദ്ധിക്കുന്നുവോ, ആ ക്ഷണ ത്തിൽ തന്നെ അവൻ മുക്തനായി ഭവിക്കുന്നു. അവന് ലോകാന്തരഗമനമോ മററു ലോകങ്ങ ളിൽ വാസമോ സംഭവിക്കുന്നില്ല. പ്രകൃതിമുതൽ സ്ഥൂലംവരെയുള്ള സർവത്തേയും കയറിൽ സപ്പ് മെന്നപോലെ തന്നിൽ കല്പിക്കപ്പെട്ട ഭാവങ്ങ ഉായി മാത്രമേ അവൻ കാണന്നുള്ള.

<sup>\* ു</sup>മദാനതവിജ്ഞാനസുനിശ്ചീതാത്മാം നന്ത്വാസായാഗാ ളിതയം ശുജ്ചസതവാം കേ ബ്രഹുട്ടുന്ക്ക് പരാന്തകാലേ പരാമൃതാം പരിമുച്ചത്തി സർഭവ

a. 2. III. ii. 6.

21. ബ്രഹ്മനിർവാണം എ**ന്നും ബ്ര**ഹ്മഭാവ പറയപ്പെടുന്ന കൈവച്ചുമുക്തി **ഭൂ**ഢ മെന്നും പ്രയത്നം കൂടാതെ കിട്ടുന്നതല്ല. കൈവലു <sup>മ</sup> അതിനെ പ്രയത്നംകൊണ്ടു സാധി ക്തിയെന്ന ക്കാമെന്നും പറയാൻ നിവ്വത്തി ഹംഭാവ പ്രാപ്പി. യില്ല. നമ്മുടെ പ്രയത്നം കൊണ്ടു സാധിക്കാവുന്നത് ബ്രഹ്മലാപ്തിക്കുള്ള **അം ചെ** നിക്കുക മാത്രമാണു് ബ്രഹ്മാനാളവം എന്നതു് സ്വതേ ഉണ്ടാകേണ്ട അനുഭവമാകുന്നു. ഈ തൗചത്തെ കഠോചനിഷത്തം മുണ്ഡകോ പനിഷത്തും താഴെപ്പറയുന്നല്രകാരം വണ്ണിച്ചി മിക്കുന്നു:----

്നേർവചുമ്മേഷാർത്ഥങ്ങളിലും വെച്ച് ത്രേഷ്യ മായുള്ള ഈ ആത്മലാഭം വേദശാസ്ത്രങ്ങളെല്ലാം അദ്ധ്വയനം ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ട് കിട്ടുന്നതല്ല. സക് വെയുന്നതുകൊണ്ടും കിട്ടുന്നതല്ല. ഈ വേണം ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടും കിട്ടുന്നതല്ല. ഈ പരമാത്മവസ്ത ഏതൊരു ഉത്തമനായ ജീവനെ നിഷ്യുളങ്കനായി ഭവിച്ചതുകൊണ്ട് വരിക്കുന്നുവോ അവനമാത്രമേ ആത്മലാഭമുണ്ടാകുന്നുള്ള. അവന് ഈ പരമാത്മതത്താം തൻെറ സ്വരുവക്കെന്നു

<sup>\*</sup> നായമാതമാ പ്രവചനേന ലഭ്യോ ന ഭമധയാ ന ബാഹുമനാ ശ്രാതേന

'ഈ ആത്മലാഭം മനോബലമില്ലാക്കവനു കിട്ടുന്നതല്ല. പത്രവിത്തഭായ്പ്പാദി ലോകീകവിഷയ ജെളിൽ പ്രമാഭരുപമായുള്ള ആസക്തി വെച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നവനും ആത്മലാഭം സിദ്ധിക്കുക യില്ല. ഈതാനം പ്രടാരതയുള്ള തപസ്സുകൊണ്ടും സിദ്ധിക്കുന്നതല്ല. ബലത്തോടുകടിയ അപോനിഷ്യ കോണ്ടും യാവനോത്തേൻ ദ്രഢപ്രയത്നം ചെയ്യ ന്നാവോ അവൻറെ ആത്മാവ് ബ്രഹ്മസ്വരുപ

ബ്രഹ്മഭാവപ്രാപ്തിയിൽ ബ്രഹ്മം ആത്മാവിനെ തന്നിൽ ചേത്തുകൊള്ളുന്നതായും അത്മാവ് ബ്ര ഹ്മത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്നതായും രണ്ടു വിധത്തിലും ഉപനിഷത്തുകഠം പണ്ണിക്കുന്നുണ്ട്. ബ്രഹ്മഭാവം ഈ രണ്ടുവിധത്തിലും അന്തഭവപ്പെടാം. നിർഗ്ഗ ണമായ പരബ്രഹ്മവസ്ത്ര എന്നത് പരിപൂണ്ണ വസ്തുവാകയാലും ആത്മാവിന്റെ പരിച്ഛിന്ന

സൂരെസുക ആതാരാ ചിവൃണം തേതനം സചാം. യുമെതുക ആതാരാ ചിവൃണം തേതനം സചാം.

<sup>⊕. 2.</sup> II. 22. 4. 2. III. ii. 3.

<sup>\*</sup> നായമാത്മാ ബലഹീദനനലുളോ നെ ച പ്രോദാത്തപസോ വാ/പോ ലിംഗാത് ഏടെതരപോടെയയ്യതതേ യസ്ത വിദാംപ സൂടന്യെകും ആത്മാ വിശതെ ആഹ്മധാമ.

<sup>4. 2.</sup> III. ii. 4.

ഭാവം അവിള്യയാൽ കല്പിതമാകയാലും അവിള്യനീ ങ്ങുന്നതും പരബ്രഹ്മസാക്ഷാത്കാരമുണ്ടാകുന്നതും **ഒ**രേസമയത്തു ഒന്നിച്ചതന്നെ ഉണ്ടാകുന്ന അനഭ വമാ**ണു്. ഈ അനുഭവം കിട്ടുന്നതിനു** സ**ാ**ധക**ൻ** അന്തന്റിക്കേണ്ടയ് പ്രതിബന്ധങ്ങളെ നീക്കുക20 ബലം, ധൈയ്യം, ബുദ്ധി, പഠിതചം, ദ്രഢവിചാരണ ഇവയെല്ലാംകൊണ്ട് പ്രതിബന്ധ ങ്ങ¢ം നിശ്ശേഷം നീങ്ങുമ്പോരം മേഘം **നീങ്ങു മ്പോഠം** സൂയ്യൻ പ്രകാശിക്കുന്നതുപോലെ ആത്മ പ്രകാശം സ്വതേ ഉണ്ടാകയും സാധകന് ബ്രഹ്മ ഭാവം സിദ്ധിക്കുകയും ചെയ്യും. ഈ അനുഭവ ത്തെ സമുദ്രം മുഴുവന്തം അതിന്റെ റ അംശംപോലെ അതിൽതന്നെ വത്തിക്കുന്ന ഒരു ജലബിന്ദ വിൽ പ്രവേശിക്കുന്നതിന തുല്യമായി അനുഭവ സ്ഥന്മാർ വർണ്ണിക്കുന്നും. ഈ അനംഭവം ഒപ്പോസ് എയ നിലയിൽ നില്ലുമ്പോരം സിജിച്ചാലം, അതുമുതൽ അവൻ മുക്തൻ തന്നെ . ആ ക്ഷണ ത്തിൽ തന്നെ അവൻറ ഗ്രന്ഥികഗം എല്ലാം ഭേ ഭിക്കപ്പെടുകയും അവ**ൻ**റ സകല ന്മാശയങ്ങളും നീങ്ങിപ്പോകയും ചെയ്യുന്നു. സഞ്ചിതവും ആ ഗാമിയുമായുള്ള കമ്മങ്ങൾക്കു് അവനെ ബന്ധി ക്കാൻ കഴികയില്ല. അവ നിബ്ീളങ്ങളായി ഭവി ക്കുന്നു. ആ ജന്മത്തിനു കാരണമായുള്ള പ്രാരബ്ധ കമ്മത്തിന്റെ വേഗത്താൽ ശരീരവും ഇന്ദ്രിയ **ങ്ങളും മനസ്സം വത്തിക്കുകയും,** അവയിൽകൂടി

യാതോരു ആസക്തിയും കൂടാതെ അവൻ പ്രവ ത്തിക്കുകയും ചെയ്യും. അഖണ്ഡത്രവസ്ഥിതി എന്നയ് അവൻെറ പ്രജ്ഞയിൽ നിന്നും ഒരു ക്ഷണം പോലും മാറുകയില്ല. ഇപ്രകാരം അഖ ണ്ഡശ്രവസ്ഥിതിയിൽ ബ്രഹ്മാത്മഭാവനയോടുകൂടി വത്തിച്ചുകൊണ്ടും പ്രാരബ്ധം മുഴുവനും ക്ഷയിക്കു ന്നയവരെ ലോകസംഗ്രഹാത്ഥം പ്രവത്തിച്ചുകൊ ണ്ടും വത്തിക്കുന്നവനെ ജീവന്മുക്തനെന്നു പറ യുന്നും.

22. ഇപ്പകാരമുള്ള ജീവൻമുക്തപടത്തെ സ ട്വോമുക്തിമാക്കമെന്ന വിഹംഗമമാഗ്ഗത്തിൽ കൂടി യും, ക്രമമക്തിമാർഗ്ഗമെന്ന പി ജീ പരുക്കരനാ പീലികാമാർഗ്ഗത്തിൽ ക്രടിയും **മാടെ സ്ഥി**തി. പ്രാപിക്കാം. ഈ രണ്ടു മാർഗ്ഗങ്ങ ളേയും ജ്ഞാനയോഗത്തെപ്പററി പ്രതിപാളിച്ചി ട്ടുള്ള ഒൻപതാം അദ്ധ്വായത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഏതുമാർഗ്ഗത്തിൽകൂടി ജീവനുക്തപദം പ്രാപി ച്ചാലും, ജീവൻമുക്തന്മാരുടെ പ്രധാനലക്ഷണ മായ ആത്മാനഭവത്തിലും ആനന്ദാനഭവത്തിലും **അവ**ർ തമ്മിൽ യാതൊരു വ്യത്വാസവുമില്ലം **പിപീ**ലികാമാർഗ്ഗത്തിൽ കൂടി ജീവൻമുക്തചദം **പ്രാപിച്ചവന് അവന്റെ അന്ന**മയകോശംമത**ൽ ഞാനന്ദമ**യകോശംവരേയുള്ള കാരോ കോശ ത്തേയും പ്രത്യേകം പ്രത്യേകം പ്രജ്ഞയോടുകുടി ഉപയോ**ഗി**ക്കുന്നതിനു സാധിക്കും. **അവന**െ പല

സിദ്ധികളും ഉണ്ടായികിക്കും. വിഹംഗമമാഗ്ഗ ത്തിൽ കൂടി ജീവൻമുക്തവദം പ്രാപിച്ചവനു് ഉപാധകളെ എല്ലാം കടന്നു് പരബ്രഹുഭാവത്തിൽ നില്ല<sub>െ</sub>ൻ സാധിക്കുന്നതല്ലാ തെ **ഒ**രോ ഉപാധി കളെയും പൂർണ്ണവ്രജ്ഞയോടുകൂടി ഉപയോഗി ക്കാൻ കഴിയുകയില്ല. വിവിധ ഉപാധികളേയും അവ സംബന്ധിച്ച ലോകുങ്ങളേയും **അ**ത്താനംഭ വത്തിനു തടസ്സമായിട്ടേ അവന കരുതുകയുള്ളൂ. എന്നാൽ വിഹംഗമമാഗ്ഗത്തിൽകൂടി ജീവൻമുക്ത പ്രാപിച്ചവരിൽ ചിലർ ലോകസംഗ്രഹാ ത്ഥം പ്രവത്തിക്കുന്നതിനുവേണ്ടി എല്ലാ ഉപാധി കളേയം **പ്രത്യേക**ം പ്രത്യേകം സ്ഥാധീനപ്പെടുത്തി അമാനുഷസിദ്ധികഠം സമ്പാഭിച്ചതായും കാണപ്പെ ടുന്നുണ്ട്. അതുപോലെ പിപീലികാമാഗ്ഗത്തി**ൽ** കൂടി പല സിജികളം സമ്പാടിച്ച് ജിവൻമുക്ത ന്മാരായി തീന്നവരിൽ **ചി**ലർ ലോകസംഗ്രഹാ ത്ഥം യാതൊരു പ്രവൃത്തിയിലും ഏർപ്പെടാതെ വരിപൂണ്ണവിരക്തിയെ ലാപിച്ച് **ലാര**ബ്ലം അനുസരിച്ച് നടത്തേണ്ട ശേഷം ജിവതം മുഴ വനം സമാധിയിൽതന്നെ കഴിച്ചുകൂട്ടിയതായും കാണാന്നുണ്ട്. ജീവൻമുക്തന്മാർ ലോകസംഗ്ര ഹാത്ഥം പ്രവത്തിക്കുന്നതും പ്രവത്തിക്കാതെയി**രി** ക്കുന്നതും അതേവരെയുള്ള അവരുടെ വാസനയും ഇഞാനലബ്ധിയുണ്ടായ ജന്മത്തിന കാരണമായ

പ്രാരബ്ധകമ്മവുമനസരിച്ചിരിക്കും. അതുപോ ലെതന്നെ അവമിൽ ചിലക്ക് അമാനുഷസിദ്ധി കളുണ്ടായി**രിക്കുന്നതും ചി**ലക്ക് യാതൊരു സി**ദ്ധി** കളം ഇല്ലാതെയിരിക്കുന്നതും അവരുടെ പ്രാര ബ്ധകമ്മത്തെ ആത്രയിച്ചതന്നെ നില്ലൂം. മാനാഷസിജാികാരം ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതോ ഇല്ലാതെ യിരിക്കുന്നതോ ഉഞ്ഞാനത്തിൻേറയോ മുക്തിയുടേ യോ ലക്ഷണമല്ല. അതുപോലെതുന്നെ ലോകസം ശ്രഹാത്ഥം പ്രവത്തിക്കുന്നതോ പ്രവത്തിക്കാതെ സവ്പുത്തികളിൽനിന്നും വിരമിച്ചതിക്കുന്നതോ ജ്ഞാനത്തിന്റേ**റ**യോ മുക്തിയുടേയോ ലക്ഷണ മല്ല. മുക്തൻെ ലക്ഷണം അടൈചതാത്മാന ഭവവും അതിനെ ആത്രയിച്ചുള്ള നിരതിശയാന ന്ദലാച്ചിയം മാത്രമാണര്. വാസനാക്ഷയം, മനോനാശ*ം*, ഹൃദയഗ്രന്ഥികളുടെ ഭേദനം, കമ്മങ്ങളുടെ ക്ഷയം, പുന്നജ്ജന്മമാഹിത്വം, ആതൃ ന്തികമായ ടുംഖനിവ്വത്തി ഇത്രയും അദൈചതാ ത്മാനു**ഭവത്താലുണ്ട**:കു**ന്ന** പ്രധാനമായ അഭാവ ലക്ഷണങ്ങളാകുന്നു.

ജീവന്മുക്കാൻ എങ്ങിനെ ലോകത്തിൽ വത്തി ക്കുന്നു എന്നു് ഭഗവാൻ താഴേ പറയുന്ന ഗ്ലോക ങ്ങാംകൊണ്ടു വർണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:\_\_\_

2421

ആപൂയ്യമാണമചലപ്രതിഷ്ഠം സമുദ്രമാപഃ പ്രവിശന്തി യഭചത് തഭചത് കാമാ യം പ്രവിശന്തി സവേ സ ശാന്തിമാപ്പോതി ന കാമകാമീ.

വിഹായ കാമാൻ യഃ സവാൻ പുമാംശ്ചത്തി നിസ്പ്ലവഃ നിമ്മമോ നിരഹങ്കാരഃ സ ശാന്തിമധിഗച്ഛുതി

ഗീം. II. 70, 71. ∗

<sup>\*</sup> ആപൃത്യമാണാം അചലപ്പതിഷ്ഠം - സമുത്രം = ജലം കൊണ്ട് നിറഞ്ഞിരികുന്നുളം സ്ഥിരമായി നിൽക്കുന്നുള്ളായ സമുള്ളത്തെ; ആപ് - യമ്പത് - പ്രവിശന്തി = ജലങ്ങാഠം എ ങ്ങിനെ പ്രവേശിക്കുന്നുവേഴ; തലാത് - സമ്പേ - കാമായോയ പ്രവിശന്തി = അപ്രകാരം സക്ഷവിഷയങ്ങളും യാതൊരും ജ്ഞ നിയെ പ്രാപിക്കുന്നുവോ; സംപശാന്തിം - ആപ് നോതി = അവൻ മുക്തിയെ പ്രപിക്കുന്നു; ന് കാമകാമീ = വിഷയങ്ങളിൽ ഇപ് മായോട് ഉള്ളിയവൻ മുക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

യു - പുമാൻ = യാതതായപ്യേഷൻ; സയ്മാൻ - കാ മാൻ - വിഹായ = സകല ഇച്ചാക്യൂയും ഉപേക്ഷിച്ചു; നിസ്പുപ്യ = യാതൊന്നിലും ആഗ്രഹമില്ല അവനായും; നിർമ്മമു = യാതൊന്നിലും പൂത്രതതനം ബൂലിയില്ലാത്തവ നായും; നിരഹങ്കാരു = അഹകാരമില്ലാത്തവനായും; ചരതി = ചരിക്കുന്നുവോ; സു = അവൻ; യാന്തിം അധിധച്ചര തി = മോക്ഷത്തെ പ്രപിക്കുന്നു.

കമ്മണ്യുകമ്മ യഃ പശ്യോ-ഭകമ്മണി ച കമ്മ യഃ സ ബുദ്ധിമാൻ മനയോഴുഷു സ യുക്തഃ കൃത്സ്നകമ്മകൃത്

ഗീത IV. 18 ∗

യദാ ഹി നേന്ദ്രിയാത്ഥേഷ്യ ന കമ്മസ്വനുഷജ്ജതേ സർവസങ്കല്പസന്ത്വാസീ

യിത. VI. 4. †

യമാം—സവ്വസകല്ലസന്വാസീ = എപ്പോറം ഭഗോവി കുടമായും കർമ്മവികയമായുള്ള സകല സ്വാത്ഥസകല്ലങ്ങ ളേയും സനൃസിച്ചിരിക്കുന്ന അവൻ; ഇന്ദ്രിയാംത്രേഷ് = വിഷ യങ്ങളിൽ; ന-അനുഷജ്ജതെ = ആസക്തി.മയ്ക്കുന്നില്ലയോ; കർമ്മസു -ന = കർമ്മങ്ങളിലും കത്തൃതാഭമാക്തൃതപബുദ്ധി യോടുള്ളിയ ആസക്തിയേ വയ്ക്കുന്നില്ലയോ; മെടും യോഗാ ര ഡും.ഉച്ചിതെ ഫറി = അൂപ്പാഗം യോഗാരുവാൻ എന്നു പറയം പ്രെട്ടുത്തം

<sup>\*</sup> കർമ്മണി = ദേഹേശ്രിയാദി വ്യാപാരതുപോടായുള്ള കർമ്മത്തിൽ; അകർമ്മ = അകർമ്മത്തെ; മു പായുത് = ഏവൻ കാണന്തുവാ; അകർമ്മണി ച = അമപോലെ ദേ ഹേശ്രിയാദികളെ പ്രവത്തിപ്പിക്കാതിരിക്കുക എന്ന അകർമ്മ ത്തിൽ; കർമ്മ ച = കർമ്മത്തെയും;യു — (പായ്യത്) = ഏ വൻ കാണന്തുവോ; നു ം മനുഷ്യേഷ്യ – ബലിമാൻ = അവൻ എല്ലാ മനുഷ്യരിലുംവെച്ചു ബൂലിമാനാകുന്നു; കൃത്യ് നകർമ്മ ഉത് = അവൻ സകല സത്കർമ്മങ്ങളേയും ആചരിക്കുന്ന വരാം; യുക്തു = എണ്ണമനു സായമനം സിലിച്ചു യോഗിയു

സമഭുഖസുഖഃ സ്വസ്ഥഃ സമലേഷ്യാശ്ശകാഞ്ചനഃ തുല്യപ്രിയാപ്ര യോ ധീര-സ്ലല്യനിന്ദാത്മസംസ്തുതിഃം

മാന പമാനയോസ്തുല്വ-സ്തുഘ്യാ മിത്രാരിപക്ഷയോട സർവ്വാരംഭപരിത്വാഗീ ഇണാതീതഃ സ ഉച്ചാതേ.

ග<sup>®</sup>ා. XIV. 24, 25. \*

''ജലം െണ്ടു നിറഞ്ഞതും സ്ഥിരപ്രതിഷ്ഠ യോടുകുടിയതുമായ സമുദ്രത്തിൽ എങ്ങനെ നടി മുതലയേതിലെ ജലങ്ങുരം പ്രമാശിക്കുന്നുവോ, അതുപോലെ യാതതാരു ബ്രമ്മനിഷ്യനെയാണോ

<sup>\*</sup> സമളൂളായുഖു ജെസുകളുമുക്കുള്ള സമമായി കുരു ഇന്നപനായും, സംപസാം ജ സംപസ്യാരും പാകുന്ന ആതാവിൽ തന്നെനിക്റുകള്, സംപർണ്ണ ഇപുവെ സമാമായി വിചാരിക്കു നോവനായും, ജൂപ്പ്യാപ്യൂ ഇപുവ സമാമയി വിചാരിക്കു സമബുയിയോടുകൂടിയവനായും, ധ്യൂ ജോയിക്ടുക്ളവനായും (ധീമാനായും); ഇമുനിരുത്തുസുതുത് ഈ തന്നെ നിരിച്ചാ ലം സൂതിച്ചുവും അവുയ സമമായി കുരുത്തിലും ശത്രവക്ഷ ത്തിലും സമനായും; സർവാരാജം കുരുത്തിലും ശത്രവക്ഷ ത്തിലും സമനായും; സർവാരാജം കുത്തിലും ശത്രവക്ഷ ത്തിലും സമനായും; സർവാരാജം കുത്തിലും ശത്രവക്ഷ ത്വേക്കുയും കുരുത്തിലും അവുവനായും; വുത്തുവന്നിരിക്കുന്നും തരാവൻ; ഗുണാതിതും - ഉ ചൂത്തുടെഗ്തെങ്ങളെ അമികളിച്ചവൻ എന്നു പറയുപ്പെടുന്നും

സവിവിഷയങ്ങളും പ്രവേശിക്കുന്നതു് അവൻ മോ ക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. വിഷയങ്ങളിൽ ആഗ്രഹ ത്തോടുകൂടിയവൻ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.''

ധയാതൊരു പുരുഷൻ സക്ഷ ഇച്ഛകളേയും ഉപേക്ഷിച്ചു കന്നിലുമിച്ഛയില്ലാത്തവനായും യാ തൊന്നിലും എൻേറത് എന്ന ബുധിയില്ലാത്തവ നായും അഹങ്കാരമില്ലാത്തവനായുംചരിക്കുന്നുവോം, അവൻ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു."

്ത്രെൻറ്റ് കരണങ്ങളായ ശരീരവും ഇന്ദ്രിയങ്ങളും അന്താകരണവും പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കു പോരം, പ്രത്വ ഗാ തമ സ്വ രൂപ നാ യിരി ക്കുന്ന തന്നെ അവ ബാധിക്കുന്നതല്ല എന്ന നിശ്ചയ ത്താൽ ആ കരണങ്ങളുടെ വികാരങ്ങളായ കമ്മ ങ്ങളിൽ അകമ്മത്തേയും, മേൽ പറഞ്ഞ കരണങ്ങളെ പ്രവത്തിപ്പിക്കാതിരിക്കുക എന്ന അകമ്മാ വസ്ഥയിൽ കമ്മത്തേയും ആരു കാണുന്നുവോം, അവൻ സകല സത്കമ്മങ്ങളേയും ആചരിക്കുന്ന വനും മനുഷ്യരിൽ വച്ച ബുദ്ധിമാനും പൂണ്ണമനും സമാധാനത്തോടുകൂടിയ യോഗിയുമാകുന്നു."

ധരായവൻ എപ്പോഗം ഭോഗവിഷയമായും കമ്മ വിഷയമായുമുള്ള സകല സങ്കല്പങ്ങളേയും ഉപേ ക്ഷിച്ചവനായി വിഷയങ്ങളിൽ ആസക്തിയോ ഭോജ്യബുധിയോ കൂടാതെയും കമ്മങ്ങളെയുംകമ്മ ഫലങ്ങളെയും സംബന്ധിച്ച് കർതുതചബുധി യോ ഭോക്തുതചബുധിയോ കൂടാതെയും വത്തി ക്കുന്നുവോ, അപ്പോഠം അവൻ യോഗാശ്രഢ നെന്നു പറയപ്പെടുന്നു."

"ഏവൻ സുഖഭുഖങ്ങളിൽ സമനായും, മൺ കട്ട, കല്ല്, സ്വർണ്ണം എന്നിവയിൽ സമദ്ദഷ്ടി യോടുകൂടിയവനായും ഇഷ്ടാനിഷ്ടങ്ങാകൊണ്ടു വേഷ്വിഷാഭങ്ങളെ പ്രാപിക്കാതെ അവയെ ഇല്ലു മായി വിചാരിക്കുന്നവനായും, ധീമാനായും, തന്നെ നിന്ദിച്ചാലും സ്തുതിച്ചാലും രണ്ടിലും സമഭാവത്തോ ടുകൂടിയവനായും, മാനാപമാനങ്ങളിൽ സമനായും, ബന്ധുക്കളോടും ശത്രുക്കളോടു സമമായ സ്നേഹഭാവനയോടുകൂടിയവനായും സകലവിധ ഉുള്ളമങ്ങളിലും പ്രത്യേകതാലുത്തില്ലാത്തവനായും വത്തിക്കുന്നുവോ അവൻ ഗുണാതീതൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു."

വിവരണം: ജീവന്മുക്കൻ അന്നമയം, പ്രാണമയം, മനോമയം, വിള്ഞാനമയം, അനന്ദ മയം എന്ന അഞ്ചു കോശങ്ങളിൽ നിന്നും വില ക്ഷണവും ജാഗത്, സ്വപ്നം, സുഷ്ടപ്തി എന്ന മുന്നവസ്ഥകഠക്ക് അതീതവുമായി വത്തിക്കുന്ന പരബ്രഹ്മവസ്തുവിൽ അഹംബുളിയെ ഉറപ്പിച്ചു്, പരബ്രഹ്മവസ്തവായിതന്നെ വത്തിക്കുന്നവനാണം. പരബ്രഹ്മവസ്തവായിതന്നെ വത്തിക്കുന്നവനാണം. പരബ്രഹ്മവസ്തവിന് അന്വമായി യാതൊന്നമില്ലാ അതിനാൽ ജീവന്മുക്കൻ തനിക്കന്വമായി ഒന്നി നേയും കാണുന്നില്ല. സവിദ്രശ്വങ്ങളേയും നിഷേ ധിച്ച് പുണ്ണസമാധിയിൽ വത്തിക്കുന്നും ലോക

സംഗ്രഹാത്ഗം വിവിധ ഉപാധികളിൽകൂടി പ്രവ ത്തിക്കുന്നതും അവന് ഒരുപോലെയാകുന്നു. വി വിധകരണങ്ങളിൽകൂടി പ്രവത്തിക്കുന്നതോ പ്രവ ത്തിക്കാതെയിരിക്കുന്നതൊ ജീവന്മുക്തൻറ മ്മസംബന്ധമായ സ്ഥിതിയെ ബാധിക്കുന്നതല്ല. 'ആപൂയ്യമാണം' എന്നുതുടങ്ങിയ ശ്ലോകംകൊണ്ട് ജീവനുക്കാൻ**ം സ്ഥീ**രനി**ഷ്യ**യെ ബഹിർവിഷയ **ങ്ങൾം ഒന്നാതന്നെ ചലിപ്പിക്കുന്ന**തല്ല എന്നു കാ ണിക്കുന്നു. 'വിഹായ കാമാൻ' എന്ന **്റ്രോകം** ബ്രഹ്മനിഷ്യനെ വികാരാസ്പദമായഅതുട മനോമയം എന്ന കാമശരീരം ചലിപ്പിക്കുകയില്ല എന്ന കാണിച്ചിരിക്കുന്നു. 'കമ്മ**ണ്യക**മ്മ **പശ്വേത്<sup>9</sup> എന്നുതുടങ്ങിയ ഗ്ലോകംകെ**ന്നുട്ട് സ്ഥൂ ലശരീരം മുതൽ ബൂജിവരെയുള്ള കരണങ്ങൾ പ്ര വത്തിക്കുന്നതിനേയും പ്രവത്തിക്കാതെയിരിക്കുന്ന തിനേയും ജീവനുക്കാൻ സാക്ഷിരുപത്തിൽനിന്നു കരണ**ഞ്ഞിലും** കാണുന്നവനാണെന്നും യാതൊരു **ജന**വന് താഭാത്വ്വബ്ലയിയില്ലെന്നും കാണിച്ചിരി യേ**ടാ ഹി നേന്ദ്രി**യാ**ത്ഥേ**ഷ്ഠ, എന്ന തുട ങ്ങായ ശ്ലോകംകൊണ്ടു ജീവന്മുക്ക ൻ സവസംസാര ത്തിനും കാരണമായുള്ള മനസ്സിനെ തൃജിച്ചവനാ കയാൽ വിഷയങ്ങളിലൊ പ്രവൃത്തികളിലൊ അവ ന്മ സംഗമില്ലെന്നും അസംഗനായാണു് അവൻ **ലോ**കസംഗ്രഹാത്ഥം പ്രവത്തിക്കുന്നതെന്നും കാ ണിച്ചിരിക്കുന്നു. ലോകത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചകൊണ്ടി

**മിക്കുന്ന**ിടത്തോളം ജീവന്മുക്തനു് ഇഷ്ടവും അനി ഷ്പവുമായുള്ള സംഭവങ്ങളും സ്തുതി, നിന്ദ മുതലായ വയും ഉണ്ടാകുമെന്നതിനു സംശയമില്ല. എങ്കിലും അവൻ അവയെ സമബൂദ്ധിയോടുകൂടി കാണുക യല്ല**ാതെ** യാതൊ**രു ക്ഷോഭവും അവന**് ഉണ്ടാകു ന്നതല്ല എന്നു 'സമദുഖസുഖു' എന്നു തുടങ്ങിയ ഗ്ലോകം കാണിക്കുന്നു. മോനാപമാനയോസ്തുല്വു? **എന്നു തുടഅി**യ സ്റ്റോകാകൊണ്ട് ജീവമുക്തൻ സതചം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന മുന്നുമുണങ്ങളെയും ജയിച്ചവനാണെന്നാം അവൻ സവ്തേയും ബ്രഹ്മ മായി കാണുകയും ബ്രഹ്മസച്രവേമായിത്തന്നെ വ**ത്തി**ക്കുകയ്യം ചെയ്യുന്നവനാകയാൽ മാനം, അപമാനം എന്ന ഭപന്ദപഭാവങ്ങളേയൊ മിത്രം, **ശ**ത്ര എന്ന വൃത്വാസങ്ങളെയോ അവൻ കാണം ന്നില്ല എന്നം, സവ്ത്തേയും സമഭാവത്തോടുകടി അവൻ വീക്ഷിക്കുന്നു എന്നും ലോകസംഗ്രഹംതഥം ചെയ്യേണ്ടതായി വരുന്ന പ്രവൃത്തികളെ ഏതെ **ങ്കിലും ഉ**ൽക്കണ്റയൊ ആകുപതയൊ കൂടാ**തെ അ** വൻ അനുഷ്ഠിക്കുന്നു എന്നും കാണിച്ചിമിക്കുന്നു.

23. ഒരു ജീവനുക്തന് ചെയ്യേണ്ടതായൊ പ്രാപിക്കേണ്ടതായൊ യാതൊന്നുമില്ലെങ്കിലും ഭഗ വാനെ അനുകരിച്ച ലോകസംഗ്ര ജീവനുക്കൻ ഫാത്ഥം സത്കമ്മങ്ങൾം ചെയ്യ പോകസംഗ്രഹാ നമെന്നാണ് ഭഗവാൻ താഴെ ക്കന്നം. പറയുന്ന ഗ്ലോകങ്ങൾ കൊണ്ട് ഉപദേശിക്കുന്നത്: നൈവ തസ്വ കൃതേനാത്ഥോ നാകൃതേനേഹ കശ്ചന ന ചാസ്വ സവിഭ്രതേഷ കശ്ചിദർത്ഥവ്വപാത്രയഃ.

ന മേ പാത്ഥാസ്തി കത്തവ്വം തിഷ്യ ലോകേഷ്യ കിഞ്ചന നാനവാപ്പമവാപ്പവ്വം വത്ത ഏവ ച കമ്മണി.

ഗീത. III. 18. 22. \*

<sup>\*</sup> തസ്വാ ഇഹ-കൃദേ ന\_അർത്ഥും ന-ഏവ = ആത്മേജ്ഞാ നിയായ ജീവൻമുക്കാൻ ഈ പോകത്തിൽ കുമ്മാകൊണ്ട് പോപിക്കേണ്ടതൊന്നാമില്ല, അകൃതന-കാവാന-ന = കർമ്മാം; ചെയ്യാതെയിരുന്നു സാധിക്കാനം ഒന്നുമില്ല; അന്വേ \_ സവ്യ തേഷ്യ = ഇവന് ബ്രഹുവിഷ്ക്കാദി സകല ജീവികളിക നി നും; കായിത് ത്രത്മെയുപാത്രയും - ന\_ച = ആത്രയിച്ചു സാധിക്കേണ്ടതായിട്ടും ഒന്നുമില്ലം

പാർത്ഥ = അജ്യയൊ അള്ളന്! മേ-കത്മാച്ചാ-തിഷ്ടലാകേഷ് - കിഞ്ചന-ന-അസ്ലി = എനിക്ക ചെയ്യേണ്ട തായി മൂന്നു ലോകക്കാള്ലും ഒന്നാതകന്നയില്ല; അവാപ്പവ്വാം-കിഞ്ചന-അനവാപ്പം-ന = പ്രാപിക്കപ്പെടടത്തോയി ഒന്നും തന്നെ ഇല്ല്യവാപിക്കപ്പെടാത്തായുമില്ല; കർമ്മണി വാത്ത ഏ വ — ച = എങ്ങും കർമ്മത്തിൽതന്നെ ഞാൻ പ്രവത്തിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നും

തസ്മാഭസക്തഃ സതതാ കായ്യാ കമ്മ സമാചമ അസകേതാ വ്യാചരൻ കമ്മ പരമാപ്നോതി പുരുഷഃം

ഗീതം III. 19.\*

്ത്രത്തുള്ളതാനിയായ ജീവനുക്കന്റ് ഈ ലോ കത്തിൽ കമ്മാകൊണ്ടു പ്രാപിക്കേണ്ടതായി ഒന്നും തന്നെയില്ല. കമ്മം ചെയ്യാതെയും അവനം ഒന്നും സാധിക്കാനില്ല. ഇവന് ബ്രഹ്മവിഷ്ണ്വാടി കളായ യാതൊരുത്തരിൽ നിന്നും ആത്രയിച്ചു സാധിക്കേണ്ടതായി ഒന്നും ഇല്ല.<sup>27</sup>

്തേല്ലയൊ അജ്ജ് ന! ഈ മുന്നു ലോകങ്ങ ളിലും എനിക്കു ചെയ്യേണ്ടതായി ഒന്നും തന്നെയി ല്ല. എനിക്കു പ്രാപിക്കപ്പെടേണ്ടതായൊ പ്രാപി ക്കപ്പെടാത്തതായൊ ഒന്നും തന്നെയില്ല. എങ്കിലും ഞാൻ കമ്മത്തിൽതന്നെ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്കുന്നു."

<sup>\*</sup> നസ്യാത്\_അസക്ത = അതുകൊണ്ടു യാതോയ ആ സക്കിയും കൂടാതെ; സതതം = എട്ടായ്പോഴും; കായ്യാ— കർമ്മ = അവാളും ലോകസം ഗ്രഹാത്ഥം ചെയ്യപ്പെടേണ്ട കക്കായാം; സമാചര = നല്ലവണ്ണം ചെയ്യാലും; അസക്ത പ കർമ്മ-ആവരന -പൂരുക്ഷ = കർതൃത്വഭോക്തൃത്വ ബൂദ്ധികൂടാ തെ കർമ്മാംചെയ്യുന്ന പുരുക്കൻ; പരംആപ്നോതി = മോ ക്ഷേത്തെ പ്രാപിക്കുന്നും

"അതിനാൽ യാതൊരു ആസക്തിയൊ സംഗ മോ കൂടാതെ എല്ലായ്യോഴും അവശ്വം ലോകസം ഗ്രഹാത്ഥം ചെയ്യേണ്ടതായ കമ്മംതന്നെ നല്ല വണ്ണം ചെയ്താലും, ആസക്തിയും സംഗവും കൂടാതെ ലോകസംഗ്രഹാത്ഥം കമ്മം ചെയ്തുകൊ ണ്ടുതന്നെ പുരുഷൻ പരമപുരുഷാത്ഥമായ ബ്രാമ നിവാണത്തെ പ്രാപിക്കുന്നം ''

ജീവനുക്തന്മാരെപ്പററി വാസിഷ്യത്തിൽ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു:\_\_\*

സർവ്വത്തേയും ബ്രഹ്മമയമായി കാണുന്ന ജീവനുക്തനു് ഇന്നതിനെ സചീകരിക്കണമെന്നോ ഇന്നതിനെ ഉപേക്ഷിക്കണമെന്നോ ദൃഷ്ടി ഉണ്ടാ യിരിക്കയില്ല. അവന് കമ്മത്വാശംകൊണ്ടു

<sup>\*</sup> ഫോയോപാളേയളക്ടി ഭവ യസ്വ ക്കിടണ ഹിതസ്വാടവം ക്രിയാത്യാഗേന കോഗ്രത്ഥം സ്വാത് ക്രിയാ സവ്യത്യ ത്രാന് ക്രിയാ സവ്യത്യ ത്രാന് ക്രിയാ സവ്യത്യ ന്നെ വാന് ന്നെ വര്യാളും ഉണ്ടാസ്വാ മോഗകരം ഭവേത് ന വാഗ്സ്തി യളപാളേയം ത്രജ്ജ്ഞസം ഗ്രോഹ് താരം ഉത്താന് യാഗ്രയുടെയും അന്നായിരും വേറാ യളുത് തത്താലവാ കാരാത്യായും ത്രാന് യാട് അത്രയുകത്യവന്നും വേരാ യളുത് തത്താലവാ കാരാത്യായും തിരും പ്രവാധയാട അത്രമകത്തുന്ന ന്നിഷ്യാം സൈടെലോ സുസമാധയാട ഇമം വ്യാപരിസ്വന്ദം കുരാമ്യത്യ സ്വോസനാ പ്രവത്തെ യം കാരുള്ഷു സ് മുക്ത ഇതി മേ മരിട

സാധിക്കേ**ണ്ടതായൊ** കർമ്മാനുപ്പാനം**കൊണ്ടു** സാധിക്കേണ്ടതായൊ എന്താണു ഉള്ള ത്യു ബ്രഹ്മ ജ്ഞാനിയായ ജീവനുക്തന് ഉദേപഗകരം എന്നു വച്ച് തൃജിക്കേണ്ടതായൊ ആകർഷകം എന്നു വിചാരിച്ച് പ്രാപിക്കാൻ ത്രമികേണ്ടതായൊ ഒന്നാമില്ല. കമ്മത്വ**ാഗംകൊണ്ട്** ജ്ഞാനിക്കു സിദ്ധിക്കേണ്ടതായും ഒന്നുമില്ല. **കമ്മാന്ദ**ാ് കൊണ്ടു സിലിക്കേണ്ടതായും ഒന്നുമില്ല. ഏതേതു കുമ്മു അംഭാരം ചെയ്യേണ്ടതായിവരുന്നുവൊ അവരെയ ജ്ഞാനി അനുഷ്ടിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. സംഗ്രഹാത്ഥം ലോകസംബന്ധമായുള്ള സകല് കമ്മങ്ങളെയും ജീവന്മുക്തന്മാർ അനുവ്വിക്കുന്നു എങ്കിലും പ്രബദ്ധചിത്തന്മാരാകയാൽ ക്കുവർ ഏകവും അഭചിതീയവുമായുള്ള ആത്മതതച ത്തിൽതന്നെ സ്ഥിരസമാധിയോടുകൂടി വത്തിക്കു ന്നവരാകുന്നു. ലോകസംഗ്രഹാത്ഥം ലോകസംബം ലവ്വത്തികളിൽ സഹകരിക്കാമെന്ന ന്ധമായ നിശ്ചയത്തോടുകൂടി രാഗദേചഷാഭിവാസനകളെ സംഗമോ കൂടാതെ യാവനൊരുത്തൻ പ്രവത്തി ക്കുന്നുവോ അവൻ മുക്തനെന്നാണു് എൻെറ നിശ്ചിതമായ അഭിപ്രായം."

ഇപ്രകാരം ലോകസംഗ്രഹത്ഥം പ്രവത്തിച്ച പല ജീവനുക്തന്മാരുടേയും കഥകളെ യോഗവാ സിഷ്യത്തിൽ വർണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടു്.

ജീവനുകതന്മാരായി തീർന്ന ചിലർ പ്രപഞ്ചത്തെ (ഒപ്പ്ണദ്ദശ്വമാന നഗരരീതുല്വം നി ജാന്തഗ്ഗതം) അവരുടെ അന്ത്യുകര ജീവനു, ക്ത ണത്തിൽ കണ്ണാടിയിൽ പ്രതിഫ ന്മാരായ നില ലിച്ചിട്ടുള്ള പട്ടണംപോലെ കാ**ണാ** ന്മാർ നരം എങ്കിലും, രാജാക്കന്മാരായി **ഭരിക്കു**കയും **അ**ദ്വ്വാത്മഗുരുക്കന്മാരായി രാജ്വം വത്തിക്കുകയും ചെയ്തിട്ടുണ്ടു്. ജീവനുക്തന്മാർക്കു് പ്രാരബ്ധത്താലുള്ള ജന്മം അവസാനിക്കുമ്പേ: രം പത്വേഹത്തിൽ തന്നെ ലയിച്ച് അഖണ്ഡാനന്ദ **സചര്രപന്മാരായിത്തീരാൻ** സാധിക്കുമെങ്കിലം, അവ**രിൽ ചി**ലർ **അപ്ര**കാരം ചെയ്യാ**തെ സ്ഥൃ**ല ശരീരത്തെ അവലംബിച്ച് ലോകസംഗ്രഹാത്ഥ **മുള്ള** പല ജോലികളിലും ഏർപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുണ്ട്. പുരാണങ്ങളിലും ഉപനിഷത്തുകളിലും കമ്മമാഗ്ഗ് പ്രവത്തകന്മാരായി വിവരിച്ചിട്ടുള്ള മരിചി, അത്രി **മുതലാ**യ ഋഷിമാരും, ജ്ഞാനമാഗ്ഗലുവത്തകന്മാ രായി വിവരിച്ചിട്ടുള്ള സനകരം, സന്ദേനൻ മുത ലായ ഋഷിമാരും ജീവന്മുക്തനമാരായ സിജനമാ രാണം. ഇപ്രകാരമുള്ള ഋഷിമാരിൽ സ്ഥൂലശരീര മേതാടുകൂടി പ്രവത്തിക്കുന്നവരും സ്ഥലശരീരം കൂടാതെ സൂക്ഷ്ഗശരീത്തിൽകൂടി മാത്രം പ്രവത്തി ക്കുന്നവരുമായി അനേകംപേർ ഉണ്ടു്. പ്രാറി വാസിഷ്യത്തിലും ഭാഗവതം, ഭാതോ മത ലായ ഗ്രന്ഥങ്ങളിലും വിസ്താരമായി പ്രതിപാഭി

ച്ചിട്ടുണ്ടു്. ചില ജീവനു ക്കന്മാർ സിദ്ധന്മാരായി യിത്തിന്നുലോകസംഗ്രഹാത്ഥം പ്രവത്തികുന്നതും ചിലർ പരിപൂണ്ണമായി സകല പ്രവൃത്തികളിൽ നിന്നും വിമിച്ച പരബ്രാമത്തിൽ ലയിക്കുന്നതും അവരുടെ പ്രാരബ്ധകമ്മത്തിന്റെ വ്യത്യാസം കൊണ്ടാണെന്നും പറയപ്പെടുന്നുണ്ടു്.

25. ജീവനുക്തനാ വിഭേഹമുക്കുന്നു ആത്മാ നുഭവത്തിൽ വ്യത്യാസമില്ല. ഉണ്ടുപേരും അടൈച താത്മാനുഭവവും നിത്തിശജാനന്ദ

വീഷഭ**ഹമുക്തി** യും മനസ്സിംൻറ സര്രഹനാശവും അത്രപനാശവും ലാപ്പിയം സിജിച്ചവർതന്നെ. രണ്ടുവിധ മുക്തന്മാക്കാ മുക്തിയു ടെ ഭാവലക്ഷണങ്ങളായും അഭാവ ലക്ഷണങ്ങളായും വിവരിക്കപ്പെട്ട

എല്ലാ ലക്ഷണങ്ങളും ഉണ്ടായിരിക്കും. നേ മനാ-ഗപി ഭേടോം/സ്തി സദേഹാഭേഹമുക്തയോദ് സഭേ ഹമുക്തന്തം അദേഹമുക്തന്തം തമ്മിൽ യാത്തെരു വ്യത്വാസവുമില്ലെന്നാണ് വാസിഷ്ഠം പറയുന്നത്. ചിലരെ ജീവനുക്തന്മാരെന്നും മററു ചിലരെ വിദേഹമുക്തന്മാരെന്നും പറയുന്നും മനോനാശ ത്തിലുള്ള വൃത്വാസം കൊണ്ടാണ്. മനസ്സിന് സര്രപനാശമെന്നും അശ്രപനാശമെന്നും രണ്ടു വിധത്തിൽ നാശം സംഭവിക്കുന്നു. ജീവനുക്ത നിൽകാണുന്ന മുനാനാശത്തെ സത്രപമനോനാ ശമെന്നും വിദേഹമുക്തനിൽ കാണുന്ന മനോനാ ശമെന്നും വിദേഹമുക്തനിൽ കാണുന്ന മനോനാ സരുപനാശം സംഭവിച്ച മനസ്സിനെ ജീവനു ക്കുന് ഉപയോഗിക്കാനം അതിൽകൂടി ലോക ത്തിൽ പ്രവത്തിക്കാനം സാധിക്കും. അശ്രപനാശം സംഭവിച്ച മനസ്സുകൊണ്ടു ലോകത്തിൽ യാതൊരു പ്രവൃത്തിയും ചെച്ചാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. ജീവനു ക്കുനിൽ കാണപ്പെടുന്ന മനസ്സിൻറ സരുപനാ ശത്തെക്കുറിച്ചം വിഭാഹമക്തനിൽ കാണപ്പെടുന്ന മനസ്സിൻറെ അരുപനാശത്തെക്കുറിച്ചം അന്നപ്പു ണ്ലോപനിഷത്തിൽ താഴെ പറയുന്നപ്രകാരം വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു:—\*

"സമ്രപ്രനാശമെന്നും അത്രപനാശമെന്നും ചിത്തത്തിനു രണ്ടു നാശങ്ങൾം ഉണ്ടു്. ജീവന്മു ക്തനിൽ സര്രപമനോനാശവും വിദേഹമുക്ത നിൽ അത്രപമനോനാശവും കാണപ്പെടുന്നു. ജീവനുക്തൻെറ മനസ്സ്, മൈത്രി, കരുണ, സന്തുഷ്ടി മുതലായ ഉത്തമവാസനകളോടുകൂടി വത്തിക്കുകയും എന്നാൽ മേൽജന്മത്തിനു കാരണ

<sup>\*</sup> ഒിവിധയ്യിത്തനാശോഴ്സ്ലി സത്രപോഴ്തുപഏവ ച ജീവൻമുക്കൗ സത്രപം സ്വാദത്രപോഴ് ദേഹമുക്കിഗം മെത്ര്വാദിഭിർഗ്രാണെയ്യുക്കാം ഭാത്യക്കമോസനാം ഭ്രോ ജനുവിനിർത്വുക്കാം ജീവൻമുക്കന്യാ തമ്രനു സത്രപോഴ്സെ ൗമനോനാശോജീവൻമുക്ക് തസ്യവിള്ളത നിദാഘാ ത്രപനാശസ്ത്ര വേത്രതേഴ് ദേഹമുക് തികേ. ചിത്തനാശേ വിത്രപാല്യേന കിക്കിടിഹ വിള്ളതേ ന ഗ്രണാ നാഗ്രണാസ്ത്രന ശ്രീർഗാശ്രീർനാലാകതാം

<sup>800.</sup> al. 2. IV 14, 17, 18, 21.

മല്ലാതെ തിരുകയും ചെയ്യന്നു. ഇപ്രകാരമുള്ള മനോനാശം സര്രചനാശമെന്നു പറയപ്പെടുന്നും ജീവനുക്തൻെ 2നസ്സ് അപ്രകാരമുള്ള താകുന്നും വിദേഹമുക്തനിലാണു് മനസ്സിൻെറ അരുപ നാശം കാണപ്പെടുന്നതു്. അപ്രകാരമുള്ള മന സ്ത്രീൽ ഇണമോ അഗുണമോ ത്രീയോ അത്രിയോ കാണപ്പെടുകയില്ല. ലോകത്തെപ്പററിയുള്ള യാ തൊരു ചിന്തയും അതിൽ കാണുകയില്ല."

്ജീവനുക്തന്ൽ മനസ്സിൻറെ ശുജാസാതചി കമായ ഭാവം പ്രാരബ്ധത്താലുള്ള ജന്മം അവസാ നിക്കുന്നതുവരെ ശേഷിച്ചുനില്ലും. വിദേഹമുക്ത നിൽ സാതചികമായ മനസ്സുകൂടിയും ലയിച്ചപോ കുന്നു. ഒരു ജീവനുക്കാനം പ്രാരാബ്ധത്താലുള്ള സ്ഥൂലശരീരം നശിക്കുമ്പോരം വിദേഹമുക്തി സ്വതേ സിജ്വിക്കുന്നു എന്നു് വാസിഷ്യത്തിൽ താ ഴെ പറയന്ന ഭാഗത്തു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നും:—

്ദേഹം കാലവശത്തെ പ്രാപിക്കുമ്പോഗം ജീവ നുക്തൻ ജീവനുക്കനിലയെ ഉപേക്ഷിച്ച് വിഭേ ഹമുക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം വിദേഹ മുക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നതു ചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന വായു നിശ്ചഞ്ചലമായിത്തീരുന്നതുപോലെയാണ്. ഇതാണ് മുക്തിയെന്നു പറയപ്പെടുന്നത്. ഇതു തന്നെ ബ്രഹമഭാവമെന്നും നിവാണമെന്നും പറയ പ്രെടുന്നു. ഇത് ഏററവും പരിപൂണ്ണമായുള്ള തുലാചൈതന്വാവസ്ഥയാകുന്നു?

ത്രീമട് ഭഗവട്ഗീത ജീവിതമാതുക യായി ഉപദേശിക്കുന്നത് ജീവനുക്താവസ്ഥയേ യാണമ്. ദൈ ചീസമ്പത്തായം **ഒ ഗ** വക്ശീ ത ഭക്തി, ഉഞാനം മുതലായവയ്ക്കു യുട്ടെപ പ്രഷത്തു സാധനങ്ങളായും വിവരിച്ചിട്ടുള്ള , ت يَخْ عد സകല സാധനങ്ങളും ജീവനുക്ത നിൽ പരിപൂണ്ണമായി പ്രകാശിക്കുന്നു. യോഗം, മനഃസംയമനയോഗം, ഭക്തിയോഗം, ജ്ഞാനയോഗം എന്ന മാഗ്ഗങ്ങളിൽകൂടി പ്രാപി **ഭ**ഗവദ്ഗീത ഉപദേശിച്ചിട്ടുള്ള ക്കേണ്ടതായി **ജീവനുക്കു**ഭാവത്തെ സകല ഉപനിഷത്തുകളം ചരമപുരുഷാത്ഥമായി ഉപദേശി**ക്കുന്നം**.

ഭഗവദ്ഗീത ഉപനിഷത്തുകളുടെ സാരമാക യാൽ അതിക്കോ മാഹാത്വ്വത്തെ താഴെപറയുന്ന ഗ്ലോകം വർണ്ണിക്കുന്നുണ്ട്:\_\_\_

> സവോപനിഷഭോ ഗാവോ ഭോഗ്യാ ഗോപാലനന്ദനഃ പാത്ഥോ വണ്യു സുധീർഭോക്താ ദഗ്ജാം ഗീതാമൃതം മഹത്.

<sup>\*</sup> ജീവന്മുക്തപദം തൃക്തചാ മൈഹെ കാലവതിക്കുത വിശാത്യ കോമുക്തതാം പോനോ/സ്പ്രതോമിവ മുക്കിരോഷാചൃതേ രാമ ആരംഘതത് സമുദാമുതം മിവാണമേതത് കഥികം പൂണ്ണാത് പൂണ്ണതരാകതിം. വാ. i III- 9, 14, 15.

"ഉപനിഷത്തകളെല്ലാം പതുക്കളും പാൽ കറക്കുന്നവൻ ശ്രീകൃഷ്ണസമാകുന്നം. അർജ്ജൂൻ നാണ പതുക്കുട്ടി. പാൽ മഹത്തായ ഗീതാമ തമാകുന്നു. അതിനെ ഭജിക്കേണ്ടവർ സുദ്ബുജി കളാണു്."

ഉപനിഷത്തത്വങ്ങളുടെ സാരത്തെയാണു് ഭഗവദ്ഗീത ഉപദേശിക്കുന്നതെന്നു കാണിക്കാൻ ഈഗ്രന്ഥത്തിൽ ഗീതാതത്വങ്ങളെ പ്രതിപാദി ച്ചിട്ടുള്ള മിക്ക ഭാഗങ്ങളിലും അവയ്താത്രയമായുള്ള ഉപനിഷദ്വാകൃങ്ങളെ ഉദ്ധരിച്ച് വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട്.

സവ്**ത്തിനം** അധി**ഷ്ടാനം** ഷ്യകവും അഭചിതീയവുമായ ബ്രഹ്മചൈ**ത**ന്വമാണെന്നം ജീവന്മാക്കോ പ്രപഞ്ചത്തിനോ ബ്രഹ്മചൈതന്യ ഭിന്നതയില്ലെന്നുമാണ് ഭഗവദ് **ത**രിൽനിന്നും ഗീത ഉപദേശിക്കുന്നത്. ഈ തത്വത്തേ സാ ക്ഷാത്കരിക്കുന്നവരാണ് ജീവനുക്തന്മാർ അവ രിൽ കമ്മയോഗത്തിന്റെ പരമകാഷ്യയായ പരി പൂണ്ണനിസ്സംഗതചത്തോടുകൂടിയ സത്മ മ്മനിഷ്ഠ **ഭക് തിയോ**ഗത്തിന്റെ പാമകാഷ്യയായ പരാഭക്തിയും, ജ്ഞാനയോഗത്തിനെറ പരമകാ ഷ്യയായ സർവത്തേയും തന്നിൽതന്നെ കാണുന്ന ദ്**ഷ്വത**ം ഉണ്ടായിരിക്കും. പരിപൂണ്ണജീവിതം ജീവനുക്തന്മാരിലേ കാണ പ്ലെടുക യുള്ള അവർ സാർവ്വത്രികമായ പ്രേമം മൂത്തി

കരി ച്ചവരായിരിക്കും. സകല സഭ്ഗുണങ്ങളും **ഞ**വരിൽ പൂണ്ണമായി പ്രകാശിക്കും. തിരി പരിപൂണ്ണമായ മാതൃകാജിവിതത്തെയാണു ഭഗവട്ഗീത ഉപദേശിക്കുന്ന**ത്**. ഭഗവ**ട്ഗി**ത ജിവിതാദശങ്ങളായി ഉപദേശിക്കുന്ന തത്പങ്ങളെ ശരിയായി പഠിക്കുകയും കേവലപറനംകൊണ്ടു മാത്രം തുപ്ലിപ്പെട**ംത അ**വയെ അനുഷ്യാന ത്തിലും അനുഭവത്തിലും കൊണ്ടുവരികയും ചെ യ്യുന്നപക്ഷം പരിപൂണ്ണമായ ജ്ഞാനവും ഉത്മ മായ ഭക്തിയും സർവസാഹോടയ്യത്തിൽ പ്രതിഷ്ഠി തമായ സാതചികമായ കമ്മവും ലോകത്തിൽ വ്യ**ക്തിക**ഠംക്കെന്നപോലെ സമഷ്ടിയായും വർദ്ധി ക്കും. ഈ തത്വങ്ങളെ ലോകത്തിൽ പ്രചരിച്ചി ക്കുന്നതുതന്നെ ഉത്തമമായ ശാന്തിക്കും സമാധാന ത്തിനം കാരണമായിക്കായന്ന താണ്.

> സപ്പ് പൈ സുഖിനു സന്ത്ര സപ്പേ സന്ത്ര നിരാമയാം സപ്പേ ഭദ്രാണി പശ്യത്ത്ര ന കശ്ചിട് റ്റുഖഭാഗ് ഭവേത്.

> > ഒാം ശാന്തി**ം ശാന്തിം ശാന്തിം**,

തുളം.

അനബന്ധം I. ഗീതാത്ഥസംഗ്രഹത്തിൽ വ്യാഖ്യാനിച്ചിട്ടുള്ള ഗീതാ ഗ്ലോകങ്ങളുടെ ആഭ്യചരണാനുക്രമണിക.

| ഗ്രീതാ അ<br>ഭവ്വായം |    | <b>അ</b> ള ചരണം                             | ഭാഗം          | പുറം      |
|---------------------|----|---------------------------------------------|---------------|-----------|
| I                   | 1  | ധർമ്മുഷ്യത്തേ കുടുക്ഷേത്ര                   | I             | 24        |
| :                   | 20 | <b>അഥ</b> ാ <sub>ട്ര</sub> ാസ്ത്രാൻ ഒക്ട്വാ | I             | 26        |
|                     | 21 | എക്കികേതം കൈ വാക്വം                         | I             | "         |
| •                   | 22 | യാവുളതാൻ നിമീക്ഷേഹം                         | 1             | 27        |
|                     | 24 | ഏവഭക്തോ എക്ഷികേതോ                           | I             | 29        |
|                     | 25 | ഭ <sup>ീ</sup> ഷ്ട് ്രാണപ്രമുഖ ം            | I             | 22.       |
|                     | 27 | താൻ സമീക്ഷ <i>്ട്ര</i> സെ കൌന്തേയോ          | I             | 30        |
| II                  | 3  | െക്കുബ്വം മാസ്മ ഗമഃ പാർത്ഥ                  | $\mid I \mid$ | <b>62</b> |
|                     | 7  | കൾപ്പണ്വ ഭോഷോ പഹതസാഭാ                       | I             | 32        |
|                     | 8  | നഹി പ്രപശ്വാമി മോപനുളാത്                    | III           | 34<br>529 |

2421

ii അനുബന്ധം I—(ഇടർച്ച).

| ഗീതാ അ<br>ജ്വായം    |    | <b>ூ</b> து.அ <b>ா</b>          | ළ <b>ාග</b> ං | ٠,٠٠                       |
|---------------------|----|---------------------------------|---------------|----------------------------|
| II                  | 11 | <b>ഏരുനെ ചിറധധാരയാചന്താം</b>    | I             | 45                         |
| !                   | 13 | <b>കേഹിനോസ്മിൻ യഥാ</b> കേരഹ     | II ,          | 137                        |
| ,<br>19<br>19<br>19 | 14 | മാത്രാസ്സ് ർയാസ്സ് കൌന്തേയ      | I             | 64                         |
|                     | 15 | യം <b>ഹി ന</b> ുച്ചഥയന്ത്വേതേ   | I             | ,,                         |
|                     | 16 | നാസരോ വിള്യതേ ഭാവോ              | ш             | 427                        |
| e<br>2              | 20 | ന ജായതേ മിയെതേ വാ കദാചിത്       | II            | 151                        |
|                     | 22 | ്രാസാംസി ജീർണ്ണാനി യഥാ<br>വിഹായ | IV<br>II      | 68 <b>3</b><br>13 <b>9</b> |
|                     | 23 | നൈനം ക്കിന്ദന്തി യസ്ത്രാണി      | II            | 141                        |
|                     | 47 | കർമ്മഞ്ചേവാധികാര <b>ുസ്ത</b>    | $\mathbf{II}$ | 208                        |
|                     | 48 | യോഗസ്ഥഃ കുരു കർമ്മാണി           | II            | 211                        |
| j                   | 59 | വിഷയാ ചിനിചഞ്ജന                 | $_{ m II}$    | 266                        |
|                     | 60 | യതതോ ഹൃ.പി കൗന്തേയം             | II            | 261                        |

iii അനുബന്ധം I—(മടർച്ച).

| ഗീരാങ<br>ജ്വാമം |    | ആള്വരണം                                    | ഭാഗം                      | പ്രം        |
|-----------------|----|--------------------------------------------|---------------------------|-------------|
| II              | 62 | ധ്വ:യതോ ചീഷയാൻ പംസഃ                        | II                        | 262         |
|                 | 63 | ക്രോധാള് ഭചതി സഃമ്മാഹഃ                     | II                        | 79          |
|                 | 67 | ഇന്ദ്രണോം ഹി ചരതാം                         | II                        | 261         |
|                 | 68 | യ <b>ഷ്ടാ</b> ളികി തോലോതോ?                 | $\Pi$                     | 263         |
|                 | 69 | യാ നിയാ സവ്യൂതാനാം                         | IV                        | 746         |
|                 | 70 | . <b>ആപൂ</b> യ്യ്മാണമചലപ്ര ടിഷ്ഠം          | IV                        | 817         |
|                 | 71 | വിഹായ കാമാൻ യം സർവാൻ                       | IV                        | 818         |
|                 | 72 | ഏഷാ ബ്രാഹ്മീ സ്ഥിതി <b>ഃ</b> പ <b>ാത്ഥ</b> | IV                        | 760         |
| III             | 5  | നഹി കശ്ചിര്ഷ്യങ്ങമപി                       | $\Pi$                     | 207         |
|                 | 17 | യസ്സൂമാ <b>മെ</b> രതിരേവ സ്വാത്            | IV                        | 777         |
|                 | 18 | നൈവ തസ്ത്വ കൃതേനാർഭ <b>ത്ഥാ</b>            | IV                        | 825         |
|                 | 19 | തസ്മാമസക്തദേ സത്തം                         | $\mathbf{I}_{\mathbf{V}}$ | <b>8</b> 26 |
|                 | 20 | കർമ്മതെണവ ഫി സംസിജിം                       | $\Pi$                     | 233         |
| -               | 22 | ന മേ പാർത്ഥാസ്തിക <del>ത്മ</del> വ്വ്യം    | Iv                        | 825         |

iv അനുബന്ധം I—(ഉടർച്ച

| ഗീതാ അ<br>ജ്വായം |    | .ഈ ഭ്വചരണം                  | ဧးတ္စ    | പറം                |
|------------------|----|-----------------------------|----------|--------------------|
| III              | 25 | സക്താം കർമ്മണ്വവിദചാംസോ     | II       | 213                |
|                  | 27 | പൂകൃതേ േക്രിയമ നോനി         | II       | 215                |
|                  | 30 | മയി സർവാണി കർമ്മാണു         | II       | 216                |
|                  | 37 | കാമ ഏക്കു കോധ ഏഷ            | 1        | 91                 |
|                  | 42 | ഇന്ത്രിയാണി പരാണ്വാഇം       | II       | 149                |
| Ιγ               | 6  | അജോപി സന്ന ച്ചയാതമാ         | III      | 68 <b>3</b><br>368 |
|                  | 7  | യുളാ യൂളാ ഹി ധർമ്മസ്വ       | III      | 369                |
|                  | 8  | പരിത്രാണായ സാധൂനാം          | 111      | ,,                 |
|                  | 11 | തേതനാടാ മിനല്ലായ            | 111      | 371                |
|                  | 18 | കർമ്മണ്വകർമ്മ ടു -ശ്രേത്    | II       | 2?5                |
|                  | 29 | അപാനേ ജൂവതി പ്രാണം          | IV       | 818<br>254         |
|                  | 50 | അപരേ നിയതാഹാരാഃ             | II       | ,,                 |
|                  | 35 | തജ്യ ഉത്തായ പാന പ്രവർത്തോഗം | Iv       | 664                |
|                  | 37 | യംബെധാംസി സമിലോട്ട് ഗ്നി    | IV<br>IV | 711<br>783         |

⊽ അനുബസം I—(യുടർച്ച).

| ജ്വാതം<br>ജൂതം |            | ഞുള് <b>ച</b> ര <b>ണം</b>                                  | ഭാഗം | പുറം        |
|----------------|------------|------------------------------------------------------------|------|-------------|
| IV             | <b>3</b> 3 | നഹി ജഞ്ഞാടനന സഭ്യശം                                        | Iv   | 711         |
| V              | 5          | യത്സാം ഒള്ളും പ്രചൃതേ സ്ഥാനം                               | II   | . 500       |
|                | 7          | ടയാമയുക രോ വി <u>ശ</u> ്രജ്യാത്താ                          | II   | 30 <b>2</b> |
|                | 10         | ബ്രഹ്മണൃാധ:യ കർമ്മാണി                                      | II   | 216         |
|                | 11         | കായോന മന്നസാ ബൂല്യോ                                        | II   | 220         |
|                | 13         | സർവകർമ്മാണി മനസാ                                           | II   | ,,          |
|                | <b>⊭6</b>  | ഇതാനോനോ തു തടജ്ഞാനം                                        | IV   | 735         |
|                | 17         | ത <b>ല് ബുജ്യയ</b> സ്സുള്ള ാമാനഃ                           | IV   | 736         |
|                | <b>2</b> 3 | ശക്നാതീചൈവ യു സോഡൂം                                        | I    | 92          |
|                | 26         | കാമക്രോധവിയുക് <sub>താനാം</sub>                            | l    | 93          |
|                | 27         | <mark>മൂരുകാശ്യ <sup>കി</sup>യ നാ ബസ്വഴുബൗന്</mark> മാംധ്യ | II   | 255         |
|                | 28         | യ േസ്ത്രിയമനോബുല്യി                                        | II   | ,,          |

vi അനുവാസോം I——(യുടർച്ചം).

| <b>ഗീ</b> താഅ<br><b>ല</b> ്യായം |    | ആള്വരണം                                | <b>&amp;</b> 000: | പറം                 |
|---------------------------------|----|----------------------------------------|-------------------|---------------------|
| VI                              | 4  | യഭാ ഹി നേറ്റ്രിയാർത്ഥേഷ                | Iv                | 819                 |
|                                 | 5  | ഉള്യരേ <b>ലാത്മനാ</b> ഹ്യാനം           | II                | 274                 |
|                                 | 11 | ത്രാചന ദേശേ പ്രതിഷ്ഠാപ്യ               | II                | 246                 |
|                                 | 12 | ത <b>ം തെ കൊഗ്</b> ഗെ മനഃ കൃത <b>ാ</b> | II                | 247                 |
|                                 | 13 | സമം കായശിരോഗ്രീ പം                     | II                | 248                 |
|                                 | 14 | പ്രശാന്താത്മാ പിഗതഭീം                  | II                | 249                 |
|                                 | 16 | നാത്വശ്നതസ്ത യോഗോ <i>f</i> സ്തി.       | II $ $            | 251                 |
|                                 | 17 | യുക്താഹാരവിഹാരസ്ത്വ                    | $\mathbf{II}$     | 252                 |
| į                               | 18 | യഭാ പിനിയതം ചിത്തം                     | IV                | 794                 |
| 1                               | 19 | യഥാ ഭീപോ നിപാതസേഥം                     | Ιγ                | <b>7</b> 9 <b>5</b> |
| Ì                               | 20 | യആോപരമരേത ചിത്തം                       | Ιγ                | ,,,                 |
| •                               | 23 | തം വിളുളൂംഖസംയോ <b>ഗ</b>               | ΙV                | ,,                  |
|                                 | 24 | സങ്കല്പപ്രഭവാൻ കാമാൻ                   | II                | 276                 |
|                                 | 25 | <b>ശ</b> രത <b>നുശരനെ</b> അപരമേത്      | II                | ",                  |

vii അനുബന്ധം I—(ഇടർച്ച).

| ജൂിാരം<br>വേരാ അ | ം കു       | ആള്വരണം                         | മാണം                                               | a4 <b>0</b> 0                             |
|------------------|------------|---------------------------------|----------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| VΙ               | 27         | <b>പ്രശാന്തമന</b> സംഘ്വേനം      | IV                                                 | 781                                       |
|                  | 28         | യുഞ്ജുന്നേവം സ <i>ഭാത്ര</i> ാനം | II                                                 | 287                                       |
|                  | 29         | സർവ <i>ഭരസ്ഥമാത്മാ</i> നം       | $rac{\mathbf{I}\mathbf{V}}{\mathbf{I}\mathbf{V}}$ | 781<br>6 <b>43</b>                        |
|                  | 30         | യോ മാം പൡൃതി സർവത്ര             | Iv                                                 | 690<br>644                                |
|                  | 31         | സമ്വഭതസ്ഥിതം യോ മാം             | IV                                                 | $\begin{array}{c} 690 \\ 646 \end{array}$ |
|                  | 34         | ചാഞാലം ഹി ഉന: കൃഷ<br>           | $\mathbf{II}_{\parallel}$                          | 690<br>745<br>269                         |
|                  | [          | അസംശയം മഹാബാഴഹാ                 | II                                                 | 270                                       |
|                  | <b>4</b> 0 | പാർത്ഥ കെനവേഹ നാമുത്ര           | IV                                                 | 807                                       |
|                  | 41         | ലാപ്പ പുണ്യൂകൃത <b>ം ലോകാൻ</b>  | III                                                | 462<br>80 <b>7</b>                        |
|                  | 42         | അഥവാ യോഗിതാമേവ                  | IV                                                 | 808                                       |
|                  | 43         | തത്ര തം ബൂജിസംയോഗം              | IV                                                 | ",                                        |
|                  | 45         | പ്ര <b>യത്നാ</b> ള്വതമാനസ്ത     | ΙV                                                 | 732                                       |
| VII              | 3          | മനുഷ്ട്രാണാം സഹസ്രേഷു           | ΙV                                                 | 608                                       |

അനേബന്നം I—(മടമു്ച്)∙

| ണിമതം<br>സുമായം                          | സം <b>ച്</b> ച | ഞ ള്വ ചരണം                           | ഭാഗം                    | പുറം                             |
|------------------------------------------|----------------|--------------------------------------|-------------------------|----------------------------------|
| VII                                      | 4              | ജമിരാഭപാ∱നലോ വായുഭ                   | III                     | 376<br>450                       |
| 20 V V V V V V V V V V V V V V V V V V V | 5              | <b>ഞ</b> പരേയമിത <b>സ്മ</b> ചന്ത്യാം | III<br>IV<br>III<br>III | 474<br>717<br>377<br>450<br>.474 |
|                                          | 6              | ഏതഃള്യാനീനി <sub>ഇതാ</sub> നി        | IV<br>III<br>III        | 717<br>377<br>450<br>475         |
|                                          | 7              | മേഷതഃപരത©ം നമാസൃത്                   | III                     | 3 <b>47</b><br>4 <b>72</b>       |
|                                          | 13             | ത്രിമിർഗുന്നമെ ഒയെ ർജാ ചെം           | III                     | <b>353</b>                       |
|                                          | 14             | <mark>ടൈവീ ഫ്</mark> ലേഷാ ഗുണമയീ     | III                     | 38 <b>5</b><br>47 <b>5</b>       |
|                                          | 15             | നമാം ഉഷ്കൃതിനോ മൂഡാ:                 | IV<br>IV                | 717<br>715                       |
|                                          | 16             | ചതുർവിധാ ഭജന്തേ മാം                  | III                     | 517                              |
|                                          | 17             | തേഷാം ജ്ഞാനീ നിത്വയുക്തം             | III                     | "                                |
| :                                        | 18             | ഉദാരാഃ സർവ ഏച്ചവേരു                  | ш                       | 518                              |

ം അതബന്ധം I—(ഉടർച്ച).

| <b>ക്</b> വിതാ അ |    |                                           | ഭാഗ            | പുറം                |
|------------------|----|-------------------------------------------|----------------|---------------------|
| VΙΙ              | 19 | ബഹുനാം ജന്മനാമന്ത്ര                       | Ιγ             | 712                 |
|                  | 21 | & യാ≎ ആവായാം യാം തന <b>ം ഭക്ത</b> ം       | III            | 581                 |
|                  | 25 | നാƒഹം പ്രകാശഃ സർവസ്വ                      | IV             | 714                 |
| VIII             | 11 | യ <b>ദക്ഷ</b> ാം വേദേഹിഭോ വ <b>ദന്തി</b>  | II             | 292                 |
|                  | 12 | സർവളചാരാണി സംയമൃ                          | II             | 97                  |
|                  | 13 | ഓമിത്വേകാക്ഷരം ബ്രഹ്മ                     | II             | 25                  |
|                  | 16 | <b>െബ്രഹുള</b> ⊥നാ⊹ല്ലാകാഃ                | III            | <b>4</b> 3 <b>5</b> |
|                  | 17 | സഫ <u>ന്</u> രയു <b>ഗച</b> ൃദ്വതം         | III            | 436                 |
|                  | 18 | അവിഞ്ചാളവിഞ്ഞതും സൂവാം                    | III            | ,,                  |
| ĺ                | 19 | ട്രത്സാമഃ സ ഏവായം                         | $\mathbf{III}$ | ",                  |
|                  | 20 | പര <b>സ്ത</b> സുാത്തു ഭാവോ <i>റ്</i> ന്വോ | III            | 513                 |
|                  | 21 | അവൃക്തോഴ്ക്കുര ഇതൃക്കും:                  | III            | <b>514</b>          |
| j                | 22 | പുരുക്കു സേ പര ഭ പാർത്ഥ                   | IV             | 797<br>514          |
|                  | 28 | വേദേഷു യജ്ഞേഷു തപസ്സു<br>കൈചവ             | IV             | 630<br>298          |

അനുബന്ധം I — (യുടർച്ച)∙

| <b>ഗീ</b> താ അ<br>ജ്വോയം |          | <b>ഈ</b> ള്വചരണം                                                                                           | <b>2</b> :000          | 040°                                                        |
|--------------------------|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|-------------------------------------------------------------|
| IX                       | 4        | മയാ തതമിഭം സർവം                                                                                            | III                    | 545<br>348                                                  |
|                          | 5        | നച മത്സഥാനീ ഭൂയാനി                                                                                         | III                    | 380<br>472<br>754<br>647<br>687<br>383<br>472<br>475<br>501 |
|                          | 6        | യഥാകാ <b>ശ</b> സ്ഥി <i>േ</i> മാ <b>നി</b> ത്വം                                                             | IV<br>IV<br>III        | 754<br>647<br>688<br>429                                    |
|                          | 7        | സർവജതാനി കൗന്തേയ                                                                                           | III                    | 431                                                         |
|                          | 8        | <b>പ്രകൃതിം</b> സ്വാമവഷ്ട് <u>ട്</u> ട്വ                                                                   | III                    | ,,                                                          |
|                          | 13<br>17 | മയാƒജ്വക്ഷേണ പ്രകൃതി <b>ഃ</b><br>മഹാതമാനസ്ത മാം പാത്ഥ<br>പിതാഹമസ്വ ജഗതോ<br>ഗതിർഭർത്താ <b>പ്ര</b> ഭാ സാക്ഷി | IV<br>III<br>III<br>IV | 622<br>498<br>363<br>473<br>623                             |

xi അതബന്ധം I—(ഉടർച്ച).

| <b>ഗി</b> താഅ<br>യോഗം |          | <b>ആ</b> ള്വപരണം                                | ഭാഗം | o4 <b>0</b> ₀ |
|-----------------------|----------|-------------------------------------------------|------|---------------|
| IX                    | 20       | ൈവിളും മാം സോമ <b>പ</b> ു പൂത<br>പാപാം          |      | 463           |
|                       | 21       | ഗ്വരാചം<br>യേ തം <b>ദേഘച</b> ാ ഹാழ& ഭേജാകം      | 111  | ,,            |
| X                     | 8        | അഹം സർവസ്വ ചൂഭവോ                                | III  | 498           |
|                       | 10       | ോഷാം സത്തയു <b>ക്താന്മാം</b>                    | IV   | 624           |
|                       | 11       | തേഷാഭമവാനുക മ്പാർ <b>ത്ഥം</b>                   | IV   | 631           |
|                       | 20       | അഹമാത്മാ ഇസാഭകശ                                 | Iv   | 63 <b>2</b>   |
| XI                    | 13       | തൗകത്രകസഥം ജഗത് കൃത്സ്നം                        | III  | 350           |
|                       | 15       | പശ്യാമി ദേവ <b>ംസ്ക</b> വ ദേവദേഹേ               | III  | 468           |
|                       | 21       | അമീ ഹി തചാം സുരസംഘോ<br>വിശന്തി                  | III  | ,,            |
|                       | 22       | അ <b>ളാ</b> ദിത്വ <b>ാ</b> വേസപോ യേച<br>സാധ്യാഃ | III  | 469           |
|                       | 38       | തച്മാളിദേവു പുതുക്ഷോ: പുരാണു:                   | III  | 350           |
|                       | <u> </u> |                                                 |      |               |

xii അനുബന്ധം I—(ഉടർച്ച).

|                                         | ł                 | 1                              |      |            |
|-----------------------------------------|-------------------|--------------------------------|------|------------|
| <b>ബ</b> രായം                           | ഗഗം ഇി<br>ഭവ്വായു | <b>ആ</b> ള്വചരണം               | ഭാഗം | പ്റം       |
| ΧI                                      | 55                | മത്കർമ്മകൃന്മത് പരമോ           | III  | 483<br>490 |
| XII                                     | 2                 | മയ്യ∎പോയും മനോ യോമാം           | III  | 499        |
|                                         | 3                 | യേ തചക്ഷരമനിർളേശ്വം            | III  | 509        |
|                                         | 4                 | സന്നിയമ്വേ <b>ദ്രിയ</b> ഗാമം   | III  | 19         |
|                                         | 6                 | യേ ഇ സർവ <b>ാണി</b> കർമ്മാണി   | ΙV   | 625        |
|                                         | 7                 | <sup>രത</sup> ഷാമഹം സമുജാർത്താ | Iv   | 7,         |
|                                         | 13                | അാഭചഷ്ടാ സർവത്തോനാം            | III  |            |
|                                         | 18                | സമാം ശേത്രന ചമിത്രേച           | III  |            |
| $\mathbf{x}^{\mathbf{III}}$             | ı                 | ഇടെ ശരീരം കൗന്തേയ              | II   |            |
|                                         | 2                 | ക്ഷേത്രജ്ഞം ചാപി മാം വിജ്വി    | IV   | ,,         |
|                                         | 5                 | മഹാഭ്രതാന്വ്യഹങ്കാരോ           |      | _1         |
| *************************************** | 6                 | ഇച്ഛം ഭോഷഃ സുഖം ട്രീം          | 111  | ,,         |

മു!ii അനുബന്ധം I—(തുടർച്ച).

| ഗീതാ അ<br>ല്യോയം | <b>ശ്ലാ</b><br>സംബ്ബ് | <b>അ</b> ഭ്വചരണം                          | ഭാഗം | من۵۰                |
|------------------|-----------------------|-------------------------------------------|------|---------------------|
| XIII             | 7                     | അമുനിതചമദാളിത്⊴ം                          | IV   | 674                 |
|                  | 8                     | !<br>ഇന്ദ്രിയാ <b>രത്ഥേ</b> ഷ്യ പൈരാഗ്വം  | IV   | ,,                  |
|                  | 9                     | <b>അ</b> സക്തിരന <b>ഭി</b> ഷാം <b>ന</b> ു | IV   | ,,                  |
|                  | 10                    | മയി ചാനന്വയോഗേന                           | IV   | 675                 |
|                  | 11                    | അധ്യാ <b>ത്മ</b> ജ്ഞാനനിത്വത <b>ു</b>     | IV   | ,,                  |
|                  | 12                    | ജേഞയം യത്തത് പ്രാക്ഷ്യാമി                 | III  | 353                 |
|                  | 13                    | സ്മിതഃ പോണിപദേം തത്                       | III  | 361                 |
|                  | 4                     | സ <b>ർേന്ദ്രിയഗുണാഭാസം</b>                | III  | 355<br>473          |
|                  | 15                    | ബ ചിരന്ത്യമ്പ് ഭൃതാനാം                    | III  | <b>3</b> 5 <b>6</b> |
|                  | 16                    | അവി <b>ഭക്ത</b> ം ച <b>ഭ</b> േതഷു         | III  | "                   |
|                  | 17                    | ജ്വോതിഷാമപി തജ്ജോടി:                      | III  | 473<br>35 <b>9</b>  |
|                  | 27                    | സzം സമ്പേഷ്യ ഭൂതേഷ്യ                      | IV   | 633                 |
| XIV              | 2                     | ഇ <b>ദം ജ്ഞാനമുപാഗ്രി</b> തൃ              | ıv   | 797                 |

xiv അഅബന്ധം [—(ഉടർച്ച).

| ഗീതാ അ<br>ജ്വായം       | 1  |                                      | ഭാഗം     | a.j00                                     |
|------------------------|----|--------------------------------------|----------|-------------------------------------------|
| XIV                    | 5  | സതചം രജസ്മമ ഇതി                      | II<br>I  | 68<br>185                                 |
|                        | 9  | സതചം സൂഘോസ <b>ഞ്ജ</b> മതി            | ΙŢ       | 18 <b>6</b>                               |
|                        | 17 | സതചാത സംജായതേ ഇഞ്ഞാനം                | I        | 70<br>186                                 |
|                        | 19 | നാന്വം ഇനേട്ടും കത്താരം              | IV       | 778                                       |
|                        | 20 | <b>ഗുണ</b> ംനേതന്നേതിത്വ <b>ത</b> ിൻ | IV       | "                                         |
|                        | 24 | സമ <b>ളുഖസുളം സ്വസ്ഥാ</b>            | 10       | 820                                       |
|                        | 25 | മാനാപമാനയോസ്കല്യം                    | IV       | "                                         |
| $\mathbf{X}\mathbf{V}$ | 6  | നതെക്കാസയാതെ സൂഭയ്യാ                 | IV       | 798                                       |
|                        | 7  | മമൈവാം ശോ ജീവചോകേ                    | II<br>IV | $\begin{array}{c} 142 \\ 632 \end{array}$ |
| <i>{</i>               | 8  | ശരീരം യഭവാം നാതി                     | II       | 144                                       |
|                        | 9  | യ്തോതം ചക്ഷുഃ സൂർശനം ച               | II       | 146                                       |
|                        | 10 | <b>ഉ</b> ത്ക്രമേന്തം സഥിതം വാപി      | II       | 147                                       |
|                        | 12 | <b>യെടാടി</b> തൃ <b>ധതം</b> തേജോ     | III      | 360                                       |

XV അനംബസ്ധം I—(തുടർച്ച).

| ഗീതം അ<br>ജ്വായം       | 1  | <b>ത</b> ളചരണം                         | ဧာဏ | പ്റം       |
|------------------------|----|----------------------------------------|-----|------------|
| $\mathbf{x}\mathbf{v}$ | 16 | <b>ള</b> ചാവിമെ പുതാക്കാ ചോകേ          | III | 365        |
|                        | 17 | ഉത്തമു പുരുഷസ്ത ചന്ത്രും               | VI  | 619<br>365 |
|                        | 18 | യസ്യാത് ക്ഷരമതീതോറ്റ്ഹം                | III | 366        |
| XVI                    | 1  | അഭയം സത്യസം <b>തുള്ളി</b> :            | I   | 96         |
|                        | 2  | <b>അഹി</b> ംസാ സച്ച്യമക്കോ <b>ധഃ</b>   | 1   | ,,         |
|                        | 3  | അജ <b>ോ ക്ഷ</b> മാ ധൃതി <b>ു ശനുചം</b> | I   | 97         |
|                        | 16 | അംനക ചിത്തവിഭ്രാന്താ                   | III | 464        |
| XVII                   | 7  | ആഹാരസ്താപി സമ്പസ്വ                     | I   | 71         |
|                        | 8  | <b>ആ</b> രീ≇ധയ <b>ാബ</b> ലാശോഗി        | I   | ,,         |
|                        | 9  | കടചമ്ലല.വ <b>ണ</b> ാതൃഷ<br>ചൂണ         | I   | 72         |
|                        | 10 | യാതയാമം മത്രസം                         | I   | 73         |
| XVIII                  | 2  | കാമ്വാനാം കമ്മണാം ന്യാസം               | II  | 223        |
|                        | 5  | യാജ്ഞാഭാനതപ:കുമ്മ                      | II  | 196        |
|                        | 11 | നഹി ഭേഹഭതാശകൃം                         | II  | 208        |

xvi അഅബസോ J—(ഉടർക).

| യിതാ അ<br>ലുതയം | ,  | <b>®</b> ©ള്വമ®ണം                              | &೨೦೧ <sub>℃</sub> | مين0ء |
|-----------------|----|------------------------------------------------|-------------------|-------|
| XVIII           | 13 | പബൈതാനി മഹാബാ ഫാ                               | II                | 190   |
|                 | 14 | അധിഷ്യാനം തഥാകത്രാ                             | II                | 191   |
|                 | 15 | ശരീരവാങ്മനോ <b>ഭിയ്യ</b> ത്                    | ΙΙ                | 7,,   |
|                 | 20 | സവ്വി <b>ദ്ര</b> തേഷ്യ +യൈന കം                 | IV                | 663   |
|                 | 21 | പൃഥക് തോ <b>ന</b> െ ഇ യജ് ഇഞ്ഞാന∙              | IV                | 723   |
|                 | 22 | യത്തു കൃത്സ്സ <b>ാഭേകസ്തിൻ</b>                 | IV                | 725   |
|                 | 23 | നിയതം സംഗ <b>രഹി</b> തം                        | II                | 188   |
|                 | 24 | യത്തു കാമേപ്സുനാ കർമ്മ                         | II                | "     |
|                 | 25 | അനബ്ബസം ക്ഷയം ഹിംസാം                           | II                | 189   |
|                 | 40 | ന ത8സ്തി പൃഥിവ്യാം ചം                          | I                 | 82    |
|                 | 49 | അ സക്തബുള്ചിട്ട സർവത്ര                         | II                | 224   |
|                 | 51 | <b>ബ്ട്റി</b> ാ വു <mark>രു</mark> റെതാത്യക്കാ | I                 | 84    |
|                 | 52 | വിവിക്കാംസവീ ചഘചാതീ                            | I                 | "     |
|                 | 53 | അഹങ്കാരം ബലം ഒർപ്പം                            | I                 | 88    |

യായ്. I—(മാട്ട്).

| യിതാ അ        | സംജ്വ<br>ജോക | ആദചരണം                             | ဧး၁ဟ <sub>္</sub> | <b>പറം</b>                |
|---------------|--------------|------------------------------------|-------------------|---------------------------|
| <b>X</b> VIII | 54           | <b>ബമഭ്രതഃ പ്രസന്നാമ്മാ</b>        | III<br>IV<br>IV   | 555<br>660<br>779         |
|               | 55           | <b>ഭക്തു</b> ാമാമഭിജാനാതി          | III               | 5 <b>5</b> 6<br>660       |
|               | 61           | <b>ഇഴന പഴു സ</b> റ്റിഭ്രതാനാം      | III<br>IV<br>IV   | 54 <b>7</b><br>717<br>745 |
|               | 62           | തുമവ ശാരണം ഗച്ചു                   | III<br>IV         | 547<br>70 <b>5</b><br>745 |
|               | 63           | ഇതി തേ ജ്ഞാനമാഖ്യാതം               | IV                | 705                       |
|               | 65           | മനാനാ ഭവമ <b>ട്ട</b> ക്തു          | III<br>IV<br>IV   | 490<br>706<br>745         |
|               | 66           | സുവ്വർമ്മാൻ പരിത്വ <b>ടു</b><br>To | IV<br>IV<br>IV    | 703<br>706<br>746         |

2421

xix അനുബന്ധം II. ഗീതാത്ഥസംഗ്രഹത്തിൽ ഉദ്ധരിച്ചിട്ടുള്ള ഉപനിഷദ് വാകൃങ്ങളുടെ അനക്രമണിക.

|              |    | <b>അ</b> ള്യചരണം                   | ഭാഗം       | പറം          |
|--------------|----|------------------------------------|------------|--------------|
|              |    | I. ഈശാവാസ്വോപനിഷത്.                |            |              |
|              | 1  | ഈശാവാസ മിജം സവം                    | 11.        | 205          |
|              | 2  | കുവ്വനേവേഹ കമ്മാണി                 | II         | ,,           |
|              |    | II. കഠോചനിഷത്•ം                    |            |              |
| n            | 15 | സഭവം പേളാ യത്പളമാമനത്തി            | ]<br>II    | 2 <b>9</b> 0 |
| п            | 16 | !<br>] ഏരലോവാക്ഷരം ബ്രഹ്മ          | II         | 291          |
| $\mathbf{n}$ | 18 | ന ജായതേളിയതേവാവിപയിത്<br>          | II         | 152          |
| 11           | 22 | നായമാത്മാ പ്രവചനേന ലള്ള:           | IV         | 812          |
| II           | 23 | നാ/്ചിരതോ ഋശ്ചിരിതാത്              | I          | 61           |
| Ш            | 1  | ഋതം പിബ <b>ാന്തൗസു</b> എതന്വ ലോദ ക | 1 <b>V</b> | 618          |
| III          | 3  | ആതമാനം ഭഥിനം ചിലി                  | I          | 37           |
|              |    |                                    | 1.44       | 200          |

XX അനേബാസാം ∐——(ഇടർച്.)

|     |    | <b>അ</b> ള ഒ ചരണം                                 | ഭാഗം | പുറം |
|-----|----|---------------------------------------------------|------|------|
| III | 4  | ഇന്ദ്രിയാണി ഹയാന്വാംഇഃ                            | I    | 3.7  |
| H   | 5  | - യസ്പാവിജ്ഞാനവാൻ ഭവത്യയും<br>ക്കേന മനസാ സഭാ      | II   | 237  |
| III | 6  | യസ്സ് വിജ്ഞാനവാൻഭവതി<br>യുക്കേനം മനസാ സക്ക        | II   | ,,   |
| 111 | 7  | യസ്താവിജ്ഞാനവാൻഭവതൃ<br>മനസ്സഃ                     | ΙΙ   | 238  |
| III | 8  | യസ്ത വിജ്ഞാനവാൻ ഭവേതി∙<br>സമനസ്തഃ                 | II   | ,,,  |
| 111 | 9  | വി ജ്ഞാനസാതഥിത്ത്വസ്ത                             | II   | 239  |
| III | 10 | ഇന്ദ്രിയേട്ടും പരാഹൃത്ഥാം                         | II   | 127  |
| 111 | 11 | മഹതഃ പരമവ്യക്തം                                   | II   | 97   |
| IV  | 1  | . പരാഞ്ചി <b>ച</b> ാനിവ്വ <b>തന്ത് സ്വയം</b> ഭ്രഃ | II   | 272  |
| V   | 9  | അഗ്നിയ്പ്പുകാളവനം <b>പ്ര</b> വിഷ്ടോ               | III  | 409  |
|     |    |                                                   |      |      |

യായായായാം II—(മുടൂട്ം) XX

|    |    | <u>.</u> | <b>അ</b> ള്വ <b>ചര</b> ണം                                    | දාගං      | പറം                |
|----|----|----------|--------------------------------------------------------------|-----------|--------------------|
|    |    | :        | III. മണ്ഡകോപനിഷത്.                                           |           |                    |
| I  | i  | 1        | സ <b>ബ്രഹുവി</b> ള്യാം സമ്വ <b>ി</b> ള്യാ<br>പ്രതിഷ്യാം      | II        | 104                |
| 1  | i  | 4        | തന്റൈസഹോവാച ദോവിള്യേ<br>വേദിതച്യേ ഇതി                        | III       | 503                |
| I  | i  | 5        | തതാപരാഋഗ് വേദദായജൂവ്വേദഃ<br>സാമവേദോ                          | III       | 77                 |
| I  | i  | 6        | യ ത്തുടങ്ങേശ്വമഗ്രാഹ്വമഗോത്രം                                | III       | 391                |
| I  | i  | 7        | യഥോണ്ണനാഭീഃ സ്യജതേ <b>ഗുഫ്ണ</b><br>തേച                       |           | 33 <b>1</b><br>392 |
| II | i  | 2        | ളിച്ചോ <b>ഫ്വമു</b> ത്ത <b>േ പുങ്ങു</b>                      | III       | 414                |
| II | j  | 3        | ഏതസ്മാജ്ജായതേ പ്രാണോ                                         | IV<br>III | 802<br>414         |
| 11 | i  | 7        | ത <b>ന്ന</b> ാ <b>ച്യം 8</b> വാബഇധാ സംപ്രസൂതാ                | III       | 415                |
| Ħ  | i  | 9        | അതഃ സമുക്രാ ഗിരയഥവ സൂവ                                       | III       | "                  |
| II | i  | 10       | പുരുഷ ഏവേടം സവം                                              | IV        | 802                |
| H  | ii | 8        | ഭിള്യതേ കുടയ <b>ഗ്രന്ഥിയ്</b> ഛിള്യത്തേ<br>സ <b>വസംശ</b> യാജ |           | 788                |

xxii അനുവാസം II—(യുടർചംം)

|     |    |    | തുള്വരണം                                               | හෙගං             | പുറം                       |
|-----|----|----|--------------------------------------------------------|------------------|----------------------------|
| II  | ii | 10 | ന ത <b>ത്ര</b> സൂയ്പ്പോ ഭാതിന ചന്ദ്ര<br>താ <b>ര</b> കം | IV               | 650                        |
| III | i  | 1  | ള <b>ചാസുപണ്ടാ</b> സയുജാ <b>സഖായാ</b>                  | 17               | 618                        |
| III | ii | 5  | സത്രേന ചളിസ്മപന്ദാ ഹ്വേഷ<br>അമ്മാ                      | I                | 61                         |
| III | i  | 7  | ബ്ലഹച്ച രളിച്ചമചിന്ത്വരുപം                             | IV               | 740                        |
| ш   | i  | 8  | ന ചക്ഷുഷാഗുഹൃതേനാപി വാചാ                               | ΙV               | 741                        |
| III | i  | 9  | ഏകോണരാതമാ ചേതസാവേദി<br>തവൃഃ                            | IV<br>IV         | 71<br>74 <b>2</b>          |
| ш   | ii | 3  | നായാമാതമാ പ്രവചനേന ലഭ്യാ                               | IV               | 812                        |
| III | ii | 4  | നായമാത്മാ ബലഹീനേന ചള്യു                                | IV               | 813                        |
| III | ii | 6  | വേദാന്തവിജ്ഞാനസനിയിതാ<br>ഫോം                           | IV               | 811                        |
| ш   | ii | 8  | യഥാ നല്യഃ സ്വന്ദമാനാഃ സമു <b>ട്രേ</b>                  | IV               | 742                        |
| III | ii | 9  | സ യോഹംപെ തത്പരമം<br><b>ബേഹ</b> വേദ                     | IV<br>I <b>V</b> | 74 <b>3</b><br>78 <b>8</b> |

xxiii അനുബന്ധം ∏—(ഉടർച്ച.)

|    |   | <b>ആ</b> ള്ചരണം                                   | ഭാഗം     | പ്രം       |
|----|---|---------------------------------------------------|----------|------------|
|    |   | IV. മാണ്ഡൃക്യോപനിഷത്.                             |          |            |
|    | 1 | ഒാമിത്വേതദക്ഷരമിദം സവം                            | II<br>IV | 292<br>585 |
|    | 3 | <b>ജാഗരിതസ്ഥാനോ ബഹിഃപ്ര</b> ജ്ഞഃ                  | II       | 111        |
|    | 4 | സച <b>ച്</b> നസ്ഥാനോ <i>f</i> ന്തഃ പ്ര <i>ജ്ഞ</i> | 11       | 112        |
|    | 5 | യത്ര സുപ്പോ ന കഞ്ചാന കാമം.<br>കാമയതേ              | п        | 117        |
|    | 6 | <b>ഏഷസപ്പേശാര ഏ</b> പ്പു സവിജ്ഞ                   | ш        | 325        |
|    | 7 | നാന്താലുജ്ഞം ന ബഹി: പ്രജ്ഞം                       | ııı      | 327        |
|    |   | V. മതെത്തിരീയോ_<br>പനിഷത്.                        |          |            |
| 1  | 8 | ഓമിതിഇവുമ ഓമിതീകം സവം                             | II       | 291        |
| II | 1 | ആത്മന ആകാശ: സംജത:                                 | 111      | 393        |
| II | 7 | <b>പോയുളമ</b> ത്ര ആസിച്ച്                         | III      | 412        |
| II | 6 | സോ ƒകാമയത ബേള്മസ്വാം                              | IV       | 635        |
| II | 8 | ൈസഷാ <b>ഞ</b> നന്ദ്രസ്വ മീമാംസാ                   | 10       | 762        |

eno അബന്ധം II—(യടർച്ചം)

|     |     |   | <b>ഈ</b> ള്വ <b>ചര</b> ണം                                                          | ഭാഗം | പറം      |
|-----|-----|---|------------------------------------------------------------------------------------|------|----------|
| 111 |     | 1 | യക്കോ വാ ഇമാനി ഭൂതാനി                                                              | IV   | 767      |
| III |     | 6 | അനന്ദോ ബ്രഹ്മേതി വ്വജാനാത്                                                         | IV   | ,,       |
| V   | i   | 3 | VI. ഒഎതരേയോ-<br>പനിഷത്.<br>കോയമാത്മേതി വയമുപാസ്തവേ<br>VII. മമാന്മോഗ്വോ-<br>പനിഷത്. | IV   | 583      |
| 1   | ix  | 1 | അസ്വ ലോകസ്വ കാ ഗതിരിത്വാ<br>കാശ ഇതി                                                | III  | 411      |
| III | xiv | 1 | <b>ഞാറ്റോ</b> ഇല് <b>കൂത്</b> മനാം പ്യായം അം                                       | II   | 167      |
| IV  | iii | 1 | വ <b>ാ</b> യു <b>വാ</b> വ സംവർഗ്ഗോ                                                 | III  | 410      |
| I۷  | iii | 2 | യോ <i>f</i> പ <b>ഉച്</b> ഛ്ഉക്യു <b>ന്റി</b>                                       | III  | ,,       |
| VI  | ii  | 1 | സ ചോപ സോമപ്പേടമഗ്ര ആസിത്                                                           | III  | 413      |
|     |     |   |                                                                                    |      | <u> </u> |

XXV അനുബന്ധം II—(ഇടർച്ചം,)

|           |       | <b>ത</b> ളചരണം                              | ഭാഗം         | a-lo:      |
|-----------|-------|---------------------------------------------|--------------|------------|
| VI xiv    | 2     | <b>ആചാ</b> യ്ൂവാൻ പ് <b>ബ</b> ഷോ വേദ        | E j          | <b>4</b> 2 |
| VII i     | 1     | അധീഹി ഭഗവ ഇരിഹോപസ<br>സാ <i>ദ</i>            | <br>  V]     | 774        |
| VII       | 1-2-3 | തരതി ശോകമാത്മവിത്                           | 1            | 48         |
| VII viii  | 7     | സ യ ഏഷോƒണിളമെതലാത്ത്വം                      | v            | 567        |
| VII xxiii | 1     | യോചൈ ഭൂമാ അത്സുഖം                           |              | 36         |
| VII xxiv  | 1     | യത്രനാനൃത് പശൃതി നാനൃക്ത്യ I<br>ണോതി I<br>I |              | 335<br>392 |
| VII xxv   | 2     | ആ െ ∞മവാധസ്താദാത്മോപരി<br>ഷ്ടാത് [          | v            | 776        |
| VILxxvi   | 1     | തസ്വ ഫ വ <b>ാ</b> ഏതമെസ്വവം<br>പശ്വതഃ [     | v            | 77         |
| VII xxvi  | 2     | തമേഷ സ്റ്റോകോ ന പശ്വോ മൃത്വം<br>പശ്വാതി [   | $\mathbf{v}$ | 777        |
| VIII vii  | 1     | യ ആതമാ <i>ട്</i> പഹതപാപ് <b>മാ</b> I        |              | 48         |

xxvi അനുബന്ധം II—(ഉടർച്ച.)

|              |             |    | <b>ഞ</b> ള്വചരണം                            | ഭാഗം | പുറം        |
|--------------|-------------|----|---------------------------------------------|------|-------------|
|              |             |    | VIII. ബൃഹദാ <b>രണ്വ</b> .<br>കോവനിഷത്.      |      |             |
| 1            | i <b>v</b>  | 10 | ബ്രഹു വാ ഇദമഗ്ര അസീത്                       | IV   | 587         |
| $\mathbf{H}$ | iγ          | 5  | സ ഛോവിച അരേപതുടകമോട                         | III  | 508         |
| IV           | iii         | 32 | <b>ഏ</b> ഷോ <i>f</i> സ്വ പരമ <b>ആ</b> നന്മു | ΙV   | 768         |
| VI           | iv          | 5  | അശ്രോഖലാാഇ: കാമമയ ഏവ                        | II   | 166         |
| IV           | ▼ ,         | 6  | <b>ഞ്ഞോ വാ അരേ ജങ്ങുവി</b>                  | IA   | 653         |
| 7            | v           | 1  | <b>ആപ ഏ</b> വേദമഗ്ര ആസു:                    | t 11 | 409         |
| V            | <b>v</b> ii |    | യ ആത്മനിതിഷ്ഠൻ (മാജ്യ <b>ജിന)</b>           | ſV   | 63 <b>6</b> |
|              |             |    | X. ശേചതാശച <b>രം</b><br>രോപനിഷത്.           |      |             |
| 11           |             | 17 | യോ ദേവാം <b>ƒഗനാ</b> യോ <b>ƒച്സ</b>         | I    | 1           |
| III          |             | 14 | സഹസ്രജീർഷാ പുരുഷഃ                           | III  | 316         |
| Ш            |             | 15 | പുരുക്ക ഏവേദം സവം                           | III  | 7)          |
| III          |             | 16 | സവ്തഃ പാ <sub>ണ</sub> ി പാളം തത്            | III  | . 23        |

യായകാണം II—(മലുക്കം) XXAii

|    |    | <b>ണു</b> ള്വചരണം                      | ഭാനം | പുറം        |
|----|----|----------------------------------------|------|-------------|
| IV | 10 | മായാം ഇ പ്രകൃതിം വിള്യൂമത്             | ш    | 325         |
| V  | 9  | വ <b>ാലാഗ്ര</b> ശതഭാധസ്വ               | IV   | 635         |
| VI | 8  | ന തയ്യകായ്ക്കാരണം ച വിള്യത             | III  | 308         |
| VΙ | 9  | നതസ്വകശചിത് പതിരസ്തിലോകേ               | III  | 309         |
| 1V | 11 | <b>ഏകോടടും സവുഭു</b> യേഷു <b>വ്രഡഃ</b> | III  | 308         |
| VΙ | 13 | നിഃതൃ നിതൃാനാം ചേതനശേഖത<br>നാനാം       | ŢŢ   | 30 <b>3</b> |
|    |    | X. നാമായണോപനിഷത്.                      |      |             |
|    | 2  | <b>അഥ</b> നിത്വോ നാമെയണാ               | III  | 341         |
|    |    | XI ഇപാഭചിഭ്രതിമഹാ<br>നാരായണോപനിഷത്.    |      |             |
| VI | 6  | അസ്വള്വം മാണ്ഡസ്വ സമന്ത <i>ം</i> :     | III  | 317         |
|    |    |                                        |      |             |

xxviii അനുബസും I[—(മടംം്ചം.)

|    |    | <b>ബ</b> ് ളി ചരണം                         | ഭാഗം | <b>~10</b> ° |
|----|----|--------------------------------------------|------|--------------|
|    |    | XII. <b>കൈ</b> വല്യോപനിഷത്.                |      |              |
| П  | 6  | അ <b>ചി</b> ന്ത്വമവ്വക്തമനന്ത്ര <b>പ</b> ം | III  | 340          |
|    | 7  | ഉമാസമായം പരഭമശ്വരം[ലൂളം                    | III  | 97 ·         |
|    | 16 | യത്പരം ബ്രഹ്മ സവാതമാ                       | IA   | 691          |
|    | 17 | ജാഗ്രമ്സാപ്നസഷുപ്പ <b>ുദി</b><br>ലപഞ്ചം    | IV   | <b>3</b> 7   |
|    | 18 | ത്രിഷ്ട ധാമസ യല് ഭോഗ്വം                    | IV   | ,,           |
|    | 19 | മയ്യേവ സകലം ജാതം                           | IV   | 79           |
| II | 1  | അണോരണീയാനഹമേവ തജ്ചത്                       | IV   | ,,           |
|    |    | XIII. മാമപ്പുപ്താപിനു_<br>പനിഷത്.          |      |              |
| 1  | 6  | ര <b>മന്തേയോഗ</b> ിനേ <i>ട്ട്</i> നന്തേ    | III  | 542          |
| I  | 7  | ചിന്മയസ്വാഭചിതീയസ്വ                        | III  | 372          |
|    |    |                                            |      |              |

www.m. II – (ഇടർച്ച.)

|     |       | <b>ഞ</b> ള്വരണം                                 | ഭാഗം | പറം         |
|-----|-------|-------------------------------------------------|------|-------------|
|     |       | XIV. തേജോ <b>ബി</b> ന്ദു –<br>ചനിഷത്.           |      |             |
| III | 1-7   | <b>പര</b> ം ബ്രഹ്മസചത്രപോഹം                     | IV   | <b>7</b> 52 |
| V   | 89-91 | <b>ദേഹോഹ</b> മിതി സങ്കല്പം                      | 1V   | 749         |
| VI  | 38-40 | ജീവ ജീ.വ സഭാ ഇഹ്മ                               | IV   | 701         |
|     |       | XV. മമോപനിഷത്.                                  |      |             |
| II  | 38    | <b>ഒശ്വ</b> ം നാ <b>സ്ക്രീ</b> തി <b>ബോഡേ</b> ന | ΙV   | 707         |
| IJ  | 39    | അശേഷേണ പരിത്വംഗോ                                | IV   | •,          |
| VI  | 67-72 | അന്തു സന്ത്വക്തസവാശോ                            | IV   | 709         |
|     |       | XVI. വരാഹോപനിഷത്                                |      |             |
| 1V  | 34-42 | മൂക്താ<br>വാഗുള്ളവാപി                           | IV   | 729         |

XXX അനുബന്ധം **I[—(ഇടർ-ലം,**)

|    |             | <b>ആ</b> ള്യച <b>്</b> ണം                 | ဧာတ | പുറം |
|----|-------------|-------------------------------------------|-----|------|
|    |             | XVII. അമുതബിന്ദു-<br>പനിഷത് (ബ്രഹ്മബിനും) |     |      |
|    | 1           | മുനാ ഹി ഭിവിധം പ്രേഷ്ടം                   | II  | 199  |
|    | 2 <b>-5</b> | മന ഏവ മനുഷ്യാണം കാരണം                     | IV  | 794  |
|    |             | XVIII. അ <b>ന്ന</b> പൂണ്ണോ _<br>പനിഷത്.   |     |      |
| ΙV | 14          | <i>ല</i> ിപിധശ്ചിത്തനാശോƒസ്തി             | IV  | 831  |
| IV | 17          | മൈ <b>ത്യ</b> േടിഭിർഗുടെണയ്യുക്തം         | IV  | "    |
| IV | 18          | സത്രപോട്ടികസൗ മനോനഭശോ                     | IV  | ,,   |
| IV | 21          | ചിത്തനാശേവിത്രപാച്ചേ                      | IV  | ,,   |
|    |             |                                           |     |      |
|    | ] !         |                                           |     |      |

 $\mathbf{x}\mathbf{x}\mathbf{x}\mathbf{t}$ 

## അനബന്ധം III-ഗീതാത്ഥസംഗ്രഹത്തിൽ ഉദ്ധരിച്ചിട്ടുള്ള പ്രമാണ മൃശാകങ്ങളുടെയും വാക്വങ്ങളുടെയും അനാക്രമണിക.

|   | സേംബ്ബ | <b>ൈ</b> ള്വച <b>ര</b> ണം              | ഭാഗം | പ്റം |
|---|--------|----------------------------------------|------|------|
| 1 |        | I. വിവേകചൂ <b>ഡാമ</b> ണി.              |      |      |
|   | 18     | സാധനാന്വൃ <b>ത</b> ച <sub>ത</sub> ചാരി | IV   | 670  |
|   | 19     | <b>ആദൌ</b> നിച്ചാനിത്വവസ്ത             | IV   | ,,   |
|   | 20     | ശമാദിഷ ഡ് കസസ ത്തി <b>ഃ</b>            | IV   | , ,, |
|   | 21     | <b>സോ</b> യം നിത്വാനിതൃവസ്ത            | IV   | ,,   |
|   | 22     | <b>കോ</b> ദി <b>ബ്രഹു</b> പയ്യാന്ത     | IV   | "    |
|   | 23     | സപ്പഭക്ഷി ധൃ <b>മാ</b> മാചന്താ         | IV   | "    |
|   | 24     | ഉ ഭയേഷാമിന്ദ്രിയാണാം                   | IV   | 37   |
|   | 25     | <b>സഹ</b> നം സവ്ട്രബോനാം               | IV   | "    |
|   | 26     | രാണ്ട്രധി തമോയിക                       | IV   | 97   |
| , | 27     | സമൃ⊄ാസ്ഥപേനം ബൂദ്ധേഃ                   | IV   | >>   |

aonanamo III—(മടർച്ച.)

| <b>ഗ്ലോ</b><br>സംജ്വ | <b>ആ</b> ള്വമണം                   | ഭാഗം | പുറം         |
|----------------------|-----------------------------------|------|--------------|
| 28                   | അഹങ്കാരാളി കോറന്താൻ               | IV   | 670          |
| 32                   | മോക്ഷകാരണസാമഗ്ര്വാം               | III  | 5 <b>0</b> 3 |
| 33                   | സപാ <b>യമ</b> തയ <b>മ</b> യയായ    | III  | ,,,          |
| 34                   | ഉ - സീദേദ ഗുരും പ്രാജ്ഞം          | 1    | 42           |
| 39                   | ശാന്താ മഹാന്തോ നിവസന്തി<br>സഹ്തോ  | I    | 38           |
| 110                  | അവ ക്തനാ മ്ലീപരമേശശക്തിം          | IV   | 719          |
| 124<br>125           | 80%                               | III  | 424          |
| 127                  | അസ്തി കശ്ചിത് സ്വയം എനിത്വം       | []   | 153.         |
| 147                  | ബീജം സംസൃതി ഭൂമിജസ്വ              | IV   | 800          |
| 151                  | <br>  കോഴെശരന്നമയാചെല്പും         | IV   | 684          |
| 152                  | ത <b>ച്</b> ചെമവാമാപനയെ സമ്വക്    | IV   | "            |
| 158                  | <b>പഞ്ചാനാമപി</b> കോശ <b>ാനാം</b> | IV   | ,,           |

xxxiii അനബന്ധം III—(മടർച്ച.)

|             | പ്പേറാക<br>സം ഘ | <b>ആള്</b> ചരണം                                   | ഭാഗം | പുറം       |
|-------------|-----------------|---------------------------------------------------|------|------------|
|             | 154             | ആത്മാനാത്മവിധേകം: കത്ത<br>പ്രോ                    | I    | 50<br>684  |
|             | 155             | മുണ്ടോടിക്കീകാമിവ ഒശ്വവഗ്ഗാത്                     | IV   | 685        |
|             | 162             | <b>ടേ</b> ഹോഹമിത്വേവ ജഡസ്വ ബുജ്യിഃ                | IV   | 612        |
|             | 244             | ഐക്വം നയോർചക്ഷിതയോ:                               | IV   | 593        |
| ,<br>(1     | 250             | സ ദേവ <b>ദത്തോ</b> (യമിതിഹ                        | IV   | <b>599</b> |
|             | 251             | സം <del>ലക്ഷ്യ</del> ചിന്മാത്രതയാ                 | IV   | . 23       |
| #<br>6<br>5 | 279             | തമോ ഒചാള്വാം രജഃ സതചാത്                           | II   | 183        |
|             | 299             | ന <b>ന്ത്വന്ദേ</b> പ്രതിബന്ധാം                    | I    | 89         |
|             | 300             | യാവത്സ്വാത്സചസ്വ സംബച<br>സേധാ                     | I    | "          |
|             | 303             | ബ്രഹാനന്ദ്രണിധിഃ                                  | III  | 560        |
| :           | 356             | ശാଃന്താ <b>ഒാനത</b> െ പേരമൂപേരതം ഭ                | IV   | 721        |
|             | 361             | അതീവ സൂഷ്ട്രം പരമാ <b>ത്മ</b> തത്വം               | IV   | "          |
|             | 369             | ഏകാന്ത <b>സ്ഥി</b> തിരി <b>ന്ദ്രിയോ</b> പരമ<br>ണേ | 11   | 304        |

2421

xxxiv അനബന്ധം III—(ഉടർച്ചു.)

| ശ്ലേദ് | ണുളിചരണം                                   | <b>6</b> 0T0 | 2400 |
|--------|--------------------------------------------|--------------|------|
| 395    | വകരെവ്വം കിമ വിളൃതേ∱ത്ര ബ<br>ഹലധാ          | IV           | 738  |
| 454    | പ്രൂരും ബലവത്തരം                           | 11           | 230  |
| 479    | വേളത്തെസിലാം അനിരുക്കിം                    | IV           | 588  |
|        | II. ആത്മബോംധം.                             |              | •    |
| 2      | ബോഡോ ന്യിസംസധേരളോ കി                       | I            | 7    |
| 5      | അ ജ്ഞാനകലുക്കും ജീവം                       | I            | 8    |
| 14     | <b>കുന</b> ാള്വവിളൂം <del>f</del> നിവാച്യാ | II           | 123  |
|        | III, സവ്വേദ•ന്ത സിദ്ധ•ന്ത<br>സംഗ്രഹം.      | )<br>;       |      |
|        |                                            |              |      |
| 270    | ഭവാനനാത്മനോ ധമ്മാൻ                         | I            | 49   |
| 773    | നഹി രചം ജേഹോസൗ                             | II           | 154  |
|        | IV. വാക്യവൃത്തി.                           |              |      |
| 32     | യജ്ജ്ഞാനാത് സവ്വിജ്ഞാനം                    | IV           | 597  |

XXXV അനുബന്ധം \_\_\_\_\_(ഇടർച്ച.)

|    | സം ബ്വ | <b>ങ്</b> ള ള്വചരണം                      | ഭാഗം | പ്റം |
|----|--------|------------------------------------------|------|------|
|    | 47     | മാനാന്തരവിരോധേ തു                        | IV   | 598  |
|    | 48     | യമ്ത <b>ാമ</b> ഹിദ്വേനദേ <b>ഴി</b> ഷ     | IV   | "    |
|    |        | V. ടക്ഷിണാമുത്തിസ്സോത്രം.                |      |      |
|    | 1      | വിശ്വം ഒപ്പ്പ്പെടുശ്വമാനന്നാരീ           | IV   | 756  |
|    | 2      | ബീജസ്വാന്തരിവാങ്കുരോ                     | ш    | 478  |
|    |        | VI. മനീഷാവഞ്ചകം.                         |      |      |
|    | 2      | <b>ബ്ര</b> ദ്ദൈമവാഹമിക്ക ജഗച്ച സക<br>ചം  | IV   | 654  |
|    | 5      | യത് സ് <sup>തു</sup> ഖ്യാംബൂധിച്ചേശലേശതഃ | IV   | 769  |
|    |        | VII. ശിവാനന്ദലമാരി                       |      |      |
|    | 28     | <b>സാത്രപ</b> ്വം തവ <b>പുജനേ</b>        | IV   | 806  |
|    | 61     | അ കോലം നിജബീജസന്തരിം                     | III  | 491  |
|    |        | VIII, സൂയ്യ <b>ഗ</b> ീത.                 |      |      |
| 11 | 17-22  | ന ജ്ഞാദനന വിനോപാസ്ക്കിദ                  | I    | 5    |

കായബന്നം III—(മ്≥ുപ്-) xxxi

|       | സം <b>ച</b> ്ച | <b>അ</b> ള്വരണം                                                                    | <b>සාග</b> ං | പുറം       |
|-------|----------------|------------------------------------------------------------------------------------|--------------|------------|
|       |                | IX. രാമഗീതാ ( <b>അദ്യോത്മ</b><br>രാമായ <b>ണാ</b> )                                 |              |            |
|       | 24             | <b>ശ്രേജ</b> ാനചിത്യൂത്തചമസീതി                                                     | IV           | 590        |
|       | 25             | <b>ഞ്ഞു ഒട</b> ു പോദാത്ഥാവഗതി <b>ർ</b> ഹി                                          | IV           | ,,         |
|       | 26             | <b>ച</b> ്ചെ കാക്ഷാഭി                                                              | IV           | 591        |
|       | 27             | <b>ഏകാത്മ</b> കത <b>്വാജ്ജഹ</b> തി                                                 | IV           | ,,         |
|       | 58             | ് യാവന്ന പൃശ്വദമിലം                                                                | III          | 374        |
| III х | 20-31          | ആരണ്യകാണ്ഡം<br>(അല്യാത്മരാമായണം.)<br>പംസൂച സ്ത്രീതച വിദശക്കോ വാ<br>മക്തിരോ സനിയിതം | III          | 535<br>536 |
|       |                | X. പഞ്ചദശ $)$ .                                                                    |              |            |
|       | 27             | <b>ദിധാ വിധായ ചെ</b> ®കെകം                                                         | III          | 406        |
| VIII  | 90             | ∙• അനിാഹിയ≀രേഗാ കി                                                                 | п            | 285        |

<sup>അരനുവസം</sup> III—(മേടർച്ചം)

|     | ഗ്ലോക<br>സംജ്വ                | ആള്വാണം                                    | <b>6</b> 000° | ન <b>ઃ</b>   |
|-----|-------------------------------|--------------------------------------------|---------------|--------------|
| VII | 91                            | ബൂലിതത്സ്ഥചിദാഭാംസൗ                        | II            | 285          |
| VII | $\stackrel{1}{\downarrow}$ 92 | മ്പ്യഹ്മണ്യജ ഞാനന∙ശായ                      | II            | ,            |
|     |                               | XI. സവ്ദർശനസംഗ്രമം.                        |               |              |
|     | <b>പുണ്ട</b>                  |                                            | IA            | <b>6</b> 16  |
|     | ചാവ്ഠകു                       | <b>ഒരു ചോകാദം ഹി ചാവാക</b> സ്വ<br>ഭചഷ്ടിതം | IV            | 7 <b>5</b> 1 |
|     |                               | XII. ഉത്തരഗീത.                             |               |              |
| I   | 37                            | ഉൗർ <b>ഭ</b> വപൂണ്ണമധഃപൂണ്ണം               | IV            | 75 <b>5</b>  |
| I   | 38                            | സ <b>പ്പെ</b> ണ്ണം സ ആ ത്മേതി              | IV            | ,,           |
| II  | 2                             | യഥാ ജലം ജലേ ക്ഷിച്ഛം                       | IV            | 702          |
| II  | 3                             | ജീവേ പരണേ താദാത്മ്വം                       | IV            | ,,           |
| II  | 5                             | ജ്ഞാ <sup>ര</sup> നന ഭീചിതേ ദേഷോ           | IV            | ,,           |
| II  | 44                            | അഹാ ഇപ്പോതി നിയതം                          | IV            | "            |

an സംബന്ധം III—(മടർച്ചം.)

|                           | ശ്ലോക<br>സം <b>ച</b> ്വ                       | <b>®</b> ള്വരണം                               | ഭാഗം      | <del>مار</del> ە |
|---------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------|------------------|
| 1                         |                                               | XIII. യോഗവാസിഷ്ഠം                             |           |                  |
| III ix                    | 14—15                                         | <b>ജീ</b> വന <b>ൂക്തപദം</b> തൃക്ത <b>ാ</b>    | 10        | 833              |
| V                         | 18—6                                          | ഇമം വിശാപപരി <b>സ്പന്ദം</b>                   | IV        | 827              |
| v                         | 43—10                                         | നാവി ചാരവതോ ജ് ഞാനം                           | I         | <b>4</b> 4       |
| V                         | 62 6                                          | നിത്വ <b>ം പ്രബ</b> ദ്ധച <sup>ിത്താ</sup> സ്മ | IV        | 827              |
| 17                        | $\begin{bmatrix} 2\\199 & 3\\4 \end{bmatrix}$ | <b>സോകാ</b> നാദേഗദേജ്ബ ദേവ                    | IV        | 15               |
| XVIII                     | 20-23                                         | ബദന്ധാ ഹി.വാസനാബദന്ധാ                         | IV        | 793              |
| XXVIII                    | 110<br>119                                    | യാവദ്ധിഷീനം ന മൗനാ                            | II        | 281              |
| $\mathbf{v}_{\mathbf{I}}$ | 108-20                                        | ആനാനോയൈവ ഭൂതാനി                               | III<br>IV |                  |
| V                         | 5. 5.                                         | <b>ശാസ്ത്രസജ്ജന</b> സത് കായ്യ                 | I         | 44               |
|                           |                                               | XIV. വിഷ്ണപരാ <b>ണ</b> ം.                     |           |                  |
| I iii                     | 8—28                                          | കാഷ്യാ പഞ്ചദശാഖ്യാതാ                          | III       | 442<br>443       |

xxxix അനുബന്ധം [11—(മടർച്ച.)

|               | ജ്ജോക<br>സംഖ്യ | ണൂളെ ചരണം                               | ളാന്റം | പുറം         |
|---------------|----------------|-----------------------------------------|--------|--------------|
| II vii        | 16—19          | പാദഗാളം ഇയര് കിഞ്ചിത്                   | III    | 459          |
| III i         | 5-6-7          | അതിതാനാഗമാസീഹ                           | III    | 441          |
| IV v          | 66             | <b>യത്ത</b> ദവൃക്തമജരം                  | IV     | 605          |
| Vl vii        | 53             | പ്രത്യസ്തുമിതഭേദം യത്                   | IV     | "            |
|               |                | $\mathrm{XV}$ . വിഷ്ണഭാഗവതം.            |        |              |
| VIII jij      | 3              | യസ്സിന്നിദം യത്യമ്മദം                   | III    | 5 <b>2</b> 4 |
| XI ii         | 45—57          | സവ്ഭതേഷുയ: പെ <b>ടു</b> ത്              | 111    | 497          |
|               |                | XVI. ടേവീഭാഗവതം.                        |        |              |
| l <b>x</b> ii | 7              | സംഘ്യാ ചേദ് രജസാമസ്സി                   | II     | 317          |
| IX ii         |                | പാതാളാള് ഇവ് മലോകാന്തം                  | II     | 456          |
|               | 12-15          | XVII. അഗ്നിപരാജനം.                      |        |              |
|               | 372<br>4—7     | <b>ഭ</b> തധ <b>ിഡ</b> ാ ഫ്വഹിംസാ സ്വാത് | I      | I 245        |

xl അനുബന്ധം III—(മടർച്ചം)

|             | സം <b>ല്യ</b><br>സേം <b>ല്യ</b> |                                            | <b>ေ</b> းတ <sub>ေ</sub> | പ്റം       |
|-------------|---------------------------------|--------------------------------------------|--------------------------|------------|
|             |                                 | XVIII. വായുപുമാണം.                         |                          |            |
| 104         | 3 <b>9—4</b> 3                  | രജ്ജാവഹിർമംരൗ വാരി                         | IV                       | 506<br>607 |
|             | :                               | XIX. സാംഖ്വസുത്രം.                         |                          | 001        |
| 1           | 61                              | സത്വര <b>ജസ്ല</b> മസാം സാള്വാവ <b>സ്ഥാ</b> | ш                        | 398        |
|             |                                 | $XX$ . യോഗസൂ $oldsymbol{\omega}_o$ .       |                          |            |
| I           | 24                              | ക്ലേശകമ്മ വിപാകാശ ഉയേട്ട                   | 111                      | 417        |
| I           | , 25                            | തത്ര നിരതിശേയം                             | III                      | "          |
| 1           | 27                              | സ <b>പൂവേ്</b> ഷാമപി                       | Ш                        | 79         |
| <b>1</b> 11 | 1                               | <b>ദേശബന്ധമ്പിക്ക</b> സ്വ ധാന്തോ           | IV                       | 698        |
| III         | 2                               | തത്ര പ്രതൃദൈയകതാനതാ                        | IV                       | "          |
| III         | 3                               | തമേവാക്കമാത്ര നിക്കാസം                     | IV                       | •9         |
| <b>II</b> I | 4                               | ത്രയമേകത്ര സംയമു                           | IV                       | <b>,</b> , |

ത്തത്തസം III—(ഇടർച്ച.)

|               | ഭ <b>ഗ്രാ</b> ക<br>സം <b>ച്ച</b> | <b>ആ</b> ളുചരണം                    | <b>೯</b> ೦೦೦ -      | പറം         |
|---------------|----------------------------------|------------------------------------|---------------------|-------------|
|               |                                  | XXI. ഇവമനുത്രം.                    |                     |             |
| III i         | 1                                | ത <b>ദന്ത</b> രപ്രതിപഞ്ഞെ <b>ൗ</b> | IV                  | 786         |
|               |                                  | XXII. നാരളഭക്തിസുത്രം.             |                     |             |
|               | 1 – 6                            | അഥാതോ ഭക്തിം വ്വാഘ്യസ്വോമു         | III                 | 496         |
|               | 2                                | സാ തചസ്സിൻ പരമപ്പേമ <b>ത്ര</b> പാ  | ш                   | 50 <b>6</b> |
| )<br>}        |                                  | XXIII. ശാണ്ഡില്വഭക്തി<br>സൃത്രം.   |                     |             |
|               | 2                                | സാ <b>പരാനുരക്തിരിശചരേ</b>         | III                 | 496<br>506  |
|               |                                  | XXIV. മഹാഭാരതം.                    |                     | 000         |
| താന്തി        |                                  | ധാരണാഭധർമ്മമിതൃാളാട                | المالة مستوارين ورا |             |
| 199           | 24 - 25                          | യഥാ യഥാ കർമ്മഗുണം ഫലാബ്            | 11                  | 163         |
| രോന്തി<br>296 | 12                               | നുബീജാജ്ജായതേ കിഞ്ചിത്             | II                  | 169         |

xlii അനുബന്ധം III—(ഉടച്ചം)

|    | ഗ്ലോക<br>സംജ്വ | <b>ക</b> ളിചരണം                       | ළාගාං | പറം |
|----|----------------|---------------------------------------|-------|-----|
|    |                | XXV. മധ്യസൂദനസരസചതി<br>ഗീതാഭാഷ്വം.    |       |     |
|    |                | സേച്ചിദാനനുതുപം തത്                   | I     | 10  |
|    |                | XXVI. ഐതരേയബ്രാഹമ<br>ണം-സയനമാഷ്വം.    |       |     |
| II | 3, 2           | സച്ചിഭാനന്ദ്രപേസ്ത്ര ജഗത്കാര<br>ൺ ത്യ | II    | 161 |
|    |                | XXVII. മഹാസങ്കല്പം.                   |       |     |
|    |                | ത്രീഭഗവതഃ അഭിവിഷ്ണോ:                  | III   | 318 |
|    |                | XXVIII- വിഷ്ണസ്ഥത്ര<br>നാമധ്വാനം.     |       |     |
|    |                | ശാദ്താകാരം ഭൂജ <b>ഗ</b> ശയനം          | III   | 341 |

## ഗിതാത്മസംഗ്രഹം. വിഷയസൂചി.

| വിഷയം                                                |             | <b>£</b> \$00° | പറം                                     |
|------------------------------------------------------|-------------|----------------|-----------------------------------------|
| <b>അഡ</b> ിതതചം                                      | ·           | III            | 402,409                                 |
| <b>അ</b> ജഹല്ല ക്ഷണ                                  |             | IV             | 595                                     |
| അള്ളുന ഉൻറ. അപ്പേ <b>ക്കു</b>                        |             | I              | 27                                      |
| അത്തുനാൻറെ ഇതുവരണം                                   |             | I              | 32                                      |
| അ <u>ത്</u> തുനേദൻറെ ഉൽകൃഷ്യനില                      | ^ • •       | 1              | 33                                      |
| യിടതുടെ മു <b>ഴവാ</b> ടിവ്<br>അത്തുവാധും അസൈസ്റ്റ്വാ | •••         | 1              | 62                                      |
| <b>അർത്ഥാർത്ഥി</b>                                   |             | 111            |                                         |
| <b>അ</b> ദൈചതസി <b>ക്സാന്തം</b>                      | • • •       | IV             | 525<br><b>6</b> 36- <b>6</b> 5 <b>4</b> |
| അഹംബുദ്ധി                                            | •••         | IV             | 639                                     |
| ജീവംതമ പരമാത്മസംബന്ധം                                | •••         | IV             | 641                                     |
| ജീവ <b>ന്ദാ</b> രുടെ <b>ഏക</b> ത <b>ാം</b>           |             | ΙV             | 643                                     |
| പരമാതമാ വിനെറ സമ്മാതീതമ                              | <u>ാ</u> വം | IV             | 644                                     |
| പരമാത്രമാവിനെ® ഏകതച <b>ദർ</b> ാ                      | രനം         | IV             | 645-646                                 |

ii വീഷയസൂചി—(ഇടർച്ചു.)

| വിഷയം                                       |       | <b>€</b> 0 <b>∅</b> • | പുറം              |
|---------------------------------------------|-------|-----------------------|-------------------|
| <b>അ</b> രക <b>ള്വതാണ്ട</b> ാനാഭവം          | •••   | IV                    | 744               |
| അ <b>ച്യ</b> ാ <b>ടെ</b> വിള്യ              | • • • | I                     | 42                |
| <b>അനുഭ</b> വവാക്വം                         | ***   | IV                    | 566,586,<br>587   |
| <b>അന്നമയഭകാടും</b>                         | •••   | II                    | 120               |
| അന്തു കരണം                                  | ***   | II<br>III<br>IV       | 404-405           |
| <b>അപ്പ</b> തചം                             | •••   | III                   | 402               |
| <b>അ</b> പരാപ്രകൃതി                         | •••   | 111                   | 329,3 <b>77</b> - |
| <b>അ പരോക്ഷ</b> ഇണാനം                       | •••   | IV                    | 754               |
| അഭ്യാസം                                     |       |                       | 271               |
| അയമാത്താ ബ്രഹ്മ                             | ••    | . I <b>V</b>          | 584               |
| <b>അ</b> വതാര <b>ങ്ങ</b> മം                 | ••    | . 111                 | 345               |
| ബാവത≋ർങ്ങളുടെ കാലവും<br>അവത≋ർങ്ങളുടെ കാലവും | ***   | III                   | 368               |

iii വികയസൂചി—( ഉടർച്ച .)

| വിഷയം                      |       | <b>6</b> 0 <b>0</b> 00 | <del>04</del> 00       |
|----------------------------|-------|------------------------|------------------------|
| അസിപദം                     |       | IV                     | 689                    |
| <b>അ സ്തേ</b> യം           | • • • | II                     | 243                    |
| അഫടകാരം                    | •••   | 1                      | 88-90                  |
| ൺഫങ്കാമതത <b>ാം</b>        |       | III                    | 559<br>401             |
| അഹംബ്രഹ്മാസ്മി             | • • • | ΙV                     | 586-587                |
| അഹം <b>ബുജ്യി</b>          | •••   | IV                     | <b>617,628,</b><br>639 |
| അഹിംസാ                     | •••   | 11                     |                        |
| <b>ൺ</b> കാശം              | •••   | 111                    | 393,401<br>411         |
| <b>ആഗാ</b> മികർ <b>മാം</b> | •••   | 1I<br>I V              | 228                    |
| ആഗ്രഹം                     | • ^ • | II                     |                        |
| <b>சை. பாக்</b> ஸ்         | • • • | III                    | 3                      |
| <b>ആത്മ</b> ജ്ഞാനം         | •••   | 1                      | 44,60                  |
| ആരുമളർശനം                  |       | II                     | 281                    |
| ഞ്ഞത്മനിഷ്യൻ               |       | īv                     | 787 <b>-7</b> 88       |
| <b>ഞ ത്മ</b> വിശചാസം       | • •   | I                      | 61                     |

iv യിഷയസൂചി—(ജടർച്ച.)

| വിഷയം                     |       | ഭാഗം           | a.j.o.             |
|---------------------------|-------|----------------|--------------------|
| <b>ക്ക</b> ത്മാനുഭവം      | R⊹o   | IV             | 744-761            |
| <b>ഛ തമാനാതമ</b> വിവേകം   |       | II             | 128,129,<br>278    |
| ത്ത്രത്തേദാ ലാ രണം        | ٠     | II             | 68 <b>4</b><br>273 |
| ആത്മാവിൽ സവിഒര്ശനം        | •     | IV             | 693                |
| ആദികാരണം                  | • • • | III            | 391<br>408-412     |
| <b>ഞ്</b> നനുപ്പു)        |       | I<br>III<br>IV | 564                |
| ങ് <b>തുനങ</b> മയ©കോകാം   | • • . | II             | 116,123            |
| හැතු ©ා සිට∟ට ∰ො          | •••   | III            | 395-471            |
| <b>ആ</b> സനചിധി           | • • • | 11             | 246                |
| ആഹാരപ <b>ദാർമ്ഥങ്ങ</b> റം | ٠•.   | 1              | 71-79              |
| സാഴചികം                   | •     | 1              | 71                 |
| രാജസം                     | • • • | I              | 72                 |
| താമസ∙<br>•                | •••   | Į              | 73                 |

V വിഷയസൂചി—(ഇടർച്ച.)

| വിഷയം                              |             | <b>€</b> 0Ø• | a.J.O.3                         |
|------------------------------------|-------------|--------------|---------------------------------|
| മത്ത്യ വം മാംസ്വം                  | •••         | 1            | 74-78                           |
| ലഹരിവസ്തുക്ക <b>്</b>              | • 4 -       | 1            | 4-79                            |
| സ്പ്പ <b>ാ</b> ഹാരം                | -05         | 1            | 75 <b>-76</b>                   |
| മിത≋ാവം                            | 3 2 3       | II           | 251                             |
| නු ලිටි කු <b>සෙරං</b>             | <b>e</b> će | IV           | 683                             |
| ഇന്ദ്രിയങ്ങളും ഈ ഹാരവും            | ٠           | 1            | 79                              |
| ഇന്ദ്രിയങ്ങളും മിവേകവും            | •••         | 1            | 80                              |
| ജ്ഞാനേന്ദ്രിയ <b>പോ</b>            | •••         | 11           | 110-116-<br>121-122-            |
|                                    |             | III          | 126-127<br>395                  |
| <b>ക</b> േമ്മന്ദ്രിയ <b>ങ്ങ</b> ഗം | ••          | III          | 116-120                         |
| ഇന്ദ്രിച്ചനിഗ്രഹം                  | ٠           | lI II        | 260-267                         |
| <b>ഇ</b> ച <b>നാ</b> വര <i>ധ്യ</i> |             | III          | 312- <b>323-</b><br>32 <b>7</b> |

vi വിഷയസൂചി—(ഇടർച്ചൂ.)

| വിക്കയം                                   |       | ഭാഗം | പുറം                     |
|-------------------------------------------|-------|------|--------------------------|
| ഇഴുങ്ങളും ക്കിധാനം                        | ***   | II   | 244                      |
| ഇ <b>ഴശ</b> ചരസ : <del>ക്കോ</del> ത് കാരം | ٠     | 11   | 303-305                  |
| ഇത്തമാഹ് രം                               | •••   | I    | 71                       |
| ഉക്കുമയാനം                                | •••   | 11   | 157                      |
| ഉ സ്തമ <b>േക്തി</b>                       |       | 111  | 496-502                  |
| ള പനിഷ <b>ത്തു ക 0</b> ം                  | • • . | 1    | 47-48                    |
| .ഉചനിഷത്തുകളം ഗീതയം                       | •0.   | IV   | 833                      |
| .ഉപഃധിശ്ശജ്വി                             |       | 11   | 103,140                  |
| ഉപാഭാനകാരണം                               | ٠     | 111  | 329-331                  |
| .ഉപടസന                                    | ••.   | III  | 370,372                  |
| <b>പ</b> രികോപാസന                         | • • • | Ш    | 542-543                  |
| <b>മേ</b> വോപാസന                          |       | 111  | 544                      |
| മാതചി⊛്കാ⊷ാസന                             |       | III  | 544-545                  |
| ഉൽകൃഷ്ട്രക്കുറിയും ജ്ഞാനവും               | •••   | 1V   | <b>65</b> 3 <b>-</b> 654 |

vii വിഷയസൂ**ചി—(യുടർച്ച**∙)

| വിഷയം                         |       | 🗷 ၁ဟာ | <del>~10•</del>  |
|-------------------------------|-------|-------|------------------|
| ട്രകിയ <b>ടുന്ന</b> ം         | •••   | 1     | 57               |
| <b>ஃ</b> சு ச <b>ாடிய</b>     | •••   | IV    | 695              |
| ചുകൃം (ജീവാത്മപരമാതമാക്കളുടെ) | •••   | IV    | 599              |
| <b>കർ</b> മ്മം                | •••   | I     | 6                |
|                               |       | II    | 164, 165,<br>169 |
| നിത്വകർമ്മം                   | • • • | ΙΙ    | ,                |
| ആനമിത്തികകർമ്മം               | ٠     | II    | 177              |
| നിഷ്യമാകർമ്മം                 | ٠     | II    | 178              |
| <b>കാ</b> മുകർമ്മം            |       | 11    | ,,               |
| സഞ്ചിതകർമ്മം                  | •••   | 11    | 228              |
| <b>ആ</b> ഗാമികർമോം            |       | 1I    | ,,,,             |
| <b>പ്രാരബ്ധ</b> കർമ്മം        |       | II    | 229              |
| പാപകർമ്മം                     | • • • | 11    | 179              |
| <b>പു</b> ണ്വക <b>ർ</b> മ്മം  |       | II    | 77               |

2421

viii വിഷയസൂചി—(ഇടർച്ചം)

| വിഷയം                                               |       | <b>ောတ</b> ∘ | പുരം                   |
|-----------------------------------------------------|-------|--------------|------------------------|
| മിശ്രകർമ്മം                                         | •••   | II           | 179                    |
| കർമ്മനിയമം                                          | •••   | II           | 163                    |
| കർമ്മങ്ങ <b>ാം</b> കുള്ള അ <b>ച്ചേ</b><br>കാരണങ്ങാം | •••   | II           | 190                    |
| ക <b>ർമ്മബന്ധ</b> നിവ്വ <b>ഞ</b> ി                  | •••   | II<br>TV     | 30 <b>2</b><br>772-788 |
| കർമ്മവും പ്രജ്ഞാവികാസവും                            |       | Ιί           | 198-201                |
| കർ <i>ത്രവ</i> ിധിക <b>ം</b>                        |       | II           | 201                    |
| <b>ക</b> ർമ്മത്തിന്റെ ബന്ധനസച€ാവം                   | •••   | П            | 928                    |
| ക്ക്മെയോഗം                                          | •••   | II           | 206, 215<br>217, 218   |
| ക <b>ർമ്മ</b> യോഗി                                  | • • • | II           | 157                    |
| കർമ്മയോഗിയുടെ നിസ്സംഗത്വം                           |       | 11           | 220                    |
| കർമ്മയോഗിയുടെ ലു <del>ജ</del> ണം                    | ٠     | 11           | 227                    |
| കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങറം                                  |       | II           | 109, 116,<br>120       |
|                                                     |       | III          |                        |

i**x** വിഷയസൂചി—(ഇട**ർച്ച.**)

| വിഷയം                        |       | ഭാഗം | o- <b>;⊙</b> o    |
|------------------------------|-------|------|-------------------|
| <b>ტე</b> დოი                |       |      |                   |
| . <b>ആ</b> ദികാരണം           | •••   | III  | ,                 |
| നിമ <sup>ി</sup> ത്തകാരണം    | •••   | III  | 412, 449<br>23-26 |
| ഉ പാഭാനകാരണം                 |       | Ш    | 329-332           |
| കാ <b>രണശര</b> ിരം           | • • • |      |                   |
| വ്യക്ടികാരണം                 | •••   | II   | 116-117           |
| സമഷ്ട്രികാരണശീരം             | •••   | III  | 323               |
| <u>കൂ</u> ടസ്ഥൻ              | •••   | 11   | 119               |
| കൂടസ്ഥസാ <b>ക്ഷാ</b> ത്കാരം  | •••   |      |                   |
| കോശ <b>ങ്ങ</b> ാം            | •••   | 11   | 115-125           |
| <b>അന്നമയ</b> ുകാ <b>ശ</b> ം | • • • | n    | 119               |
| പ്രാണമയ&കാശം                 | • • • | 11   | 120               |
| മനോമയുകോശം                   | •••   | 11   | 121               |

വിഷയസൂ പി 🗕 (തുടർച്ചം)

| വിഷയം                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ഭാഗം          | <del>പ</del> റം       |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-----------------------|
| വിജ്ഞാനമയാകാശം                                     | e de la constante de la consta | II            | 122                   |
| <b>ആനനുള</b> യികാശം                                | • • .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | II            | 123                   |
| ഗീ <sub>താസി</sub> ലുംന്തം                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | $\mathbf{II}$ | 268-274               |
| ന്ത്യ <sup>യായ</sup> യ <del>്പ് നെയ്യം നട</del> ്ട | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | IV            | 828                   |
| ഇണ <b>ങ്ങ</b> 0ം                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | II            | 181-193               |
| സതച <b>ുളണ</b> ം                                   | • • ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | I             | 66-68                 |
| - ര <b>4ജ</b> ാഗുണം                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | II            | 188<br>71             |
| തമേമേഇണം                                           | ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | II            | 188<br>70 <b>-</b> 73 |
| രുണങ്ങളാലുള്ള <b>ബ</b> ന്ധം                        | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | II            | 189<br>8 <b>2</b>     |
| ഗുന്നങ്ങളുടെ ജയം                                   | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | I             | 83<br>182             |
| സുള് ഇണു ങ്ങ <b>ാ</b>                              | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | I             | 94-97                 |
| දී ශ් හු <b>කා</b> ණය <b>්</b> ං                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,<br>  I      | 88-91                 |
| ഗുണങ്ങളും ജീവവി <b>ഭാഗവും</b>                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | II            | 184                   |
| ഗുണങ്ങളും കർമ്മവിഭാഗവും                            | ••.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | I             | 187                   |
| l                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <del></del>   |                       |

xi വിഷയസൂചി—(ഇട¢ച്ചൂ,)

| യിഷയം                                          | !       | <b>€</b> ⊃Ø∘ | പുരം       |
|------------------------------------------------|---------|--------------|------------|
| ചാവാകമതം                                       | •••     | 11           | 749-751    |
| ജഹല്ല ക്ഷണാ                                    | •••     | 10           | 595        |
| <b>ഷസ</b> ങ്ങനല്ലിയാ                           | ٠.,     | ΙV           | 596,597    |
| <b>ജാ</b> യിളവ <i>ന്ന</i>                      | •••     | II           | 109        |
| ജിലും സൂളക്തി                                  | •••     | III          | 516        |
| ജീവാത്മാ                                       |         | II           | 129        |
| ജീവാത്മാവും ഉപാധികളും                          | •••     | II           | 134        |
| ജീവാത്മാവും ഇന്ത്രിയങ്ങളും                     | •••     | II           | 142-146    |
| ജീവ <b>ംത്മ</b> സച <u>ര</u> പം                 | • • •   | II           | 147-151    |
| ജീവാ <b>ടെ</b> ാവിനെ <b>ൻറ അണം ഭാ</b> വം       | • • • • | IV           | 635        |
| !<br>ജീവാതമപരമാത്മസംഘഡം                        | •••     | IV           | 620, 629,  |
| ജീവാത്മാപരമാത്മാവിനെ അംശം                      | •••     | īV           | 641<br>632 |
| ജീവൻമെക്കേ⊽ൻർ <b>സാ</b> ഥിതി                   | •••     | IV           | 815        |
| ജീവൻമുക് <sub>തന്</sub> െ പ്രവൃത്തിക <i>ഠം</i> |         | IV           | 590        |

xii വിഷയസൂചി—(ഇടർച്ച.)

| വി <b>ഷയം</b>                              |              | ဧးတ | <del>പ</del> ുറം |
|--------------------------------------------|--------------|-----|------------------|
| ജീവൻമുക്ര ന്മാരായ സിജ്യന്മാർ               | ••.          | IV  | 829              |
| ജീവിത <b>േജർശം</b>                         | •••          | 11  | 233              |
| ജ്ഞാനം                                     | ••.          | I   | 6, 7, 44         |
| ജ്ഞാനത്തിനെറ മൈവിധ്വം                      | •••          | IV  | 663              |
| സാത <b>ികജ്ഞാനം</b>                        |              | IV  | 663,722          |
| സവ്വത്തിലും ഏകത്വളക്ട്വി                   | • • •        | ·1V | 66               |
| വിഭക്തത്തി <b>ൽ</b> അവിഭക്ത <b>ഒഷ്ടി</b> . | D- • •       | IV  | 667              |
| <sup>ര</sup> റുജസ ജ്ഞാനം                   | 9⊹ • •       | IV  | 722,724          |
| താമസജ്ഞാനം                                 | <b>.</b> • s | IV  | 725,726          |
| മഹാവാക്വ്യത്തിന്റെ അനുഭവ                   |              |     |                  |
| ജ്ഞാനം                                     | • • •        | ΙV  | 668              |
| ജ്ഞാനബുധനങ്ങ <b>ഠം</b>                     | •••          | 10  | 668, 679         |
| <b>ന്ത</b> മണം                             | •••          | IV  | 679, 680         |
| മനനം                                       |              | IV  | 680              |

വിഷയസൂചി—(മട**ർ**ചം∙)

| വിഷയം                                                     | <del>-</del> | <b>€</b> 0€000         | പ്റം                     |
|-----------------------------------------------------------|--------------|------------------------|--------------------------|
| നി മിച്ചോസനം                                              |              | IV                     | 699                      |
| തചംഘ8ശോധന                                                 |              | IV                     | 680,686                  |
| ത്ത്പുളത്തോധന                                             | •••          | IŲ                     | 686, 689                 |
| അസിചമശോധന                                                 |              | IV                     | 689, 696                 |
| ജ്ഞാനത്തിനെ ശ്രേഷ്യത                                      | • • • •      | IV                     | 711, <b>7</b> 13         |
| ജ്ഞാനപ്രാപ്ലിയിൽ ചൈതം, വിശിം<br>ചൈതം, അമൈലതം ഇവയും<br>നില | -            | $\mathbf{I}\mathbf{v}$ | 726 <b>,72</b> 8         |
| <b>ജ</b> ഞാനത്തിരൻറ ഒളുർല്ലൂള്യം                          | • • •        | $\mathbf{IV}$          | 607, 609                 |
| <b>ജ്ഞാനിട</b> ക്തി                                       | •••          | III                    | <b>516,</b> 530          |
| ജ്ഞാനവും കുമ്മവും                                         | •••          | IV                     | <b>65</b> 6, <b>6</b> 58 |
| <sub>ജ്ഞാ</sub> നുവം മനഃസംയമനവം                           | • • •        | IV                     | 658 <b>-659</b>          |
| ജ്ഞാനവും കുക്തിയും                                        | •            | VI                     | 6 <b>59-660</b>          |
| ജ്ഞാനവം സഭാചാർവും                                         | ٠            | $\mathbf{I}\mathbf{v}$ | 631-662                  |
| ട്ടെയായഗ്നാര്രം പ്രാധയായവും                               | •••          | IV                     | <b>737, 73</b> 8         |

Xiv വിഷയസൂചി—(തുടർച്ചു)

| വിഷയം                                      |       | ഭാഗം                   | പുറം                   |
|--------------------------------------------|-------|------------------------|------------------------|
| ജ്ഞാനമാഗ്ഗവം ഹിന്ദ്യംക്ഷത്രവം              |       | Iv                     | <b>733</b> -735        |
| <b>ഇ</b> ഞ്ഞാനേന്ദ്രിയ <b>ങ്ങ</b> ്ര       |       | I                      | 54, 55                 |
|                                            | 1     | II                     | 110, 116, 121          |
|                                            |       | []                     | l2 <b>2</b> , 126, 127 |
|                                            |       | III                    | <b>4</b> 0 <b>5</b>    |
| തത്പദം                                     | •••   | II                     | 111                    |
| തത്പദത്തിനെറെ വാച്ചു വേധം                  | •     | III                    | 310-327                |
| തദ് പദത്തിന്റെ ലക്ഷ്യാർ <b>ത്ഥം</b>        | • - • | III                    | 328                    |
| <b>തെത്പി</b> ദ് <b>ശോധന</b>               | •••   | IV                     | <b>68</b> 8-689        |
| തത്തചജ്ഞാനം                                | •••   | II                     | <b>28</b> 0            |
|                                            |       | III                    | 551                    |
| തത്ത ചമ <b>സ</b> !                         | •••   | I                      | 8                      |
| ത 1ം പെ 8ം                                 | • • • | II                     | 108                    |
| ചാ <b>പദ</b> ത്തിനെ വാച്യാർത്മം            | •••   | $\mathbf{II}$          | 125                    |
| <b>പൊം ല</b> ദത്തിന്റെ ലക്ഷുാ <b>ർത്ഥം</b> | •••   | II1                    | .25, 126, 129          |
| ചംപ8ംശാധന                                  | •••   | $\mathbf{I}\mathbf{v}$ | 680-686                |
|                                            | ļ     |                        | 70, 73                 |
| ு கழ                                       | •••   | IV                     | 800                    |

X∇ വിഷയസൂചി—ം(ഇടർച്ച്ം)

| വിഷയം                                             |       | ഭാഗം     | പുറം                  |
|---------------------------------------------------|-------|----------|-----------------------|
| താമസജ്ഞാനം                                        | • • • | IV       | 725, 726              |
| ത <b>ാ</b> തചികോപാസന                              | • • • | III      | 543-545               |
| ്യാഗം                                             | •••   | II       | 223                   |
| ദാനം                                              | • • • | II       | 195                   |
| <b>ല്ലൂഖ</b> കാരണം                                |       | I        | 49                    |
| <b>ദ്യൂ</b> പരിവ്യത്തി                            | •••   | IV<br>IV |                       |
| <b>കൂടചെത്തി</b> നെറ <b>െ ഉപ</b> യോഗം             | •••   | II       | 180                   |
| <b></b><br>சு <b>ம்</b> ഗ്ഗു ണ <b>ങ്ങ<i>ு</i></b> | •••   | I        | 88-91                 |
| ടോന്തുക്യും                                       | •••   | II       | 174                   |
| 88ദവ <b>ാ</b> പാസന                                | •••   | III      | 3 <b>42</b> -344, 544 |
| മൈടചതികളുടെ സി <b>ജ്ലാന്തം</b>                    | ~ • • | IV       | 616-626               |
| അഹംബുജി                                           | •••   | IV       | 617                   |
| ജീവേശചരഭേദം                                       | •••   | IV       | 617-618               |

XVi വികായസൂചിം—(ഉടർക്.)

| വിഷയം                      |         | ළාගං | പ്റം               |
|----------------------------|---------|------|--------------------|
| ജീവേ <b>ശചരസംബന്ധം</b>     | • • •   | IV   | 620                |
| പ്രചഞ്ചകാ <b>ന്നെ</b> ത്വം | •••     | IV   | 622                |
| പരമാ <b>ത്മഭാ</b> വം       | •••     | IV   | 623-626            |
| <b>യ</b> ർത്തം             | • • •   | 1    | 17, 25             |
| നാഴ്യു കളു പിതം            |         | 11   | 202-204            |
| ധാരണ                       | •••     | II   | 2 <b>83</b><br>698 |
| ധ്യാനം                     | • • • • | II   | 28 3<br>698        |
| നാരളഭക്തിസൂത്രം            | • • •   | III  | 495, 496           |
| നിഘായക്തി                  | • • •   | II   | 209                |
| നിയമം                      | •••     | II   | 242-244            |
| ന്നിക്ക് ത്തകാരണം          | • • •   | III  | 329-332            |
| നിളില്യാസനം                | •••     | IV   | 699-711            |
| നിഭിജ്യാസനഫചം              |         | IV   | 735-737            |

xvii വിഷയസൂചി—\_(ഇടർച്ചം)

| വി <b>കായം</b>                                                               |       | ഭാഗം      | പുറം                    |
|------------------------------------------------------------------------------|-------|-----------|-------------------------|
| ടെ നയായികന്മാരുടെ ചരമാത്മതയാം                                                |       | III       | 364                     |
| നൈയായികന്മാ <b>ങ്കുടെ പ്രപഞ്ച</b> കാരണ<br>തത <b>ുവും ആരംഭ</b> ാ <b>ദേവും</b> | ٠     | III       | 330, 374                |
| പഞ്ചികരണം                                                                    |       | III       | 396, 397<br>406-407     |
| പരമശിവൻ<br>പരമശിവൻ                                                           | !     |           |                         |
| പരമാതമാ                                                                      |       | III       | 339-340<br>307-390      |
| പരമാതമാ (ഉപനിഷഭ് വാകൃം)                                                      | ٠     | III       |                         |
| പരമാതമാവികേർറ സ <b>വാന്ത</b> യ്ക്കാമി<br>ഭാവം                                | ٠     | III<br>IV | 312, 347-358<br>630     |
| പരമാത്മാവിന്റെ സമക്ടിസ്ഥ <sub>ു</sub> ല<br>ശരീരം                             | • • • | III       | 3 12-321                |
| പരമാതമാവിനർ സമക്യിസൂക്ക്യ<br>അറീരം                                           | •••   | III       | 322-3 <b>2</b> 3        |
| പരമാത്മവിന്റെ സമഷ്ടികാര<br>ണശംപീരം                                           | •••   | III       | 32 <b>3</b> -325        |
| പരമാത്മാവിൻെറ സ <b>വ</b> ്തീ <b>ക</b> ത <b>ാ</b>                             | • • • | III       | 0.000.                  |
|                                                                              |       | Ιγ        | 355, 365-368<br>644-647 |
| പരമാത്മാവി <sup>കൻറ</sup> ഏകത്വം                                             | • •   | III       | 327, 355-369            |
| പരമാത്മാവും ജീവ:ത്മാവും                                                      | •••   | IV        | 620, 628, 641           |
| പരമാ <b>തമാ</b> വീനെറ <b>െ കാലംഭേശാ</b><br>തീത <b>ളാ</b> വം                  | •••   | ш         | 3 3 2                   |

xviii വിഷയസൂചി—(@ടർച്ചം)

| വിഷയം                                                             | ഭാഗം                   | ~<br>പറ•                      |
|-------------------------------------------------------------------|------------------------|-------------------------------|
| പരമാതമാവിനെറ മുത്താമുത്ത-<br>ഭാവങ്ങ0ം<br>പരമാതമാവിനെറെ സവിജ്ഞത്വം | III                    | 33 <b>6,</b> 3 <b>37,</b> 363 |
| സവ്വാന്തയ്യാമിതചാം, സവ്ശ<br>കുമിതചം<br>ചരമാതമാവിനെറെ അവതാര        | III                    | 361-363                       |
| കാലവം സാഭാവവം<br>പരമാത്മാവിന്റെ ഒർശനമാഗ്ഗം                        | III<br>IV              | 000                           |
| പരമാ <b>തമാ</b> വിൽ <b>പ്രപഞ്ചത്തി</b> ൻെറ<br>സ്ഥിതി              | III                    |                               |
| പരമാതമാവും പ്രപഞ്ചവും                                             | Ιv                     | 736-741                       |
| പരമാതമാ—സവ്ത്തിനെറയും<br>നിമിത്തകാരണം<br>പരമാതമാ—സവത്തിനേറയും     | ΙŢ                     | 622                           |
| ഉപാഭാനകാരണം<br>പരമാതമാ—-സവിപ്രാണികളുടെയും                         | III                    | 329-332                       |
| അന്തരാതമാവു്<br>ചരമാതമാചിതൻറ സവിനിയാമ                             | IV                     | 632                           |
| കചാം<br>ചരമാതമാവിനെറ സവ്ചോക                                       | ΙV                     | 623                           |
| യരമാത്മാവ∋ന്നറ സവചോക<br>ശരണ്യത                                    | Ιγ                     | <b>623-63</b> 0               |
| പരമാതമാവിനർറെ സവ്വഭജനീയക                                          | ΙŢ                     | 624, 625                      |
| <b>പരമാത്മാ</b> വി∍ൻറ ഉപാസൃഭാവം                                   | $\mathbf{I}\mathbf{v}$ | 625                           |

xix പിക്കയസൂചി—(മടർച്ചം)

| വിഷയം                                   |         | ഭാഗം                        | പുറം                          |
|-----------------------------------------|---------|-----------------------------|-------------------------------|
| പരമാത്താവിൻെ ജ്ഞാന_<br>ദാതൃതചം          |         | Iv                          | 624                           |
| പരമാതമാവിന്റെ മോക്ഷ <b>ഓ</b> കൃതചം      | ,       | Iv                          | 625                           |
| പരമാതമാ സവ്ത്തിൻറേയും ചിവ<br>ത്തകാരണതപം | • • •   | III                         | 422·42 <b>4</b>               |
| പരാജക്തി                                | ,       | III                         | 502-506                       |
| പരാവിള്യ                                | •••     | III                         | 555-559<br>502-506<br>555-559 |
| പരാലകൃതി                                | ,       | $rac{	ext{III}}{	ext{IV}}$ | 329-386<br>719.722            |
| പിതൃയ <b>ടു</b> ണംം                     |         | İ                           | 59                            |
| പുനർജനും                                | •••     | II<br>IV                    | 1 <b>5</b> 9<br>785-810       |
| പുന <b>ുച്ചു</b> ന്തുകാരണം              | •••     | Ιγ                          | 799,805                       |
| <b>പനർജ്ജ</b> ന്മരാഹിത്വം<br>പഅഷൻ       | ••      | IV                          | 797-799                       |
| ം പതയും പു                              | •••     | III                         | 407-408                       |
| € Barm                                  | • • • • | 111                         | 403 $124$                     |
| പ്രജുന്നുയുടെ മുടർച്ച                   | • • •   | II                          | 155                           |

XX വിഷയസൂചി——(തുടർച്ചം.)

| വിഷയം                                                                             |       | සාග•              | പുറം                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------------|---------------------------------------|
| പ്രാധന്ധാര ചന്തം                                                                  | ٠.,   | II                | 158                                   |
| ലുജ്ഞയുടെ ചികാസം                                                                  | ٠.،   | $\Pi$             | 198-200                               |
| ലത്വശ∙മ്മാ                                                                        |       | II                | 141-143                               |
| പ്രതൃാഹാരം                                                                        | • • • | $\Pi$             | 260                                   |
| പ്രതീകങ്ങളുടെ പ്രാധാന്വം                                                          | • • • | III               | 3 <b>42</b>                           |
| <b>പരി</b> കോപാസന                                                                 | •.• • | III               | <b>5</b> 43-5 <b>45</b>               |
| <b>പ്ടന</b> വതതചം                                                                 | • • • | II                | 290                                   |
| പ്രണവത്തി ഉഹി ഉച്ചാരണക്രമം                                                        | ٠.,   | 11                | 294                                   |
| പ്രണവത്തിന്റെ വൃഷ്ടിഭാവം                                                          |       | II                | 295                                   |
| പ്രണവത്തിന്റെ സമമ്പിഭാ ഗം                                                         | • • • | II                | 296                                   |
| പ്രണവവും ജീ.പബ്രുംവെക്വവും                                                        | • • • | IV                | 338.<br><b>6</b> 51-6 <b>5</b> 3      |
| പ്രചഞ്ചം                                                                          | •••   | III               | <b>3</b> 90 <b>-422</b>               |
| പപഞ്ചത്തിന്റെ വലിപ്പെം<br>പപഞ്ചവും പ <b>ായാം</b> തൃ <b>താസൂവു</b> ം<br>പപഞ്ചകാരണം | • • • | III<br>III<br>III | 312-321<br>418-422<br>380-424,<br>449 |

xxi

പിഷാസൂചി—(ഉടർച്ച.)

| വികയം                                          |       | ഭാഗം       | പ്രം                       |
|------------------------------------------------|-------|------------|----------------------------|
| ഹിഗാഷതാക്കും] ബിയെ സിയെ പ്രോയ അടാശം            | •••   | III        | 451-460                    |
| പ്പെഞ്ചവം ആരംഭ നാദവം                           |       | III        | 395 <b>, 3</b> 96,         |
| പ്പെടുപം പരിണാമ വാദവം                          | •••   | Ш          | 471<br>397                 |
| ലം അവും വിവത്തവാ <b>ഭ</b> വം                   |       | III        | 422-424                    |
| പ്പേഞ്ചം. അനിവ്വ്ചനീയം                         | • • • | III        | 426                        |
| ്പ് ചഞ്ഞ <b>എ</b> ംശം ശയിചെത്നം മുന്റിംയാത്യം  |       | III        | 425                        |
| പ്രചഞ്ചത്തിനേപ്പുററിയുള്ള പാതഞ്ജുചസി<br>പോന്തം | •••   | III<br>III | <b>3</b> 97-407<br>416-417 |
| പ്രാന്ത്രം അദ്യാന് പ്രാവയുട്ടു. അദ്യാദ്യാസി    | •••   | III        | 397-407<br>416-417         |
| ളാവന്ത്രം അത്രാക്കുന്നു പ്രധാരം                | ***   | Ιγ         | <b>75</b> 6-760            |
| പ്പഞ്ചുത അദൈചതിമർശിക്കുന്നവിധം                 |       | Ιγ         | 756                        |
| තු වූ කං                                       |       | 111        | 431-440                    |
| പ്രാകൃതപ്രമുകം                                 | 470   | III        | 431-435                    |
| <b>അ</b> വാന്തപ്പെള് <b>ത</b> ം                | •••   | III        | 435-440                    |

മ¤യസൂചി—(ജടർച്ച.)

| വിഷയം                                 |              | ഭാഗം      | പ്റം                              |
|---------------------------------------|--------------|-----------|-----------------------------------|
| പ്രളയവും സൃഷ്ടിക്രവേം                 | • • •        | Ιγ        | 690                               |
| പ്രജ്ഞാനം ഇവംഹ                        | <br>•••<br>! | ΙŢ        | 581~584                           |
| പ്രാണമയകോശം                           | • • •        | 11        | 120                               |
| പ്രാണായാമം                            |              | II        | 253                               |
| ൂപ്രമത്തിന്റെ 🦥വശ്യക്ത                | • •          | III<br>IV | 486                               |
| ബ്രഹുപ്പം                             | • • •        | III       | 36<br>562-56 <b>4</b>             |
| ബ്രഹ്മനിർവാണം                         | •••          | IV<br>IV  | 735-738<br>744, 748,<br>760, 777, |
| ബോഹത്തിൻോ സച്ചിദനന്ദഭാവം<br>ഭക്തി     | •••          | IV<br>III | 782<br>770-772<br>489-564         |
| <b>ഭ</b> ക്തിയുടെ <b>അ ഞ്ചുപടിക0ാ</b> | • • •        | III       | 491                               |
| ഉതാമേഭക്തി                            | •••          | III       | 496_501                           |
| സഗുണ ജക് തി                           | er-pr.g      | Ш         | 506-511                           |
| നിഗ്ഗ്ണഭക്തി                          | * * .        | III       | 506-512                           |
| സകാമനിഷ്ണാമഭക്തി                      | •••          | III       | 519                               |

xxiii

ച്**ക്കയസൂചി—(**22.5ർച്ച.)

| വിഷയം                                                           |       | ഭാഗാം | രപുറം                    |
|-----------------------------------------------------------------|-------|-------|--------------------------|
| ക് <b>തെന്ന</b> ാന്റെ ഉച് <b>ത</b> ി                            |       | 111   | 5 <b>2</b> 0-5 <b>25</b> |
| അസ്ഥാർത്ഥിയുടെ ഭക്തി                                            | ٠     | III   | <b>525-52</b> 8          |
| ജിജ്ഞാസുവിനൻറ ഭക്തി                                             |       | III   | <b>529-5</b> 30          |
| . ജ്ഞാനിയുടെ <b>ഭക്</b> തി                                      | •••   | Ш     | <b>5</b> 30              |
| പരാഭക്തി                                                        | 064   | III   | 555                      |
| ഭക്തികകാണുളള പരമാത്മ<br>സാഷംഘാത്കാരം                            | * * * | Ш     | 531                      |
| <b>ഭക്</b> തിക്കുള്ള സാധനങ്ങ <b>റം</b>                          | • • • | III   | <b>5</b> 33-552          |
| <b>ဒေ</b> ဆိေကါ <b>႗၀တ္တဲ့ #88ေန့</b> း ဧဆံေကါေလာေ <b>ဟင</b> ျပ |       | III   | 562                      |
| <b>ဧ</b> ဆ ်တါ <b>င</b> းတ္တဲ့ <b>ပာ</b> ့ ေဆာဏ္ေအာန္ေ          | ٠. ٠  | Ш     | 55 <b>2-55</b> 5         |
| <b>ഒ</b> ക് തിഭയാഗവം അഹങ്കാരനാശവം                               |       | III   | <b>55</b> 9              |
| <b>ജ</b> ക്തിയോ <b>ഗ</b> വും ആനന്മലുംപ്ലിയും                    |       | III   | 5 <b>64</b>              |
| മക്തിസൂത്ര <b>ങ</b> ോ                                           | • • • | III   | <b>4</b> 9 <b>5</b> -506 |
| <b>ഭ ഗ</b> വദ് ഗ്നീത-സവ് <sub></sub> ലാകഭവഭം                    | •••   | 1     | 1-4                      |
| ള <b>ഗ</b> വല് ഗീതയുടെ <b>സ്ഥാനം</b>                            | •••   | I     | 1                        |

2421

xxiv ചിഷയസൂചി—(@ടർച്ച.)

| വിഷയം                                                                                         |       | ഭാഗം             | <b>a</b>                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------------------|-------------------------------------|
| ഭ <b>ഗ</b> വത്ഗിരയും ശത്തചമസി<br>മഹാവാകൃ <b>വ</b> ം                                           | •••   | 1                | 8                                   |
| ഭഗാവെദ്ധിതയും ജീവിതപരിപൂ<br>ണ്റുകയും<br>ഭഗവദ്ഗീതയും ദർശനങ്ങളും                                | • • • | I<br>I           | 12<br>15                            |
| <b>ഭഗ</b> വല് ഗീതയും രഥക <b>ല്പനയും</b>                                                       |       | 1                | 31                                  |
| ഭഗവള്ഗീതയും മാതൃകാജിവി<br>തവും                                                                | •••   | I                | 16                                  |
| <b>ഭഗ</b> വഭ്ഗീതയും ധ <b>മ്മവും</b>                                                           |       | 1                | 17                                  |
| <b>ഭഗ</b> വദ്ഗീതയുടെ ഉപദേശംഘട്ടം                                                              |       | 1                | 23                                  |
| ഭഗ <b>െട്ഗീതയും പരമാതമഭാ</b><br>വപും<br>ഭഗവേദ്ഗീതയുടെ പ്രാധാന <b>ം</b><br>ഭഗവേദ്ഗീതയുടെ ആദർശം | • • • | III<br>III<br>IV | 376-387<br>387-389<br>834-835       |
| ഭാധവദ്ധീതയൂം ഉപുനിഷു <u>ത്ത</u><br>ക <b>ൂം</b><br>ഭാഗലകാഷണ                                    | •••   | IV<br>1V         | 8 <b>33-</b> 83 <b>4</b><br>596-599 |
| <b>േനസൂ<del>ക്</del>റ്റ</b> ങ്ങ <i>ഠ</i> ം                                                    | •••   | II<br>IV         | 145<br>785 <b>-7</b> 92             |
| <b>ഭ</b> തയജ് ഞ ഭ                                                                             | •••   | II               | 176                                 |

വിഷയ**സൂ**ചി— (ജടർച്ച.)

| വിഷയം                               | 1     | ഭാഗം                        | പുറം          |
|-------------------------------------|-------|-----------------------------|---------------|
| <b>ഭമി</b> യുടെ കാലനിർണ്ണയം         | •••   | III                         | 440-449       |
| <sup>8</sup> ജ്ജപഞ്ചുകം             |       | $\mathbf{I}\mathbf{V}$      | 61            |
| മനനം                                | •••   | IV                          | 680-699       |
| മനുഷ്ട്യൻ                           | •••   | $\mathbf{I}$                | 54            |
| മനുക്യയജ്ഞം                         |       | $\mathbf{I}$                | 60            |
| മനംഷു ൃദൻറ ആരഹാരം                   | , • 1 | 1                           | 74            |
| മനുഷ്യത്താം                         |       | 11                          | 2,24          |
| മേഭനാമമയാഭകാശാം                     |       | II                          | 121           |
| മന <b>ു</b> സംയമ <b>നം</b>          | •••   | II                          | 235-305       |
| മനഃസംയമനത്തിന്റെ <b>ബഹിരംഗം</b>     |       | $\mathbf{II}$               | 282           |
| 21നാടസംയമനത്തിന്റെ <b>അന്ത</b> രംഗം |       | $\mathbf{II}$               | 282-304       |
| മനോനിഗ്രഹം                          |       | 11                          | 268           |
| മനോനാകം                             | •••   | II                          | 277-282       |
| ്യം പാ <b>ബാം</b> യറ്ം              | • • • | $rac{	ext{IV}}{	ext{III}}$ | 788.792 $400$ |

XXvi വിഷയസൂചി—(ഉടർച്ചം)

| വിഷയം                                      | ഭാഗം                           | <b>24</b> 00   |
|--------------------------------------------|--------------------------------|----------------|
| മഹാവിഷ്ണ                                   | III                            | 340-342        |
| മഹാവാകൃ <b>ങ്ങ</b> ഠം                      | IV                             | 566-587        |
| ംത്തചമ <b>സി</b>                           | IV                             | 567-580        |
| പ്രജ്ഞാനം ത്വഹം                            | Iy                             | 581-584        |
| അയമാത്മാ ബ്രച്ച                            | IV                             | 584-585        |
| അഹാ ബ്രഹ്മാസ് മി                           | IV                             | 586-587        |
| ായാശ <b>ക്ത</b> ി                          | IV                             | 714-722        |
| <b>1</b><br>1 <b>43</b> 340                | III                            | 337            |
| ്ട്ട് മുക്തിമാഗ്ഗം                         | $\dots$ IV                     | 728-733        |
| ်<br>ကေးန <b>ာ</b> ့အေဆစါ <i>စသ</i> တ္တဲ့ခ | IV                             | ) <del>)</del> |
| ်<br>ုဗ္ဗာ2၌ဆီ အါစားတ္တဲ့စ                 | Iv                             | 7.5            |
| ൂയപ്കൃതി                                   | III                            | 400            |
| <b>മ</b> ന്ന <b>ുചാകങ്ങ</b> ാ              | 111                            | 460            |
| മാക്ഷസിഭ <b>്</b>                          | $\cdots$ $\prod_{\mathrm{IV}}$ | 303<br>740-855 |

xxvii വിഷയസൂചി—(ജടർച്ച.)

| വീഷയം                                  |            | ഭാഗം | ⊶್ರಂ             |
|----------------------------------------|------------|------|------------------|
| മോക്ഷസ്വത്രപം                          | ••.        | IV   | 740-815          |
| ദമാ <sub>ക്ഷ</sub> ല ക്ഷണങ്ങ <i>ഠം</i> | •••        | 1 V  | 743 <b>-</b> 815 |
| അരെ <b>പ്രാത്മാനുഭ</b> വം              | ٠          | IV   | 734-761          |
| നിര്തിശചാനന്ദപ്പാംഹ്ലി                 |            | ΙV   | 761-77           |
| <b>ഏ</b> യിഡ്വഴങ്ങധു <sup>ദ്</sup> യം  | • • •      | IV   | 772-782          |
| പ്ബീപ്പേക <b>ു</b> യുക്കുതം            | •••        | IV   | 782-784          |
| ഹുദയ <b>ഗ്ര</b> ന്ഥിഭേ <b>ദനം</b>      |            | IV   | 785-788          |
| മഭനാനാശം                               | <b>n</b> + | IV   | 788-796          |
| വ <b>ാസന</b> ാക്ഷയം                    | • • •      | IV   | 97               |
| പുനർജ്ജന്മരാഹിത്വം                     | • • •      | IV   | 797-805          |
| സാരൂപ്വമുക്കുറി                        | •••        | IV   | 805-310          |
| സാമീപ്വുമുക്തി                         | •••        | IV   | ,,               |
| സാലോക്വമക്തി                           | •••        | IV   | ,                |
| സായുജ്വ <b>മുക്കുറി</b>                | • • .      | IV   | 810-811          |

242I

**XXV**iii വീഷയസൂചി — (ഇടർച്ചം)

| വിഷയം                         |       | ഭാഗം | <b>പ്റ</b> ം                   |
|-------------------------------|-------|------|--------------------------------|
| യ ജ്ഞം                        | •••   | II   | 195                            |
| <b>୍ରେପ ଦ</b> ଅଙ୍ଗ            | •••   | 11   | 174                            |
| <b>ഋഷിയ<b>ജ</b>ഞ</b>          | •••   | II   | 97                             |
| പിതൃയജ്ഞം                     |       | 11   | 175                            |
| മനുഷ്യ യജ്ഞം                  | •••   | II   | 176                            |
| ලිග <b>ා පෑත</b> ං            | ••    | II   | 176-177                        |
| യമം                           | • • • | II   | 242                            |
| ້ອວາ <b>ດ</b> •               | • •   | II   | <b>3</b> 0∪- <b>302</b>        |
| യോഗമാഗ്ഗങ്ങളുടെ പരസ്സരസംബന്ധം | •••   | 11   | <b>21</b> 0                    |
| രഥകല്പന                       |       | I    | 37                             |
| <sup>രജ</sup> ്സ്             | •••   | I    | 7 <b>2</b><br>1 <b>8</b> 2-150 |
| രാജസ ആഹാരം                    | •••   | Ī    | 72                             |
| <b>ര</b> ാജസജ് ഞ <b>ാ</b> നം  | •••   | I    | 1 <b>5</b> 81 <b>6</b> 0       |
| ചഹ റിപഭാർത്ഥങ്ങ <b>ാ</b>      |       | I    | 79                             |

XXÍX വിഷയസൂചി—( ഉടർച്ച,

| ் ிக்கும்                                    | B              | ≊ാഗ് ചുറം     |                                              |  |
|----------------------------------------------|----------------|---------------|----------------------------------------------|--|
| ലക്ഷൂ:ാർതാ                                   | •••            |               | 125-126<br>C-326 <b>-32</b> 9<br><b>3</b> 92 |  |
| े <del>अक्र</del> ाक्                        |                | IV            | 592 599                                      |  |
| ್ವ ಉ ಕೆಗೆ ಈ೫ ಮ                               |                | $\pm v^{\pm}$ | 595                                          |  |
| യു പ്രാജ്യ <del>മു</del> ബന                  | 2 <b>4</b> 4 5 | IV.           | 29                                           |  |
| ಡಿ <b>ು</b> ತ್ವ ಉತ್ಪತ್ತಿಕಾಗು                 |                | IV            | 596-597                                      |  |
| La Coffe (10 Costan Q).                      |                | II I          | 280                                          |  |
| വർത്തെ<br>നിക്കാണമത തോട                      |                |               | 788-766<br>±<br>41.<br>121                   |  |
| ് കി തേരുടെ                                  |                |               |                                              |  |
| ୍ରି ପ୍ରତି ମଧ୍ୟ ୧୯୬୭ କଥି । ଏହି ଛଥି ଅପ         |                | $1\lambda^*$  | 626-036                                      |  |
| ്ധിതിയുറയാലെന്നു 5 അവോബുണ<br>-               |                | [X].          | £28                                          |  |
| ി ജി ഷ്ട്രാടെ കാരുള്ള കാരമുള്ള<br>പരമായേളായം |                |               | 680-634                                      |  |

ചച്ച വിഷമസൂച് — മടർട്ടം);

| വിഷയം             | ഭാഗം                   | പുറം                              |
|-------------------|------------------------|-----------------------------------|
| ് വി 1 ഒഹമുക്തി   | Iv                     | 839-833                           |
| വേടങ്ങളുടെ സാരം   | ly                     | <b>5</b> 88                       |
| ാരീരങ്ങധം         | 11                     | 109-118                           |
| ജീവതത്.ചം         | III                    | 33.5                              |
| <b>ശ</b> ാണം      | IV                     | 679                               |
| ကပ္ော္က်ာလေကြး    | Ī                      | 56-57                             |
| ຫາ <b>ຂວເ</b> ພີ  | I                      | 283                               |
| സർവസുടഹാട്ടെട്ടം  |                        | 204                               |
| സ തചം             | ± ± ±<br>=<br>=<br>= - | 486<br>68-71                      |
| സർവാന യ്പ്വമിഭാവം |                        | 181-190<br>147 353 380            |
| സർവാതിതഭാവം       | <br>                   | 8 <b>5</b> 8- <b>3</b> 55         |
| സന്ത്വ <b>ാസം</b> |                        | 380-38 <b>6</b><br>223-225        |
| സംഘീ മാര്         | <br><br>               | . 340<br>. 345-578                |
| സൂക്ഷ്യമേരകം      |                        | 408415417<br>45 <del>1-1</del> 71 |

xxxi വിഷയസൂചി—(ഉടർച്ചം)

| വി <b>ഷയം</b>                                             |        |       | ഭാഗം | a40°            |
|-----------------------------------------------------------|--------|-------|------|-----------------|
| സ്ഥ <sub>ു</sub> ചസൂക്ഷ് ലോക <b>ങ്ങള</b> ിലെ<br><b>ജാ</b> | താനാഭവ | ••    | Ш    | 462             |
| സ്ഥൂലസൂക്യു ലോക <b>ങ്ങ</b> ഉിലെ<br>അ <b>ാം</b>            | ജീവജാല | •••   | III  | 466             |
| സ്ഥുലയോകം                                                 |        | •••   | III  | 451             |
| സ്തുലശരീരം-വ്യഷ്ടി                                        |        | •••   | II   | 111-115-        |
| സമഷ്ട്രീ                                                  |        | •••   | Ш    | 240<br>312-321  |
| സുക്ഷ്യശരീരം-വ്യഷ്ടി                                      |        | •••   | 11   | 1.09            |
| സമഷ്ടി                                                    |        | 0,54  | III  | <b>321-3</b> 23 |
| സൃഷ്ടികമം                                                 |        | •••   | Ш    | 431-435         |
| സചയംലവർത്തകമെത്തും                                        |        | •••   | II   | 218             |
| యాస్టం                                                    |        | • •.• | I    | 35              |
| സചച് <b>നാവസ്ഥ</b>                                        |        |       | п    | 1.11            |
| <b>ഹു</b> ദയ <b>ഗ്രന്ഥിടേദനം</b>                          |        |       | ΙV   | 785-794         |
| ക്ഷേത്രം                                                  |        | •••   | II   | 130             |

XXXII ചിക്കയസൂചി — (ജടർച്ചു.)

| .പിഷയം                                              | ဧးဟ | <b>a.</b>  00    |
|-----------------------------------------------------|-----|------------------|
| ഹിന്ദു ക്ഷേത്ര ജാ 🗠                                 |     | 1                |
| ഹിനുക്കേ <b>ത</b> ും ജീവാ <b>ത്മ</b> തേതാവും        | II  | 132              |
| ം സൃഷ് ക്കേത്രി ം സം മായമയാ വന്ം```                 | III | 344              |
| ഹിനുഭക്കത്രവം ഭക്തിയും                              | III | 552              |
| ഹിന്ദ്രത്തത്രവം ഭോഹനാന്നിച്ചുവും,.                  | III |                  |
| യാള് ഉപ്പുക്വേസം<br>ഹിവായിക്കായി സം ജീവാമെ ചേരമാതാം | ΙV  | 6 <b>49-6</b> 50 |
| മന്നു <sup>ം ക്ഷ</sup> യവും ജ്ന്താനുമാർഗ്ഗവും       | Iv  | 733-735          |