# മലയാളഗീത

(മൂലശ്ലോകം സഹിതം) (ഭഗവദ്ഗീതയുടെ സ്വതന്ത്രപരിഭാഷ)



"മരിച്ചിടും, ജനിച്ചതും; ജനിച്ചിടും, മരിച്ചതും; മടിച്ചിടേണ്ട ചെയ്തിടേണ്ട വേല ചെയ്ക പാർത്ഥ നീ. കണ്ടിടാതുടക്കവുമൊടുക്കവുമതങ്ങിനെ: വ്യക്തമായിടുന്നതല്ലൊ; മദ്ധ്യമാണതോർക്കെടൊ."



ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈതൃകവും പരിപോഷിഷിക്കുകയും പ്രചരിഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്യ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്യക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്യമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്യൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുഷത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലഭ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്യക്തിപരമായ ആവശ്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്യപരവും മറ്റുമായ കാര്യങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്യഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

http://sreyas.in

# Malayalam Language Malayalageetha

Translation
By Vaikom Unnikrishnan Nair
Rights Reserved

Published on 07/11/2012

Publishers
Lakshmi Narayanan Grandasala
C-30, Sapta Star Chs., Star Colony,
Manpada Road, Dombivli (E)
Mumbai - 421204.

Printed by
Suxus Image Pvt. Ltd.
Dombivli (E) Mob : 9892401392

# <u>സമർഷണം</u>

1176–ാം ആ് എടവമാസം 25–ാം തീയതി (08–06–2001) പുരാടം നക്ഷത്രത്തിൻനാൾ ഇഹലോകവാസം വെടിഞ്ഞ അമ്മയുടെ പാവനസ്മരണക്കു മുൻപിൽ സാദരം സമർപ്പിച്ചുകൊള്ളുന്നു.

> വൈക്കം ഉണ്ണിക്കൃഷ്ണൻ നായർ (09323204006)

5407, Five Star Twin CHS., Star Colony, Manpada Road, Dombivli (E) Mumbai - 421204.

digitized by www.sreyas.in

# മലയാളഗീത

(ഭഗവദ്ഗീതയുടെ ഒരു സ്വതന്ത്ര പരിഭാഷ)

## അദ്ധ്യായം - ഒന്ന് അർജുനവിഷാദയോഗം

ഹരി ശ്രീ ഗണപതയെ നമം അവിഘ്നമസ്തു.

ധൃതരാഷ്ട്ര ഉവാച ധർമ്മക്ഷേത്രേ കുരുക്ഷേത്രേ സമവേതാ യുയുത്സവഃ മാമകാഃ പാണ്ഡവാശ്ചൈവ കിമകുർവത സഞ്ജയ ഛ

ധ്വതരാഷ്ട്രർ പറഞ്ഞു

ചൊല്ലെട് െ സഞ്ജധ ധർമ്മ രക്ഷാർത്ഥമാ-യിക്കുരുക്ഷേത്രത്തിലെത്തിനിൽക്കുന്നൊരെൻ മക്കളും; പാണ്ഡുതൻ പുത്രരും ചെയ്തിടും വേലകളെന്തെന്നു കേൾപ്പിക്ക സഞ്ജയ! 01 സഞ്ജയ ഉവാച

ദൃഷ്ടാ തു പാണ്ഡവാനികം വ്യൂഢം ദുര്വോധനസ്തദാ ആചാര്യമുപസംഗമ്യ രാജാ വചനമ-ബ്രവിത് വ

സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു

നിന്നുടെ പുത്രനാം കൌരവരാജന-പ്പാണ്ഡവപ്പടയുടെ കാഹളം കേൾക്കയാൽ തൻ ഗുരുനാഥന്റെ ചാരത്തു ചെന്നിട്ടു-ചോദിച്ചിടുന്നതാം വാക്കുകൾ കേൾക്കുക! 02 പര്ശ്വെതാം പാണ്ഡുപുത്രാണാം ആചാര്യ മഹതിം ചമും വ്യൂഢാം ഭ്രൂപഭപുത്രേണ തവ ശിഷ്യേണ ധീമതാ സ

ആചാര്യ; നിന്നുടെ വൈരിയാം ദ്രൌപദ-രാജാവു തന്നുടെ പുത്രനാം ശിഷ്യനാൽ വ്യൂഹീകരിച്ചിടും പാണ്ഡവ സേനയെ കണ്ടിട്ടു ചിന്തിച്ചുറച്ചിട്ടു ചൊല്ലുക! 03 അത്ര ശൂരാ മഹേഷാസാ ഭീമാർജുനസമാ യുധി യുയുധാനോ വിരാടശ്ച ദ്രൂപദശ്ച മഹാരഥം ർ

പാണ്ഡവ സൈന്യത്തിലുള്ളതാം വിര-വിരാട, ദ്രുപദ, യുയുധാന വീരരെ ക്കണ്ടിട്ടു ചിന്തയുണ്ടാകുന്നതുണ്ടവർ തൂല്യരാണർജൂന-ഭീമരോടൊക്കുമെ! 04 ധൃഷ്ടകേതുശ്ചേകിതാനു: കാശിരാജശ്ച വീരൃവാൻ പൂരുജിത്കുന്തിഭോജശ്ച ശൈബൃശ്ച നരപുങ്ഗവ: @

ഉണ്ടവർതന്നുടെ കൂട്ടത്തിലുണ്ടെടൊ വീര്യനാം കാശിരാജന്നും; പുരുജിത്തുമാ-കുന്തിഭോജന്നും; നരപുംഗവനായ ശൈബ്യനും, ചേകിതാനാനൻ, ദൃഷ്ടകേതുവും. 05

> യുധാമന്യുശ്ച വിക്രാന്ത ഉത്തമൌജാശ്ച വീര്യവാൻ സൗഭദ്രോ ദ്രൌപദേയാശ്ച സർവ ഏവ മഹാരഥാ: ന

വിക്രമിയായ യുധാമന്യു-യുത്തമൌജസ്സു-സുഭദ്രതൻ പുത്രരും പിന്നെയാ-ദ്രൌപദീപുത്രരുമുണ്ടവരേവരും വീര മഹാരഥന്മാർ തന്നെയാണെടൊ! 06

> അസ്മാകം തു വിശിഷ്ടാ യേ താന്നിബോധ ദ്വിജോത്തമ നായകാ മമ സൈന്യസ്യ സംജ്ഞാർഥം താൻബ്രവിമി തേ

ദ്രോണദ്യുജോത്തമ; നമ്മുടെ സേനതൻ നായക വീരരാം ധീരരെ കേൾക്കനീ!

> ഭവാൻ ഭീഷ്മശ്ച കർണ്ണശ്ച കൃപശ്ച സമിതിംജയ: അശ്ചത്ഥാമാ വികർണശ്ച സൗമദത്തിസ്തധൈവ ച

അങ്ങയും, ഭീഷ്മപിതാമഹനും പിന്നെ-കർണ്ണ, വികർണ്ണ, കൃപനെയും കാൺക നീ. എന്നുമേ പോരിൽ ജയിക്കുന്നൊരശ്വത്ഥാ-മാവുണ്ടു പിന്നെയാ ഭൂരിശ്രവസ്സുണ്ട്. 08

അന്യേ ച ഓഹവ: ശൂരാ മദർഥേ തൃക്തജീവിതാ: നാനാശസ്ത്ര-പ്രഹരണാ: സർവേ യുദ്ധവിശാരദാ: ൻ

രാജാവിനായിട്ടു ജീവൻ തൃജിക്കുവാ-നായിട്ടു നിൽക്കുന്ന വീരരാം യോദ്ധര-നേകമായുണ്ടവർ നാനാവിധത്തിലു-ള്ളായുധ ധാരികളാണവർ കാൺക നീ. 09

> അപര്യാപ്തം തദസ്മാകം ബലം ഭീഷ്മാഭിരക്ഷിതം പര്യാപ്തം ത്വിദമേതേഷാം ബലം ഭീമാഭിരക്ഷിതം ചം

നമ്മുടെ സേനതൻ രക്ഷകനായിട്ടു-നിൽക്കുന്നതല്ലയോ ഭീഷ്മ പിതാമഹൻ. പാണ്ഡവ സേനതൻ രക്ഷകനായിട്ടു-മേവുന്ന ഭീമന്റെ വിക്രമം തുച്ഛവും. 10

> അയനേഷു ച സർവേഷു യഥാഭാഗമവസ്ഥിതാ: ഭീഷ്മമേവാഭിരക്ഷന്തു ഭവന്ത: സർവ ഏവ ഹി ചൂച

വീരരാം നിങ്ങളിനിയേവരും ചെന്നങ്ങു-വ്യൂഹത്തിലുള്ളതാം മർമ്മസ്ഥലങ്ങളിൽ മേവീട്ടു നമ്മുടെ ഭീഷ്മ പിതാമഹ-നാചാര്യ രക്ഷകരായിട്ടു മേവുക.'11

തസ്യ സഞ്ജനയൻഹർഷം കുരുവ്യമ്പഃ പിതാമഹഃ സിംഹനാദം വിനദ്യോച്ചൈഃ ശംഖം ദധ്മൗ പ്രതാപവാൻ ചവ

കേൾക്ക നീ നിന്നുടെ പുത്രനുസന്തോഷ-മേകുവാനായിതാ ഭീഷ്മ പിതാമഹന് തന്നുടെ കയ്യിലെ ശംഖുമെടുത്തതിൽ-നിന്നുമുഴക്കുന്ന സിംഹനാദത്തെ നീ. 12

് തതഃ ശംഖാശ്ച ഭേര്യശ്ച പണവാനകഗോമുഖാഃ സഹസൈവാഭ്യഹന്യന്ത സ ശബ്ദസ്തുമുലോഭവത് ഫ്ലസ

പിന്നെയനേകമാം ശംഖനാദങ്ങളും, ചെണ്ട, പെരുമ്പറ, കാഹളനാദവും; പെട്ടന്നൊരുമിച്ചുയർന്നൊരു ഘോഷമാ-യങ്ങനെ നാലുദിക്കിങ്കൽ മുഴങ്ങുന്നു. 13 തരു ശേതെർഹയൈർയുക്തേ മഹതി സ്വന്ദനേ സ്ഥിതം മാധവഃ പാണ്ഡവശ്ചൈവ ദിവ്യൗ ശംഖൗ പ്രദധ്മതുഃ ചർ

വെള്ളക്കുതിരയെ പൂട്ടിയ തേരതിൽ മേവുന്ന ലക്ഷ്മീപതിയായ കൃഷ്ണനും, പാണ്ഡുതൻ പുത്രരും താന്താങ്ങൾ തന്നുടെ ശംഖുവിളിക്കുന്ന നാദത്തെ കേൾക്ക നീ. 14 പാഞ്ചജന്യം ഹൃഷീകേശോ ദേവദത്തം ധനഞ്ജയം പൌണ്ഡം ദധ്മൗ മഹാശംഖം ഭീമകർമ്മാ വ്യകോദരം എത

ഇന്ദ്രിയമഞ്ചും നിയന്ത്രിച്ചിടുന്നൊരീ-യീഗ്വരൻ തന്നുടെ പാഞ്ചജന്യത്തെയും, അർജുനൻ തന്റെയാ ദേവദത്തത്തെയും, പൌണ്ഡ്രത്തെ ഭീമനും ഈതുന്നതുണ്ടതും. 15

*അനന്തവിജയം രാജാ കുന്തീപുത്രോ യുധിഷ്ഠിരഃ* നകുലഃ സഹദേവശ്ച സുഘോഷമണിപുഷ്പകം ൧൬ അനന്തവിജയമാം ശംഖുമെടുത്തിതാ രാജാ...യുധിഷ്ഠിരൻ ഈതുന്ന കാൺക നീ. 'സുഘോഷം' മുഴക്കുന്നു നകുലനും പിന്നെ-'മണിപുഷ്പക'മൂതുന്നതുണ്ടു സഹദേവനും. 16

കാശ്യശ്ച്പ്രമേഷാസഃ ശിഖണ്ഡീ ച് മഹാരഥഃ ധൃഷ്ടദൃമ്നോ വിരാടശ്ച സാതൃകിശ്ചാപരാജിതഃ ചാര കാശിരാജാവ്, ശിഖണ്ഡി മഹാരഥൻ, ദ്രുപദരാജാപുത്രനാം ധൃഷ്ടധ്യുമ്നനും; പാണ്ഡവർക്കാശ്രയമായ വിരാടനും, തോൽവിയെ കാണാത്ത സാതൃകി പിന്നെയും; 17 *ഭ്രൂപദോ ഭ്രൗപദേയായ്വ സർവശ: പൃഥിവിപതേ* സൗജദ്രേയ മഹാബാഹു: ശംഖാന്ദ്**ധ്മു**: പൃഥക്പ്യഥക്

പാഞ്ചാലരാജാ...ഭ്രുപദമഹാരഥൻ, ട്രൊപദി തന്നുടെ പുത്രരും പിന്നെ സുഭദ്രാതനയരും വെവ്വേറെ തന്നുടെ ശംഖുമുഴക്കുന്ന നാദത്തെ കേൾക്ക നീ. 18 സ ഘോഷം ധാർതരാഷ്ട്രാണാം ഹൃദയാനി വ്യദാരയത് നഭശ്വ പ്യഥിവീം ചൈവ തുമുലോഭ്യനുനാദയൻ ചൻ

ഒന്നിച്ചുപൊങ്ങുന്നൊരി ശംഖനാദങ്ങ-ളാകാശഭൂമി നിറഞ്ഞങ്ങുചെന്നിട്ടു-നിന്നുടെ പുത്രമഹാരഥന്മാരവർ തന്നുടെ ഹൃത്തുപിളർക്കുന്ന കാൺക നി. 19 അഥ വൃവസ്ഥിതാന്ദൃഷ്ടാ ധാർതരാഷ്ട്രാൻകപിധാജം പ്രവൃത്തേ ശസ്ത്രസ്ഥാതേ ധനുരുദ്യമ്യ പാണ്ഡവം

ഹേ...രാജ; പിന്നെയാ പാണ്ഡുതൻ പുത്രനാ-മർജുനൻ തൻ 'കപിധ്വജ'മുള്ള തേരതിൽ നിന്നുതൻ വില്ലുമെടുത്തുനിൻപുത്രരെ വീക്ഷിച്ചുനിന്നിതാ കൃഷ്ണനോടോതുന്നു! 20 അർജുന ഉവാച

സേനയോരുഭയോർമലോ വരം സ്ഥാപയ മേച്യുത യാവദേതാന്നിരിക്ഷേഹം യോദ്ധുകാമാനവസ്ഥിതാൻ വച കൈർമയാ സഹ യോദ്ധവ്യമസ്മിൻരണസമുദ്യമേ വവ

ഹൃഷികേശം തദാ വാക്യമിദമാഹ് മഹിപതേ വം

ആരൊക്കെയി ധർമ്മയുദ്ധത്തിലെന്നുടെ വൈരിയായ് നിൽക്കുന്നതെന്നു വീക്ഷിക്കുവാൻ തെറ്റുപറ്റാത്ത നി നിർത്തിടവേണമേ-യിരുസേന മദ്ധ്യത്തിലെന്റെ രഥത്തിനെ. 21/22 യോയാത്സ്യമാനാനവേക്ഷേഹം യ ഏതേത്ര സമാഗതാഃ ധാർതരാഷ്ട്രസ്യ ഭൂർബുദ്ധേര്യുദ്ധേ പ്രിയചികീർഷവഃ വന്ദ

ധാർത്തരാഷ്ട്രൻതന്റെ പുത്രന്റെ ദുർബുദ്ധി-യായിടും യുദ്ധത്തിലിച്ഛയുണ്ടായിട്ടു-വന്നിട്ടു യുദ്ധം ജയിക്കുവാനായിട്ടു-നിൽക്കുന്ന യോദ്ധരെ കാൺക നീ മാധവാ. 23 സഞ്ജയ ഉവാച

ഏവമുക്തേഹൃഷി**കേശം** ഗുഡാകേശേന ഭാരത സേനയോരുരുഭയോർമധ്യേ സ്ഥാപയിത്വാ രഥോത്തമം സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു അജ്ഞാനമായിടും നിദ്ര ജയിക്കുന്നൊ-രർജുനൻ തന്നുടെ വാക്കുകൾ കേൾക്കയാൽ പാർഥന്റെ സാരഥിയിരുസേന മദ്ധ്യത്തി-ലായിട്ടു നിർത്തിയ തേരുനി കാണുക! 24 ഭീഷ്മദ്രോണപ്രമുഖതഃ സർവേഷാം ച മഹീക്ഷിതാം ഉവാച പാർഥ പരൈൃതാൻസമവേതാൻകുരുനിതി റ.ഒ

ഭീഷ്മ, ദ്രോണമുഖൃന്മാരു<sup>°</sup> പിന്നെയാ രാജാക്കന്മാരവർ തന്നുടെ മുൻപിൽവ-ച്ചാ പാർത്ഥ സാരഥി കാട്ടിക്കൊടുക്കുന്ന-തുണ്ടു നിൻ മക്കളെ കാൺക നീ ഭാരത ! 25 തത്രപശ്യത്സ്ഥിതാൻപാർഥ പിതൃന്ഥ പിതാമഹാൻ ആചാര്യാന്മാതുലാൻഭ്രാത്യൻ പുത്രാൻ പൌത്രാൻ സഖീംസ്തഥാ

ശ്വശുരാൻസുഹൃദശ്ചെവ സേനയോരുഭയോരപി വന്ന സൈന്യങ്ങൾ രണ്ടിലുമുള്ളതാം തൻ പിതൃ-തൂല്യർ, പിതാമഹർ, പിന്നെ ഗുരുക്കളും; മാതുലന്മാരും, സഹോദരർ, പുത്രരും, പൌത്രർ, സഖാക്കളും പിന്നെ ശ്വശുരരും; 27 താൻസമീക്ഷ്യ സ കൌന്തേയം സർവാൻബന്ധുനവസ്ഥിതാൻ കൃപയാ പരയാവിഷ്ടോ വിഷീദന്നിദമ-ബ്രവീത് വര

എന്നീ പലവിധം ബന്ധുക്കളായുള്ള സർവ്വരോ കണ്ടിട്ടു കാരുണ്യമാകയാ-ലാവേശപൂർവ്വം വിഷണ്ണനായിട്ടിതാ പാർത്ഥൻ പറയുന്ന വാക്കുകൾ കേൾക്കുക ! 27 അർജുന ഉവാച

ദ്യഷ്ടോമം സാജനം കൃഷ്ണ യുയുത്സും സമുപസ്ഥിതം സീദന്തി മമ ഗാത്രാണി മുഖം ച പരിശുഷ്യതി വവ

## അർജുനൻ പറഞ്ഞു

യുദ്ധേച്ഛയോടെന്റെ മുൻപിലായ് നിൽക്കുന്നൊ-രെന്റെയി ബന്ധുക്കളെ കാൺകയാലഹോ! എന്നംഗപ്രത്യംഗമാകെ തളരുന്ന-തുണ്ടു; വരളുന്നതുണ്ടെൻ മുഖവുമേ. 28

് വേപ്ധുശ്ച ശരീരേ മേ രോമഹർഷശ്ച ജായതേ ഗാണ്ഡീവം സ്രംസതേ ഹസ്താത്ത്വക്ചൈവ പരിദഹൃതേ ൨ൻ

എൻ ദേഹമാകെ വിറയ്ക്കുന്നതുണ്ടു രോ-മാഞ്ചമണിയുന്നതുണ്ടെന്റെ കേശവ! എൻ ദേഹമാകെ വിറയ്ക്കുന്നതുണ്ടെന്റെ ഗാണ്ഡീവ വില്ലിതും വഴുതുന്നതുണ്ടുമേ. 29 ന ച ശക്നോമ്യവസ്ഥാതും ഭ്രമതിവ ച മേ മനഃ നിമിത്താനി ച പശ്യാമി വിപരീതാനി കേശവ സം

എൻ മനസ്സാകയും ചുറ്റിത്തിരിയുന്നി-താകയാൽ നിൽക്കുവാനാവില്ല കേശവ! കേശിയെ കൊന്നതാം കേശവ; കാണുന്ന ശകുനങ്ങളാകയും ശുഭമല്ല മാധവ. 30

ന ച ശ്രേയോനുപശ്യാമി ഹത്വാ സ്വജനമാഹവേ ന കാംക്ഷേ വിജയം കൃഷ്ണ ന ച രാജ്യം സുഖാനി ച സ്ഥ

ഈ യുദ്ധഭൂമിയിൽ നിൽക്കുന്നൊരെന്റെയി-ബന്ധു മിത്രാദികളേവരേം ഹിംസിച്ചു-ലഭ്യമായിടുവാൻ പോകുന്ന രാജ്യവും, ഭോഗവും, കീർത്തിയും വേണ്ടെന്റെ കേശവ! 31

കിം നോ രാജ്യേന ഗോവിന്ദ കിം ഭോഗൈർജിവിതേന വാ യേഷാമർഥേ കാംക്ഷിതം നോ രാജ്യം ഭോഗാ: സുഖാനി ച ന.വ.

ത ഇമേവസ്ഥിതാ യുദ്ധേ പ്രാണാംസ്തൃക്താാ ധനാനി ച ആചാര്യാ: പിതര: പുത്രാസ്തഥൈവ ച പിതാമഹാ: ന.ന. മാതുലാ: ശ്വശുരാ: പൌത്രാ: സ്യാലാ: സംബന്ധിനസ്തഥാ ഏതാന്ന ഹന്തുമിച്ഛാമി ഘ്നതോപി മധുസൂദന നർ അപി ത്രൈലോക്യരാജ്യസ്യ ഹേതോ: കിം നു മഹീകൃതേ നിഹത്യ ധാർത്തരാഷ്ട്രാന്നു കാ പ്രീതി: സ്യാജ്ജനാർദന ന.ത

അല്ലയോ ഗോവിന്ദ; എവർക്കു വേണ്ടിയി-ട്ടായിട്ടു മോഹിച്ചു രാജ്യവും, ഭോഗവും: ആയവരൊക്കെയും പ്രാണൻ തൃജിക്കുവാ-നായിട്ടു നിൽക്കുന്ന കാഴ്ച നീ കാണുക! 32/33 ആചാര്യന്മാരും; പിത്രുക്കക്കൾ, പിതാമഹർ മാതുലന്മാരുമീ പുത്ര-പൌത്രാദിയും; സ്യാലാ-ശ്വശുരരുമായുള്ള ബന്ധുക്ക-ളായവരൊക്കയും നിൽക്കുന്ന കാണൂക! 33/34 ആയവരെക്കാലചെയ്തിട്ടു ത്രൈലോക്യ-മാകയും കൈവരുമെന്നിരുന്നീടിലു-മാവില്ല ഹേ മധുസൂദന കൊല്ലുവാ-നാവില്ല സോദരരാം ധാർത്തരാഷ്ട്രരേ! 35/35

പാപമേവാശ്രയേദസ്മാൻഹത്തൈതാനാതതായിനഃ തസ്മാന്നാർഹാ വയം ഹന്തും ധാർത്തരാഷ്ട്രാൻസബാന്ധവാൻ സ്വജനം ഹി കഥം ഹത്വാ സുഖിനഃ സ്വാമ മാധവ സ്വന ഞങ്ങളെ കൊല്ലുവാൻ വന്നവരാകിലും ബന്ധുഹത്യാപാപമേൽക്കുവാൻ വയ്യമേ. സ്വന്തമായുള്ളതാം ബന്ധുജനത്തിനെ-ഹിംസിച്ചു കിട്ടുന്ന സൗഖ്യവും നിഷ്ഫലം! 36

യദ്യപ്യേതേ ന പശ്യന്തി ലോഭോപഹതചേ**തസ:** കൂലക്ഷയകൃതം ദോഷം മിത്രദ്രോഹേ ച പാതകം **ന.** കഥം ന ജ്ഞേയമസ്മാഭി: പാപാദസ്മാന്നിവർത്തിതും കുലക്ഷയകൃതം ദോഷം പ്രപശ്യദ്ഭിർജനാർദന നവ്യ

ലാഭനഷ്ടത്തിൽ മദിക്കും മനസ്സുള്ള കൌരവർ കാണുന്നതില്ലാ കുലക്ഷയം! ആയതാം ദോഷത്തെയറിവുള്ള നമ്മളീ പാപത്തെയെന്തിനായ് പേറുന്നു മാധവാ? 37/38

കുലക്ഷയേ പ്രണശ്യന്തി കുലധർമാഃ സനാതനാഃ ധർമ്മേ നഷ്ടേ കുലം കൃത്സ്നമധർമോഭിഭവത്യുത സൻ അധർമാഭിഭവാത്കൃഷ്ണ പ്രദുഷ്യന്തി കൂലസ്ത്രിയഃ സ്ത്രീഷു ദുഷ്ഠാസു വാർഷ്ണേയ ജായതേ വർണസങ്കരഃ ർം

വംശ നാശത്താൽ നശിക്കുന്നു ധർമ്മവും; ധർമ്മ നാശത്താലുദിക്കുന്നധർമ്മവും. അധർമ്മികളാം കുലസ്ത്രീകൾ ദുഷിച്ചിട്ടു സൃഷ്ടിച്ചിടുന്നതി സങ്കര വർഗ്ഗവും. 39/40/41 സങ്കരോ നരകായെവ കുലഘ്നാനാം കുലസ്യ ച പതന്തി പിതരോ ഹ്യേഷാം ലൂപ്തപിണ്ഡോദകക്രിയാം ർച

സങ്കര വർഗ്ഗത്തിലുള്ളതാം സന്തതിക-ളാചരിക്കില്ല പിണ്ഡോദക കർമ്മങ്ങൾ. ആയവർ തന്റെ പിതൃക്കൾ പതിക്കുന്ന-തുണ്ടിന്നു ഘോരമാം നരകത്തിച്ചുളയിൽ. 42

ടോഷെരേതെ: കുലഘ്നാനാം വർണസങ്കരകാരകൈ: ഉത്സാദ്യന്തേ ജാതിധർമാ കുലധർമാശ്ച ശാശ്ചതാ: ർവ

ആയതാം സങ്കര വർഗ്ഗത്തെ സൃഷ്ടിച്ചി-ടുന്നവർ തന്നുടെ ദോഷത്താലാണുവേ-രറ്റുപോകുന്നതി കുലധർമ്മമാകയാൽ നിർത്തിടാം നമ്മൾക്കു യുദ്ധം ജനാർദ്ദന! 43 ഉത്സന്നകുലധർമാണാം മനുഷ്യാണാം ജനാർദന നരകേ നിയതം വാസോ ഭവതിത്യനുശുശൂമ ർമ്പ

ഗുരുവരർ ചൊല്ലി നാം കേട്ടിരിക്കുന്നതാം തത്ത്വത്തെയൊന്നുഞാൻ ചൊല്ലുന്ന കേൾക്കുക! വംശ നാശത്തിന്റെ ബീജം വിതച്ചിടും മർത്ത്യർക്കു വാഴ്ചയി നരകത്തിലാണതും! 44

> അഹോ ബത മഹത്പാപം കർതും വൃവസിതാ വയം യദ്രാജ്യസുഖലോഭേന ഹന്തും സാജനമുദ്യതാഃ ർർ

എന്തൊരു കഷ്ടമീ രാജ്യത്തെ മോഹിച്ചു-തൻ ബന്ധു, പുത്ര, കളത്രാദി സർവ്വരേ-മന്തകൻ തന്നുടെ നാട്ടിലേക്കാക്കുവാ-നായിട്ടൊരുമ്പെട്ടു പോന്നിതോ നമ്മളും! 45

> യദി മാമ-പ്രതീകാരമശസ്ത്രം ശസ്ത്രപാണയ: ധാർതരാഷ്ട്രാ രണേ ഹന്യുസ്തന്മേ ക്ഷേമതരം ഭവേത് ർ

പ്രതികാരമില്ലാതെയായുധമേന്താതെ-യിരുസേന മദ്ധ്യേ വിഷണ്ണനായ് നിൽക്കുന്നൊ-രെന്നെയെൻ സോദരർ യുദ്ധേ വധിക്കുകി-ലെത്രയും പഥ്യമായ്ത്തിരുമെനിക്കതും! 46

> സഞ്ജയ ഉവാച റ: സംഖ്യേ രഥോപസ്ഥ ഉപാഗ

ഏവമുക്ത്വാർജുനഃ സംഖ്യേ രഥോപസ്ഥ ഉപാവിശത് വിസൃജ്യ സശരം ചാപം ശോകസംവിഗ്നമാനസഃ ർന്ന

സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു ഇപ്രകാരം തന്റെ സാരഥി തന്നോടു-കേണു വിലപിച്ച പാർത്ഥനവനുടെ-യമ്പുകുലച്ചതാം വില്ലുമുപേക്ഷിച്ചു തേരത്തിൽ ദുഃഖിച്ചിരിക്കുന്ന കാൺക നീ! 47

> ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗിതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ അർജുനവിഷാദയോഗോ നാമ പ്രഥമോദ്ധ്യായ: സമാപ്തഃ

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ 'അർജുനവിഷാദയോഗം' എന്ന ഒന്നാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

 $x \quad x \quad x$ 

# അധ്യായം - രണ്ട്

# സാംഖ്യയോഗം

സഞ്ജയ ഉവാച തം തഥാ കൃപയാവിഷ്ടമശ്രുപൂർണ്ണാകുലേക്ഷണം വിഷിദന്തമിദം വാകൃമുവാച മധുസൂദനഃ ച

സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു:

മധുവെന്നൊരസുരനെ കൊന്നതാം കൃഷ്ണന-ക്കണ്ണുനീർ വാർത്തിടും പാർത്ഥനോടോതുന്നു! 01 *ശ്രീഭഗവാനുവാച* 

കുതസ്ത്വാ കശ്മലമിദം വിഷമേ സമുപസ്ഥിതം അനാര്യജുഷ്ടമസ്വർഗ്ഗ്യമകീർത്തികരമർജ്ജുന വ

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:

ജീവിതമൂല്യത്തെയറിയാത്തവർക്കൊക്കെ-യപ്രാപ്യമാണടൊ കീർത്തിയും, സ്വർഗ്ഗവും. 02

ക്ലൈബ്യം മാ സ്മ ഗമഃ പാർത്ഥ നൈതത്തായ്യുപപദ്യതേ ക്ഷുദ്രം ഹൃദയദൌർബ്ബല്യം തൃക്തോത്തിഷ്ഠ പരന്തപ ന ശത്രുക്കളെ സംഹരിക്കുവാൻ പാർത്ഥ നിൻ

ഹൃദയങ്ൌർബല്യത്തെ സംഹരിച്ചീടുക. യോഗ്യമല്ലാത്ത നപുംസകഭാവത്തെ സംഹരിച്ചിട്ടു നീയുദ്ധരിച്ചിടുക. 03

അർജ്ജുന ഉവാച

കഥം ഭീഷ്മമഹം സംഖ്യേ ദ്രോണം ച മധുസൂദന ഇഷൂഭി: പ്രതിയോത്സ്യാമി പൂജാർഹാവരിസൂദന ർ

അർജുനൻ പറഞ്ഞു: പൂജ്യരാം ഭീഷ്മരേം പൂജ്യരാം ദ്രോണരേ-മേതു ശരങ്ങളാലെതിരിടും ചൊല്ലു നീ. 04

ഗുരുനഹത്വാ ഹി മഹാനുഭാവാൻ ശ്രേയോഭോക്തും ഭൈക്ഷ്യമപീഹ ലോകേ ഹത്വാർഥകാമാംസ്തു ഗുരുനിഹൈവ ഭൂഞ്ജീയ ഭോഗാൻരുധിരപ്രദിഗ്ധാൻ ഉ

ഗുരുവരന്മാരെയുപദ്രവിക്കാതിന്നു ഭിക്ഷാടനം ചെയ്തു ഭോജിക്കതുത്തമം. ഗുരുഭൂതന്മാരുടെ ചോര പുരട്ടിയി-ട്ടന്നം ഭുജിക്കണോ? ചൊല്ലുവിൻ കൃഷ്ണ നീ! 05 ന ചൈതദിദ്മ: കതരന്നോ ഗരീംയം യദാ ജയേമ യദി വാ നോ ജയേയുഃ

യാനേവ ഹത്വാ ന ജിജീവിഷാമ<sup>°</sup> സ്തേവസ്ഥിതാ: പ്രമുഖേ ധാർത്തരാഷ്ട്രാ: ന്ത നമ്മൾ ജയിക്കണോ? സോദരർ വാഴണോ? ഏതതുനല്ലതെനിക്കറിയില്ലതും. സോദരരെക്കൊല ചെയ്തിട്ടിജീവനി-ലിച്ഛയില്ലായവർ വന്നിതാ വെട്ടുന്നു. 06

കാർപ്പണ്യദോഷോപഹതസ്വഭാവ: പൃച്ഛാമി ത്വാം ധർമ്മസമ്മുഢചേതാ: യച്ഛേയ: സ്വാന്നിശ്ചിതം ബ്രൂഹിതന്മേ ശിഷ്യസ്തേഹം ശാധി മാം ത്വാം പ്രപന്നം ಅ

ധർമ്മത്തെ കാണ്മതിന്നാവാതെയുഴലുന്നൊ-രർജുനൻ വന്നിതാ ശരണമായ് കേഴുന്നു. യാതൊന്നു ശ്രേയസിന്നായതെനിക്കെന്നു-ചൊല്ലിത്തരേണമേ, കൃഷ്ണാ... ഹരേ ജയ.07 ന ഹി പ്രപശ്യാമി മമാപനുദ്യാ-ദ്യമ്മോകമുച്ഛോഷണമിന്ദ്രിയാണാം അവാപ്യ ഭൂമാവസപത്നമൃദ്ധം രാജ്യം സുരാണാമപി ചാധിപത്യം വ്യ

ശത്രുക്കളില്ലാത്ത സമ്പൽസമ്യദ്ധമാം സാമ്രാജ്യ സിംഹാസനത്തിൽ മേവുമ്പൊഴും എന്നിന്ദ്രിയത്തെ വരട്ടുവാൻ പോരുന്നോ-രീ 'ശോകരാക്ഷസ' നാശകനാരതും? 08 സഞ്ജയ ഉവാച

ഏവമുക്താാ ഹൃഷികേശം ഗുഡാകേശ: പരന്തപ: ന യോത്സ്യ ഇതി ഗോവിന്ദമുക്താാ തൂഷ്ണിം ബഭുവ ഹ ൻ

സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു:

'ഇല്ലിനി ഞാനൊരു യുദ്ധത്തിനില്ലെ'ന്നു-ശത്രുസംഹാരിയാമജ്ഞാന നാശകൻ, അർജുനൻ കൃഷ്ണനോടേവം പറഞ്ഞിട്ടു-മൌനിയായ് തേരതിൽ മേവുന്നു മന്നവ. 09 തമുവാച ഹൃഷീകേശഃ പ്രഹസന്നിവ ഭാരത സേനയോരുഭയോർമദ്ധ്യേ വിഷീദന്തമിദം വ ചഃ ചം

ഇരുസേന മദ്ധ്യേ വിഷണ്ണനായ് വീണൊരു പാർത്ഥനെ നോക്കിയ-പ്പുഞ്ചിരി തൂകിട്ടു-കണ്ണുനീർ വാർക്കുന്നൊരർജുനനോടിതാ: ഇന്ദ്രിയാധിശനുരയ്ക്കുന്നു മന്നവ ! 10 ശ്രീഭഗവാനുവാച

അശോച്യാനമ്പശോചസ്താം പ്രജ്ഞാവാദാംശ്ച ഭാഷസേ ഗതാസുനഗതാസുംശ്ച നാനുശോചന്തി പണ്ഡിതാ: ഫൂ ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു: എന്തിനു വെറുതെ നീ പണ്ഡിതന്മാരുടെ ഭാഷണം ചെയ്തുകൊണ്ടിങ്ങനെ കേഴുന്നു! ജീവിച്ചിരിക്കിലൊ; മൃതരായിപ്പോകിലൊ; ദാഖിക്കയില്ലവർ പണ്ഡിതശ്രേഷ്ഠന്മാർ. 11

നത്യേവാഹം ജാതു നാസം ന ത്വം നേമേ ജനാധിപാഃ നച്ചെവ നഭവിഷ്യാമഃ സർവേ വയമതഃ പരം ൧വ

നീയില്ലയെന്നില്ല; ഞാനില്ലയെന്നില്ല-രാജാവു ജീവിച്ചിരുന്നില്ലയെന്നില്ല. 12

ദേഹിനോസ്മിന്യഥാ ദേഹേ കൌമാരം യൗവനം ജരാ തഥാ ദേഹാന്തരപ്രാപ്തിർധിരസ്തത്ര ന മൂഹൃതി ഫസ

എപ്രകാരത്തിൽ നിൻ ദേഹത്തിലെ ജീവൻ കൌമാര, യൗവന വാർദ്ധക്യമാവുന്നു;

അപ്രകാരത്തിലി ദേഹാന്തരപ്രാപ്തി; ആയതിൽ ധിരരൊ മോഹമില്ലാത്തവർ. 13

് മാത്രാസ്പർശാസ്തു കൌന്തേയ ശിതോഷ്ണസുഖദുഃഖദാഃ ആഗമാപായിനോ നിത്യാസ്താം സ്തിതിക്ഷസ്വ ഭാരത ചർ

ഹേ...കുന്തിപുത്രയിയിന്ദ്രിയ ബോധത്താ-ലുണ്ടായി ശീതോഷ്ണ സുഖ-ദുഃഖ ബോധങ്ങൾ:

ആയവയെല്ലാമെ വന്നിടും, പോയിടും

ആയതുകൊണ്ടവ നി സഹിച്ചിടണം. 14

യം ഹി ന വ്യഥയന്ത്യേത്തേ പുരുഷം പുരുഷർഷഭ സമദുഃഖസുഖം ധീരം സോമ്യതത്വായ കൽപതേ ൧®

സുഖ-ദുഃഖ ഭേദങ്ങളില്ലാത്ത ധീരനാം പൂരുഷനീ വ്യഥ ബാധിക്കയില്ലവൻ യോഗ്യനായിടുന്നു മോക്ഷത്തിനാകയാൽ

പൂരുഷശ്രേഷ്ഠ; നി ദുഃഖിയായ്കേതുമേ! 15

നാസതോ വിദ്യതേ ഭാവോ നാഭാവോ വിദ്യതേ സതഃ ഉഭയോരപി ദൃഷ്ടോന്തസ്ത്വനയോസ്തത്ത്വദർശിഭിഃ എന്ന

ഇല്ലാത്തതുണ്ടന്ന തോന്നലതുമില്ലല്ലൊ:

ഇല്ലായ്മയില്ലാത്തതാണല്ലോ ശാശ്വതം. ഈ രണ്ടവസ്ഥയും കണ്ടിട്ടുചൊല്ലിയോ-

ഈ ശ്രഭവേഷയും കണ്ടിദ്ദുംചാല്ലിയോ-രല്ലയോ തത്തിത്തെ ദർശ്ശിച്ച പണ്ഡിതർ. 16

യാ തിരിവാതിന് ദാശ്ശുവച്ച പണ്യവരും. 16 അവിനാശി തു തഭ്ധിദ്ധി യേന സർവമിദം തതം വിനാശമവ്യയസ്യാസ്യ ന കശ്ചിത്കർത്തുമർഹതി ചാഴ

യാതൊന്നിനാലൊരു് ദേഹം നിറയുന്നു: ആയതു നാശമില്ലാത്തതറിഞ്ഞിടു!

ആയതാമാത്മാവതിനെ ഛേദിക്കുവാ-

നാവില്ല പാർത്ഥ; നി ശക്തനുമല്ലൂടോ. 17

അന്തവന്ത ഇമേ ദേഹാ നിതൃസ്യോക്താ: ശരീരിണ: അനാശിനോ പ്രമേയസ്യ തസ്മാദ്യുധ്യസ്വ ഭാരത ചുവ്വ

ശാശ്വതനാണവൻ; നാശമില്ലാത്തവ-നാരാലുമാകില്ലതിനെയളക്കുവാൻ. ദേഹത്തിനുള്ളൊരു നാശമതോ വെറും-തോന്നലാണായതുകൊണ്ടു നീ പോരിടു! 18 യ ഏനം വേത്തി ഹന്താരം യശ്യൈനം മന്യതേ ഹതം ഉടൌ തൌ ന വിജാനീതോ നായം ഹന്തി ന ഹന്യതേ ചൻ

ആത്മാവിനെത്താൻ 'ഹനിച്ചെ'ന്നു ചൊല്ലുവോ-രാതമാവിതാ 'മൃത' മായെന്നു ചൊല്ലുവോ-രായവരജ്ഞരാണതുകൊണ്ടിതറിവീല-യാത്മാവിനില്ലൊരു നാശവും; ഹാനിയും. 19 ന ജായതേ മ്രിയതേ വാ കദാചി-ന്നായം ഭൂത്വാ ഭവിതാ വാ ന ഭൂയഃ അജോ നിതൃ: ശാശ്ചതോ/യം പുരാണോ ന ഹന്യതേ ഹന്യമാനേ ശരീരേ ഹം

ജനനമില്ലാത്തവൻ; മരണമില്ലാത്തവ-നാവിർഭവിച്ചില്ല-താവിർഭവിക്കില്ല. അജനനവൻ നിതൃ ശാശ്വതനാണവൻ: പ്രാചീനനാണവനില്ലെടൊ മരണവും. 20 വേദാവിനാശിനം നിത്യം യ ഏനമജമവ്യയം കഥം സ പുരുഷ: പാർഥ കം ഘാതയതി ഹന്തി കം വച

നേരോടിതറിയുന്ന പൂരുഷരാരെയും കൊല്ലുകയല്ലമേ കൊല്ലിക്കയല്ലെടൊ. 21 വാസാംസി ജീർണ്ണാനി യഥാ വിഹായ നവാനി ഗൃഹ്ണാതി നരോ പരാണി തഥാ ശരീരാണി വിഹായ ജീർണ്ണാ-നൃന്യാനി സംയാതി നവാനി ദേഹി റ.റ. പഴകിച്ചു പിഞ്ചിയ വസ്ത്രമുപേക്ഷിച്ചു-

പുതുവസ്ത്രമെങ്ങിനെ നാം ധരിച്ചിടുന്നു; ആയതുപോലെ ജീർണ്ണിച്ചൊരീ ദേഹവും ദേഹി കൈവെടിയുന്നു , നവമതിൽ കേറുന്നു. 22 *നൈനം ഹിന്ദന്തി ശസ്ത്രാണി നൈനം ദഹതി പാവകഃ* ന ചൈനം ക്ലേദയന്ത്യാപോ ന ശോഷയതി മാരുതഃ വന്.

ശസ്ത്രാസ്ത്ര പ്രയോഗത്താൽ 'ഛേദി'ക്കപ്പെടാത്തവൻ! ഇക്കൊടും കാറ്റേറ്റിട്ടും 'ശോഷി'ക്കപ്പെടാത്തവൻ! പ്രളയത്തിൻ ജലത്തിലും 'ലയി'ക്കപ്പെടാത്തവൻ! കത്തുന്നൊരിത്തീയാൽ 'ദഹി'ക്കപ്പെടാത്തവൻ! 23 അച്ഛേദ്യോയമഭാഹ്യോയമക്ലേദ്യോശോഷ്യ ഏവ ച നിത്യ: സർവഗത: സ്ഥാണുരചലോയം സ്നാതന: വർ അവ്യക്തോയമചിന്ത്യോ യമവികാര്യോയമുച്യതേ തസ്മാദേവം വിദിഞ്ചൈനം നാനുശോചിതുമർഹസി വ

നിതൃനചഞ്ചലൻ പരിണമിക്കാത്തവൻ, ശാശ്വതനും സർവ്വവ്യാപിയായ് വുവോൻ. അവൃക്തനചിന്ത്യൻ മാറാതിരിക്കുവോ-നായതാ'ണാതമാവ'തറിക നീയർജുന. 24/25 അഥ ചൈനം നിതൃജാതം നിത്യം വാ മന്യസേ മൃതം തഥാപി ത്വം മഹാബാഹോ നൈരം ശോചിതുമർഹസി വന്ന

ലോകായതികളും വൈഭാഷികന്മാരു-മായവർ തന്നുടെ വിശ്വാസിയായി നീ; 'ജനനമരണ'മുണ്ടായിടു മാത്മാവി-നെന്നുധരിക്കിലും ഖേദിക്കവേണ്ടടൊ! 26 ജാതസ്യ ഹി ധ്രൂവോ മൃത്യൂർധ്രുവം ജന്മ മൃതസ്യ ച തസ്മാദപരിഹാര്യേർഥേ ന ത്വം ശോചിതുമർഹസി വഴ

> അവ്യക്താദീനി ഭൂതാനി വ്യക്തമദ്ധ്യാനി ഭാരത അവ്യക്തനിധനാന്യേവ തത്ര കാ പരിദേവനാ വവ

മരിച്ചിടും ജനിച്ചതും; ജനിച്ചിടും മരിച്ചതും; മടിച്ചിടേണ്ട ചെയ്തിടേണ്ട വേലചെയ്ക പാർത്ഥ നീ! കണ്ടിടാ തുടക്കവു-മൊടുക്കവുമതങ്ങിനെ: വ്യക്തമായിടുന്നതല്ലൊ മദ്ധ്യമാണതോർക്കെടോ. 27/28 ആശ്ചര്യവത്പശ്യതി കശ്ചിദേന-മാശ്ചര്യവദ്വദതി തഥൈവ ചാന്യും ആശ്ചര്യവലെച്ചനമനും ശൃണോതി ശ്രേത്വാപ്യേനം വേദ ന ചൈവ കശ്ചിത് വൻ

അതിശയിപ്പതെന്നു കണ്ടിടുന്നൊരാളതിന്നെയും അതിശയിപ്പതെന്നു ചൊല്ലിടുന്നൊരാളതിന്നെയും അതിശയിപ്പതെന്നു കേട്ടിടുന്നൊരാളതിന്നെയും ഒന്നുമേ മനസ്സിലാക്കിടാത്ത മർത്ത്യരനവധി. 29 *ദേഹി നിത്യമവധ്യോയം ദേഹേ സർവയ്യ ഭാരത* തസ്മാത്സർവാണി ഭൂതാനി ന ത്വം ശോചീതുമർഹസി സം

ദേഹി മേവിടുന്നു സർവ്വ ദേഹമുള്ളിലർജുന: ആവതില്ലൊരിക്കലും വധിക്കുവാൻ നിനക്കെടോ! സർവ്വ ജീവജാലമോർത്തു ഖേദിയായ് കുമാര നീ-നീയുണർന്നെണിറ്റുനിന്നു വില്ലെടുത്തു പോരിടൂ! 30 സാധർമമപി ചാവേക്ഷ്യ ന വികമ്പിതുമർഹസി ധർമ്യാജി യുദ്ധാപ്പ്രേയോന്യത്ക്ഷത്രിയസ്യ ന വിഭ്യതേ ന.ച

സ്വധർമ്മമായിടുന്ന നിന്റെ ക്ഷത്രിയ പ്രവൃത്തിയെ ചെയ്തിടുന്നതാണു നല്ല ശ്രേയസ്സിന്നതോർക്ക നീ. യുദ്ധവൃത്തിയാണു നിന്റെ ധർമ്മമെന്നതാകയാൽ കൈവിടാനതാവതില്ല പാർത്ഥ നീയതോർക്കെംടം. 31 യദ്യച്ഛയാ ചോപപന്നം സ്വർഗ്ഗദാരമപാവൃതം സുഖിനു ക്ഷത്രിയാ: പാർഥ ലഭന്തേ യുദ്ധമിദൃശം ന.വ.

അപ്രതീക്ഷമായി നിന്റെ സ്വർഗ്ഗവാതിലിന്നിതാ-തുറന്നിരിക്കുമായതാണു ധർമ്മയുദ്ധമോർക്ക നീ. ക്ഷത്രിയന്റെ ധർമ്മമായ യുദ്ധവും ജയിച്ചു നീ സ്വർഗ്ഗരാജ്യമായതിൽ സുഖിച്ചു വാണരുളുക. 32 അഥ ചേത്ത്വമിമം ധർമ്യം സംഗ്രാമം ന കരിഷ്യസി തരഃ സ്വധർമം കീർതിം ച ഹിത്വാ പാപമവാപ്സ്വസി നമ്പ

ആയതല്ല ധർമ്മമായ യുദ്ധഭൂമി വിട്ടു നീ പോയിതെങ്കിലാണകീർത്തിയായിടുന്നതർജുന. ധർമ്മമായിടുന്നതിന്നെ വിട്ടു നീ പിരിഞ്ഞിലോ പാപിയാം നിനക്കു പൂകിടാമെടോ നരകവും. 33 അകീർതിം ചാപി ഭൂതാനി കഥയിഷ്യന്തി തേവ്യയാം സംഭാവിതസ്യ ചാകീർത്തിർമരണാദതിരിച്ചതേ നർ

മാത്രമല്ല ലോകരും ചമച്ചിടുന്നതുണ്ടടൊ ഭീരുവായൊരർജുനന്റെ പോർക്കളത്തിലെക്കഥ. ആയതാമകീർത്തിയാം ശരങ്ങളിൽ ശയിക്കിലും-ഭേദമാണു ധർമ്മയുദ്ധമെന്നു നീ ധരിക്കുക. 34

ഭയാഭ്രണാഭൂപരതം മംസ്യന്തേ ത്വാം മഹാരഥാഃ യേഷാം ച ത്വം ബഹുമതോ ഭൂത്വാ യാസ്യസി ലാഘവം ന. അവാച്യവാദാംശ്ച ബഹൂൻവദിഷ്യന്തി തവാഹിതാഃ നിന്ദന്തസ്തവ സാമർഥ്യം തതോ ഭൂഃഖതരം നൂ കിം നന്ത

നിസ്സാരനായിടാതെയെന്റെ ധീരനായ പാർത്ഥ നീ; നീ ഭയന്നു യുദ്ധഭൂമിയെ തൃജിച്ചു പോയിടിൽ പ്രശസ്തനായ നിന്നെയും നമിച്ചിരുന്ന യോദ്ധരും വിളിച്ചിടുന്നതുണ്ടു നിന്നെ ഭീരുവെന്നതോർക്കടോ. 35/36 ഹതോ വാ പ്രാപ്സ്വസി സർഗ്ഗം ജിത്ഥാ വാ ഭോക്ഷ്യസേ മഹീം തസ്മാദുത്തിഷ്ഠ കൌന്തേയ യുദ്ധായ കൃതനിശ്ചയം സൗ

ധർമ്മയുദ്ധഭൂമിയിൽ കിടന്നു നീ മരിക്കിലോ-ലഭിച്ചിടുന്നതുണ്ടു മോക്ഷമായ സ്വർഗ്ഗ ലോകവും. ആയതല്ല പാണ്ഡവർ ജയിച്ചിടുന്നതാകിലോ-ഭുജിച്ചിടാം നിനക്കു രാജ്യമായിടുന്ന ഭൂമിയെ. 37 സുഖദുാവേ സമേ ക്യത്ഥാ ലാഭാലാഭൌ ജയാജയൌ തതോ യുമായ യുജ്യമ്പ നൈവം പാപമവാപ്സ്യസി നവ്യ ഭേദമൊന്നുമില്ല നീ ജയിക്കിലൊ മരിക്കിലൊ; ഭേദമില്ല നഷ്ട-ലാഭ മൊന്നുതന്നെയാണെടോ. ഭേദമൊന്നുമില്ലയി ചിരിയിലും-കരച്ചിലും; പാപിയായിടാതെ പാർത്ഥ നേരെനിന്നു പോരിടൂ. 38 ഏഷാ തേഭിഹിതാ സാംഖ്യേ ബുദ്ധിർയോഗേ ത്ഥിമാം ശൃണു ബുദ്ധ്വാ യുക്കോ യയാ പാർഥ കർമബന്ധം പ്രഹാസ്വസി നൻ സാംഖ്യതത്വമായിടുന്ന ജ്ഞാനബുദ്ധി കേട്ടു നീ: കേട്ടുകൊള്ളു കർമ്മബന്ധമുക്തനായിടാനെടൊ: ആശ കൈവെടിഞ്ഞു നിന്റെ കർമ്മമാചരിച്ചിടിൽ മുക്തമായിടുന്നതുണ്ടു നിന്റെ കർമ്മ ബന്ധനം. 39 നേഹാഭിക്രമനാശോസ്തി പ്രത്യവായോ ന വിദ്യതേ സ്വർപമപ്യസ്വ ധർമ്മസ്വ ത്രായതേ മഹതോ ഭയാത് ർം

ഭയത്തിൽനിന്നു മോചനം ലഭിച്ചിടുന്നതിന്നു നീ-കർമ്മബുദ്ധിയായിടുന്ന യോഗവും ധരിക്കണം. നഷ്ടമില്ല, ലാഭമില്ല, നേട്ടമില്ല കോട്ടവും: ആയതായ യോഗവും ധരിച്ചിടേണമർജുന! 40 വ്യവസായാത്മികാ ബുദ്ധിരേകേഹ കുരുനന്ദന ബഹുശാഖാ ഹൃനന്താശ്ച ബുദ്ധയോ വ്യവസായിനാം ർഫ

ലഭിച്ചിടേണ്ടതൊന്നുതന്നെയാണതാണു മോക്ഷവും: ആയതിന്നുറച്ചിടേണ്ട ബോധമാണു ഭക്തിയും. കൃഷ്ണബോധമേറ്റിടാത്ത മന്ദബുദ്ധികൾക്കെടോ: അനന്തമാണനേകമാണു ലക്ഷ്യബോധമോർക്ക നീ. 41 യാമിമാം പൂഷ്പിതാം വാചം പ്രവദന്ത്യവിപശ്ചിതഃ വേദവാദരതാഃ പാർഥ നാന്യദസ്തീതി വാദിനഃ ർവ

കാമാത്മാന: സ്വർഗ്ഗപരാ ജന്മകർമ്മഫലപ്രദാം ക്രിയാവിശേഷബഹുലാം ഭോഗൈശ്വര്വഗതിം പ്രതി ർമ്പ

അല്പബുദ്ധിയായിടുന്ന മൂഢമർത്യരൊക്കെയും ഫലേച്ഛയോടെയുള്ള വേദവാക്യ സൂക്തമായതിൽ ഭ്രമിച്ചിടുന്നതാകയാലവർക്കു വേണ്ടിടുന്നതും: അതിന്ദ്രിയ പ്രധാനമായ സൌഖ്യമാണതോർക്കെടൊ. 42/43

ഭോഗെശ്വര്യപ്രസക്താനാം തയാപഹൃതചേതസാം വൃവസായാത്മികാ ബുദ്ധി: സമായൌ ന വിധിയതേ ർർ ഇന്ദ്രിയസ്സുഖത്തിനായി സേവ ചെയ്യുവോർക്കടോ: ആവതില്ലതായവർക്കു ഭക്തിപൂർവ്വ സാധകം. 44 ത്രൈഗുണ്യവിഷയാ വേദാ: നിസ്ത്രൈഗുണ്യോ ഭവാർജ്ജുന നിർദ്വമ്പോ നിത്യസത്ത്വസ്ഥോ നിര്യോഗക്ഷേമ ആത്മവാൻ ർ മുക്തമാക്കിടേണമിന്നു മൂന്നു വേദവിഷയമീ-പ്രകൃതിതൻ ഗുണങ്ങളെയതിക്രമിക്കുകർജുന. ലാഭ-നഷ്ടമെന്നുമുള്ള ചിന്തകൾ വെടിഞ്ഞുനിൻ മനസ്സുറച്ചു നിന്നിടട്ടെ നിത്യമായ ദേഹിയിൽ. 45

യാവാനർഥ ഉദപാനേ സർവത സംപ്ളുക്കാദകേ താവാൻസർവേഷു വേദേഷു ബ്രാഹ്മണസ്യ വിജാനതഃ ർന്ന കിണറുവെള്ളമായതാൽ ചെയ്തിടുന്നതാകയും ചെയ്തിടാമെടൊ നിനക്കു ഭീമനണക്കെട്ടിലും. ബ്രഹ്മജ്ഞാനിയായിടുന്നതുണ്ടു നീയതെങ്കിലൊ: നേടിടാമെടൊ നിനക്കു നാലുവേദമാകയും. 46

കർമണ്യേവാധികാരസ്തേ മാ ഫലേഷു കദാചന മാ കർമഫലഹേതൂർഭൂർമാ തേ സങ്ഗോസ്ത്വകർമണി ർയ നിയതകർമ്മമാണതിന്നു ചെയ്തിടേണ്ടതർജുന: ആളതല്ലതോർത്തിടേണ്ടതായതിൻ ഫലത്തിലും. ഭവിച്ചിടൊല്ലെ ചെയ്തതിൻ ഫലത്തിലിച്ഛയൊട്ടുമേ-യൊഴിഞ്ഞു പോയിടൊല്ലെ നിന്റെ കർമ്മമായതിന്നെ നി. 47

യോഗസ്ഥം കുരു കർമാണി സംഗം തൃക്താ ധനഞ്ജയ സിദ്ധ്യസിദ്ധ്യാം സമോ ഭൂതാ സമതാം യോഗ ഉച്യതേ ർവ്യ ചിത്തമായതിന്നെയൊന്നു പോലെയാക്കുകർജുന: ജയിച്ചിടട്ടെ; തോറ്റിടട്ടെ രണ്ടുമൊന്നുതന്നെടൊ! ആയതായ മനസ്സതിൻ സമത്ത്വമായതിന്നെയും യോഗമെന്നു ചൊല്ലിടുന്നതുണ്ടു നീ ധരിക്കുക. 48

ദുരേണ ഹ്യവരം കർമ ബുദ്ധിയോഗാദ്ധനഞ്ജയ ബുദ്ധൌ ശരണമൻവിച്ച കൃപണാ: ഫലഹേതവഃ ർൻ നികൃഷ്ടമായതിന്നെ ദൂരെയാക്കിടേണമർജുന: ആയതിനു നേടിടേണ്ടതാണു ബുദ്ധിയോഗവും! കർമ്മമായതിൻ ഫലത്തെയാഗ്രഹിച്ചിടൊല്ലെടൊ; കൃപണനായിടൊല്ലെയെന്റെ ധീര നീ ധനഞ്ജയ. 49

ബുദ്ധിയുക്കോ ജഹാതിഹ ഉടേ സുകൃതദുഷ്കൃതേ തസ്മാദ് യോഗായ യുജ്യസ്വ യോഗഃ കർമസു കൌശലം അം ബുദ്ധിയോഗിയായവർ തൃജിച്ചിടുന്നതുണ്ടെടൊ-യിഹത്തിൽവച്ചു തന്നെ തന്റെ പുണ്യ-പാപ ഫലമതും. യോഗിയായിടേണമെന്റെ ധീരനായ പാർത്ഥ നീ: കർമ്മയോഗമാണതിന്നു ചെയ്തിടേണ്ടതർജുന. 50 കർമജം ബുദ്ധിയുക്താ ഹി ഫലം തൃക്ത്വാ മനീഷിണ്ട

ജന്മബന്ധവിനിർമുക്താം പദം ഗച്ഛന്ത്യനാമയം ഉച ചെയ്തിടേണ്ട കർമ്മവും കഴിഞ്ഞതിൻ ഫലത്തിനെ തൃജിച്ചിടുന്ന യോഗി മുക്തനായിടുന്നതുണ്ടടോ: തന്റെ ജന്മബന്ധനത്തിൽ നിന്നുവേർപിരിഞ്ഞവന്നു-ലഭ്യമായിടുന്നതുണ്ടു മോക്ഷമായതിന്നെയും. 51 യദാ തേ മോഹകലിലം ബുദ്ധിർവ്യതിതരിഷ്യതി തദാ ഗന്താസി നിർവേദം ശ്രോതവ്യസ്യ ശ്രുതസ്യ ച വേ

മോഹമായിടുന്ന നിന്റെ കാടുകൾ കടന്നു നിന്റെ ബുദ്ധി യാത്ര ചെയ്തിടുമ്പൊളെത്തിടുന്നതുണ്ടു നീ: എന്തുതന്നെ കേട്ടിടട്ടെ: കേട്ടതൊക്കെയെന്തുമാട്ടെ-യായതാം വിരക്തിഭാവമെത്തിടുന്നതുണ്ടടോ. 52

> ശ്രുതിവിപ്രതിപന്നാ തേ യദാ സ്ഥാസൃതി നിശ്ചലാ സമാധാവചലാ ബുദ്ധിസ്തദാ യോഗമവാപ്സ്യസി ഒന്ന

കാമ്യകർമ്മമായിടുന്ന വേദസൂക്തി കേട്ടുനിന്റെ ബുദ്ധി കെട്ടുപോയിടാതുറച്ചുനിന്നുകൊള്ളുക. ആയതാം സമാധിയാമവസ്ഥ കൈവരിക്കിലൊ; ലഭിച്ചിടുന്നതുണ്ടെടൊ നിനക്കു ദിവ്യബോധവും. 53

#### അർജ്ജുന ഉവാച

സ്ഥിതപ്രജ്ഞസ്യ കാ ഭാഷാ സമാധിസ്ഥസ്യ കേശവ സ്ഥിതധി: കിം പ്രഭാഷേത കിമാസിത വ്രജേത കിം ഉർ

അർജ്ജുനൻ പറഞ്ഞു

സമാധിയാമാവസ്ഥയെത്തിടുന്ന ബുദ്ധിയോഗിതന്റെ ലക്ഷണങ്ങളെന്നതെന്നു ചൊല്ലിടെന്റെ കേശവ. ഭാവമെന്തു-ഭാഷയെന്തവന്റെ ഭാഷണങ്ങളെന്ത-വന്റെ യാത്രയെപ്രകാരമെന്നു ചൊല്ലിടേണമെ. 54

#### ശ്രീഭഗവാനുവാച

പ്രജഹാതി യദാ കാമാൻസർവാൻപാർഥ മംനംഗതാൻ ആത്മന്വേവാത്മനാ തുഷ്ട സ്ഥിതപ്രജ്ഞസ്തദോച്യതേ ഒര

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു 'സറിയം 'ജന്ത്യ'റത്തു, പ്രാവിദ്

'സ്ഥിതപ്രജ്ഞ'നെന്നു ചൊല്ലിടേണമെങ്കിലായതുണ്ട-തിന്ദ്രിയസ്സുഖങ്ങളഞ്ചുമായതും തൃജിക്കണം. ആയതല്ല: നിന്റെയുള്ളിലുള്ളതാം മനസ്സതിന്നെ-ശുദ്ധമാക്കിടേണ്ടതുണ്ടതോർക്ക പാർത്ഥ നിയെടോ. 55

ദു:ഖേഷനുദിഗ്നമനാ: സുഖേഷു വിഗതസ്പ്യഹ: വിതരാഗഭയക്രോധ: സ്ഥിതധീർമുനിരുച്യതേ ഉന്ന

ആയതാമാവസ്ഥയെത്തിടുന്ന യോഗിയായവർക്കു-രാഗമില്ല, ക്രോധമില്ല, പേടിയില്ല കേളെടോ. മനസ്സതൊന്നുപോലെയുണ്ടവർക്കതില്ല ക്ലേശവും: സുഖത്തെയാഗ്രഹിക്കയില്ലതായതാണു മുനിയെടോ. 56 യം സർവത്രാനഭിസ്നേഹസ്തത്തത്പ്രാപ്യ ശുഭാശുഭം

യ: സർവത്രാനഭിസ്നേഹസ്തത്തത്പ്രാപ്യ ശുഭാശുഭം നാഭിനന്ദതി ന ദേഷ്ടി തസ്യ പ്രജ്ഞാ പ്രതിഷ്ഠിതാ *ഉ*ര മോശമാട്ടെ; ഭേദമാട്ടെ; പുച്ഛമില്ല, പുകൾവുമില്ല-തായതാമവസ്ഥയെത്തിടുന്നതാണു മുനിയെടൊ. 57 യഭാ സംഹരംത ചായം കൂർ-മോങ്ഗാനീവ സർവശഃ ഇന്ദ്രിയാണീന്ദ്രിയാർഥോഭ്യസ്തസ്യ പ്രജ്ഞാ പതിഷ്ഠിതാ ഉവ

കൂർമ്മമെപ്രകാരമാണതിന്റെയംഗമായതൊക്കെ-യുൾവലിച്ചിടുന്നതുണ്ടുറച്ചതായ തോടതിൽ: അപ്രകാരമാത്മജ്ഞാനിയായിടുന്ന യോഗിതന്റെ-യിന്ദ്രിയസ്സുഖത്തെയുൾവലിച്ചിടുന്നതുണ്ടെടൊ . 58 വിഷയാ വിനിവർതന്തേ നിരാഹാരസ്യ ദേഹിനഃ രസവർജം രസോപ്യസ്യ പരം ദൃഷ്യാ നിവർതതേ ഉൻ

നിരാഹാരമാദിയായ വിധികളാചരിച്ചിടുന്ന യോഗിയെത്തിടുന്നതുണ്ടു ശ്രേഷ്ടമായ രസമതിൽ. ആയതാമവസ്ഥയെത്തിടുന്ന യോഗിയായവർക്ക-തിന്ദ്രിയസുഖങ്ങളൊന്നുമേശുകില്ല കേളെടൊ. 59 യത്തോ ഹൃപി കൌന്തേയ പുരുഷസ്യ വിപശ്ചിതഃ ഇന്ദ്രിയാണി പ്രമാഥീനി ഹരന്തി പ്രസഭം മനഃ ന്നം

ഇന്ദ്രിയസ്സുഖത്തിനായി വേല ചെയ്തിടുന്നൊരീ-യോഗിയായിടുന്നവന്റെ ബുദ്ധിയെക്കെടുത്തുവാൻ-പോന്നിടുന്ന ശേഷിയുള്ളതാണതഞ്ചുമിന്ദ്രിയങ്ങ-ളായതെന്നു കേട്ടു നീ ധരിച്ചുകൊള്ളുകർജ്ജുന. 60 താനി സർവാണി സംയമ്യ യുക്ത ആസീത മത്പരഃ വശേ ഹി യസ്യേന്ദ്രിയാണി തസ്യ പ്രജ്ഞാ പ്രതിഷ്ഠിതാ ന്നൂമ

ആയതായൊരിന്ദ്രിയങ്ങളഞ്ചുമായതിന്നെയും ജയിച്ചിടുന്ന യോഗി തന്റെ ബോധമായതിന്നെയും ഒന്നുപോലെയാക്കിടേണമെങ്കിലാകയാലവന്നു-സാദ്ധ്യമായിടുന്നതുണ്ടു മോക്ഷമായതിന്നെയും. 61 ധ്യായതോ വിഷയാൻപുംസം സങ്ഗസ്തേഷുപജായതേ സങ്ഗാത്സഞ്ജായതേ കാമം കാമാത്ക്രോധോഭിജായതേ ന്നവ

ഇന്ദ്രിയസ്സുഖത്തെയാചരിച്ചിടുന്ന പൂരുഷന്നു-സംഗമത്തിലാശയായിടുന്നതുണ്ടു കേളെടൊ. ആയതാലുദിച്ചിടുന്ന ബോധമാണു 'കാമ'വും: കാമമായതാലുദിച്ചിടുന്നതാണു 'ക്രോധ'വും. 62 കോധാദ്ഭവതി സമ്മോഹം സമ്മോഹാത്സ്മൃതിവിഭ്രമം സ്മൃതിഭ്രംശാദ്ബുജിനാശോ ബുജിനാശാത്പ്രണശൃതി നൃന്ന 'സമ്മോഹം' ഭവിക്കുന്നു ക്രോധത്തിൽനിന്നു-'സ്മൃതി-വിഭ്രമ'മാകുന്നതുണ്ടു സമ്മോഹത്താൽ. പിന്നെയാണീ'ബുദ്ധിനാശം' ഭവിക്കുന്ന-താകയാൽ സർവ്വനാശം ഭവിക്കുന്നെടൊ. 63 രാഗദ്വേഷവിമുകൈതസ്തു വിഷയാനിന്ദ്രിയൈശ്ചരൻ ആത്മവശ്യെർവിധേയാതമാ പ്രസാദമധിഗച്ഛതി ന്ന

രാഗവും ക്രോധവുമേശാതെ നിന്നുടെ ജീവിത മൂല്യങ്ങളായവയൊക്കെയും പാലിച്ചിടുന്നൊരീ മർത്ത്യർക്കുമാകയും ലഭ്യമായിടുന്നതീ ഭവൽക്കാരുണ്യം. 64

> പ്രസാദേ സർവദുഃഖാനാം ഹാനിരസ്യോപജായതേ പ്രസന്നചേതസോ ഹ്യാശു ബുദ്ധിഃ പര്യവതിഷ്ഠതേ ന്നു

ഭഗവാന്റെ കാരുണ്യമേൽക്കുന്ന മർത്ത്യന്നു-സംസാരദുഃഖമുണ്ടാകുന്നതില്ലെടൊ. ആയതാം സന്തോഷചിത്തന്റെ ബുദ്ധിക്ക-തുണ്ടാകയില്ലൊരു ചാഞ്ചല്യമിന്നെടോ. 65

> നാസ്തി ബുദ്ധിരയുക്തസ്യ ന ചായുക്തസ്യ ഭാവനാ ന ചാഭാവയതഃ ശാന്തിരശാന്തസ്യ കുതഃ സുഖം ന്നന്ത

കൃഷ്ണാവബോധമിന്നേൽക്കാത്ത മർത്ത്യന്നു-റയ്ക്കില്ല ദിവ്യമാം ബുദ്ധിയെന്നോർക്കെടോ. മനസുറയ്ക്കാത്തതാം മർത്ത്യന്നസാദ്ധ്യമാ-യീടുന്നതുണ്ടിന്നു ശാന്തിയും സൌഖ്യവും. 66

> ഇന്ദ്രിയാണാം ഹി ചരതാം യന്മനോനുവിധീയതേ തദസ്യ ഹരതി പ്രജ്ഞാം വായൂർനാവമിവാംഭസി നൃം

എപ്രകാരത്തിലീ വെള്ളത്തിലുള്ളതാം തോണിയുലയുന്നതുണ്ടൊരു കാറ്റിനാൽ: അപ്രകാരത്തിലീ ബുദ്ധിയുലയുന്ന-തുണ്ടിന്ദ്രിയങ്ങളാലുള്ള രസത്തിനാൽ. 67

തസ്മാഭ്യസ്യ മഹാബാഹോ നിഗ്യഹീതാനി സർവശഃ ഇന്ദ്രിയാണീന്ദ്രിയാർഥോഭ്യസ്തസ്യ പ്രജ്ഞാ പ്രതിഷ്ഠിതാ ന്നവ

ഇന്ദ്രിയമഞ്ചും നിയന്ത്രിച്ചിടുന്നൊരീ-മർത്ത്യന്റെ ബുദ്ധിയുറക്കുന്നതുണ്ടെടൊ. ആയവൻ യോഗ്യനായിടുന്നു 'മുക്തി'ക്ക-താകയാലാണവൻ സാധകൻ തന്നെടൊ. 68

യാ നിശാ സർവഭൂതാനാം തസ്യാം ജാഗർതി സംയമീ യസ്യാം ജാഗ്രതി ഭൂതാനി സാനിശാ പശ്യതോ മുനേഃ ന്നൻ

സകലജീവജാലമിന്നുറങ്ങിടുന്ന രാവിതിൽ ഉണർന്നിരുന്നു ചിന്ത ചെയ്തിടുന്നതാണു മുനിയെടൊ. സകലജീവജാലമിന്നുണർന്നിടുന്ന നേരമാണ്; ദ്യഷ്ടിയുള്ളിലായിടുന്ന മുനിയതങ്ങുറക്കവും. 69 ആപൂര്യമാണമചലപ്രതിഷ്ഠം സമുദ്രമാപ: പ്രവിശന്തി യദ്വത് തദ്വത്കാമാ യം പ്രവിശന്തി സർംവ സ ശാന്തിമാപ്നോതി ന കാമകാമി *ഉം* 

തന്നിലേക്കൊഴുകിടും നദികളുൾക്കൊണ്ടിട്ടി-'തചലപ്രതിഷ്ഠ'മായ് മേവും സമുദ്രങ്ങൾ: തന്നിലേക്കൊഴുകുന്നൊരാഗ്രഹമാകയു-മുൾവലിച്ചിട്ടിന്നു ശാന്തിയെപ്പൂകെടൊ. 70

> വിഹായ കാമാന്യ: സർവാൻപുമാംശ്ചരതി നിഃസ്പൃഹഃ നിർമോ നിരഹംകാര: സ ശാന്തിമധിഗച്ചതി ചൂ

മിഥ്യാഹങ്കാര രഹിതനായിട്ടിന്നു-സർവ്വകാമങ്ങളിൽ മുക്തനായിടുന്ന-പൂരുഷൻ പൂർണ്ണമാം ശാന്തിയെ പ്രാപിച്ചു-വർത്തിച്ചിടുന്നതുമുണ്ടെന്റെയർജ്ജുന. 71

ഏഷാ ബ്രാഹ്മീ സ്ഥിതി പാർഥ നൈനാം പ്രാപ്യ വിമൂഹ്യതി സ്ഥിത്വാസ്യാമന്തകാലേ പി ബ്രഹ്മനിർവാണമൃച്ഛതി രവ

ഇപ്രകാരം തന്റെവസ്ഥയെ പ്രാപിച്ചിടുന്നതാം-പൂരുഷർ: മോഹമില്ലാത്തവർ, ആയവർ ശാന്തിയെ പ്രാപിച്ചതിൻ ശേഷ-മെത്തുന്നനതാണെടോ 'ബ്രഹ്മനിർവ്വാണ'വും. 72

> ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ സാംഖ്യയോഗോ നാമ ദ്വിതിയോദ്ധ്യായഃ സമാപ്തഃ

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ 'സാംഖ്യയോഗം' എന്ന രണ്ടാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

 $x \times x$ 

## അദ്ധ്യായം - മൂന്ന്

# കർമ്മയോഗം

അർജുന ഉവാച

ജ്യായസീ ചേത്കർമണസ്തേ മതാ ബുദ്ധിർജനാർദന തത്കിം കർമണി ഘോരേ മാം നിയോജയസി കേശവ ൧

അർജുനൻപറഞ്ഞു

നീതന്നെയല്ലയോ കേശവാ ചൊല്ലിയീ ബുദ്ധിയോഗംതന്നെ ശ്രേഷ്ഠമെന്നുള്ളതും പിന്നെ നീയെന്തിനീ ക്രൂരമാംയുദ്ധത്തി-നായിട്ടു കൂട്ടുന്നതെന്നെ ജനാർദ്ദന. 01

വ്യാമിശ്രേണേവ വാക്യേന ബുദ്ധിം മോഹയസീവ മേ തദേകം വദ നിശ്ചിത്യ യേന ശ്രേയോഹമാപ്നുയാം വ

അർത്ഥമനേകമായുള്ളതാം വാകൃങ്ങ-ളാലെന്റെ ബുദ്ധിയെയ മോഹിപ്പയായ്ക നീ: ഏതൊന്നു ശ്രേയസിന്നായതെനിക്കെന്നു ചൊല്ലിത്തരേണമേ…കൃഷ്ണാഹരേ…ജയ. 02 ശ്രീഭഗവാനുവാച

ലോകേസ്മിന്ദ്വിവിധാ നിഷ്ഠാ പുരാ പ്രോക്താ മയാനഘ ജ്ഞാനയോഗേന സാംഖ്യാനാം കർമയോഗേന യോഗിനാം ന്ഥ

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു പാപരഹിതനാമർജുനാ മോക്ഷത്തിനായി-ചരിക്കേണ്ട മാർഗ്ഗങ്ങൾ രണ്ടെടൊ; ഒന്നതു സാംഖ്യമാം തത്വമെന്നുള്ളതും, ബുദ്ധിയോഗത്തിലെ ത്യാഗമോ മററതും. 03 ന കർമണാമനാരംഭാണെേഷ്കർമ്യം പുരുഷോശ്നുതേ ന ച സന്ന്യസനാദേവ സിദ്ധിം സമധിഗച്ചതി ർ

നിയതമാം കർമ്മത്തെയാചരിക്കായ്കയാൽ മുക്തമാവില്ലെടൊ കർമ്മഫലങ്ങളും. നിയതമാം കർമ്മത്തെയാചരിക്കാതുള്ള സന്യാസയോഗവും നിഷ്ഫലമാണെടോ. 04

ന ഹി കശ്ചിത്ക്ഷണമപി ജാതു തിഷ്ഠത്യകർമകൃത് കാര്യതേ ഹ്യവശ: കർമ സർവ: പ്രകൃതിജെർഗുണൈ: ഒ കർമ്മങ്ങളൊന്നുമേ ചെയ്യാതെയുള്ളൊരി മാനുഷരില്ലെന്നു കേട്ടു ധരിക്കുക; പ്രകൃതിതൻ മൂന്നുഗുണത്തിനാലുള്ളൊരി വാസനയാളെടോ കർമ്മങ്ങളാകയും. 05 മലയാളഗീത 03. കർമ്മയോഗം

കർമേന്ദ്രിയാണി സംയമ്യ യ ആസ്തേ മനസാ സ്മരൻ ഇന്ദ്രിയാർഥാന്ഥിമുഢാത്മാ മിഥ്യാചാരം സ ഉച്യതേ ന്ന

പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളെ സംയമിപ്പിച്ചതിൻ ശേഷം മനസിനാലിന്ദ്രിയാർത്ഥങ്ങളെ-ഭോഗിച്ചിടുന്നതാം മാനുഷർക്കാണെടൊ ചൊല്ലുന്നതുണ്ടുനാം കപടസന്യാസിമാർ. 06 യസ്ത്ഥിന്ദ്രിയാണി മനസാ നിയമ്യാരഭതേർജുന കർമേന്ദ്രിയൊ കർമയോഗമസക്തഃ സ വിശിഷ്യതേ ಅ

പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളെ സംയമിപ്പിച്ചതിൻ ശേഷം മനസിനാൽ ഭക്തിയോഗത്തിനെ-സാധിച്ചിടുന്നതാം പൂരുഷനുത്തമ-നായിടും യോഗിയായ്ത്തീരുന്നതുണ്ടെടൊ. 07 നിയതം കുരു കർമ ത്വം കർമ ജ്വായോ ഹ്യകർമണഃ ശരീരയാത്രാപി ച തേ ന പ്രസിദ്ധ്യേദകർമണഃ വ

നിഷ്ക്രിയനാകാതിരിക്കണം പാർത്ഥനീ: വേണ്ടിടും വേലകൾചെയ്യെന്റെയർജുന; കർമ്മത്തെയാചരിക്കാത്തതാം മർത്ത്യന്റെ ദേഹം ക്ഷണത്താൽ ദ്രവിക്കുന്നതുണ്ടെടൊ. 08 യജ്ഞാർഥത്കർമണോന്യത്ര ലോകോയം കർമബന്ധനഃ തദർഥം കർമ കൌന്തേയ മുക്തസങ്ഗഃ സമാചര ൻ

ചെയ്യേണ്ട കർമ്മങ്ങളാണു നിൻ യജ്ഞങ്ങ-ളെന്നു ധരിച്ചു നീ കർമ്മത്തെപ്പുൽകിലോ; കർമ്മത്താലുള്ളതാം ബന്ധങ്ങളററുനീ പൂകുന്നതുണ്ടടൊ വിഷ്ണുപാദാംബുജം. 09 സഹയജ്ഞാ: പ്രജാ: സൃഷ്യാ പുരോവാച പ്രജാപതി: അനേന പ്രസവിഷ്യധമേഷ വോസ്തിിഷ്ടകാമധുക് ഛം

യജ്ഞങ്ങളായിടും കർമ്മത്തിനൊപ്പമീ ബ്രഹ്മാവുസൃഷ്ടിച്ചിടുന്നീ പ്രജകളെ. ആയതിൻശേഷം പ്രജാപതി ചൊല്ലി യെജ്ഞാദികൾ ചെയ്തുനീ മോക്ഷത്തെപ്പുൽകുക. 10 ദേവാൻഭാവയതാനേന തേ ദേവാ ഭാവയന്തു വാ പരസ്പരം ഭാവയന്തു ശേയാ പരമവാപ്സ്യഥ ഫ്ല

യജ്ഞാദിഹോമങ്ങളായവയാലവർ ദേവാദിദേവകൾ സംപ്രീതരായിട്ടു-പ്രീതിപ്പെടുത്തുന്നതുണ്ടവർ നിങ്ങളെ, യോഗികളായിടും മർത്ത്വരെയൊക്കവേ 11 ഇഷ്മാൻഭോഗാൻഹി വോ ദേവാ ദാസ്യന്തേ യജ്ഞഭാവിതാം തൈർദത്താനപ്രദായെട്യോ യോ ഭുങ്ക്തേ സ്തേന ഏവ സം ചവ സംപ്രീതരായിടും ദേവകളാലിന്നു ദാനമായ് കൈവരും ധാന്യ, ധനാദികൾ, ആയവയേകനായ് ഭോജിച്ചിടുന്നതാം മർത്യനായിടുന്നു ചോരനായുള്ളവൻ. 12

യജ്ഞശിഷ്ടാശിനഃ സന്തോ മുച്യന്തേ സർവകിൽബിഷെഃ ഭുഞ്ജതേ തേ ത്വഘം പാപാ യേ പചന്ത്യാത്മകാരണാത് എന്ന

യജ്ഞശിഷ്ടത്തെ ഭുജിക്കുന്നമർത്യരോ മുക്തമായിടുന്നു പാപഫലങ്ങളില്. ഭഗവാനു നേദിച്ചിടാതെ ഭുജിക്കുന്ന മർത്ത്യർ ഭുജിക്കുന്നതുണ്ടു പാപത്തിനെ. 13

> അന്നാദ്ഭവന്തി ഭൂതാനി പർജന്യാദന്നസംഭവ: യജ്ഞാദ്ഭവതി പർജന്യോ യജ്ഞ: കർമസമുദ്ഭവ: ചർ

ധാന്യങ്ങൾ ഭക്ഷിച്ചു ജീവിച്ചിടുന്നു നാം, ധാന്യങ്ങളൊ; വൃഷ്ടിഹേതുവായിടുന്നു. വൃഷ്ടിക്കു ഹേതുവാണേജ്ഞങ്ങളാകയും, യജ്ഞങ്ങളൊ-നിയത കർമ്മങ്ങളാണെടൊ. 14

കർമ ബ്രഹ്മോദ്ഭവം വിദ്ധി ബ്രഹ്മാക്ഷരസമുദ്ഭവം തസ്മാത്സർവഗതം ബ്രഹ്മ നിത്യം യജ്ഞേ പ്രതിഷ്ഠിതം ചള

നിയതമാം കർമ്മങ്ങൾ വേദത്തിലുണ്ടടോ; വേദത്തിൻമൂലം പരബ്രഹ്മമാണടൊ. ആകയാലെജ്ഞമാം കർമ്മത്തിലൂടെനീ പ്രാപിച്ചിടുന്നൂ പരബ്രഹ്മമായതിൽ 15

ഏവം പ്രവർതിതം ചക്രം നാനുവർതയതിഹ യ: അഘായുരിന്ദ്രിയാരാംമം മാഘം പാർഥ സ ജീവതി ഛന്ത

ബ്രഹ്മമായീടുന്ന വേദത്തിലുള്ളതാം നിയതകർമ്മങ്ങളെയാചരിക്കാതെയീ– യിന്ദ്രിയാർത്ഥങ്ങളിൽ വ്യാപരിച്ചീടുന്ന പാപമാംജീവിതം നിഷ്ഫലമാണടൊ. 16

യസ്ത്വാത്മതിരേവ സ്യാദാത്മതൃപ്തശ്ച മാനവഃ ആത്മന്യേവ ച സന്തുഷ്ടസ്തസ്യ കാര്യം ന വിദ്യതേ ഛൗ

ആത്മാവിതായതിൽ സന്തുഷ്ടരാകുന്നൊ-രാത്മാ–രാമനായിടുന്ന മാനുഷർ; ആയതാം യോഗികളാചരിക്കേണ്ടിടും, കർമ്മങ്ങളൊന്നുമേയില്ലന്നറികനീ. 17

> നൈവ തസ്യ കൃതേനാർഥോ നാകൃ**തേനേഹ കശ്ചന** ന ചാസ്യ സർവഭൂതേഷു കശ്ചിദർഥവൃ**പാശ്രയ: ച**വ

മലയാളഗീത 03. കർമ്മയോഗം

ആത്മസാക്ഷാത്ക്കാരെമെത്തിടും യോഗിക്കി-താശ്രയം വേണ്ടതില്ലൊന്നിലുമിന്നെടോ. കർമ്മത്തെ ചെയ്യിലോ; ചെയ്യാതിരിക്കിലോ; നേടുവാനൊന്നുമേയില്ലവനിന്നെടോ. 18

തസ്മാദസക്തഃ സതതം കാര്യം കർമ സമാചര അസക്തോ ഹ്യാചരൻകർമ പരമാപ്നോതി പൂരുഷഃ ൧ൻ

ആയതുകൊണ്ടനാസക്തനായിട്ടുനീ, സർവ്വദാ കർമ്മത്തെയാചരിച്ചിടുക. നിഷ്കാമനായിട്ടു കർമ്മത്തെയാചരി-ച്ചീടുന്ന പൂരുഷൻ മുക്തനാകുന്നേടോ. 19

> കർമണൈവ ഹി സംസിദ്ധിമാന്ഥ്വിതാ ജനകാദയ: ലോകസംഗ്രഹമേവാപി സംപശ്വൻകർതുമർഹസി വം

ജനകരാജാവാദിയായുള്ളയോഗികൾ-നിയതകർമ്മങ്ങളാൽ സംസിദ്ധിനേടിയോർ; ആയതുപോലെനി രാജ്യരക്ഷാർത്ഥമായ്, നിയതകർമ്മംചെയ്തു സിദ്ധനായീടെടോ. 20

> യദ്യഭാചരതി ശ്രേഷ്ഠസ്തത്തദേവേതരോ ജനഃ സ യത്പ്രമാണം കുരുതേ ലോകസ്തദനുവർതതേ റച്ച

ശ്രേഷ്ഠനായീടുന്ന പൂരുഷനാചരി-ച്ചീടുന്ന കർമ്മങ്ങളായവയൊക്കെയും, ആചരിച്ചീടുന്നതുണ്ടിന്നുമാലോക-രായതുകൊണ്ടുനീ കർമ്മത്തെപ്പൂകുക. 21

> ന മേ പാർഥാസ്തി കർതവ്യം ത്രിഷു ലോകേഷു കിഞ്ചന നാനവാപ്തമവാപ്തവ്യം വർത ഏവ ച കർമണി ൨൨

ഇത്രിലോകത്തിങ്കലില്ലാത്തതായിട്ട-തൊന്നുമെനിക്കില്ലതൊന്നുമേവേണ്ടടൊ; എന്നിട്ടുമീ ധർമ്മയുദ്ധത്തിൽ നിന്നുടെ സാരഥിയാകേണ്ടതാണെൻ നിയോഗവും. 22

യദി ഹൃഹം ന വർതേയം ജാതു കർമണ്യതന്ദ്രിതഃ മമ വർത്മാനുവർതന്തേ മനുഷ്യാഃ പാർഥ സർവശഃ ൨൩

നിയതമാം കർമ്മത്തെയാചരിക്കാതി-ന്നലസനായിട്ടുഞാൻ മേവുന്നതുണ്ടെങ്കി– ലെന്നുടെ മാർഗത്തെക്കണ്ടിട്ടുലോകരും നിയതമാം കർമ്മത്തെയാചരിക്കില്ലെടൊ. 23 ഉത്സീദേയുരിമേ ലോകാ ന കുര്യാം കർമ ചേദഹം സങ്കരസ്യ ച കർതാ സ്യാമൂപഹന്യാമിമാഃ പ്രജാഃ വർ ആചരിക്കേണ്ടതാം കർമ്മങ്ങളിന്നുഞാൻ, ചെയ്യാതിരിക്കിലി മർത്യർ ദുഷിച്ചിടും. അയതാം സങ്കരവർഗ്ഗങ്ങൾതന്നുടെ, ഹേതുവായിട്ടിന്നു ലോകം നശിച്ചിടും. 24

സക്താ: കർമണൃവിദ്വാംസോ യഥാ കൂർവന്തി ഭാരത കുര്യാദ്ധിദ്ധാംസ്തഥാസക്തശ്ചികീർഷൂർലോകസംഗ്രഹം വള

മൂഢരാം മർത്യരാസക്തരായിട്ടിന്നി-തരുതാത്ത കർമ്മങ്ങളാചരിച്ചീടുന്നു കൃഷ്ണാവബോധമുണ്ടായിടും മർത്യര-നാസക്തരായിട്ടു കർമ്മവും ചെയ്തിടും 25

ന ബുദ്ധിഭേദം ജനയേദജ്ഞാനാം കർമസംഗിനാം ജോഷയേത്സർവകർമാണി വിദ്ധാന്യുക്ത: സമാചരൻ വന്ത

ഫലത്തിലുള്ളിച്ഛയാൽ വേലചെയ്യുന്നൊരീ-യജ്ഞരാം മർത്യരെ ജ്ഞാനിയായുള്ളവർ; യുക്തമായിട്ടിന്നു മോക്ഷത്തിനായി-ച്ചരിക്കേണ്ട പന്ധാവിലുടെ നയിക്കുക 26

> പ്രകൃതോ: ക്രിയമാണാനി ഗുണൈ: കർമാണി സർവശാ: അഹങ്കാരവിമൂഢാത്മാ കർതാഹമിതി മനൃതേ വ.ം

മിദ്ധ്യാഭിമാനിയാം ജീവന്റെയാത്മാ വുരയ്ക്കുന്നു കർത്താവു ഞാനെന്നുറക്കവെ; പ്രകൃതിതൻ മൂന്നുഗുണത്തിനാലാണെടോ; കർത്താവു ചെയ്യുന്നു കർമ്മങ്ങളൊക്കവെ 27 തത്ത്വവിത്തു മഹാബാഹോ ഗുണകർമവിഭാഗയോ: ഗുണാ ഗുണേഷു വർതന്ത ഇതി മത്ഥാ ന സജ്ജതേ വവ

ഹേ•••മഹാബാഹുവീതത്ത്വങ്ങളൊക്കെ ഗ്രഹിച്ചിട്ടു യോഗിയാസക്തനാകാതിന്നി-തിന്ദ്രിയം തന്നുടെ ഭോഗേച്ഛയെതൃജി-ച്ചിട്ടിന്നു ശാന്തിയെപ്പൂകുന്നതുണ്ടെടോ- 28

പ്രകൃതേർഗുണസമ്മുഢാ: സജ്ജന്തേ ഗുണകർമസു താനകൃത്സ്നവിദോ മന്ദാൻകൃത്സ്നവിന്ന വിചാലയേത് വൻ

പ്രകൃതിതൻ മൂന്നു ഗുണത്തിനാൽ കർമ്മങ്ങൾ ചെയ്യുന്ന മൂഢരാം കർത്തക്കൾ തന്നുടെ— മാർഗ്ഗത്തെമാറ്റുവൻ ജ്ഞാനിയായുള്ളതാം യോഗികൾ വർത്തിച്ചിടേണ്ടതുമില്ലെടൊ 29

മയി സർവാണി കർമാണി സന്ന്യസ്വാധ്യാത്മചേതസാ നിരാശീർനിർമമോ ഭൂത്വാ യുധ്യസ്വ വിഗതജ്വര: നം ആയതുകൊണ്ടുനിൻ കർമ്മങ്ങളൊക്കെയു-മെന്നിലേക്കർപ്പിച്ചിതെന്നയറിഞ്ഞിട്ടു-നിഷ്കാമനായിട്ടു നിർമ്മമനായി നീ സന്താപമുക്തനായ് യുദ്ധം നയിക്കുക 30

> യേ മേ മതമിദം നിത്യമനുതിഷ്ഠന്തി മാനവാഃ ശ്രദ്ധാവന്തോനസൂയന്തോ മുച്യന്തേ തേപി കർമഭിഃ സ്ഥ

ശ്രദ്ധയോടെന്റെയി തത്വങ്ങളൊക്കെ ഗ്രഹിച്ചിട്ടസൂയാലുവാകാതെയാകയും; ചെയ്യുന്നതായുള്ള മർതൃർക്കു മോചനം കിട്ടുന്നതുണ്ടിന്നു കർമ്മഫലങ്ങളിൽ 31

> യേ ത്വേതദഭ്യസൂയന്തോ നാനുതിഷ്ഠന്തി മേ മതം സർവജ്ഞാനവിമുഢാംസ്താന്വിജി നഷ്ടാനചേതസഃ ന.വ.

അസൂയാലുവായിട്ടിന്നെന്റെയി തത്വത്തെ-യാചരിക്കാത്തൊരി മൂഢരാം മാനുഷർ; ആയവർ തന്നുടെ യജ്ഞങ്ങളാകയും; പൂർണ്ണമാകാതിന്നു നഷ്ടപ്പെടുന്നേടൊ 32 സദ്യശം ചേഷ്ടതേ സസ്യാ: പ്രക്യതേർജ്ഞാനവാനപി പ്രകൃതിം യാന്തി ഭൂതാനി നിഗ്രഹ: കിം കരിഷ്യതി സസ

ഉഞാനിയായുള്ളതാം യോഗികൾപോലുമീ പ്രകൃതിതൻ മൂന്നു ഗുണത്തിനാൽ കൈവരി-ക്കുന്ന ദുർബുദ്ധിയെ നിഗ്രഹിച്ചീടുവാ-നാവാതെ വർത്തിച്ചിടുന്നെന്റെയർജുനം 33 ഇന്ദ്രിയസ്വേന്ദ്രിയസ്വാർഥ രാഗദേശഷൗ വ്യവസ്ഥിതൌ തയോർന വശമാഗച്ചേത്തൌ ഹൃസ്യ പരിപസ്ഥിനൌ സർ

ഇന്ദ്രിയസൗഖ്യത്തിനായുള്ള ചിന്തക-ളാലിന്നുദിക്കുന്നു; രാഗ ദ്വേഷാദികള് ആയവരണ്ടുമേയാത്മസാക്ഷാത്ക്കാര മാർഗ്ഗ-വിഘ്നങ്ങളാണെന്നു ധരിക്കുക 34 ശ്രേയാൻസ്വധർമോ വിഗുണ്ട പരധർമാത്സ്വനുഷ്ഠിതാത് സ്വധർമേ നിധനം ശ്രേയ: പരധർമോ ഭയാവഹാ നുര

തെറ്റെന്നുതോന്നുന്നുവെങ്കിലും നിന്നുടേ-തായുള്ള കർമ്മങ്ങൾ ചെചയ്യുന്നതുത്തമം അന്യന്റെ കർമ്മങ്ങൾ വൃത്തിയായിട്ടു നീ ചെയ്തിടുമെങ്കിലുമാപത്തു തന്നെടോ 35 അർജുന ഉവാച

അഥ കേന പ്രയുക്തോയം പാപം ചരതി പൂരുഷഃ അനിച്ചന്നപി വാർഷ്ണേയ ബലാദിവ നിയോജിതഃ സന്ത അർജുനൻ പറഞ്ഞു

അല്ലയോ വാർഷ്ണേയ; യെന്തുകൊണ്ടാണൊരാ-ളിച്ഛയില്ലാത്തതാം പാപകർമ്മങ്ങളെ; മറ്റൊരുത്തന്റെയാം പ്രേരണയെന്നപോ-ലാചരിച്ചിടുവാൻ കാരണം ചൊല്ലുക? 36 ശ്രീഭഗവാനുവാച

കാമ ഏഷ ക്രോധ ഏഷ<sup>്</sup>രജോഗുണസമുദ്ഭവഃ മഹാശനോ മഹാപാപ്മാ വിദ്ധ്യേനമിഹ വൈരിണം **൩**ഴ

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു രജോഗുണത്താലിന്നതുത്ഭവിച്ചീടുന്ന-തുണ്ടതു;പിന്നെയോ ക്രോധമായ്ത്തിരുന്നി– തായതോ; പിന്നെയി കാമമായിടുന്നി-തായതാം കാമമീയിഹലോക വൈരിയും 37 ധൂമേനാവ്രിയതേ വഹ്നിര്യഥാദർശോ മലേന ച യഹ്യേൽബനാവൃംതം ഗർഭസ്ഥാ തംനദമാവൃതം നവ

'ധൂമ'ത്താലാവ്യതമാകുന്നിതഗ്നിയും; 'ധൂളി'കൾകൊണ്ടുമൂടുന്നു കണ്ണാടിയും 'ഭ്രൂണ'മിതാവ്യതം ഗർഭാശയത്തിനാൽ; കമത്താലാവ്യതം ജീവന്റെയാത്മാവ് - 38 ആവ്യതം ജ്ഞാനമേതേന ജ്ഞാനിനോ നിത്യവൈരിണാ കാമരൂപേണ കൌന്തേയ ഒുഷ്പുരേണാനലേന ച സൻ

കാമമാം രൂപിണിയായിട്ടിരിക്കുന്ന; ജ്ഞാനിതൻ വൈരിയായ് വർത്തിച്ചിടുന്നൊരി– ദാഹാർത്തി മൂത്തൊരി കാമാഗ്നിതന്നെയാ-ലാവൃതമാണേടോ; ജ്ഞാനമാം ബോധവും 39 ഇന്ദ്രിയാണി മനോ ബുദ്ധിരസ്യാധിഷ്ഠാനമുച്ചത്രേ ഏതൈർവിമോഹയത്യേഷ ജ്ഞാനമാവൃത്യ ദേഹിനം ർം

പഞ്ചേന്ദ്രിയം; പിന്നെ ബുദ്ധി മനസ്സിതാ-മായിടത്തൊക്കെയിന്നാവാസമാക്ക്വയി; കാമമാം രൂപിണി ജ്ഞനത്തെ മൂടിയി-ദ്ദേഹിയേയിന്നു മോഹിപ്പിപ്പതുണ്ടെടോ 40 തസ്മാത്ത്വമിന്ദ്രിയാണ്യാദൌ നിയമ്യ ഭരതർഷഭ പാപ്മാനം പ്രജഹി ഹ്യേനം ജ്ഞാനവിജ്ഞാനനാശനം ർച

ആയതാൽഭാരതശ്രേഷ്ഠനാമർജുനാ, നിഗ്രഹിച്ചീടേണ്ടതുണ്ടു നീ; യിന്ദ്രിയ--സൗഖ്യമായീടുന്ന വിജ്ഞാനനാശിനി-യായിടും കമത്തെയെന്നു ധരിക്കുക 41 ഇന്ദ്രിയാണി പരാണ്യാഹുരിന്ദ്രിയേട്യ: പരം മന: മനസസ്തു പരാ ബുദ്ധിര്യോ ബുദ്ധോ പരതസ്തു സാ ർവ

'ജഡ'ത്തിനേക്കാളിന്നു ശ്രേഷ്ഠമീ'യിന്ദ്രിയം'; പിന്നെ 'മനസ്സ'തിന്നപ്പുറം 'ബുദ്ധി'യും; ആയതാം ബുദ്ധിക്കുമപ്പുറത്തുള്ളൊരീ പരമമായീടുന്നിടത്തുണ്ടതാത്മവ് 42

> ഏവം ബുദ്ധേ: പരം ബുദ്ധാ സംസ്തഭ്യാത്മാനമാത്മനാ ജഹി ശത്രും മഹാബാഹോ കാമരൂപം ദുരാസദം ർമ്പ

ഇപ്രകാരം നിന്റെ ബുദ്ധിയിൽനിന്നു നീ ശ്രേഷ്ഠമാമാത്മാവതിന്നെയറിഞ്ഞിട്ടു; ബുദ്ധിയാൽനിന്റെ മനസ്സിനെ നിശ്ചല-മാക്കിയിട്ടീ കാമരൂപമായിട്ടുള്ള; ശത്രുവാം കാമത്തെ നിഗ്രഹിച്ചീടാൻ വേണ്ടുന്നവേലകൾ ചെയ്യെന്റെയർജുനം 43

> ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ കർമ്മയോഗോനാമ ത്രിതിയോദ്ധ്യായഃ സമാപ്തഃ

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയുടെ കർമ്മയോഗം എന്ന മൂന്നാമത്തെ അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു

 $x \quad x \quad x$ 

#### അദ്ധായം - നാല്

# ജ്ഞാനകർമ്മസംന്യാസയോഗം

ശ്രീഭഗവാനുവാച ഇമം വിവസ്വതേ യോഗം പ്രോക്തവാനഹമവ്യയം വിവസ്വാന്മനവേ പ്രാഹ മനുരിക്ഷാകവേബ്രവീത് ച

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:

ന്ന്നാതനമായിടും യോഗത്തെയന്നു ഞാൻ ചൊല്ലിക്കൊടുത്തു വിവസ്ഥനാം സൂര്യന്. സൂര്യനാം ദേവനതുപദേശിച്ചു മനുവിനാ-യായവനിക്ഷാകുവിന്നെ പഠിപ്പിച്ചു. (01)

> ഏവം പരമ്പരാപ്രാപ്തമിമം രാജർഷയോ വിദുഃ സ കാലേനേഹ മഹതാ യോഗോ നഷ്ടഃ പരന്തപ വ

ഗുരു ശിഷ്യ ബന്ധത്തിലൂടന്നുകൈമാറി-വന്ന സനാതനമായിടും ശാസ്ത്രത്തെ-യുൾക്കൊണ്ടിരുന്നു രാജർഷിമാർ പിന്നീടു ബന്ധങ്ങളറ്റവ വിസ്മൃതമാകുന്നു. (02)

സ എവായം മയാ തേദ്യ യോഗ: പ്രോക്ത: പുരാതന: ഭക്തോസി മേ സഖാ ചേതി രഹസ്യം ഹ്യേതഭുത്തമം സ

എൻ ഭക്ത-മിത്രമി നിയതുകൊണ്ടിന്നു ചൊല്ലിത്തരുന്നതി യോഗശാസ്ത്രങ്ങളെ. ആയതുകൊണ്ടിട്ടതിന്ദ്രിയമായിടും തത്വം ഗ്രഹിച്ചു നിയുദ്ധരിച്ചീടുക. (03)

അർജുന ഉവാച

അപരം ഭവതോ ജന്മ പരം ജന്മ വിവസ്വതഃ കഥമേതദ്വിജാനീയാം ത്വമാദൌ പ്രോക്തവാനിതി ർ

## അർജുനൻ പറഞ്ഞു:

സൂര്യനാം ദേവൻ വിവസ്വാനവനുടെ കാലത്തിനെത്രയോ ശേഷം പിറന്നൊരു ദേഹമായീടുന്ന നീയെപ്രകാരത്തി-ലീയുപദേശങ്ങളൊക്കെ കൊടുത്തതും? (04)

> ശ്രീ ഭഗവാനുവാച ബഹുനി മേ വൃതീതാനി ജന്മാനി തവ ചാർജുന താനൃഹം വേദ സർവാണി ന ത്വം വേത്വ പരന്തപ ഉ

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു: ശത്രുസംഹാരിയാമർജുനാ നിന്റെയു-മെന്റെയും ജന്മങ്ങളെത്ര കഴിഞ്ഞിത്: ആയവയൊക്കെയും ഞാനിന്നുമോർക്കുന്നി-*തോർക്കുന്നതില്ല നിയൊന്നുമേയിന്നെടൊ (*05)

> അജോപി സന്നവൃയാതമാ ഭൂതാനാമിശ്വരോപി സൻ പ്രകൃതിം സ്വാമധിഷ്ഠായ സംഭവാമ്യാത്മമായയാ ന്ത

ഞാൻപിറക്കുന്നില്ലതിന്ദ്രിയമാകുന്നൊ-രെൻ്റെയി ദേഹത്തിനില്ലൊരു നാശവും. ഈ ജീവജാലത്തിനൊക്കെയധിപതി-യാണു ഞാനെങ്കിലുമെല്ലാ യുഗത്തിലും സംഭവിക്കുന്നു ഞാനെന്നാത്മശക്തികൊ-ണ്ടാദിമ രൂപമായിട്ടുൽഭവിക്കുന്നു. (06)

> യദാ യദാ ഹി ധർമന്യ ഗ്ലാനിർഭവതി ഭാരത അഭ്യുത്ഥാനമധർമസ്യ തദാത്മാനം സൃജാമ്യഹം ಅ

ധർമ്മത്തിനെപ്പപ്പോൾ കോട്ടം ഭവിക്കുന്ന-ധർമ്മത്തിനൊക്കെയും, വൃദ്ധിയുണ്ടായിടും: അപ്പപ്പടൌക്കെയുമെന്നാത്മ ശക്തികൊ-ണ്ടുത്ഭവിച്ചീടുന്നതുണ്ടു ഞാൻ ഭാരത. (07)

> പരിത്രാണായ സാധൂനാം വിനാശായ ച ഭൂഷ്കൃതാം ധർമസംസ്ഥാപനാർഥായ സംഭവാമി യുഗേ യുഗേ വ

ദുഷ്കർമ്മകാരി വിനാശത്തിനായിട്ടി സാധുക്കൾതന്നുടെ രക്ഷക്കുവേണ്ടിയി-ട്ടായിട്ടു സംഭവിച്ചീടുന്നതുണ്ടു ഞാ-നെല്ലായുഗങ്ങളിൽക്കൂടിയുമർജുന. (08)

് ജനു കർമ ച മേ ദിവൃമേവം യോ വേത്തി തത്ത്വതഃ തൃക്ത്വാ ദേഹം പുനർജന്മ നൈതി മാമേതി സോർജുന ൻ

എന്റെയി ദിവ്യമാം ജന്മ-കർമ്മങ്ങളാ-മാദിയാം തത്വത്തെയുൾക്കൊണ്ടിടുന്നൊരീ മർത്ത്യർ പുനർജ്ജനിക്കുന്നതുമില്ലവർ പ്രാപിച്ചിടുന്നുണ്ടതെന്നിലുമർജുന. (09)

വീതരാഗഭയക്രോധാ മന്മയാ മാമുപാശ്രിതാഃ ബഹവോ ജ്ഞാനതപസാ പുതാ മദ്ഭാവമാഗതാഃ ഫം

രാഗ, ഭയ, ക്രോധ മോ.ചിതരായിട്ടി-തെന്നെയറിഞ്ഞിട്ടിതെന്നെയുൾക്കൊള്ളുന്ന ജ്ഞാനിയാം താപസ്സരായുള്ള യോഗിക-ളായവർ പ്രാപിച്ചിടുന്നിതെൻ പ്രേമവും. (10) യേ യഥാ മാം പ്രപദ്യന്തേ താംസ്തധൈവ ഭജാമ്യഹം മമ വർത്മാനുവർതന്തേ മനുഷ്യാ: പാർഥ സർവശ: എ.

എന്നെ ശരണമായ് പ്രാപിച്ചിടുന്നതാം-ഭക്തർക്കു ലഭ്യമാണായതിന്റെ ഫലം. അല്ലയോ പാർഥയി മാനുഷരൊക്കെയും-പിന്തുടരുന്നതെൻ മാർഗ്ഗത്തെയിന്നെടോ. (11)

കാങ്ക്ഷന്ത: കർമണാം സിദ്ധിം യജന്ത ഇഹ ദേവതാ: ക്ഷിപ്രം ഹി മാനുഷേ ലോകേ സിദ്ധിർഭവതി കർമജാ ചാവ

കാമ്യകർമ്മത്തിന്റെ പൂർണ്ണതക്കായിട്ടു മർത്യരിന്നെജ്ഞങ്ങളാകെയും ചെയ്യുന്നി-തായതാം മർത്യന്നു ലഭ്യമായീടുന്ന-തുണ്ടിന്നിതായതിൻ സിദ്ധികളാകെയും. (12)

ചാതുർവർണ്യം മയാ സ്വഷ്ടം ഗുണകർമവിഭാഗശഃ തസ്യ കർതാരമപി മാം വിദ്ധ്യകർതാരമവ്യയം ഛസ പ്രകൃതിതൻ മൂന്നു ഗുണത്തിനാലുള്ളതാം-വസനക്കൊത്തുള്ള കർമ്മത്തെ വേർതിരി-ച്ചിന്നുഞാൻസൃഷ്ടിച്ചു നാലു വർണ്ണങ്ങളു-മായതിൻ കർത്താവതുഞാനുമല്ലെടൊ. (13)

ന മാം കർമാണി ലിമ്പന്തി ന മേ കർമഫലേ സ്പൃഹാ ഇതി മാം യോഭിജാനാതി കർമഭിർന സ ബധ്യതേ ചർ

കർമങ്ങളൊന്നുമേ ബാധിക്കയില്ലെനി-ക്കായതിന്റെ ഫലം വേണ്ടുന്നതില്ലെടൊ. എന്റെയീ സത്യത്തെയുൾക്കൊണ്ടിടുന്നതാം-മർത്യന്നതില്ല കർമ്മത്തിന്റെ ബന്ധനം. (14)

ഏവം ജാത്വാ കൃതം കർമ പൂർവൈരപി മുമുക്ഷുടി: കുരു കർമൈവ തസ്മാത്തവം പൂർവൈ: പൂർവതരം കൃതം ൧®

ആയതാം ജ്ഞാനത്തെയുൾക്കൊണ്ടു കർമ്മവും ചെയ്തങ്ങു മോക്ഷത്തെ പ്രാപിച്ച ജ്ഞാനികൾ: ആയതാം പൂർവ്വികർ ചെയ്ത പുരാതന-മായിടും കർമ്മത്തെ ചെയ്യന്റെയർജുന. (15)

കിം കർമ കിമകർമേതി കവയോപ്യത്ര മോഹിതാ: തത്തേ കർമ പ്രവക്ഷ്യാമി യജ്ഞാത്വാ മോക്ഷ്യസേശുഭാത് ൧ന്ത

വിവേകികളായുള്ള മാനുഷർപോലും ഭ്രമിക്കുന്നിതേതാ'ണകർമ്മ'വും 'കർമ്മ'വും. വേണ്ടുന്ന കർമ്മത്തെ ചൊല്ലുന്നതുണ്ടുഞാ-നായതു ചെയ്തുനി മോചിതനാകുക. (16) കർമണോ ഹൃപി ബോദ്ധവ്യം ബോദ്ധവ്യം ച വികർമണഃ അകർമണശ്ച ബോദ്ധവ്യം ഗഹനാ കർമണോ ഗതിഃ ച

'കർമ്മ'; 'വികർമ്മണം': പിന്നെ'യകർമ്മണം': ആയതു മൂന്നിന്റെ തത്വം ഗ്രഹിക്കണം.

സങ്കീർണ്ണമായിടും' സത്കർമ്മമായതിൻ

മാർഗ്ഗങ്ങളൊക്കെ ഗ്രഹിക്കേണ്ടതുണ്ടുനീ. (17)

കർമണ്യകർമ യഃ പശ്യേദകർമണി ച കർമ യഃ സ ബുദ്ധിമാൻമനുഷ്യേഷു സ യുക്തഃ കൃത്സ്നകർമകൃത് ചവ

'കർമ്മത്തിനുള്ളിലകർ**മ്മവും**; **പിന്നെ-**യകർമ്മതിലോ ഫലോളിഷ്ടമാം കർമ്മവും-കാണുന്ന ബുദ്ധിമാൻ യാതൊരുകർമ്മത്തെ ചെയ്കിലോ തെറ്റില്ലതിന്ദ്രിയനാണവൻ. (18)

യസ്യ സർവേ സമാരംഭാ: കാമസങ്കൽപവർജിതാ: ജ്ഞാനാഗ്നിദഗ്ധകർമാണം തമാഹു: പണ്ഡിതം ബുധാ: ഫൻ

ഇന്ദ്രിയസൌഖ്യത്തെയാഗ്രഹിക്കാതിന്നു കർമ്മത്തെയാചരിച്ചിടുന്ന ജ്ഞാനിതൻ ജ്ഞാനാഗ്നിയാലിന്നു ഭസ്മീകരിക്കുന്ന-തുണ്ടുതാൻ ചെയ്തിട്ടും കർമ്മഫലങ്ങളെ. (19)

് തൃക്ത്വാ കർമഫ്ലാസംഗം നിതൃതൃപ്തോ നിരാശ്രയ: കർമണൃഭിപ്രവൃത്തോപി നൈവ കിഞ്ചിത്കരോതി സഃ വം

സ്വതന്ത്രനായിട്ടുതൻ കർമ്മ ഫലത്തിലാ-സക്തനാകാതിന്നു തൃപ്തനായ് കർമ്മത്തെ-യാചരിച്ചിടുന്ന മാനുഷർ ചെയ്യുന്ന-വൃത്തികൾ കാമ്യമാം കർമ്മങ്ങളല്ലെടൊ. (20)

നിരാശീരൃതചിത്താതമാ തൃക്തസർവപരിഗ്രഹഃ ശാരീരം കേവലം കർമ കൂർവന്നാപ്നോതി കിൽബിഷം വച

നിഷ്കാമനായ് മനോബുദ്ധിയെ കെട്ടിയി-ട്ടെല്ലാം തൃജിച്ചു; തന്നാത്മാവതായതു-വർത്തിച്ചിടുന്നതിന്നായിട്ടു ദേഹത്തെ രക്ഷിച്ചിടുന്നതിൽ പാപമൊട്ടില്ലെടൊ (21)

\_\_\_\_\_\_ യദ്യച്ചാലാഭസന്തുഷ്ടോ ഭാന്ദ്വാതിതോ വിമത്സര: സമ: സിദ്ധാവസിദ്ധൌ ച കൃത്വാപി ന നിബധ്യതേ വവ

ആഗ്രഹിച്ചിടാതെ ലഭ്യമാകുന്നതിൽ സന്തുഷ്ഠനായിട്ടു വൈരാഗ്യമില്ലാ-തസൂയാലുവാകാതെ; തോൽവി - ജയത്തിനെ ഏകമായ്ക്കാണുന്ന മർത്യനായുള്ളവൻ കർമ്മത്തെ ചെയ്കിലും കർമ്മത്താലുള്ളതാം ബന്ധങ്ങളില്ലവനെന്നറിഞ്ഞിടുക. (22) ഗതസങ്ഗസ്യ മുക്തസ്യ ജ്ഞാനാവസ്ഥിതചേതസ: യജ്ഞായാചരതഃ കർമ സമഗ്രം പ്രവിലിയതേ വസ്

പ്രകൃതിഗുണത്തിലസംഗനായിട്ടിന്ന-തീന്ദ്രിയജ്ഞാനത്തെയുൾക്കൊണ്ടു ചെയ്യുന്നൊ-രെജ്ഞങ്ങളായിടും കർമ്മങ്ങളാകവേ-പ്രാപിച്ചിടുന്നുണ്ടു ദിവ്യമാം ലോകവും. (23)

ബ്രഹ്മാർപണം ബ്രഹ്മ ഹവിർബ്രഹ്മാഗ്നൌ ബ്രഹ്മണാ ഹുതം ബ്രഹ്മൈവ തേന ഗന്തവ്യം ബ്രഹ്മകർമസമാധിനാ വർ

ബ്രഹ്മത്തെയുൾക്കൊണ്ടിതാത്മാവിനാലിന്നു ഹോമിച്ചിടുന്ന ഹവിസ്സാൽജ്വലിക്കുന്ന ബ്രഹ്മാഗ്നി തന്നിലൂടിന്നു നീ പ്രാപിച്ചി-ടുന്നി'തദ്ധ്യാത്മമാം ലോകമീ ബ്രഹ്മവും'. (24)

ദൈവമേവാപരേ യജ്ഞം യോഗിനഃ പര്യുപാസതേ ബ്രഹ്മാഗ്നാവപരേ യജ്ഞം യജ്ഞേനൈവോപജുഹ്വതി വള

ദേവപ്രീതിക്കിന്നിതെജ്ഞങ്ങൾചെയ്യുന്ന ' യോഗികളാലിന്നു ദേവകൾപ്രീതരാം. പരബ്രഹ്മ പ്രാപ്തിക്കിതെജ്ഞങ്ങൾചെയ്യുന്ന യോഗികളർപ്പിപ്പതെജ്ഞത്തെ യജ്ഞമായ്. (25)

> ശ്രോത്രാദീനീന്ദ്രിയാണ്യന്യേ സംയമാഗ്നിഷു ജൂഹ്വതി ശബ്ബാദീന്ധിഷയാനന്യ ഇന്ദ്രിയാഗ്നിഷു ജൂഹ്വതി വന്ത

ശ്രവണങ്ങളാദിയാമിന്ദ്രിയം കൊണ്ടിന്നു ഹോമങ്ങൾ ചെയ്യുന്ന യോഗികൾ വേറെയും. ഇന്ദ്രിയസൌഖ്യത്തെ; ഇന്ദ്രിയമാകുന്നൊ-രഗ്നിയാൽ ഹോമിച്ചിടുന്നൂ ഗൃഹസ്ഥനും. (26)

> സർവാണീന്ദ്രിയകർമാണി പ്രാണകർമാണി ചാപരേ ആത്മസംയമയോഗാഗ്നൌ ജൂഹ്വതി ജ്ഞാനദീപിതേ വഴ

ആത്മസാക്ഷാത്ക്കാരലബ്ലിക്കതായിട്ടു സർവേന്ദ്രിയങ്ങൾതൻ കർമ്മങ്ങളൊക്കവെ; ആത്മ-നിയന്ത്രണമാകുന്നൊരഗ്നിയിൽ ഹോമിച്ചിടുന്നതാം യോഗികൾ വേറെയും. 27)

പ്രവൃയജ്ഞാസ്തപോയജ്ഞാ യോഗയജ്ഞാസ്തഥാപരേ സ്വാധ്യായജ്ഞാനയജ്ഞാശ്ച യതയഃ സംശിതവ്രതാഃ വവ

സ്വന്തമാമൊക്കെ തൃജിക്കുന്ന യോഗികൾ; പിന്നെ തപസ്ഥികാളായുള്ള യോഗികൾ; വേദാന്തമൊക്കെപ്പഠിക്കുന്ന യോഗിക-ളഷ്ഠാംഗയോഗികളായവർ പിന്നെയും: (28) അപാനേ ജുഹ്വതി പ്രാണം പ്രാണേപാനം തഥാപരേ പ്രാണാപാനഗതി രുദ്ധാ പ്രാണായാമപരായണാഃ അപരേ നിയതാഹാരാഃ പ്രാണാൻപ്രാണേഷു ജൂഹ്വതി വർ

'പ്രാണാപമാന'നെ ഹോമിച്ചിടുന്നുണ്ടു യോഗികൾതന്റെയി 'പ്രണായാമ'ത്തിലും. പിന്നെയാഹാര നീരാദികൾവർജ്ജിച്ചു-പ്രാണനെത്തന്നെയും ഹോമിച്ചിടുന്നവർ. (29)

> സർവേപ്യേതേ യജ്ഞവിടോ യജ്ഞക്ഷപിതകൽമഷാ: യജ്ഞശിഷ്ടാമ്യതഭുജോ യാന്തി ബ്രഹ്മ സനാതനം നം

ആയതാമെജ്ഞവിത്തുക്കളാം യോഗിക-ളാകവേ; പാപ വിമുക്തരായിട്ടിന്നി-തെജ്ഞശിഷ്ടത്തെ ഭുജിച്ചിട്ടിതായവർ പ്രാപിച്ചിടുന്നു പരബ്രഹ്മമായതിൽ. (30)

നായം ലോകോസ്തൃയജ്ഞസ്യ കുതോന്യ: കുരുസത്തമ ന.മ യജ്ഞങ്ങളൊന്നുമേ ചെയ്യാതെയുള്ളതാം മർതൃരസന്തുഷ്ടരാണിഹലോകത്തി-ലായവന്നീ; പരലോകത്തിലെപ്രകാ-രത്തിലാണിന്നെടോ സന്തുഷ്ടനാവുക? (31)

എവം ബഹുവിധാ യജ്ഞാ വിതതാ ബ്രഹ്മണോ മുഖേ കർമജാനിലി താൻസർവാനേവം ജ്ഞാത്വാ വിമോക്ഷ്യസേ നവ

യജ്ഞങ്ങളൊക്കെയും വേദത്തിലുണ്ടവ-യുണ്ടായതൊക്കെയും കർമ്മത്തിൽനിന്നെടൊ. ആയതായുള്ളതാം തത്ത്വങ്ങളൊക്കെ-ഗ്രഹിക്കുന്നതാകയാൽ മുക്തനാകുന്നു നീ. (32)

ശ്രേയാന്ദ്രവ്യമയാദ്യജ്ഞാജ്ഞാനയജ്ഞ: പരന്തപ സർവം കർമാഖിലം പാർഥ ജ്ഞാനേ പരിസമാപ്യതേ സസ

ദ്രവ്യയജ്ഞത്തിനേക്കാളിന്നു ശ്രേഷ്ടമീ-ജ്ഞാനയജ്ഞം തന്നെയെന്നു ധരിക്കുക. പാർഥ നിന്റെ സർവ്വ കർമ്മ : ത്യാഗങ്ങളു-മെത്തുന്നതുണ്ടിന്നു ജ്ഞാന യജ്ഞത്തിലും. (33)

തദ്ധിദ്ധി പ്രണിപാതേന പരിപ്രശ്നേന സേവയാ ഉപദേക്ഷ്യന്തി തേ ജ്ഞാനം ജ്ഞാനിനസ്തതവദർശിനഃ സർ

ജ്ഞാനോപദേശങ്ങൾ ലഭ്യമായിടുവാ-നായിട്ടു നീയിന്നി'താത്മജ്ഞാനി' യായിടും ഗുരുവിനെ വന്ദിച്ചു സേവിച്ചു നേടേണ്ട-താണാത്മ ജ്ഞാനങ്ങളാകെയും. (34) യജ്ഞാത്വാ ന പുനർമോഹമേവം യാസ്യസി പാണ്ഡവ യേന ഭൂതാന്യശേഷാണി ഭ്രക്ഷ്യസ്യാത്മന്യഥോ മയി ന.

ആത്മസാക്ഷാത്ക്കാര സിദ്ധനിൽനിന്നിട്ടു-ലഭ്യമായീടുന്ന ജ്ഞാനത്തെയുൾക്കൊണ്ടി-ടുന്നതാം പൂരുഷർ മായക്കടിപ്പെടാ-തിന്നവർ ദർശിപ്പതുണ്ടതുമെന്നെയും. (35)

അംശംഷാണി അപി ചേടസി പാപേട്യ: സർവേട്യ: പാപകൃത്തമ: സർവം ജ്ഞാനപ്പവേനൈവ വൃജിനം സന്തരിഷ്യസി സന്ത

നീ മഹാപാപിയാണെന്നങ്ങിരിക്കിലും ജ്ഞാനമാകുന്നതാം തോണിയിൽകേറിയാ-ലീദുഃഖമാകുന്നൊരാഴി കടക്കുവാ-നായിട്ടതില്ലൊരു ബുദ്ധിമുട്ടൊന്നുമെ. (36)

എപ്രകാരത്തിൽ ജ്വലിക്കുന്നൊരഗ്നിയാൽ ഭസ്മമായിടുന്നു ദ്രവ്യങ്ങളൊക്കവെ; അപ്രകാരത്തിലീ ജ്ഞാനാഗ്നിയാലിന്നു ഭസ്മമായിടുന്നു പാപഫലങ്ങളും. (37)

> ന ഹി ജ്ഞാനേന സദൃശം പവിത്രമിഹ വിദൃതേ തത്സ്വയം യോഗസംസിദ്ധ: കാലേനാത്മനി വിന്ദതി നവ

ഈയിഹലോകത്തിൽ ശ്രേഷ്ഠമായിട്ടുള്ള-തൊന്നതുതന്നെ'യതീന്ദ്രിയ' ജ്ഞാനവും. ആയതു സിദ്ധിച്ചിടുന്നുണ്ടുയോഗിക-ളായിടും ഭക്തർക്കു കാലക്രമേണയും. (38)

> ശ്രദ്ധാവാംല്ലഭതേ ജ്ഞാനം തത്പര: സംയതേന്ദ്രിയ: ജ്ഞാനം ലബ്ബാ പരാം ശാന്തിമചിരേണാധിഗച്ഛതി ന്മൻ

ഇന്ദ്രിയമഞ്ചുമടക്കിയിട്ടിന്നിതിൽ-ശ്രദ്ധാലുവായിട്ടു താൽപര്യമുൾക്കൊണ്ട്; പ്രാർത്ഥിച്ചു കൈവരിക്കുന്നതതീന്ദ്രിയ-ജ്ഞാനവും പിന്നെയാദ്ധ്യാത്മിക ശാന്തിയും. (39)

അജ്ഞശ്ചാശ്രദ്ദധാനശ്ച സംശയാത്മാ വിനശ്യതി നായം ലോകോസ്തി ന പരോ ന സുഖം സംശയാത്മനഃ ർം

പൈദിക ജ്ഞാനത്തെയറിയാത്തവന്നുമീ ധർമ്മ ശാസ്ത്രങ്ങളവിശ്വസിക്കുന്നതു-മായതിന്നെസ്സദാ സംശയിക്കുന്നതു-മായതാം മാനുഷർ ദുഃഖിതരിരുലോകവും. (40) യോഗസന്ന്യസ്തകർമാണം ജ്ഞാനസഞ്ഛിന്നസംശയം ആത്മവന്തം ന കർമാണി നിബധ്നന്തി ധനഞ്ജയ ർച്ച

സന്യാസമാദിയാം യോഗത്തിലൂടിന്നു-കർമ്മഫലത്തെ തൃജിച്ചിട്ടു സംശയം-കൂടാതെയാത്മ സാക്ഷാത്ക്കാരമെത്തിടും യോഗിക്കതില്ലൊരു കർമ്മ ബന്ധങ്ങളും. (41)

തസ്മാദജ്ഞാനസംഭൂതം ഹൃത്സ്ഥം ജ്ഞാനാസിനാത്മനഃ ഛിഞ്ഞെപനം സംശയം യോഗമാതിഷ്ഠോത്തിഷ്ഠ ഭാരത ർവ

ആയതുകൊണ്ടുനിൻ ഹൃദയത്തിലുള്ളൊരീ-യജ്ഞാനത്താലുദിച്ചിടുന്ന സംശയം; ആകയും ഛേദിക്കവേണ്ടതുണ്ടിന്നുനിൻ ജ്ഞാനമായിടുന്ന വാൾകൊണ്ടതായതി-ന്നായിട്ടു യോഗിയായിട്ടെഴുനേറ്റിന്നു യുദ്ധം നയിക്ക നീ ഭാരത. (42)

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ ജ്ഞാനകർമസന്ന്യാസയോഗോ നാമ ചതുർഥോദ്ധ്യായഃ സമാപ്തഃ

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ ജ്ഞാനകർമ്മസന്യാസയോഗം എന്ന നാലാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

 $x \quad x \quad x$ 

#### അദ്ധായം – അഞ്ച്

# കർമ്മസംന്യാസയോഗം

#### അർജുന ഉവാച

സന്ന്യാസം കർമണാം കൃഷ്ണ പുനർയോഗം ച ശംസസി യച്ഛേയ ഏതയോരേകം തന്മേ ബ്രൂഹി സുനിശ്ചിതം ൧

#### അർജുനൻ പറഞ്ഞു:

സന്ന്യസിച്ചിടുവാൻ ചൊല്ലിയ കൃഷ്ണ നീ ചൊല്ലുന്നതുണ്ടിന്നു കർമ്മങ്ങൾ ചെയ്യുവാൻ. ആയവ രണ്ടിലുമേതൊന്നു ശ്രേയസ്സി-ന്നായതെന്നെന്നോടു ചൊല്ലിത്തരേണമേ. (01)

#### ശ്രീഭഗവാനുവാച

സന്ന്യാസഃ കർമയോഗശ്ച നിഃശ്രേയസകരാവുംഭൗ തയോസ്തു കർമസന്ന്യാസാത്കർമയോഗോ വിശിഷ്യതേ വ

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു: മുക്തിക്കു വേണ്ടിയിട്ടുള്ളതാം മാർഗ്ഗങ്ങ-ളാണവ രണ്ടുമാണെന്നങ്ങിരിക്കിലും ഭക്തിയോടിന്നുനീ കർമ്മങ്ങൾ ചെയ്യുന്ന-താണുനിൻ ശ്രേയസ്സിനെത്രയുമുത്തമം. (02)

ജ്ഞേയ: സ നിത്യസന്ന്യാസീ യോ ന ദ്വേഷ്ഠി ന കാങ്ക്ഷതി നിർദ്ധന്ദോ ഹി മഹാബാഹോ സുഖം ബന്ധാത്പ്രമുച്യതേ സ

കർമ്മഫലത്തെ വെറുത്തിടാതായാതി-ലാഗ്രഹിച്ചീടാത്ത നിതൃസന്യാസികൾ ആയവരീരണ്ടു യോഗത്തിനപ്പുറ-ത്തെത്തിയിട്ടീ ബന്ധമുക്തനാകുന്നെടൊ. (03)

സാംഖ്യയോഗൌ പൃഥഗ്ബാലാ: പ്രവദന്തി ന പണ്ഡിതാ: ഏകമപ്യാസ്ഥിത: സമ്യഗുഭയോർവിന്ദതേ ഫലം ർ

ഭക്തിയാൽചെയ്യുന്ന പൂജയും പിന്നെയി സാംഖ്യയോഗത്തിൻ പ്രപഞ്ച തത്വങ്ങളും, രണ്ടെന്നുചൊല്ലുന്ന വിഢിക്കിതറിവില്ല-തൊന്നതുനേടിയാൽ രണ്ടിനും തുല്യമായ്. (04)

യത്സാംഖൈദ്യ: പ്രാപൃതേ സ്ഥാനം തദ്യോഗൈരപി ഗമൃതേ ഏകം സാംഖ്യം ച യോഗം ച യഃ പശ്യതി സ പശ്യതി ഒ ജ്ഞാനയോഗത്തിന്റെഅറിവിലൂടി**ന്നുനി** പ്രാപിച്ചിടുന്നതായുള്ളതു ത**ണേടോ**; സാധിച്ചിടുന്നതി ഭക്തിയോഗത്തിലൂ-ടായവ രണ്ടല്ലതൊന്നെന്നറിയുക. (05)

സന്ന്യാസസ്തു മഹാബാഹോ ഭുഃഖമാപ്തുമയോഗതഃ യോഗയുക്തോ മുനിർബ്രഹ്മ നചിരേണാധിഗച്ഛതി ന്ന

സംന്യാസ യോഗിയാണെന്നങ്ങിരിക്കിലും, ഭക്തിയുത സേവയില്ലാതുള്ള യോഗികൾക്ക് അപ്രാപ്യമാണിന്നു ബ്രഹ്മ: മല്ലായ്കിലൊ; ലഭ്യമായീടുവാൻ ക്ലേശമൊട്ടില്ലെടൊ. (06)

യോഗയുക്തോ വിശുദ്ധാതമാ വിജിതാതമാ ജിതേന്ദ്രിയ: സർവഭുതാതമഭുതാതമാ കുർവന്നപി ന ലിപൃതേ *യ* 

ഇന്ദ്രിയമഞ്ചും; മനസ്സും നിയന്ത്രിച്ചു ശുദ്ധമായുള്ളൊരു ചിത്തത്തോടിന്നുനീ ഭക്തിയാൽചെയ്യുന്നു; കർമ്മങ്ങളെങ്കിൽനീ ബദ്ധനാകുന്നില്ല കർമ്മഫലങ്ങളിൽ. (07)

ണൈവ കിഞ്ചിത്കരോമിതി യു**കേതാ മ**ന്വേത തത്താവിത് പശ്യഞ്ശുണ്വൻസ്പൃശഞ്ജിഘ്രന്ന**ർനൻ**ഗച്ഛൻസ്വപൻശ്വസൻ വ്യ

കാണുന്നു; കേൾക്കുന്നു; സ്പർശിച്ചിടുന്നു; മണംപിടിച്ചുണ്ണുന്നൂ; സഞ്ചരിച്ചിടുന്നൂ; കിനാക്കളും കാണുന്നു; ശ്വാസംവലിക്കുന്നു: വായിട്ടടിക്കുന്നുപേക്ഷിച്ചിടുന്നു: (08)

> പ്രലപന്നിസൃജൻഗൃഹ്**ണന്നുന്മി**ഷന്നിമിഷന്നപി ഇന്ദ്രിയാണീന്ദ്രിയാർധേഷു വർ**തന്ത** ഇതി ധാരയൻ **ൻ**

ഗ്രഹിക്കുന്നു; കണ്ണുതുറക്കുന്നടക്കുന്നി-തിന്ദ്രിയം കൊണ്ടുള്ള വേലകളാകെയും ചെയ്യുന്നു ജ്ഞാനീയാം യോഗികളെങ്കിലും ചെയ്യുന്നതില്ലവരൊന്നുമേയിന്നെടോ. (09)

ബ്രഹ്മണ്യാധായ കർമാണി സങ്ഗം തൃക്ത്വാ കരോതി യഃ ലിപൃതേ ന സ പാപേന പദ്മപത്രമിവാംഭസാ ഛം

കർമ്മഫലങ്ങളെ ബ്രഹ്മത്തിലർപ്പിച്ചി-ന്നാസക്തി കൂടാതെ കർമ്മത്തെയാചരി-ച്ചിടുകിൽ ബാധിക്കയില്ലൊരു പാപവും: വെള്ളത്തിലുള്ളതാം കമലപത്രം പോലെ. (10)

കായേന മനസാ ബുദ്ധ്യാ കേവലൈരിന്ദ്രിയൈരപി യോഗിനഃ കർമ കുർവന്തി സങ്ഗം ത്യക്ത്വാത്മശുദ്ധയേ ഫ്ല ആത്മശുദ്ധിക്കതിന്നായിട്ടു യോഗി ; ത്യ-ജിക്കുന്നതുണ്ടതു സംഗത്തെ-യെന്നിട്ടി-തിന്ദ്രിയം; ബുദ്ധി; മനസ്സു; ദേഹത്തിനെ ശുദ്ധീകരിച്ചിട്ടു കർമ്മങ്ങൾ ചെയ്തിടും. (11)

യുക്തഃ കർമഫലം തൃക്ത്വാ ശാന്തിമാപ്നോതി നൈഷ്ഠികീം അയുക്തഃ കാമകാരേണ ഫലേ സക്തോ നിബധ്യതേ ചറ

കൃഷ്ണാവബോധിയാം യോഗി തൃജിക്കുന്നു കർമ്മഫലത്തിനെ നേടുന്നു ശാന്തിയും. കർമ്മഫലത്തിനെയാഗ്രഹിച്ചിടുന്ന പൂരുഷനില്ലൊരു ശാന്തിയും സൗഖ്യവും. (12)

സർവകർമാണി മനസാ സന്ന്യസ്യാസ്തേ സുഖം വശീ നവദ്ധാരേ പുരേ ദേഹീ നൈവ കുർവന്ന കാരയൻ ചന്ധ

ഒൻപതു വാതിലങ്ങുള്ളതാം ദേഹത്തി-നുള്ളിൽ വിജേന്ദ്രിയനായി സുഖത്തോടെ മേവുന്ന ദേഹിയോ; ചെയ്യുന്നതില്ലവ-നൊന്നുമേ ചെയ്യിച്ചിടുന്നതുമില്ലെടൊ. (13)

> ന കർതൃത്വം ന കർമാണി ലോകസ്യ സൃജതി പ്രഭുഃ ന കർമ്മഫലസംയോഗം സ്വഭാവസ്തു പ്രവർത്തേ ചർ

ദേഹമായീടും ഗൃഹത്തിന്റെ നാഥനാം-ദ്ദേഹി തൻ സൃഷ്ടിയല്ലിന്നൊരു കർമ്മവും. ആയതുകൊണ്ടിന്നതിൻ ഫലമില്ലവ-ന്നായതോ; പ്രകൃതിതൻ മൂന്നു ഗുണത്തിനാൽ. (14)

നാദത്തേ കസ്യചിത്പാപം ന ചൈവ സുകൃതം വിഭുഃ അജ്ഞാനേനാവൃതം ജ്ഞാനം തേന മുഹൃന്തി ജന്തവഃ ചുള

മാനുഷർ തന്നുടെ പാപ സൗഖ്യങ്ങളെ സ്വീകരിച്ചിടുന്നതില്ല സർവ്വേശ്വരൻ. ജീവജാലങ്ങൾതൻ ജ്ഞാനത്തെ മൂടുന്നി-തജ്ഞാനത്താലതുകൊണ്ടു വ്യാമോഹിതർ. (15)

> ജ്ഞാനേന തു തദജ്ഞാനം യേഷാം നാശിതമാതമനഃ തേഷാമാദിതൃവജ്ജ്ഞാനം പ്രകാശയതി തത്പരം ചന്ത

ആത്മജ്ഞാനമായിടുന്ന ചൂടിനാ-ലജ്ഞാനമാകെയും ഭസ്മീകരിക്കുകിൽ മധ്യാഹ്ന സൂര്യകിരണങ്ങൾ പോലെയീ ജ്ഞാനം വെളിപ്പെടുത്തുന്നു സർവ്വസ്വവും. (16) തദ്ബുദ്ധയസ്തദാത്മാനസ്തന്നിഷ്ഠാസ്തത്പരായണാ: ഗച്ചന്ത്യപുനരാവ്യത്തിം ജ്ഞാനനിർധുതകൽമഷാ: ചര നിഷ്ഠയോടി മനോമാലിന്യമാകെയും; ജ്ഞാനത്താലിന്നവ വൃത്തിയാക്കിട്ടു നീ പരമമായിടുന്ന പൊരുളതിൽ നിന്നുടെ ബുദ്ധിയുറപ്പിച്ചു; മനസ്സിനെയർപ്പിച്ചു; വിശ്വസിച്ചിട്ടു നീയാശ്രയിച്ചിടുകിൽ പ്രാപിച്ചിടുന്നുണ്ടു മോക്ഷത്തെയിന്നെടോ. (17)

വിദ്യാവിനയസംപന്നേ ബ്രാഹ്മണേ ഗവി ഹസ്തിനി ശുനി ചൈവ ശപാകേ ച പണ്ഡിതാഃ സമദർശിനഃ ചവ്വ

നായ്മാംസഭുക്കായിടുന്ന ചണ്ഡാളനും; നായ്ക്കളും; ഗോക്കളു-മാജയും പിന്നെയീ വിദ്യാ-വിനയങ്ങളുള്ളതാം ബ്രാഹ്മണർ: ഭേദമില്ലാരെയും പണ്ഡിതന്മാർക്കെടോ. (18)

ഇഹൈവ തൈർജിത: സർഗോ യേഷാം സാമ്യേ സ്ഥിതം മനഃ നിർദോഷം ഹി സമം ബ്രഹ്മ തസ്മാദ്ബ്രഹ്മണി തേ സ്ഥിതാ: ചൻ

ഇപ്രകാരം നിൻ മനസ്സു സമത്വത്തി-ലെത്തിയാൽനീ ജിതൻ; 'ജനന മരണങ്ങളിൽ. ബ്രഹ്മത്തെപ്പോലെ നിർദ്ദോഷികളായിട്ടി-ന്നായവർ പ്രാപിച്ചിടുന്നുണ്ടു മോക്ഷവും. (19)

ന പ്രഹൃഷ്യേത്പ്രിയം പ്രാപ്യ നോദ്വിജേത്പ്രാപ്യ ചാപ്രിയം സ്ഥിരബുദ്ധിരസമ്മുഢോ ബ്രഹുവിദ്ബ്രഹ്മണി സ്ഥിതഃ വം

മോഹം തൃജിച്ചിട്ടു, ബുദ്ധിയുറപ്പിച്ചു, ഭൗതികമാം ബ്രഹ്മ തത്വമറിഞ്ഞിടും; മാനുഷർക്കില്ല-പ്രിയാ പ്രിയ ഭേദങ്ങ-ളായവർക്കില്ലൊരു സുഖ; ദുഃഖ ഭേദവും. (20)

ബാഹൃസ്പർശേഷസക്താത്മാ വിന്ദതൃാതമനി യത്സുഖം സ ബ്രഹ്മയോഗയുക്താത്മാ സുഖമക്ഷയമശ്നുതേ റ.ൂ

അക്ഷയമാകുന്നൊരാത്മസുഖത്തെ-യനുഭവിക്കുന്നതാ-മാത്മസാക്ഷാത്ക്കാരി-യായൊരു യോഗിയാസക്തനാകുന്നില്ലി-തിന്ദ്രിയത്താലുള്ള സൗഖ്യത്തിലൊന്നുമേ. (21)

യേ ഹി സംസ്പർശജാ ഭോഗാ ഭുഃഖയോനയ ഏവ തേ ആദ്യന്തവന്തഃ കൌന്തേയ ന തേഷു രമതേ ബുധഃ ൨൨

ആദിയുമന്തവുമുള്ളതായീടുന്ന വിഷയജന്യങ്ങളാം ഭോഗങ്ങളൊക്കവെ; സുഖഃ ദുഃഖ ഹേതുക്കളതുകൊണ്ടിതായതിൽ പണ്ഡിതന്മാർ രമിച്ചിടുന്നതില്ലെടൊ. (22)

40

ശക്നോതിഹൈവ യഃ സോഢും പ്രാക്ശരീരവിമോക്ഷണാത് കാമക്രോധോദ്ഭവം വേഗം സ യുക്തഃ സ സുഖി നരഃ വ.ന.

കാമ ക്രോധങ്ങളാലുത്ഭവിക്കുന്നൊ-രുദേഗമാകെയുമീയിഹ ലോകത്തിൽ യുക്തമായിട്ടു ഹനിക്കുന്ന ശക്തനാം-പൂരുഷൻ സന്തുഷ്ടനായി വർത്തിച്ചിടും. (23)

> യോഅന്ത: സുഖോന്തരാരാമസ്തഥാന്തർജ്യോതിരേവ യ: സ യോഗീ ബ്രഹ്മനിർവാണം ബ്രഹ്മഭുതോധിഗച്ഛതി വർ

തന്നന്തരാത്മാവിനുള്ളിൽ സുഖിച്ചു-രമിച്ചിട്ടു: തന്നന്തർജ്യോതി ജ്വലിപ്പിച്ചു-കാണുന്നൊരുൾക്കാഴ്ച്ചയാലിന്നു പ്രാപിച്ചി-ടുന്നുണ്ടു യോഗികൾ ബ്രഹ്മനിർവ്വാണവും. (24)

> ലഭന്തേ ബ്രഹ്മനിർവാണമൃഷയ: ക്ഷീണകൽമഷാ: ഛിന്നുഖെധാ യതാത്മാന: സർവഭുതഹിതേ രതാ: വ.®

രണ്ടെന്ന ഭാവം നശിപ്പിച്ചു, പാപം കെടുത്തി-യീയാത്മസാക്ഷാത്ക്കാരമായിടും; സർവ്വോപകാരിയാം വൃത്തികൾ ചെയ്യുന്ന യോഗികൾ പ്രാപിച്ചിടുന്നുണ്ടു മുക്തിയും. (25)

കാമക്രോധവിമുക്താനാം യതീനാം യതചേതസാം അഭിതോ ബ്രഹ്മനിർവാണം വർതതേ വിദിതാത്മനാം വ.ന്ത

കാമ; ക്രോധ വിമുക്തനായ്, സംയത-ചിത്തനായാത്മ ജ്ഞാനിയായീടുന്നൊ-രെതി (യതി) യെ പ്പോലുള്ള യോഗികളൊക്കെയും പ്രാപിച്ചിടുന്നുണ്ടു ബ്രഹ്മനിർവ്വാണവും. (26) സ്പർശാൻകൃതാ ബഹിർബാഹ്യാംശ്വക്ഷുശ്യൈവാതരേ ഭ്രുവോട

പ്രാണാപാണൌ സമൌ കൃത്വാ നാസാഭ്യന്തരചാരിണൌ വക യതേന്ദ്രിയമനോബുദ്ധിർമുനിർമോക്ഷപരായണഃ വിഗതേച്ഛാഭയക്രോധോ യഃ സദാ മുക്ത ഏവ സഃ വവ

ബാഹ്യങ്ങളായുള്ള സ്പർശ; ശബ്ദങ്ങളെ യൊക്കെയകറ്റിയി ദൃഷ്ടികൾ രണ്ടുമേ-ഭ്രൂമധ്യമാക്കീട്ടു ദൃഷ്ടിയുറപ്പിച്ചു-പ്രാണാപമാനനെ സമചിത്തമാക്കിയി- (27) ട്ടിന്ദ്രിയം, ബുദ്ധി, മനസ്സിനെ സംയമി-പ്പിച്ചു, ഭയ-ക്രോധ മുക്തരായ്മേവുന്ന യോഗിയായുള്ളവർ പ്രാപിച്ചിടുന്നതും മുക്തിയെത്തന്നെയാണെന്നറിഞ്ഞീടുക. (28) *ഭോക്താരം യജ്ഞതപസാം സർവലോകമഹേശവരം* സുഹൃദം സർവഭൂതാനാം ജ്ഞാത്ഥാ മാം ശാന്തിമുച്ഛതി വൻ യജ്ഞ;തപസ്സിനെയുൾക്കൊണ്ടിടുന്നൊരീ;-സർവ്വലോകത്തിനും നാഥനായുള്ളൊരീ-സർവ്വത്തിനും സുഹ്രുത്തായുള്ളൊരെന്നെയു-മറിയുന്ന യോഗി നേടുന്നിതു ശാന്തിയും. (29)

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗിതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാങ കർമസന്ന്യാസയോഗോ നാമ പഞ്ചമോജ്യായഃ സമാപ്തഃ

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ 'കർമസംന്യാസ യോഗം' എന്ന അഞ്ചാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു

 $x \quad x \quad x$ 

# അദ്ധ്യായം - ആറ്

# ആത്മസംയമ**യോഗം**

ശ്രീഭഗവാനുവാച

അനാശ്രിതഃ കർമഫലം കാര്യം കർമ കരോതി യഃ സ സന്ന്യാസി ച യോഗീ ച ന നിരഗ്നിർന ചാക്രിയഃ ൧ ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:

കർമ്മഫലത്തിനെയാഗ്രഹിച്ചീടാതെ നിയതമാം കർമ്മങ്ങളാചരിച്ചിടുന്ന

സന്ന്യാസിയായിടും യോഗിയുപേക്ഷിക്ക-

യില്ല്ഗ്നിഹോത്രങ്ങളാദിയാം കർമ്മങ്ങൾ . (01)

യം സന്ന്യാസമിതി പ്രാഹുര്യോഗം തം വിദ്ധി പാണ്ഡവ ന ഹൃസന്ന്യസ്തസങ്കൽപോ യോഗീ ഭവതി കശ്ചന വ

പരമപുരുഷനെ പ്രാപിച്ചിടാനുള്ള

മാർഗ്ഗത്തിലൊന്നാണു 'യോഗ' മെന്നുള്ളതും.

ഇന്ദ്രിയസൗഖ്യത്യിലുള്ളതാം തൃഷ്ണയെ

ആരുരുക്ഷോർമുനേർയോഗം കർമ കാരണമുച്വതേ യോഗാരുഢസ്യ തസ്സൈവ ശമഃ കാരണമുച്വതേ സ

യോഗത്തിന്റൊന്നാം പടിയിലേറീടുന്ന യോഗിതൻമാർഗ്ഗമോ...നിയതമാം കർമ്മവും.

യോഗാരൂഢമായിടുന്നൊരെട്ടില-

ഒങ്ങത്തിടും യോഗിക്കുപായം നിരോ**ധവും.** (03)

യദാ ഹി നേന്ദ്രിയാർഥേഷു ന കർമസ്വനുഷജ്ജതേ സർവസങ്കൽപസന്ന്യാസീ യോഗാരൂഢസ്തദോച്യതേ ർ

ആയതാം യോഗി ത്യജിക്കുന്നു ഭൌതിക-

മായുള്ളതാകെയും, ഇന്ദ്രിയസൌഖ്യവും.

ആയവനാചരിച്ചിടുന്നതില്ലെടൊ;

കാമ്യമായിടുന്ന് കർമ്മങ്ങളൊന്നുമേ. (04)

ഉദ്ധരേദാത്മനാതമാനം നാതമാനമവസാദയേത്

ആരെത്മവ ഹ്യാത്മനോ ബന്ധുരാത്തെവ രിപുരാത്മനഃ 🛭

ബദ്ധനാമാതമാവ്ധപ്പതിച്ചിടൊല്ല്-തുദ്ധരിച്ചിടേണ്ടതായുണ്ടതിന്നുടെ

ബന്ധുവായിടുന്നതും മനസ്സായതിൻ-

ശത്രുവായീടുന്നതും മനസ്സാണടോ. (05)

ബന്ധുരാതമാതമനസ്തസ്യ യേനാരൈമവാതമനാ ജിതഃ അനാതമനസ്തു ശത്രുതേച വർതേതാരെതമവ ശത്രുവത് ന്ന മനസ്സു; ജീവാത്മാവിനെയടക്കിടുകി-ലായതാകുന്നുണ്ടു നിന്നുടെ ബന്ധുവും. മനോജയം നേടാത്ത മർത്ത്യന്റെ ശത്രുവാ-യിട്ടു;വർത്തിക്കുന്നതും മനസ്സണെടോ. (06) ജിതാത്മനഃ പ്രശാന്തസ്യ പരമാത്മാ (

മനോജയംനേടി പ്രശാന്തനാകുന്നവ-ന്നിംല്ലംരു; ശീംതംഷ്ണ; സുഖ, ദുഃഖ, ഭേദവും. ഭേദമില്ലവനിന്നു മാനാപമാനങ്ങ്-

ളെത്തിടുന്നു...പരമാത്മാവുതന്നിലും. (07)

ജ്ഞാന്വിജ്ഞാനതൃപ്താതമാ കുടസ്ഥോ വിജിതേന്ദ്രിയ: യുക്ത ഇതുച്യതേ യോഗീ സമലോപ്പ്രാശ്മകാഞ്ചന: വ്യ

ആത്മസാക്ഷാത്ക്കാരജ്ഞാനിയാം യോഗി-യാദ്ധ്യാത്മിക നിഷ്ഠനായ്; സംതൃപ്തിയോടിന്നു; കാഞ്ചനം കേവലം കല്ലായിക്കണ്ടിട്ട-തിന്ദ്രിയമഞ്ചും നിയന്ത്രിച്ചു തന്നുടെ-യാത്മാവിനെ സ്വയം സംയമിപ്പിച്ചിന്ന-ഭൌതികാവസ്ഥയിൽ വർത്തിച്ചിടുന്നെടൊ. (08)

സുഹൃന്മിത്രാര്യുഭാസീനമധ്യസ്ഥദ്വേഷ്യബന്ധുഷു സാധുഷാപി ച പാപേഷു സമബുദ്ധിർവിശിഷ്യതേ ൻ

ആത്മസുഹൃത്തു; മിത്രങ്ങൾ ശത്രുക്കളു-ദാസീനർ; പിന്നെയിടനിലക്കാരവർ; ഈർഷ്യാലു; ബന്ധുക്കൾ സജ്ജനം; പാപികൾ; ആയവരെസ്സമഭാവനയോടിന്നു-വീക്ഷിച്ചിടും 'സമബുദ്ധി'യാം യോഗിക-ളാകെയും ശ്രേഷ്ഠരായിടുന്നറിയുക. (09)

യോഗി യുഞ്ജിത സതതമാതമാനം രഹസി സ്ഥിതഃ ഏകാകി യതചിത്താതമാ നിരാശീരപരിഗ്രഹഃ ചം

വിജനത്തിലേകനായ് സ്ഥിതനായ്-മനസ്സിനെ; സംയമിപ്പിച്ചുമറ്റൊന്നിലും നോക്കാതെ-നിസ്വാർത്ഥനായ് മനോ-വാക്ക്-ശരീരങ്ങളെ ബ്രഹ്മത്തിലർപ്പിപ്പവൻ യംഗിയായിടും. (10) ശുചൗ ദേശേ പ്രതിഷ്ഠാപ്യ സ്ഥിരമാസനമാത്മനഃ

നാത്യുച്ഛിതം നാതിനിചം ചൈലാജിനകുശോത്തരം ഫ്രൂ തത്രൈകാഗ്രം മനഃ കൃത്വാ യതചിത്തേന്ദ്രിയക്രിയഃ

ഉപവിശ്വാസനേ യുഞ്ജ്യാദ്യോഗമാതമവിശുദ്ധയേ ഫുറ വൃതിയായുള്ളോരിടത്തിലധിക-മുയർന്നതല്ലൊട്ടൊട്ടു-താഴ്ന്നതുമായ- തല്ലായുള്ളിടത്തൊട്ടു ദർഭ വിരിച്ചതിൽ മാന്തോലുവച്ചിട്ടു ചേല വിരിച്ചതാം; (11) ആസനത്തിന്മേലിരുന്നു മനസ്സിനെ-യേകാഗ്രമാക്കീട്ടു; ചിത്തേന്ദ്രിയങ്ങൾതൻ കർമ്മമടക്കിനിൻ ഹൃദയശുദ്ധിക്കാ-യനുഷ്ഠിച്ചിടേണ്ടതായുണ്ടു യോഗത്തിനെ. (12)

സമം കായശിരോഗ്രീവം ധാരയന്നചലം സ്ഥിരാ സന്പ്രേക്ഷ്യ നാസികാഗ്രം സ്വം ദിശശ്ചാനവലോകയൻ ൧൩

പ്രശാന്താത്മാ വിഗതഭീർബ്രഹ്മചാരിവ്രതേ സ്ഥിതഃ മനഃ സംയമ്യ മച്ചിത്തോ യുക്ത ആസീത മത്പരഃ ചർ കായം: കഴുത്തു: ശിരസ്സിവ മൂന്നിനേം നിശ്ചലമാക്കിയഒങ്ങാന്നാക്കി നിർത്തിയാ-നാസികാഗ്രത്തിൽനിൻ ദൃഷ്ടിയുറപ്പിച്ചു; ദിക്കുകൾനോക്കാതെ ശാന്ത മനസ്കനായ്; (13) നിശ്ചലനായ് ബ്രഹ്മചര്യത്തൊടിന്നീ-മനസ്സിനെ സംയമിപ്പിച്ചു നിൻചിത്തത്തി-ലെന്നെയുറപ്പിച്ചിതെന്നിലേക്കെത്തുവാ-നായിട്ടു ധ്യാനിച്ചു യോഗി വർത്തിക്കണം. (14) യുഞ്ജനേവം സഭാത്മാനം യോഗി നിയതമാനസഃ ശാന്തിം നിർവാണപരമാം മത്സംസ്ഥാമധിഗച്ചതി ചര

ഇപ്രകാരംതൻമനസ്സു ദേഹത്തിനെ-യാത്മാവതായതിൽ ചേർത്തിട്ടു നിർവ്വാണ-പ്രാപ്തനായിടുന്ന യോഗിയെൻസാമ്രാജ്യ-മായതിലെത്തിട്ടു ശാന്തനാകുന്നെടോ. (15)

നാത്യശ്നതസ്തു യോഗോസ്തി ന ചൈകാന്തമനശ്നതഃ ന ചാതിസാപ്നശിലസ്യ ജാഗ്രതോ നൈവ ചാർജുന ഫന്ത

കേൾക്കെന്റെയർജുന; നിദ്രയാഹാര-. വിഹാരാദിയൊക്കെ നിയന്ത്രിച്ചിടാതെ നീ; യുക്തിയോടല്ലാതെ കർമ്മങ്ങൾചെയ്യുകിൽ പ്രാപിക്കുകില്ലാ പര്യബഹ്മമായത്തിൿ. (16)

യുക്താഹാരവിഹാരസ്യ യുക്തചേഷ്ട്രസ്യ കർമസു യുക്തസ്വപ്നാവബോധസ്യ യോഗോ ഭവതി ദുഃഖഹാ ചര

ശുദ്ധമായുള്ളതാമാഹരിച്ചിട്ടിന്നു-നിദ്രകളാദിയാമൊക്കെ നിയന്ത്രിച്ചു; യൂക്തിയോടൊക്കെയും കർമ്മങ്ങളാചരി-ക്കുന്നൊരു യോഗിക്കതില്ലൊരു ദുഖവും. (17) യഭാ വിനിയതം ചിത്തമാത്മന്യേവാവതിഷ്ഠതേ നിസ്പൃഹഃ സർവകാമേട്യോ യുക്ത ഇത്യുചൃതേ തഭാ ചവ സർവ്വകാമങ്ങൾ വേടിഞ്ഞിട്ടു നീ നിൻ-മനസ്സു നിയന്ത്രിച്ചതിന്നെ നിന്നാത്മാവി-നുള്ളിൽപ്രതിഷ്ഠച്ചു വർത്തിക്കുകെങ്കിൽനീ യുക്തനാകുന്നൊരു യോഗിയാകുന്നെടൊ. (18)

യഥാ ദീപോ നിവാതസ്ഥോ നേങ്ഗതേ സോപമാ സ്മൃതാ യോഗിനോ യതചിത്തസ്യ യുഞ്ജതോ യോഗമാത്മനഃ ചൻ

കാറ്റടിച്ചിടാത്തിടത്തുള്ളതായൊരു-ദീപനാളം ചലിച്ചീടുകില്ലിന്നതു-പോലെയിന്നാത്മജ്ഞാനത്തിലെത്തുന്ന

യോഗിതൻ ചിത്തവും നിശ്ചലമാണെടോ. (19)

യത്രോപരമതേ ചിത്തം നിരുദ്ധം യോഗസേവയാ യത്ര ചൈവാത്മനാത്മാനം പശ്യന്നാത്മനി തുഷ്യതി വം

ഭൌതികമാം മനോവൃത്തിയിൽ വ്യാപരി-ക്കാത്തൊരു ചിത്തമിന്നാനന്ദം കൊള്ളുന്നു; ഏതൊരു ശുദ്ധമനസ്സു സ്വാത്മാവിനെ-യാത്മാവിലാക്കീട്ടിതാനന്ദം കൊള്ളുന്നു; (20)

സുഖമാതൃന്തികം യത്തദ്ബുദ്ധിഗ്രാഹൃമതീന്ദ്രിയം വേത്തി യത്ര ന ചൈവായം സ്ഥിതശ്ചലതി തത്ത്വതഃ വൂമ

ബുദ്ധിയാൽ നേടുന്ന ദിവ്യേന്ദ്രിയങ്ങളാൽ ലഭ്യമാകുന്നോരതീന്ദ്രിയ സൌഖ്യത്തി ലെത്തിയിട്ടായതാം സത്യത്തിൽനിന്നൊട്ടു-മാറാതെ നിന്നിട്ടിതാനന്ദിച്ചീടുന്നു; (21)

യം ലബ്ബാ ചാപരം ലാഭം മന്യതേ നാധികം തതഃ യസ്മിൻസ്ഥിതോ ന ദുഃഖേന ഗുരുണാപി വിചാല്യതേ ൨൨

യാതൊന്നിലെത്തീട്ടു സ്വാർത്ഥലാഭാങ്ങളെ-ക്കാണാതിളകാതുറച്ചിരുന്നീടുന്നു; യാതൊന്നിനെക്കൊടും ദുഃഖഭാരത്തിനാൽ

തെല്ലും വ്യതിചലിപ്പിക്കാതിരിക്കുന്നു; (22) തം വിദ്യാഭൃഃഖസംയോഗവിയോഗം യോഗസംജ്ഞിതം വമ

ആയതാം യോഗാനുഭൂ<mark>തിയിലത്തുന്ന</mark> യോഗിയായുള്ളവൻ മോചിതനിന്നെടോ. (23)

> സ നിശ്ചയേന യോക്തവ്യോ യോഗോനിർവിണചേതസാ സങ്കൽപപ്രഭവാൻകാമാംസ്ത്യക്ത്വാ സർവാനശേഷതഃ മനസൈവേന്ദ്രിയഗ്രാമം വിനിയമ്യ സമന്തതഃ വർ

നിന്റെയീ ചിന്തകളാലുദിച്ചീടുന്ന ഭൌതികമായുളെളാരിച്ച വെടിഞ്ഞുനീ-ചിത്തത്തെ നന്നായുറപ്പിച്ചിരുന്നിട്ടു; സർവ്വം തിളങ്ങുന്നൊരിന്ദ്രിയ സൗഖ്യമാ- യീടും പ്രകാശത്തെയൂതിക്കെടുത്തിട്ടു; 'പ്രത്യാഹാര'ത്തിലെത്തേണ്ടതുണ്ടടോ. (24)

് ശണെ: ശനൈരുപരമേദ്ബുദ്ധ്യാ ധൃതിഗൃഹീതയാ ആത്മസംസ്ഥം മനഃ കൃത്വാ ന കിഞ്ചിദപി ചിന്തയേത് വ

ആയൊരവസ്ഥയെ കെവരിച്ചിട്ടുനിൻ വിശ്വാസദാർഢ്യമാർജിച്ചിടും ബുദ്ധിയാൽ നിന്റെ മനസ്സിനെയാത്മാവിലാക്കീട്ടു ധ്യാനിച്ചിടുമ്പോൾ സമാധിയാകുന്നെടൊ. (25)

— യതോ യതോ നിശ്ചലതി മനശ്ചഞ്ചലമസ്ഥിരം തതസ്തതോ നിയമ്പ്ലൈതഭാത്മന്വേവ വശം നയേത് വന്ത

ചപലമാം ചിന്തയാലിളകും മനസ്സിന്റെ ദാസനാകാതെ-യിന്നതിനെ നിന്നാത്മാവി-നുള്ളിൽവച്ചിളകാതുറപ്പിച്ചു നിർത്തി നീ 'ഗോസ്വാമിയായി വർത്തിക്കെന്റെയർജ്ജുന. (26)

പ്രശാന്തമനസം ഹ്യേനം യോഗിനം സുഖമുത്തമം ഉപൈതി ശാന്തരജസം ബ്രഹ്മഭൂതമകൽമഷം വ

രജോഗുണങ്ങൾക്കിന്നതീതനായിട്ടുനിൻ-പൂർവ്വകർമ്മങ്ങൾതൻ പാപവിമുക്തനായ് ശാന്തമായിടും മനസ്സിനെ ബ്രഹ്മത്തി-ലേകീകരിച്ചു നീ നിർവ്യതനാവുക. (27)

യുഞ്ജന്നേവം സഭാത്മാനം യോഗീ വിഗതകൽമഷഃ സുഖേന ബ്രഹ്മസംസ്പർശമത്യന്തം സുഖമശ്നുതേ വ

ഇപ്രകാരം മനോമാലിന്യമുക്തനാ-യാത്മ-നിയന്ത്രിതനായ്; സാദാ യോഗിയായ് വർത്തിച്ചിടുമ്പൊഴീ: ബ്രഹ്മസംസ്പർശമാ-മാത്ത്യന്തികമാ-മനുഭൂതി ലഭ്യമാം. (28)

് സർവഭുതസ്ഥമാതമാനം് സർവഭുതാനി ചാത്മനി ഈക്ഷതേ യോഗയുക്താതമാ സർവ്യത സമദർശനഃ വർ

ആത്മ സാക്ഷാത്കാരമെത്തുന്ന യോഗിയോ; ദർശിപ്പതെന്നെയി സർവ്വഭൂതത്തിലും. ആയവൻ ദർശിപ്പതുണ്ടതുമെന്നിലു-മുൾക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന സർവ്വ ഭൂതങ്ങളേം. (29)

യോ മാം പശ്യതി സർവത്ര സർവം ച മയി പശ്യതി തസ്യാഹം ന പ്രണശ്യാമി സ ച മേ ന പ്രണശ്യതി നം

എല്ലായിടത്തുമിന്നെന്ന് ദർശിക്കുന്ന-തെന്നിലിന്നീ-സർവ്വ ജീവജാലത്തിനേം; ദർശിച്ചിടുന്നതാം യോഗിക്കുനാശമി-ല്ലായവന്നെപ്പൊഴും ദൃശ്യനാകുന്നു ഞാൻ. (30) സർവഭൂതസ്ഥിതം യോ മാം ഭജത്യേകത്വമാസ്ഥിത: സർവഥാ വർതമാംനാപി സ യോഗീ മയി വർതതേ സ്ഥ

ഞാനും; പരമമാ-മാത്മാവുമൊണെ-ന്നറിഞ്ഞെന്നെ സേവ ചെയ്യുന്നതാം യോഗികൾ സർവ്വവിധേനയും വർത്തിക്കുമെങ്കിലും; വർത്തിച്ചിടുന്നവരെന്നുള്ളിലെപ്പൊഴും. (31) ആത്മൗപമ്യേന സർവത്ര സമം പശ്യതി യോർജുന സുഖം വാ യദി വാ ദുഃഖം സ യോഗീ പരമോ മതഃ നവ

ഏതൊരുയോഗി തന്നാത്മാവിനെപ്പോലെ സർവ്വത്ര കണ്ടിടും സുഖ-ദുഃഖമൊക്കെയും ഏകമായിട്ടിന്നു വീക്ഷിക്കുകെങ്കിലി-ന്നായവൻ ശ്രേഷ്ഠനായിടുന്ന യോഗിയും. (32)

അർജുന ഉവാച

യോയം യോഗസ്ത്വയാ പ്രോക്തഃ സാമ്യേന മധുസൂദന ഏതസ്യാഹം ന പശ്യാമി ചഞ്ചലത്വാത്സ്ഥിതിം സ്ഥിരാം സസ

#### അർജുനൻ പറഞ്ഞു:

അല്ലയോ... ഗോവിന്ദ-യങ്ങിപ്പോൾ ചൊല്ലിയൊ-രാഷ്ടാംഗയോഗത്തിനായുള്ള മാർഗ്ഗങ്ങ-ളാകയും ചഞ്ചല-ചിത്തനായീടുന്നൊ-രെന്നാലസാധ്യമാണെന്നറിഞ്ഞീടുക. (33)

ചഞ്ചലം ഹി മനഃ കൃഷ്ണ പ്രമാഥി ബലവഭ്യുഢം തസ്യാഹം നിഗ്രഹം മന്വേ വായോരിവ സുഭുഷ്കരം സർ

പ്രക്ഷുബ്ലമായുള്ളൊരെൻ ചിത്തമൊട്ടും വഴങ്ങുന്നതില്ലങ്ങു ചുറ്റിക്കറങ്ങുന്ന-തായതിൻ നിഗ്രഹം ദുഷ്ക്കരമെത്രയും; മാരുതനെ കെട്ടിനിർത്തുവാനാകുമോ? (34) ശ്രീജഗവാനുവാച

അസംശയം മഹാബാഹോ മനോ ദുർനിഗ്രഹം ചലം അഭ്യാസേന തു കൗന്തേയ വൈരാഗ്യേണ ച ഗൃഹ്യതേ നുര

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ...കുന്തിപുത്ര നീ ചൊല്ലുന്നപോലിന്നു ദുർഘടമീ ചിത്ത-നിഗ്രഹമെത്രയും. ആയതിന്നെ ജയിച്ചിടുവാനാകുന്ന-തുണ്ടു നീ യുക്തമായഭ്യസിച്ചിടുകിൽ. (35)

്*അസംയ്താത്മനാ യോഗോ ഭുഷ്പ്രാപ ഇതി മേ മതി:* വശ്യാത്മനാ തു യതതാ ശക്യോവാപ്തുമുപായതഃ മുന്ന ആത്മസാക്ഷാത്ക്കാര ലബ്ലിയുണ്ടാകയി-ല്ലിന്നുനിൻചിത്തം നിയന്ത്രിച്ചിടായ്കയിൽ: ആയതിന്നെ നിയന്ത്രിക്കുവാനുള്ളൊ-രൂപായങ്ങളഭ്യസിച്ചിടുകിൽ ലഭ്യമാം. (36) *അർജുന ഉവാച* 

**അയതി:** ശ്രദ്ധയോപേതോ യോഗാച്ചലിതമാനസഃ അപ്രാപൃ യോഗസംസിദ്ധിം കാം ഗതിം കൃഷ്ണ ഗച്ഛതി ന.ಅ

അർജുനൻ **പറഞ്ഞു**:

ആത്മസാക്ഷാത്ക്കാര ലബ്ലിക്കതായിട്ടു-ഭക്തിയോടെ; യോഗിയാകുവാനെഗ്നിച്ച-ശേഷമീ ചിത്തമൊട്ടിളകിയിട്ടീയോഗ-സിദ്ധിയെത്താത്തവൻ തൻഗതി ചൊല്ലുക. (37)

കു**ച്ചിന്നോ**ഭയവിഭ്രഷ്ഠശ്ചരിന്നാഭ്രമിവ നശ്യതി അപ്രതി**ഷ്ഠോ** മഹാബാഹോ വിമൂഢോ ബ്രഹ്മണഃ പഥി സവ

ആയവന്നീ രണ്ടു മാർഗ്ഗത്തിൽനിന്നുമേ; ഭ്രഷ്ടനായിട്ടു വിമൂഢനായിട്ടവൻ; ചിന്നിച്ചിതറിയങ്ങില്ലാതെയാകുന്ന മേഘംകണക്കെ നശിച്ചിടുകില്ലയോ? (38)

എ**തന്മേ സ**ംശയം കൃഷ്ണ മേരത്തുമർഹസ്യശേഷതാ ത്വദന്യ**: സംശ**യസ്യാസ്യ മേരത്താ ന ഹ്യൂപപദ്യതേ സൻ

ഹേ...കൃഷ്**ണ**; നിൻഭക്ത-മിത്രമായീടുന്നൊ-രെൻ്റെയീ **സന്ദേ**ഹമാകയും നിഗ്രഹി-ച്ചീടുവാ**ൻ കെൽ**പ്പുള്ളതായിട്ടു നീയൊഴി-ഞ്ഞാരുണ്ടി**തി**ങ്ങി ത്രിലോകത്തിലാകയും. (39) *ശ്രീഭഗവാനുവാച* 

പാർഥ നൈവേഹ നാമുത്ര വിനാശസ്തസ്യ വിദ്യതേ ന ഹി കല്യാണകൃത്കശ്ചിദ്ദുർഗതിം താത ഗച്ഛതി ർം

**ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ** പറഞ്ഞു: ആദ്ധ്യാത്മികജ്ഞാനലബ്ലിക്കതായി ചരിച്ചിട്ടു പിന്നെയോഗഭ്രഷ്ടനാകിലും; നാശമുണ്ടാകയില്ലായവന്നീയിഹ-

ലോകത്തിലൂം: പ്രലോകത്തിലൊന്നുമേ. (40)

പ്രാപ്യ<sup>്</sup>പൂണ്യകൃതാം ലോകാനുഷിത്വാ ശാശ്വതി: സമാ: ശുചി**നാം** ശ്രിമതാം ഗേഹേ യോഗഭ്രഷ്ടോഭിജായതേ ർച

ആയതാം **യോ**ഗികൾ പ്രാപിചിടുന്നുണ്ടു പുണ്യക്യത്തുക്കൾതൻ ലോകത്തിലെന്നിട്ട-സംഖ്യസംവത്സരത്തിന്റെ ശേഷം ജനി-ക്കുന്നിതു**ൽകൃഷ്ട**മയിടും ഗൃഹത്തിലും. (41)

രംഗവാ യോഗിനാംമവ കുംല ഭവതി ധീമതാം എതക്കി ദുർലഭതരം ലോകേ ജന്മ യദീദ്യശ്യം ർവ ആയതിലേറ്റവും ശ്രേഷ്ഠരാം യോഗി പുനർജനിച്ചിടുന്നതുണ്ടിന്ന:തീന്ദ്രിയ-ജ്ഞാനിതൻ ഗേഹത്തിലായതാം ജന്മങ്ങ-ളീയിഹലോകത്തിലെത്രയും ദുർലഭം. (42)

തത്ര തം ബുദ്ധിസംയോഗം ലഭതേ പൗർവദേഹികം യതതേ ച തതോ ഭുയ: സംസിദ്ധൗ കുരുനന്ദന ർമ്പ

ഇപ്രകാരം പിറക്കുന്നതാം യോഗിക്കു; പൂർവ്വജന്മത്തിലെ ദിവ്യാവബോധങ്ങൾ

ലഭൃമായിട്ടവനെത്നിച്ചിടുന്നതു-

ണ്ടിന്നീ പരബ്രഹ്മപ്രാപ്തിക്കു വേണ്ടിയും. (43)

പൂർവാഭ്യാസേന തേനൈവ ഹ്രിയതേ ഹൃവശോപി സഃ ജിജ്ഞാസുരപി യോഗസ്യ ശബ്ബബ്രഹ്മാതിവർതതേ ർർ മുജ്ജന്മസിദ്ധിയാം ദിവ്യബോധത്തിനാൽ യോഗസിദ്ധാന്തത്തിലാകൃഷ്ഠനായിട്ടു; ജിജ്ഞാസയോടെ മുന്നേറുന്ന യോഗിയ-

തീതനായീടുന്നു ധർമ്മശാസ്ത്രങ്ങളിൽ. (44)

പ്രയത്നാദൃതമാനസ്തു യോഗി സംശുദ്ധകിൽബിഷ: അനേകജന്മസംസിദ്ധസ്തതോ യാതി പരാം ഗതിം ർമ

ധർമ്മാനുഷ്ഠാനങ്ങളോടെയാത്മാർത്ഥമാ-യെത്നിച്ചിടുന്നതാം യോഗിക്കനേകമാം ജന്മത്തിലൂടെ കൈവല്യമായീടുന്ന-

തുണ്ടതാത്ത്യന്തിക ജ്ഞാനവും; ശാന്തിയും. (45)

തപസ്വിട്യോധികോ യോഗീ ജ്ഞാനിട്യോപി മതോധികാ കർമിട്യശ്ചാധികോ യോഗീ തസ്മാദ്യോഗീ ഭവാർജുന ർന്ന തപസ്വിയെക്കാളിന്നു ശ്രേഷ്ഠനത്രേ യോഗി-യായവൻ ജ്ഞാനിയെക്കാളിന്നു മുൻപനും. കർമ്മിയെക്കാളവനെത്രയും ശ്രേഷ്ഠനാ-ണായതുകൊണ്ടു യോഗത്തിലുറയ്ക്കുക. (46)

യോഗിനാമപി സർവേഷാം മദ്ഗതേനാന്തരാത്മനാ ശ്രദ്ധാവാൻഭജ്തേ യോ മാം സ മേ യുക്തതമോ മതഃ ർക ശ്രദ്ധയോടെന്നെ ഭജിച്ചിട്ടു-തന്നന്ത-

രാതമാവിനുള്ളിലായെന്നെ പ്രതിഷ്ഠിച്ചു: ഭക്തിയോടെപ്പൊഴുമെന്നെ ഭജിക്കുകി-

ലുത്തമാനായിടും യോഗിയാകുന്നിനി. (47)

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ ആത്മസംയമയോഗോനാമ ഷഷ്ഠോദ്ധ്യായഃ സമാപ്തഃ

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ ആത്മസംയമയോഗം എന്ന ആറാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

> ( X X 50

### അദ്ധ്യായം - ഏഴ്

### ജ്ഞാനവിജ്ഞാനയോഗം

ശ്രീഭഗവാനുവാച

മയ്യാസക്തമനാ: പാർഥ യോഗം യുഞ്ജന്മഭാശ്രയ: അസംശയം സമഗ്രം മാം യഥാ ജ്ഞാസ്വസി തച്ച്യുണു ച

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു

ആസക്തമാക്കണം നിൻ ചിത്തമെന്നിലും;

യോഗം പഠിക്കണം എന്നിലൂടിന്നുനീ: എന്നിട്ടുസംശയം കൂടാതെയെന്നിലേ-

ക്കെത്തു്വാനുള്ളതാം മാർഗ്ഗം ശ്രവിക്കെടൊ. 01 ജ്ഞാനം തേഹം സവിജ്ഞാനമിദം വക്ഷ്യാമ്യശേഷതഃ

യജ്ജ്ഞാത്വാ നേഹ ഭൂയോന്യജ്ഞാതവ്യമ്വശിഷ്യതേ വ ദിവ്യമാം ജ്ഞാനത്തെയുൾക്കൊണ്ടിടുന്നതാം

വിഷ്യജന്യങ്ങളായുള്ളതാമാകയും

പൂർണ്ണമായിന്നുഞ്ഞാൻ ചൊല്ലിത്തരാം; ഗ്രഹി-

ച്ചീടുകിലഭ്യസിക്കേണ്ടമറ്റൊന്നുമേ. 02

മനുഷ്യാണാം സഹ്സ്രേഷ്യ കശ്ചിദ്യതതി സിദ്ധയേ യതതാമപി സിദ്ധാനാം കശ്ചിന്മാം വേത്തി തത്ത്വത:

സഹ്യസ്രരാം മർത്വരിലൊന്നുരണ്ടാണിന്നി-തെത്നിച്ചിടുന്നതീ യോഗ സിദ്ധിക്കതും.

ആയതായുള്ളോരനേകസിദ്ധന്മാരി-

ലെന്നെ; വഴിപോലറിഞ്ഞിടുന്നോർ തുലോം. 03

ഭൂമിരാപോനലോ വായും ഖം മനോ ബുദ്ധിരേവ ച ്അഹങ്കാര ഇതിയം മേ ഭിന്നാ പ്രകൃതിരഷ്ടയാ ർ

ഈ ഭൂമി; യാകാശ;മഗ്നി;വെള്ളം;കാറ്റ്-

നെട്ടായിട്ടുള്ളതാമെൻ ഭിന്ന് രൂപങ്ങ-

ളാകുന്ന ശാസ്ത്ര-തത്ത്വങ്ങൾപ്ഠിക്കുക. 04

അപരേയമിതസ്ത്വന്യാം പ്രകൃതിം വിദ്ധി മേ പരാം ജീവഭൂതാം മഹാബാ്ഹോ യ്യേദം ധാര്യതേ ജഗത് ഭ

ആയതായുള്ളതാം സ്ഥൂല;സൂക്ഷ്മങ്ങളി-ന്നായവയാകെയധമ പ്രകൃതിയും.

ആയതിന്നെ സദാ ചൂഷണം ചെയ്യുന്ന

ജീവന്റെയാത്മാവിലുള്ളതും ഞാനെടൊ. 05

എതദ്യോനിന് ഭൂതാനി സർവാണിത്യൂപധാരയ അഹം കൃത്സ്നസ്യ ജഗതഃ പ്രഭവഃ പ്രലയസ്തഥാ ന്ന

അല്ലയോ പാർ്ത്ഥയി സൃഷ്ടിയുണ്ടാകുന്ന-തി;്സ്മൂല-സൂക്ഷ്മത്തിന്ാലെന്നറിയുക്.

ഈ ജഗത്തൊക്കയുമുണ്ടായതെന്നിൽനി-ന്നായതിൻ നാശവും ഞാൻ തന്നെയാണെടൊ. 06

> മത്ത**ഃ പരതരം** നാന്യത്കിഞ്ചിദസ്തി ധനഞ്ജയ മയി സർവമിദം പ്രോതം സൂത്രേ മണിഗണാ ഇവ *ര*

എന്നിലും ശ്രേഷ്ഠമായീടുന്ന സത്യങ്ങ-ളൊന്നുമില്ലെന്നു ധരിക്ക ധനഞ്ജയ. മുത്തുകൾ കോർത്തിട്ടു മാല ചമച്ചിടും-നൂലുപോൽകോർത്തിരിക്കുന്നു ഞാൻ സർവ്വവും. 07 രസോഹമപ്സു കൗന്തേയ പ്രഭാസ്മി ശശിസൂര്യയോ: പ്രണവഃ സർവവേദേഷു ശബ്ബു വേ പൗരുഷം നൃഷു വ്യ

സൂര്യ-ചന്ദ്രൻ തൻ പ്രകാശവും പിന്നെ-യിന്നീ ജലത്തിന്റെ രസമതും ഞാനെടോ . പുരുഷനിൽപൌരുഷം; വേദത്തി'ലോം'കാര-മീ വിഹായസ്സിന്റെ ശബ്ദവും ഞാനെടൊ. 08

പുണ്യോ ഗന്ധഃ പൃഥിവ്യാം ച തേജശ്ചാസ്മി വിഭാവസൗ ജീവനം സർവഭൂതേഷു തപശ്ചാസ്മി തപസ്ഥിഷു ൻ തീയിലെ ചൂടുഞാൻ; ഭൂമിതൻഗന്ധവും; ജീവജാലങ്ങൾതൻ ജീവനും ഞാനെടോ. ശ്രേഷ്ഠരായുള്ളതാം താപസർക്കുള്ളിൽ-ത്തപസ്സായി വർത്തിച്ചിടുന്നതും ഞാനെടോ. 09

ബീജം മാം സർവഭൂതാനാം വിദ്ധി പാർഥ സനാതനം ബുദ്ധിർബുദ്ധിമതാമസ്മി തേജസ്തേജസ്വിനാമഹം ചം വിത്തായിടുന്നുഞാൻ ജീവജാലങ്ങൾതൻ;

ബുദ്ധിമാന്മാരുടെ ബുദ്ധിയും ഞാനെടൊ. തേജസ്സാകുന്നുഞാൻ; തേജസ്വി തന്നുടെ-യായതാം ശാസ്ത്രങ്ങളൊക്കെ ഗ്രഹിക്ക നീ. 10

> ബലം ബലവതാം ചാഹം കാമരാഗവിവർജിതം ധർമാവിരുദ്ധോ ഭൂതേഷു കാമോസ്മി ഭരതർഷഭ ഫു

ശക്തന്റെയുള്ളിലെ കാമ-രാഗങ്ങളെ-ത്തീണ്ടാത്ത ശക്തിയാകുന്നതും ഞാനുമേ. വംശവൃദ്ധിക്കുനീ ധർമ്മത്തൊടാചരി-ച്ചീടുന്ന കാമമാം കേളിയും ഞാനെടൊ. 11

്യേ ചൈവ സാത്തിികാ ഭാവാ രാജസാസ്താമസാശ്ച യേ മത്ത ഏവേതി താന്ഥിലി ന ത്വഹം തേഷു തേ മയി ചവ

രാജസം;സാത്ഥികം;താമസമെന്നുള്ള മൂന്നു ഭാവങ്ങളാകുന്നതും ഞാനുമെ! ആയവയെല്ലാമിതെന്നിലുൾക്കൊള്ളുന്ന-ധീനനായീടുന്നതില്ലവയ്ക്കിന്നു ഞാൻ. 12 ത്രി**ടിർഗുണ**മയൈർഭാവൈരേടി: സർവമിദം ജഗത് മോഹി**തം** നാഭിജാനാതി മാമേട്യ: പരമവ്യയം എന്ന

ഈ ലോകമിന്നതിൻ മൂന്നു ഗുണങ്ങളാം: സത്വ; രജസ്സ്; തമസ്സായാതിൽമുഴുകിയി-ട്ടറിയുന്നതില്ലിന്നതിന്നുമേലുള്ളതാം നാശമില്ലാത്തതായിടുന്നൊരെന്നെയും. 13 ദൈവീ ഹ്യേഷാ ഗുണമയി മമ മായാ ഭുരത്യയാ

ദൈവീ ഹ്യേഷാ ഗുണമയി മമ മായാ ഭുരതൃയാ മാമേവ **യേ** പ്രപദ്യന്തേ മായാമേതാം തരന്തി തേ <sub>ച</sub>ർ

ഇത്രിഗുണങ്ങളടങ്ങുന്നൊരെന്റെയ-ഭൌതികമായുള്ളൊരി ദിവൃ ശക്തിയെ കീഴടക്കീടാനെളുപ്പമല്ലായതു-സാദ്ധ്യമായീടാൻ ഭജിച്ചീടുകെന്നെയും 14

ัก മാം **ദൂഷ്**കൃതിനോ മൂഢാ: เപപദ്യന്തേ നരാധമാ: മായയാപഹൃതജ്ഞാനാ ആസുരം ഭാവമാശ്രിതാ: ൧๏

ദുഷ്ക്കർമ്മകാരിയാം മൂഢരും; പിന്നെയി മായാലഹരിയിൽജ്ഞാനം നശിച്ചവർ; അധമരാം മർത്തൃരും; അസുരവിത്തുക്കളും പ്രാപിച്ചിടുന്നില്ല ശരണമിന്നെന്നിലും. 15 ചതുർവിധാ ഭജന്തേ മാം ജനാം സുകൃതിനോർജുന ആർതോ ജിജ്ഞാസുരർഥാർഥി ജ്ഞാനീ ച ഭരതർഷഭ എന്ന

പരമസത്യത്തിനെ തേടുന്ന ജ്ഞാനികൾ; ഭൌതികാർത്ഥങ്ങളെയർത്ഥിച്ചിടുന്നവർ ജിജ്ഞാസി; **ദുഃഖി**തരെന്നീച്ചതുർവിധം സുകൃതികളെന്നെയും സേവിച്ചിടുന്നവർ. 16 *രേഷാം ജ്ഞാനി നിത്യയുക്ത ഏകഭക്തിർവിശിഷ്യതേ* പ്രിയോ ഹി ജ്ഞാനിനോതൃർഥമഹം സ ച മമ പ്രിയ**ു** ചാം

ആയവരി**ൽസദാ** ഭക്തിയോടെ യോഗ-നിഷ്ഠനായിടുന്ന ജ്ഞാനികളുത്തമർ. ആയവർക്കെ**ത്രയും** പ്രിയനാണുഞാനുമി-ന്നായവരാ**ണെന്റെ** പ്രിയരായിടുന്നതും. 17

*ളൊരാ: സർവ് ഏവൈതേ ജ്ഞാനീ് ത്വാത്രൈവ മേ മതം ആസ്ഥിത: സ ഹി യുക്താത്മാ മാമേവാനുത്തമാം ഗതിം <u>ഫവ്യ</u> സുക്യതികളെല്ലാം മഹാതമാക്കളെങ്കിലും; എൻ തത്വമൊക്കെ ഗ്രഹിക്കുന്ന ജ്ഞാനികൾ അന്യരായിടുന്നതില്ലവരെന്നിൽനി-*

അന്യ**രായിടുന്നതില്ല**വരെന്ന് അനിലും. 18 നായവരാ**കെയുമെ**ത്തുന്നിതെന്നിലും. 18

ബഹുനാം ജന്മനാമന്തേ ജ്ഞാനവാന്മാം പ്രപദ്യതേ വാസുദേവം സർവമിതി സ മഹാതമാ സുഭൂർലഭ: ഫൻ അനേകജന്മങ്ങൾതന്നന്ത്യത്തിലായിട്ടു-വാസുദേവൻതന്നെ സർവ്വമെന്നുള്ളതാം ജ്ഞാനം ലഭിക്കുന്ന യോഗികൾപ്രാപിക്കു-മെന്നിലു;മായതാം ജ്ഞാനികൾതുച്ഛവും. 19 കാമെസ്തൈസ്തൈർഹൃതജ്ഞാനാഃ പ്രപദ്യത്തേന്യദേവതാഃ തം തം നിയമമാസ്ഥായ പ്രകൃത്യാ നിയതാഃ സ്വയാ വം

ഭൌതിക ലാഭാഭിലാഷരാം മർത്യരി-ന്നായവർ തന്നിഷ്ട്രവേകൾതന്നുടെ പ്രീതിക്കുവേണ്ടിയിട്ടുള്ളതായിട്ടുള്ള മാർഗത്തിലൂടെ ഭജിച്ചു-പൂജിച്ചിടും. 20 യോ യോ യാം യാം തനും ഭക്ത: ശ്രദ്ധയാർചിതുമിച്ഛതി തസ്യ തസ്യാചലാം ശ്രദ്ധാം താമേവ വിദധാമ്യഹം റച്ച

ഏതൊരു മർത്യനിന്നിഷ്ട ദൈവത്തെ ഭജിക്കുവാനിച്ഛിച്ചിടുന്നവൻ തന്നുടെ ശ്രദ്ധയൊട്ടിളകാതെയാരാദ്ധ്യദേവനിൽ വിശ്വാസമേകീകരിപ്പതും ഞാനെടൊ. 21 സ്തയാ ശ്രദ്ധയാ യുക്തസ്തസ്യാരാധനമിം

സ തയാ ശ്രദ്ധയാ യുക്തസ്തസ്യാരാധനമിഹതേ ലഭതേ ച തതഃ കാമാന്മയൈവ വിഹിതാൻഹിതാൻ ൨൨

ഇപ്രകാരം ശ്രദ്ധയോടെ ഭജിക്കുന്ന മർത്യന്നതർത്ഥിപ്പതൊക്കെയും ലഭ്യമാം. ആയതാമിഷ്ടങ്ങളാകെയും ലഭ്യമാ-ക്കീടുന്നതെന്നുടെയിച്ഛയും; നിശ്ചയം. 22 അന്തവത്തു ഫലം തേഷാം തദ്ഭവത്യൽപമേധസാം ദേവാന്ദേവയജോ യാന്തി മദ്ഭക്താ യാന്തി മാമപി വമ

ഇപ്രകാരത്തിലുള്ളൽപമേധസ്സുകൾ കെവരിക്കുന്നതോ തുച്ഛം; ക്ഷണികവും. ആയവർ പ്രാപിപ്പു: ദേവലോകത്തെയും; എന്നെ ഭജിപ്പവരെത്തുന്നിതെന്നിലും. 23 അവ്യക്തം വ്യക്തിമാപന്നം മന്യന്തേ മാമബൂദ്ധയഃ പരം ഭാവമജാനന്തോ മമാവ്യയമനുത്തമം ൨ർ

ബുദ്ധിശൂന്യരായവർ ധരിച്ചിടുന്നിതെന്നെയും വ്യക്തനല്ല; വ്യക്തിരൂപമായതാണതെന്നുമേ! ആയവർക്കതറിവതില്ലതവ്യയം; അനുത്തമം: പരമമായിടുന്ന സത്യമാണുഞാനതെന്നതും. 24 നാഹം പ്രകാശഃ സർവസ്യ യോഗമായാസമാവ്യതഃ മൂഢോയം നാഭിജാനാതി ലോകോ മാമജമവ്യയം വ

യോഗമായയാൽസ്വയം ഞാനിതെന്നെ മൂടിയിട്ടു-മൂഢനായിടുന്നവർക്കദൃശ്യനായി മേവിടും. ആകയാലി ബുദ്ധിഹിനരായിടുന്ന മാനുഷർക്കി-തറിവതില്ല; 'ജനന-മരണ'മില്ലെനിക്കിതെന്നതും. 25 *വേദാഹം സമതിതാനി വർതമാനാനി ചാർജുന ഭവിഷ്യാണി ച ഭൂതാനി മാം തു വേദ ന കശ്ചന ൨൬* 

കേട്ടുകൊള്ളുകർജുനാ-യി ഭൂതകാലമാകയും പിന്നെയി നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കുമീക്കഥകളും ഭാവിയെന്തതെന്നുമൊക്കെ ഞാനറിഞ്ഞിടുന്നെടോ. അറിവതില്ലതെന്നെയാർക്കുമെന്നതാണു സത്യവും. 26 ഇച്ഛാദേഷസമുഥേന ഖന്ദ്യമോഹേന ഭാരത സർവഭുതാനി സമ്മോഹം സർഗേ യാന്തി പരന്തപ വര

ശത്രുവെഹനിച്ചിടുന്നൊരർജുനാ; ഹെ ഭാരതാ; ജനിച്ചിടുമ്പൊഴെയുദിച്ചിടുന്നു ; ദേഷ-രാഗവും. ആയതായ ദന്ദ്വ മോഹമാകയാലധിനമായി-ടുന്നതിന്നു മായയായ ശക്തികൾക്കു മാനുഷർ. 27 യേഷാം ത്വന്തഗതം പാപം ജനാനാം പൂണ്യകർമണാം തേ ദേന്ദ്യമോഹനിർമുക്താ ഭജന്തേ മാം ദൃഢവ്രതാ: വവ്യ

പൂർവ്വ ജന്മ പുണ്യ കർമ്മമായതിൻ ഫലത്തിനാൽ പാപമൊക്കെയസ്തമിച്ചിടുമ്പൊളിന്നു മാനുഷർ ദ്വന്ദ്വമോഹമുക്തരായി; ദൃഢവൃതത്തൊടിന്നവർ ഭജിച്ചു സേവചെയ്തിടുന്നതുണ്ടതെന്നെയർജ്ജുന. 28 ജരാമരണമോക്ഷായ മാമാശ്രിത്യ യതന്തി യേ

തേ ബ്രഹ്മ തദ്വിദു: കൃത്സ്നമധ്യാതമം കർമ ചാഖിലം റ.ൻ മൃത്യു-ജ്വരാ മോക്ഷമായതിന്നു വേണ്ടിയെന്നെയും ആശ്രയിച്ചു ഭക്തിയോടെ സേവചെയ്തിടുന്നൊരി മാനുഷർക്കു ലഭ്യമായിടുന്നതഖില കർമ്മവും; ആയതായ ജ്ഞാനിയായ യോഗിതന്നെ ബ്രഹ്മവും. 29 സാധിഭുതാധിദൈവം മാം സാധിയജ്ഞം ച യേ വിദു:

പ്രയാണ്കാലേപി ച മാം തേ വിഭുര്യുക്തചേതസഃ സം അഖിലലോകനാഥനാണു ഞാനിതെന്നതറിയുവോർ; സർവ്വയെജ്ഞമൂർത്തിയാണു ഞാനിതെന്നതറിയുവോർ; സ്വർഗ്ഗലോക ദേവകൾക്കു നാഥനെന്നുമറിയുവോർ; ആയവർ സ്മരിച്ചിടുന്നിതെന്നെ മരണ വേളയും! 30

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ ജ്ഞാനവിജ്ഞാനയോഗോ നാമ സപ്തമോദ്ധ്യായഃ സമാപ്തഃ ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ 'ജ്ഞാനവിജ്ഞാനയോഗം' എന്ന ഏഴാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

X X X

### അദ്ധ്യായം - എട്ട്

### അക്ഷരബ്രഹ്മയോഗം

#### അർജൂന ഉവാച

കിം തദ്ബ്രഹ്മ കിമദ്ധ്യാത്മം കിം കർമ പുരുഷോത്തമ അധിഭുതം ച കിം പ്രോക്തമധിദൈവം കിമുച്യതേ ൧

അർജുനൻ പറഞ്ഞു

ഹേ പുരുഷോത്തമാ... ചൊല്ലിത്തരണമേ-യെന്താണ് 'ബ്രഹ്മ'മീയാത്മാവതെന്നതും. ഭൌതികമേന്തു ഫലോദ്ദിഷ്ഠകർമ്മവും ദൈവമെന്നുള്ളതാം വാക്കിന്റെയർത്ഥവും. 01

> അധിയജ്ഞ: കഥം കോത്ര ദേഹേസ്മിന്മധുസൂദന പ്രയാണകാലേ ച കഥം ജ്ഞേയോസി നിയതാത്മഭി: വ

ദേഹത്തിനുള്ളിലായുണ്ടെന്നുചൊല്ലുന്നൊ-'രെജ്ഞേശ്വര'നെന്നു ചൊല്ലുന്നതാരെയും? ഭക്തിയുതസേവകൻ തൻ മൃത്യുവേളയി-ലെപ്രകാരത്തിലാണങ്ങയെക്കാണ്മതും? 02

#### ശ്രീഭഗവാനുവാച

അക്ഷരം ബ്രഹ്മ പരമം സ്വഭാവോധ്യാത്മമുച്യതേ ഭൂതഭാവോദ്ഭവകരോ വിസർഗഃ കർമസംജ്ഞിതഃ ന

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു അതീന്ദ്രിയമായിടും നാശമില്ലാത്തൊരീ യാത്മാവു തന്നെയീ 'ബ്രഹ്മ'മെന്നുള്ളതും. ബ്രഹ്മത്തിൻ ശാശ്വതമാകും സ്വഭാവത്തെ-യാണെടോ: ചൊല്ലുന്നതദ്ധ്യാത്മമെന്നതും. ജീവികൾ തന്റെ യീ ഭൌതിക സൃഷ്ടിക്ക-തായിട്ടു ചെയ്യുന്നു ഭൌതിക കർമ്മവും. 03 അധിഭുതം ക്ഷരോ ഭാവഃ പുരുഷശ്ചാധിദൈവതം അധിയജ്ഞാഹമേവാത്ര ദേഹേ ദേഹഭ്വതാം വര ർ

ദേഹരിൽ ശ്രേഷ്ഠനാമർജ്ജുനാ സർവ്വദാ-മാറുമീ ഭൌതിക പ്രകൃതിയധിഭൂതമെ! അർക്കചന്ദ്രൻ-സർവ്വദേവരുൾക്കൊണ്ടതാം ഭഗവാന്റെ വിശ്വമാം രൂപമധിദൈവതം. അധിയെജ്ഞമെന്നതീ ദേഹത്തിലുള്ളതാം ഹൃദയത്തിനുള്ളിലായ് വാഴുമീ ഞാനെടൊ. 04 അന്തകാലേ ച മമേവ സ്മരന്മുക്താ കലേവരം യഃ പ്രയാതി സ മദ്ഭാവം യാതി നാസ്തൃത്ര സംശയഃ ഒ അന്ത്യകാലത്തിങ്കലെന്നെ സ്മരിച്ചിട്ടു ദേഹം തൃജിക്കുന്ന ദേഹിക്കതപ്പൊഴെ; ഭാവിച്ചിടുന്നിതെൻ ഭാവത്തെയിന്നതി-ന്നില്ലൊരു സന്ദേഹമില്ലെന്റെയർജുന. 05 *യം യം വാപി സ്മരൻഭാവം തൃജത്യത്രേ* 

യം യം വാപി സ്മരൻഭാവം തൃജതൃന്തേ കലേവരം തം തമേവൈതി കൗന്തേയ സദാ തദ്ഭാവഭാവിതഃ ന്യ

മരണ വേളയിങ്കലാരെയോർത്തുകൊണ്ടിരുന്നിടും; ആയതായ ഭാവമായ് ചമഞ്ഞിടുന്നു ദേഹിയും. 06 തസ്മാത്സർവേഷു കാലേഷു മാമനുസ്മര യുധ്യ ച മയ്യർപിതമനോബുദ്ധിർമാമേവൈഷ്യസ്വസംശയഃ ക

ആയതാകയാലതെന്നെയോർക്ക സർവ്വ കാലവും; യുദ്ധവ്യത്തിയാണതിന്നു നിന്റെ നിയത കർമ്മവും. നിന്റെ നിയത കർമ്മമൊക്കെയെന്നിലേക്കതാക്കിയിട്ടു-നിന്റെ ബുദ്ധിയെന്നിലാക്കിടുമ്പോളെത്തുമെന്നിലും. 07 അഭ്യാസയോഗയുക്തേന ചേതസാ നാന്യഗാമിനാ പരമം പുരുഷം ദിവ്യം യാതി പാർഥാനുചിന്തയൻ വ്യ

അന്യവിഷയമായ മാർഗ്ഗമായതിൽഗമിച്ചിടാതെ ധ്യാന ഭക്തി യോഗമാദിയായിടുന്ന പാതയിൽ-ക്കൂടിയിന്നു തേജസ്സോടെ നിന്റെ മനോ ബുദ്ധിയാൽ നീയിതെന്നെയോർത്തിടുമ്പൊളെത്തിടുന്നിതെന്നിലും. 08 കവിം പുരാണമനുശാസിതാരമണോരണിയാംസമനുസ്മരേദ്യും സർവസ്യ ധാതാരമചിന്ത്യരൂപമാദിത്യവർണം തമസം പരസ്താത് ൻ

സർവ്വമായിടുന്നതിൻ നിയന്താവായിടുന്നൊരീ-യാദിപുരുഷനായിടുന്ന സർവ്വ യജ്ഞമൂർത്തിയെ അണുവിനെക്കാളണുവതായചിന്ത്യനായനലനായ് തെളിഞ്ഞിടുന്ന പൂരുഷന്നെയോർക്ക സർവ്വ മാത്രയും. 09 പ്രയാണകാലേ മനസാചലേന ഭക്ത്യാ യുക്തോ യോഗബലേന ചൈവ

ഭ്രുവോർമധ്യേ പ്രാണമാവേശ്യ സമ്യക്സ തം പരം പുരുഷമുപെതി ദിവ്യം ചം മരണവേളയിങ്കലൊട്ടുമിളകിടാത്ത ചിത്തമോടെ യുക്തമായി ഭക്തിയോടെ യോഗനിഷ്ഠനായി നിന്റെ പ്രാണവായുവിന്നെ 'ഭ്രൂ'മദ്ധ്യമാക്കി ധ്യാനയുക്ത-നായിടുന്ന പൂരുഷന്നതെത്തിടുന്നിതെന്നിലും. 10 യദക്ഷരം വേദവിദോ വദന്തി വിശന്തി യദ്യതയോ വീതരാഗാട യദിച്ഛന്തോ ബ്രഹ്മചര്യം ചരന്തി തത്തേ പദം സങ്ഗ്രഹേണ പ്രവക്ഷ്യേ ചച

'ഓം' കാരമെന്നു വേദവിത്തുചൊല്ലിടുന്നൊരക്ഷരം; യദികളാദിയായിടുന്ന യോഗിയെത്തിടും പദം: ബ്രഹ്മചര്യ നിഷ്ഠനായിയാഗ്രഹിച്ചിടും പദം: ആയതായിടുന്ന മോക്ഷമെന്തതെന്നു ചൊല്ലിടാം. 11 സർവദ്ധാരാണി സംയമ്യ മനോ ഹൃദി നിരുയ്യ ച മൂർയ്ന്യായാത്മനഃ പ്രാണമാസ്ഥിതോ യോഗയാരണാം ചറ

നിന്റെ ദേഹമായതിൻ കവാടമഞ്ചുമായതും; ബന്ധനാക്കി ഹൃത്തിൽനിന്റെ ചിത്തവും തളച്ചുനിന്റെ പ്രാണനായിടുന്ന വായുവിന്നെ മൂർദ്ധാവിങ്കലാക്കി-ടുമ്പൊളാണു യോഗധാരണത്തിലെന്നു ചൊൽവതും. 12 ഓം ഇത്യേകാക്ഷരം ബ്രഹ്മ വ്യാഹരന്മാമനുസ്മരൻ യഃ പ്രയാതി തൃജന്ദേഹം സ യാതി പരമാം ഗതിം ൧൩

ദേഹിദേഹമുക്തനായിടുന്നകാലമായതിൽ; ബ്രഹ്മമായിടുന്നൊ'രോം'കാരമേകമക്ഷരം: ജപിച്ചുകൊണ്ടിതെന്നെയുള്ളിലോർത്തിടുന്ന പൂരുഷന്നു-ലഭ്യമായിടുന്നതുണ്ടു പരമമായ ഗതിയതും. 13 അനന്യചേതാ: സതതം യോ മാം സ്മരതി നിത്യമം തസ്യാഹം സുലഭ: പാർഥ നിത്യയുക്തസ്യ യോഗിന: ഫർ

മറ്റൊന്നിലും ശ്രദ്ധ വ്യാപരിച്ചീടാതെ നിത്യേനയെന്നെ സ്മരിച്ചു നിരന്തരം നിഷ്ഠയോടെന്നെ ഭജിക്കുന്ന യോഗിക്കു-സുലഭനാകുന്നു ഞാനെന്നറിഞ്ഞീടുക. 14

മാമുപേത്യ പുനർജന്മ ദുഃഖാലയമശാശ്വതം നാപ്നുവന്തി മഹാത്മാനഃ സംസിദ്ധിം പരമാം ഗതാഃ ൧®

എന്നെയും പ്രാപിച്ചു പരമമായിടുന്ന സംസിദ്ധി കൈവരിക്കും മഹാത്മാക്കളാ-യീടുന്ന യോഗി പുനർജനിച്ചിട്ടിന്നി-ദുഃഖാലയം പ്രവേശിപ്പതുമില്ലെടോ. 15

ആബ്രഹ്മഭുവനാല്ലോകാം പുനരാവർതിനോർജുന മാമുപേത്യ തു കൗന്തേയ പുനർജന്മ ന വിദ്യതേ എന്ന

ബ്രഹ്മലോകത്തിനെ പ്രാപിച്ചിതെങ്കിലും സംഭവിക്കും മൃത്യു-ജന്മങ്ങൾപിന്നെയും: എങ്കിലിന്നെന്നെയും പ്രാപിചിടുന്നവം-ക്കുണ്ടാകയില്ലാപുനർജന്മമായതും. 16

സ്റ്റസ്യുഗപര്യന്തമഹര്യദ്ബ്ര**ഫണോ വിടുഃ** രാത്രിം യുഗസ്ത്രാന്താം തേഹോരാത്രവിദോ **ജനാഃ ച**ൗ

മാനുഷർതന്റെയോരായിരം യുഗമാണ്-ബ്രഹ്മാവുതൻ പകൽ; രാത്രിയുമത്രയും: ആയതാണെന്നുള്ളറിവിനെയാ'ണഹോ-രാത്ര'ജ്ഞാനമായ് ചൊല്ലുന്നു മാനുഷർ. 17

58

അവ്യക്താദ്വ്യക്തയഃ സർവാഃ പ്രഭവന്ത്യഹരാഗമേ രാത്ര്യാഗമേ പ്രലീയന്തേ തത്രൈവാവ്യക്തസംജ്ഞകേ ചുവ

അവ്യക്തമായുള്ള സർവ്വ ഭൂതങ്ങളും വ്യക്തമായിടും ദിനാരംഭവേളയിൽ. ആയവ വീണ്ടുമവ്യക്തമായിടുന്ന-തുണ്ടിന്നു രാത്രിതന്നന്ധകാരത്തിലും. 18 ഭൂതഗ്രാമഃ സ എവായം ഭൂത്വാ ഭൂത്വാ പ്രലീയതേ രാത്ര്യാഗമേവശഃ പാർഥ പ്രഭവത്യഹരാഗമേ ചൻ

പകലായിടുമ്പൊളി ഭൌതിക വൃത്തിക്കു-വേണ്ടിടും ദേഹങ്ങൾലഭ്യമായിടുന്നി-തായതാം ദേഹമോ നഷ്ടമായിടുന്നു രാത്രിതൻ നിദ്രയിൽ: വീണ്ടുമുണർന്നിടും. 19 പരസ്തസ്മാത്തു ഭാവോന്യോവ്യക്തോവ്യക്താത്സനാതനഃ യ: സ സർംവഷു ഭൂതേഷു നശ്യത്സു ന വിനശ്യതി വം

ഇപ്രകാരം ഭവിച്ചീടുന്ന ഭൌതിക-വ്യക്താവ്യക്തങ്ങളായിടും ഭാവത്തി-നപ്പുറത്തുള്ളതാമവ്യക്തമാകും സനാതന സത്യത്തിനില്ലൊരു നാശവും. 20 അവ്യക്തോക്ഷര ഇത്യുക്തസ്തമാഹുഃ പരമാം ഗതിം യം പ്രാപ്യ ന നിവർതന്തേ തലാമ പരമം മമ വച

ആയതാമവ്യക്ത സത്യമാ 'മോം'കാര-മായിടും പരമമായിടുന്ന ഗതിയതിൽ പ്രാപിച്ചിടുന്നവന്നില്ലാ പുനർജന്മ മായതെൻ പരമമായിടുന്ന ധാമവും. 21

പൂരുഷ: സ പര: പാർഥ ഭക്ത്യാ ലഭ്യസ്ത്വനന്യയാ യസ്യാന്താസ്ഥാനി ഭൂതാനി യേന സർവമിദം തതം വവ

പാർത്ഥാ; പ്രപഞ്ചത്തിലുള്ളതാമാകയു-മുള്ളിലാക്കിടുന്നവൻ തന്നെയാണീ-പ്രപഞ്ചത്തിലാകയും വ്യാപരിച്ചീടുന്ന-വൻ ലഭ്യനാകുന്നിതേകാഗ്ര ഭക്തിയാൽ. 22

യത്ര് കാലേ ത്വനാവൃത്തിമാവൃത്തിം ചൈവ യോഗിനും പ്രയാതാ യാന്തി തം കാലം വക്ഷ്യാമി ഭരതർഷഭ വ.സ.

ചൊല്ലിടാം നിന്നോടിതേതേതു കാലത്തു-ദേഹമുപേക്ഷിച്ചിടുന്നതാം ദേഹിക്ക-തുണ്ടാകയില്ലാ പുനർജന്മ-മെപ്പൊഴാ-

ണുണ്ടായിടുന്നതുമെന്നു നീ കേളെടൊ. 23 അഗ്നിർജ്യോതിരഹഃ ശുക്ലഃ ഷഞ്മാസാ ഉത്തരായണം അഗ്നി;ജ്യോതിസ്സിവ തന്റെ സാന്നിദ്ധ്യത്തി-ലല്ലയെങ്കിൽപ്പകൽ, ശുക്ലപക്ഷം പിന്നെ-യുത്തരായണമായൊരാറുമാസത്തിലീ ദേഹം തൃജിപ്പവൻ പ്രാപിപ്പതെന്നിലും. 24

ധുമോ രാത്രിസ്തഥാ കൃഷ്ണഃ ഷണ്മാസാ ദക്ഷിണായനം തത്ര ചാന്ദ്രമസം ജ്യോതിര്യോഗീ പ്രാപ്യ നിവർതതേ ൨® റിത്രിൽകും ജ്യൂ. ക്ഷത്തിവാവയ്ക്കിറ്റി

രാത്രിയിൽകൃഷ്ണപക്ഷത്തിലല്ലെങ്കിലീ-പുക പൊങ്ങിടത്തുവച്ചല്ലായ്കിലീ ദക്ഷി-ണായനത്തിങ്കൽമരിക്കുന്നവൻ ചന്ദ്ര-ലോകവും പൂകി പുനർജജനിക്കുന്നിതും. 25

> ശുക്ല്കൃഷ്ണേ ഗതി ഹ്യേതേ ജഗതഃ ശാശ്വതേ മതേ ഏകയാ യാത്യനാവ്യത്തിമന്യയാവർതതേ പുനഃ വന്ന

വെളുപ്പും കറുപ്പുമായിടുന്നൊരി രണ്ട-താണീ ജഗത്തിന്റെ ഗതിയെന്നു വേദവും-ചൊല്ലുന്നി-തായ പ്രകാരത്തിലൂംട ഗമിക്കുകിലില്ലാ പുനർജജനി. 26

നൈതേ സൃതി പാർഥ ജാനന്യോഗീ മുഹ്യതി കശ്ചന തസ്മാത്സർവേഷു കാലേഷു യോഗയുക്കോ ഭവാർജുന വഴ

ഈ രണ്ടുമാർഗ്ഗമറിഞ്ഞിടും യോഗിക്ക-തുണ്ടാകയില്ലൊരു; ചിന്താക്ലേശവും. ആയതുകൊണ്ടെന്റെ പാർത്ഥനാമർജ്ജുനാ: ജ്ഞാനിയാം യോഗിയായിട്ടു വർത്തിക്കെടൊ. 27

> വേദേഷു യജ്ഞേഷു തപഃസു ചൈവ ഓനേഷു യത്പുണൃപലം പ്രദിഷ്ഠം അത്യേതി തത്സർവമിദം വിദിത്വാ യോഗീ പരം സ്ഥാനമുപൈതി ചാദ്യം വവ

യജ്ഞ; വേദം;തപസ്സ്; ദാന മിവകളാൽ കൈവരിച്ചിടുമീ പുണ്യഫലത്തെ-യറിഞ്ഞിട്ടിതെന്നെയുൾക്കൊള്ളുന്ന യോഗിയോ; പ്രാപിപ്പതുണ്ടിന്നിതെന്നെയുമർജ്ജുന! 28

> ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ അക്ഷരബ്രഹ്മയോഗോ നാമ അഷ്ടമോദ്ധ്യായ: സമാപ്തഃ

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയുടെ അക്ഷരബ്രഹ്മയോഗം എന്ന എട്ടാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

> x x x 60

#### അദ്ധ്യായം - ഒൻപത്

# <u>രാജവിദ്യാരാജഗുഹൃയോഗം</u>

ശ്രീഭഗവാനുവാച

ഇദം തു തേ ഗുഹൃതമം പ്രവക്ഷ്യാമൃനസൂയവേ ജ്ഞാനം വിജ്ഞാനസഹിതം യജ്ജ്ഞാത്വാ മോക്ഷ്യസേശുഭാത് ൧

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:

അസൂയാലുവല്ലാത്ത പാർത്ഥാ നിനക്കു ഞാൻ ഗൂഹൃമായിടുന്ന സാക്ഷാത്ക്കരിംച്ചംരി ജ്ഞാനവിജ്ഞാനങ്ങൾ ചൊല്ലിത്തരാം ഗ്രഹി-

ച്ചശുഭം വെടിഞ്ഞു നീ മുക്തനായിടുക. 01

രാജവിദ്യാ രാജ്ഗുഹ്യം പവിത്രമിദമുത്തമം പ്രത്യക്ഷാവഗമ: ധർമ്യം സുസുഖം കർതുമവ്യയം വ

പരമരഹസ്യമായിടുന്നൊരി രാജ-

വിദ്യ; പവി്ത്രമ-തുത്തമം പ്രതൃക്ഷ-മായിട്ടു ബോദ്ധ്യമായിടുന്ന പൂർണ്ണമാം

**ധർമ്മമിതു ശാ**ശ്ചതം; വൈഷമ്മ്യ<sup>™</sup>ഹിനവും. വ

അശ്രദ്ദധാനാഃ പുരുഷാ ധർമസ്യാസ്യ പരന്തപ അപ്രാപ്യ മാം നിവർതന്തേ മൃത്യുസംസാരവർത്മനി സ

കേൾക്ക ശത്രുഞ്ജയാ; ഞാൻ ചൊന്നൊരി ധർമ്മ-മാകെയവിശ്വസിച്ചിടുന്നു മാനുഷർ

പ്രാപിച്ചിടുന്നതിംല്ലന്നിലിന്നായവർ;

വിണ്ടുമെത്തുന്നു സംസാര ദുഃഖങ്ങളിക്ര. 03

മയാ തതമിദം സർവം ജഗദവ്യക്തമൂർതിനാ മത്സ്ഥാനി സർവഭൂതാനി ന ചാഹം തേഷവസ്ഥിതഃ ർ

അവ്യക്ത രൂപനായി ജഗത്താകയും വ്യാപിച്ചിടുന്നൊരിയെന്നിലാണീ സർവ്വ-ഭൂതങ്ങളാകയുൾക്കൊള്ളുന്നതല്ലാതെ ഞാനവക്കുള്ളിലല്ലെന്നു ധരിക്കുക. 04

ന ച മത്സ്ഥാനി ഭൂതാനി പശ്യ മേ യോഗമൈഗ്വരം ഭൂതഭ്യന്ന ച ഭൂതസ്ഥോ മമാത്മാ ഭൂതഭാവനഃ ഒ

എന്നങ്ങി്രിക്കിലു മീ്സർവ്വ ഭൂതങ്ങ-<mark>ഒൊന്നുമേ യോ</mark>ഗിയാമെന്നുള്ളിലില്ലടോ.

**ഈ ജീവജാലത്തിനു**ത്ഭവം ഞാനാണ-

<del>തെങ്കിലും പ്രത്യക്ഷ</del>നായതിലില്ല ഞാൻ. 05

യഥാകാശസ്ഥിതോ നിത്യം വായുഃ സർവത്രഗോ മഹാൻ തഥാ സർവാണി ഭൂതാനി മഞ്ഥാനീത്യൂപധാരയ ന്ന എപ്രകാരത്തിലീ വായുവാകാശത്തെ യുൾക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നി-തപ്രകാരത്തിലി-സർവ്വ ഭൂതത്തിലും വ്യാപിച്ചിടുന്നൊരി-യെന്നെയും കാണാതനുഭവിക്കാമെടോ. 06 സർവഭുതാനി കൗന്തേയ പ്രകൃതിം യാന്തി മാമികാം കൽപക്ഷയേ പുനസ്താനി കൽപാദൗ വിസൃജാമ്യഹം ഉ

കൽപ്പാവസാനമാകുന്നൊരി പ്രളയത്തി-ലൂടെയി സർവ്വ ഭൂതങ്ങളും ഞാനായി-ടുന്നതാം പ്രകൃതിയെ പ്രാപിച്ചിടും പിന്നെ-യുത്ഭവിച്ചിടുന്നടുത്ത കല്പത്തിലും. 07 പ്രകൃതിം സ്വാമവഷ്ടഭ്യ വിസ്വജാമി പുനഃ പുനഃ ഭൂതഗ്രാമമിമം കൃത്യനമവശം പ്രകൃതേർവശാത് വ

ഞാനായിടുന്നൊരീ പ്രകൃതിതൻ ശക്തിത-ന്നിച്ഛക്കതൊത്തവണ്ണം ജനിച്ചിടുന്നി-സർവ്വ ഭൂതങ്ങളും; പിന്നെ തിരോഭവി-ച്ചിട്ടങ്ങതെത്തുന്നതെന്നുള്ളിലർജുന. 08 ന ച മാം താനി കർമാണി നിബധ്നന്തി ധനഞ്ജയ ഉദാസീനവദാസിനമസക്തം തേഷു കർമസു ൻ

എന്നങ്ങിരിക്കിലും ബന്ധിതനല്ലയി-ക്കാണായ കർമ്മത്തിലൊന്നുമേ ഞാനെടോ. കർമ്മത്തിലൊന്നുമേയാസക്തികൂടാ-തുദാസിനനായി ഞാൻ മേവുന്നിതെപ്പൊഴും. 09 മയാധ്യക്ഷേണ പ്രകൃതി: സൂയതേ സചരാചരം ഹേതുനാനേന കൗന്തേയ ജഗദിപരിവർത്തേ ചം

ഹേ; കുന്തിപുത്രയെൻ മായതൻ ഭാഗമാ-യീടും ചരാചര പ്രകൃതിയാം വിശ്വത്തെ; പേർത്തു-പേർത്തിങ്ങനെ സൃഷ്ടിച്ചു സംഹരി-ച്ചീടുന്നതെന്നുടെ ശക്തികൊണ്ടാണെടോ. 10 അവജാനത്രി മാം മൂഢാ മാനുഷീം തനുമാശ്രിതം പരം ഭാവമജാനന്തോ മമ ഭൂതമഹേശരം ചച

മൂഢരാം മർത്യരി സർവ്വ ഭൂതങ്ങൾ-ക്കധിപനായിടുമെൻ പരമമാം സത്യത്തെ -യുൾക്കൊണ്ടിടാതെയി മർത്ത്യന്റെ രൂപം-ധരിച്ചൊരിയെന്നെയും പുച്ഛിപ്പതെപ്പൊഴും. 11 മോഘാശാ മോഘകർമാണോ മോഘജ്ഞാനാ വിചേതസം രാക്ഷസീമാസൂരിം ചൈവ പ്രകൃതിം മോഹിനീം ശ്രിതാം ചാവ ആയതാം മൂഢരോ നിഷ്ഫലജ്ഞാനിയായ് വ്യർത്ഥകർമ്മങ്ങളിൽ മോഹിതരായിട്ടു ചിത്തഭ്രമത്തിനാൽ രാക്ഷസചിത്തരായ് ഭൌതിക സൌഖ്യവും കാംക്ഷിച്ചിടുന്നതും. 12 മഹാത്മാനസ്തു മാം പാർഥ ദൈവീം പ്രകൃതിമാശ്രിതാഃ ഭജന്ത്യന്ന്യമനസോ ജ്ഞാത്വാ ഭൂതാദിമവ്യയം എന്ന

ദിവ്യമായീടുമീ പ്രകൃതിയെയാശ്രയി-ച്ചിടും മഹാത്മാക്കളാകുന്ന യോഗികൾ സർവ്വ ഭൂതങ്ങൾക്കു ഹേതുവായീടുന്ന-ദൃശ്യനാമെന്നെയറിഞ്ഞു സേവിച്ചിടും.

സതതം കീർതയന്തോ മാം യതന്തശ്ച ഭൃഢവ്രതാഃ നമസ്യന്തശ്ച മാം ഭക്ത്യാ നിത്യയുക്താ ഉപാസതേ ഫർ

ദൃഢവൃത്തോടെയിന്നെജ്ഞങ്ങളാചരി-ച്ചെപ്പോഴും ഭക്തിയോടെന്നെയും കീർത്തിച്ചു-പാസിച്ചിടും മഹാത്മാക്കളായിടുന്ന യോഗി സാഷ്ടാംഗം നമിക്കുന്നിതെന്നെയും. 14

ജ്ഞാനയജ്ഞേന ചാപ്യന്യേ യജന്തോ മാമുപാസതേ ഏകത്വേന പൃഥക്തേവന ബഹുധാ വിശ്വതോമുഖം ചര

ഏകരൂപത്തിലും; ദ്വന്ദ്വഭാവത്തിലും, വിശ്വമായിടുന്ന രൂപമായിട്ടുമി-ന്നാരാധിച്ചിടുന്നു: ജ്ഞാനത്തെ കൈവരി-ച്ചെഞ്ജങ്ങൾ ചെയ്യുന്ന യോഗികളെന്നെയും. 15 *അഹം ക്രതുരഹം യജ്ഞഃ സ്വധാഹമമൗഷധം* മന്ത്രോഹമഹമേവാജ്യമഹമഗ്നിരഹം ഹുതം ചന്ത

ക്രിയയായിടുന്നുഞാ-നെജ്ഞവും; കർമ്മവും; സ്വധയായിടുന്നുഞാ-നൌഷധം ഞാനുമെ! മന്ത്രമാകുന്നുഞാൻ; നെയ്യായിടുന്നുഞാ-നഗ്നിയും, ഹോമദ്രവ്യങ്ങളും ഞാനെടൊ. 16

്*പിതാഹമസ്യ ജഗതോ മാതാ ധാതാ പിതാമഹഃ വേദ്യം പവിത്രം ഓംകാര ഋക് സാമ യജുരേവ ച ചയ* ഞാനായിടുന്നീ ജഗത്തിൻ പിതാവതും; മാതാവ്; രക്ഷകൻ; പിന്നെ പിതാമഹൻ.

'ഓം'കാരമാണുഞാൻ: വേദ്യം; പവിത്രവും:

ഋക്ക്; സാമ-യജുർവേദമാകയും ഞാനെടോ. 17 ഗതിർഭർതാ പ്രഭുഃ സാക്ഷി നിവാസഃ ശുരണം സൂഹൃത്

പ്രഭവഃ പ്രലയഃ സ്ഥാനം നിയാനം ബീജമവ്യയം ച്വ ഗതിയും; പ്രഭുവും; ഭരിക്കുന്നവൻ; സാക്ഷി: പിന്നെ വാസസ്ഥല-മാശ്രയം; മിത്രവും: ഉൽപ്പത്തി; പ്രളയമീസ്ഥാനം; നിയാനവും: മൂലമാകുന്നൊരി ബീജവും ഞാനെടൊ. 18 തപാമൃഹമഹം വർഷം നിഗൃഹ്ണാമ്യുത്സുജാമി ച അമൃതം ചൈവ മൃത്യുത്വ സദസച്ചാഹമർജുന ഫൻ ഞാൻ തപിച്ചീടുന്നു; വർഷിച്ചിടുന്നുഞാ-നായതില്ലാതെയാക്കുന്നതും ഞാനെടോ. മൃത്യുവാകുന്നുഞാനമൃതവും ഞാനുമേ: ജഡവുമാതമാവതും ഞാൻതന്നെയാണെടോ. 19 ത്രൈവിദ്യാ മാം സോമപാ: പുതപാപാ യമ്മൈതിഷ്യാ സൂർഗതിം പ്രാർഥയത്തേ

യല്ക്കെരിഷ്ടാ മാം സോമപാം പുയപാപാ യല്ക്കൈരിഷ്ടാ സ്വർഗതിം പ്രാർഥയന്തേ തേ പുണ്യമാസാദ്യ സുരേന്ദ്രലോക-മശ്നതി ദിവ്യാന്ദിവി ദേവഭോഗാൻ വം

മൂന്നുവേദങ്ങളുമാലപിച്ചീ പാപ-മുക്തനായ്; സ്വർഗ്ഗസൗഖ്യത്തെയർത്ഥിച്ചുകൊ-ണ്ടെജ്ഞങ്ങൾ ചെയ്തതിൻ ശിഷ്ടമായീടുന്ന: സോമരസം കുടിച്ചിട്ടിന്നു പൂജിച്ചി-ടുന്നവർ പൂജിപ്പതെന്നെയുമായവ-രെത്തുന്നതുണ്ടടൊ; ദേവലോകത്തിലും. 20 തേ തം ഭുക്താ സ്വർഗലോകം വിശാലം

ക്ഷീണേ പുണ്യേ മർതൃലോകം വിശന്തി ഏവം ത്രയിധർമമനൂപ്രപന്നാ ഗതാഗതം കാമകാമാ ലഭന്തേ റച്ച

വേദധർമ്മങ്ങളെ ഭോഗേച്ഛയോടുപാ-സിപ്പവർക്കണെടോ ജനന-മരണങ്ങളും. ആയവർ സ്വർഗസൗഖ്യം ഭുജിച്ചിട്ടുതൻ പുണ്യങ്ങളറ്റുവീഴുന്നെടൊ ഭൂമിയിൽ. 2

പുണ്യുങ്ങളുടുവേടുണ്ടോ ഭൂമ്പയിൽ. 21 അന്ന്യാശ്ചിന്തയന്തോ മാം യേ ജനാ പര്യുപാസതേ തേഷാം നിത്യാഭിയുക്താനാം യോഗക്ഷേമം വഹാമൃഹം വവ എന്നെയല്ലതെയിന്നൊന്നിലും ചിന്തയി-ല്ലാതെയെല്ലായ്പ്പോഴുമെന്നെ ഭജിക്കുന്ന നിത്യാഭിയുക്തരാം യോഗിതൻ ക്ഷേമത്തെ-യുൾക്കൊണ്ടിടുന്നതും ഞാൻതന്നെയാണെടോ. 22

യേപുന്യദേവതാഭക്താ യജന്തേ ശ്രദ്ധയാന്ഥിതാ: തേപി മാമേവ കൗന്തേയ യജന്ത്യവിധിപൂർവകം വന

അന്യരായിട്ടുള്ള ദേവകൾക്കായിട്ടു്-ഭക്തിവിശ്വാസത്തൊടർച്ചിച്ചിടുന്നതാം മാനുഷർ പൂജിച്ചിടുന്നതിയെന്നെയാ-

ണെങ്കിലും; വിധിപോലെയല്ലവർത്തിപ്പതും. 23

*അഹം ഹി സർവയജ്ഞാനാം ഭോക്താ ച പ്രഭുരേവ ച* ന *തു മാമഭിജാനന്തി തത്തോനാതശ്ച്യവന്തി തേ റൂർ* സർവ്വയജ്ഞത്തിനും ഭോക്താവുമിന്നതിൻ നാഥനായ് മേവിനിൽക്കുന്നതും ഞാനെടോ. എന്നിട്ടുമെന്നെയും വേണ്ടപോലുൾക്കൊണ്ടി-ടാത്തവ്ർക്കെപ്പൊഴും വീഴ്ചയുണ്ടായിടും. യാന്തി ദേവവ്രതാ ദേവാൻപിതൃന്യാന്തി പിതൃവ്രതാ: ഭൂതാനി യാന്തി ഭൂതേജ്യാ യാന്തി് മദ്യാജിനോപ്ി് മാം വ ദേവവൃതന്മാരിതെത്തുന്നു ദേവനിൽ; ഭൂതമായ്ത്തിരുന്നതിന്റെയുപാസകർ. പ്ിതൃലോകമെത്തുന്നതിന്നെ സേവിപ്പവ-രെന്നിലേക്കെത്തുന്നിതെന്നെ ഭജിപ്പവർ. പത്രം പുഷ്പം ഫലം തോയം യോ മേ ഭക്ത്യാ പ്രയച്ഛതി തടഹം ഭക്ത്യുപഹൃതമശ്നാമി പ്രയതാത്മനും വ.ത് ശുദ്ധമാം ഭക്തിയോടെന്നെ ഭജിച്ചുകൊ-ണ്ടർപ്പിച്ചിടും നല്ല പൂക്കൾ; പഴങ്ങളോ; പത്രമോ; വെള്ളമോയെന്തുമായ്ക്കൊള്ളട്ട-തൊക്കെയും സ്വീകരിച്ചീടുന്നതുണ്ടുഞാൻ. യത്കരോഷി യദശ്നാസി യജ്ജുഹോഷി ദദാസി യത് യത്തപസ്യസി കൗന്തേയ തത്കുരുഷ്വ മദർപണം വ. ച നിന്റെയീകർമ്മവും, നിന്റെയാഹാരവും; നിന്റെദാനങ്ങളും, ഹോമദ്രവ്യങ്ങളും: നീയനുഷ്ഠിക്കും തപസ്സുകളാകയു-മെന്നിലേക്കർപ്പിച്ചുകൊള്ളെന്റെയർജുന. ശുഭാശുഭഫലൈരേവം മോക്ഷ്യസേ കർമബന്ധനെ: സന്ന്യാസയോഗയുക്താതമാ വിമുക്േതാ മാമുപൈഷ്യസി വവ ഇപ്രകാരം കർമ്മബന്ധത്തിനാലുദി-

ച്ചീടും ശുഭാശുഭകർമ്മഫലം വെടി-ഞ്ഞിട്ടു നീ സന്യാസയോഗിയായീടുകിൽ പ്രാപിച്ചിടുന്നുണ്ടതെന്നെയുമർജുന.

സമോഹം സർവഭൂതേഷു ന മേ ദേഷ്യോസ്തി ന പ്രിയ: യേ ഭജന്തി തു മാം ഭക്ത്യാ മയി തേ തേഷു ചാപ്യഹം വൻ

സമനായിടുന്നുഞാൻ സർവ്വഭൂതങ്ങൾക്കു; മില്ലെനിക്കുപ്രിയ-പ്രിയവുമില്ലാരിലും. എങ്കിലിന്നെന്നെയും ഭക്തിയോടെ ഭജി-ച്ചീടുന്നവർക്കുള്ളിലുണ്ടവരെന്നിലും.

അപി ചേത്സുദുരാചാരോ ഭജതേ മാമനനൃഭാക് സാധുരേവ സ മന്തവ്യ: സമ്യഗ്വ്യവസിതോ ഹി സം സം

ദുഷ്കർമ്മമാചരിച്ചുള്ളവനെങ്കിലും ഭക്തിയോടിന്നു മറ്റൊന്നിലും കാംക്ഷയി-ല്പാതെയിയെന്നിലും വിശ്വാസമർപ്പി-ച്ചിടുന്നവൻ 'സാധു'വാണെന്നു ധരിക്കുക.

30

ക്ഷിപ്രം ഭവതി ധർമാത്മാ ശശാച്ഛാന്തിം നിഗച്ഛതി കൗന്തേയ പ്രതിജാനീഹി ന മേ ഭക്തഃ പ്രണശ്യതി സ്ഥ

ആയതാം ധർമ്മാത്മനെത്രയും ശീഘ്രമായ് ശാശ്വതശാന്തിയെ പ്രാപിച്ചിടുന്നിതും. ഹേ; കുന്തിപുത്രയുത്ഘോഷിക്കുകിന്നുനീ നാശം ഭവിക്കുന്നതില്ലെന്റെ ഭക്തന്. 31

മാം ഹി പാർഥ വൃപാശ്രിതൃ യേപി സ്യു: പാപയോനയ: സ്ത്രിയോ വൈശ്യാസ്തഥാ ശൃഭാസ്തേപി യാന്തി പരാം ഗതിം സവ

അല്ലയോ പാർത്ഥയിന്നെന്നെയുമാശ്രയി-ച്ചീടുന്ന സ്ത്രീ; ശൂദ്ര-വൈശ്യരും പിന്നെയി നീചമായിട്ടുള്ള യോനിജരാകയും പ്രാപിച്ചിടുന്നെടൊ; പരമമാം ഗതിയതും. 32 കിം പുനർബ്രഹ്മണാഃ പുണ്യാ ഭക്താ രാജർഷയസ്തഥാ അനിത്യമസുഖം ലോകമിമം പ്രാപ്യ ഭജസ്വ മാം സസ

പിന്നെയീ ബ്രാഹ്മണർ; ഭക്ത-രാജർഷിമാർ-തൻഗതി ചോല്ലേണ്ടതായുള്ളതില്ലമേ. ആയതുകൊണ്ടിയനിത്യമാം ദുഃഖാർണ്ണ-വത്തിലെ മർത്ത്യർ ഭജിച്ചീടുകെന്നെയും. 3:

മന്മനാ ഭവ മദ്ഭക്തോ മദ്യാജി മാം നമസ്കുരു മാമേവൈഷ്യസി യുകൈത്വവമാത്മാനം മത്പരായണഃ സർ

എൻഭക്തനായി നീയെന്നിൽ മനസ്സുവ-ച്ചെന്നെയാരാധിച്ചിതെന്നെ നമിക്കുക. ഇപ്രകാരം പൂർണ്ണമായിട്ടു നിന്നെയി-ന്നെന്നിലേക്കാക്കുകിൽ പ്രാപിപ്പിതെന്നെയും. 34

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ രാജവിദ്യാരാജഗുഹൃയോഗോ നാമ നവമോദ്ധ്യായ: സമാപ്ത:

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ 'രാജവിദ്യാരജഗുഹൃയോഗം' എന്ന ഒൻപതാം അദ്ധ്യായം സമാപ്തം.

x x x

### അദ്ധ്യായം - പത്ത്

## വിഭൂതിയോഗം

ശ്രീഭഗവാനുവാച

**ഭൂയ ഏവ** മഹാബാഹോ ശൃണു മേ പരമം വചഃ യത്തേഹം പ്രിയമാണായ വക്ഷ്യാമി ഹിതകാമ്യയാ ച

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു;

കേൾക്കവീണ്ടും മഹാബാഹു ഞാൻ നിൻ ഹിതം കാംക്ഷിച്ചു ചോല്ലുമുത്കൃഷ്ഠമാം വാക്കുക-ളെത്രയും പരമമാകുന്നൊരി ജ്ഞാനങ്ങ-

ളാകെ ഗ്രഹിക്കെന്റെ പാർത്ഥനാമർജ്ജുന! 01 ന മേ വിദു: സുരഗണാ: പ്രഭവം ന മഹർഷയ:

*അഹമാദിർഹി് ദേവാനാം മഹർഷിണാം ച സർവശ: വ* അറിയുന്നതില്ലെൻ വിഭൂതിയുൽപത്തികൾ

ദേവകൾക്കും; പിന്നെ ഋഷികൾക്കുമൊന്നുമെ! അറിവില്ലുവർക്കുഞാനായവർക്കാകയു-

മാദിയായിടുന്നതെന്നുള്ള സത്യവും.

യോ മാമജമനാദിം ച വേത്തി ലോകമഹേശ്വരം അസമ്മുഢ: സ മർത്യേഷു സർവപാപെ: പ്രമുച്യതേ സ

**ആര്യധ്യായത്തെ** ,തജധ്ധധാദ്വ,താം

ലോകമ**ഹേശ്വര**നെന്നറിഞ്ഞീടുന്നി-

തായതാം മാനുഷർ വ്യാമോഹമുക്തരായ്

സർവ്വ പാപങ്ങളറ്റിടുന്നറിയുക. 03

ബു**ദ്ധിർജ്ഞ**ാനമസമ്മോഹ: ക്ഷമാ സത്യം ദമ: ശമ: സൂ**ഖം ദു:**ഖം ഭംവംഭാംവം ഭയം ചാഭയമേവ ച ർ

ബുദ്ധി; ജ്ഞാനം പിന്നെ സംശയം; ക്ഷമയുമീ-സത്യവും **പിനെ** നിന്നിന്ദ്രിയ; ചിത്തങ്ങൾ;

തന്റെ സംയമനവും; സുഖ-ദുഃഖമാകയും;

ജനന്മരണങ്ങൾ; ഭയം പിന്നെ നിർഭയം: 04

അഹിംസാ സമതാ തുഷ്ടി**സ്തപോ ഭാമം** യശോയശ: ഭവന്തി ഭാവാ ഭൂതാനാം മത്ത ഏവ പുഥഗിധാ: *ഉ* 

ഹിംസയില്ലായ്മയു-മൊന്നെ ബോധവും;

തൃപ്തിയും; ഭാന-മ്പകിർത്തിയും കീർത്തിയും പിന്നെത്തപസ്സുമെന്നുള്ളതായിടുന്ന

ജീവിതൻ ഭാവഭേദങ്ങളെ സൃഷ്ടിയും. 05

മഹർഷയഃ സപ്ത<sup>്</sup>പൂർവേ് ചത്വാരോ മനവസ്തഥാ മദ്ഭാവാ മാനസാ ജാതാ യേഷാം ലോക ഇമാഃ പ്രജാഃ ന് സപ്തർഷികൾ, പിന്നവർക്കുമുൻപുള്ളതാം നാലുമഹർഷിമാർ, പിന്നെ മനുക്കളും: എന്റെതായീടും മനസ്സിൽനിന്നുണ്ടായ-താണവർ മർത്ത്യന്റെ പൂർവ്വപിതാമഹർ.

എന്റെയി യോഗ വിഭൂതിതൻ ശക്തിയെ വേണ്ടപോലുൾക്കൊണ്ടിടുന്നതാം മാനുഷർ സംശുദ്ധമാകുന്ന ഭക്തിയുത സേവയിൽ വ്യാപരിച്ചീടുന്നസംശയമർജ്ജുന! 07.

അഹം സർവസ്യ പ്രഭവോ മത്ത: സർവം പ്രവർത്തേ ഇതി മത്വാ ഭജന്തേ മാം ബുധാ ഭാവസമന്ഥിതാ: വ

സർവ്വ ജഗത്തിന്നുമുൽപ്പത്തി ഞാനെന്നു-മെന്നിൽനിന്നുണ്ടായിടുന്നതി സർവ്വമെ-ന്നുള്ളതറിഞ്ഞിടും ബുദ്ധിമത്തായുള്ള മാനുഷർ ശ്രദ്ധയോടെന്നെ ഭജിച്ചിടും. 08

മച്ചിത്താ മദ്ഗതപ്രാണാ ബോധയന്തഃ പരസ്പരം കഥയന്തശ്ച മാം നിത്യം തുഷ്യന്തി ച രമന്തി ച ൻ നിൻ മനസ്സെന്നിലേക്കാക്കി നിൻ പ്രാണനി-ന്നെന്നിൽ സമർപ്പിച്ചിതെന്റെ സത്യത്തിലുദ്-ബോധനായന്ന്യോന്ന്യമെന്റെ സങ്കീർത്തന-മാലപിച്ചാനന്ദ സംതൃപ്തി നേടുക. 09.

്തേഷാം സതത്യാക്താനാം ഭജതാം പ്രീതിപൂർവകം ദദാമി ബുദ്ധിയോഗം തം യേന മാമുപയാന്തി തേ ഛം സർവ്വത്രമാത്ര സംപ്രീതിയോടെന്നെ-ഭജിച്ചു പൂജിക്കുന്ന മർത്ത്യന്നു നൽകുന്ന-തുണ്ടുഞാനെന്നിലേക്കെത്തുവാനുള്ളതാം മാർഗ്ഗമായീടുന്ന ബുദ്ധിയോഗത്തിനെ. 10

തേഷാമേവാനുകമ്പാർഥമഹമജ്ഞാനജം തമഃ

നാശയാമ്യാത്മഭാവസ്ഥോ ജ്ഞാനദീപേന ഭാസ്വതാ ൧൧ ആയുള്ള മർതൃരിലനുകമ്പയോടിന്നവര്-ക്കുള്ളിലുള്ളാത്മഭാവത്തിലുള്ളെന്റെയീ പ്രോജ്വലിക്കുന്നതാം ജ്ഞാനദീപത്തിനാ-ലജ്ഞാനമാകും തമസ്സിനെ വെന്നിടും. 11.

അർജുന ഉവാച

പരം ബ്രഹ്മ പരം ധാമ പവിത്രം പരമം ഭവാൻ പുരുഷം ശാശ്വതം ദിവ്യമാദിദേവമജം വിഭും ൧റ ആഹുസ്ത്വാമൃഷയഃ സർവേ ദേവർഷിർനാരദസ്തഥാ അസിതോ ദേവലോ വ്യാസഃ സ്വയം ചൈവ ബ്രവീഷി മേ ൧൩

#### അർജുനൻ പറഞ്ഞു:

പരമ പവിത്രമി പരമമാം ധാമം; പരബ്രഹ്മമാകുന്നതും ഭവാനല്ലയോ? പൂരുഷ-നാദിദേവൻ; ഭവാനജനനും; സർവ്വോത്തമൻതന്നെയങ്ങന്നു ചൊല്ലുന്നി- 12. ദേവർഷി നാരദൻ; ദേവലൻ പിന്നെയി വ്യാസനസിതൻ തുടർന്നുള്ളതാം ഋഷികളുദ്-ഘോഷിച്ച വാക്യങ്ങളാകയും കേൾക്കുമാ-റാകുന്നതുണ്ടുനിൻ വാക്കിലും കേശവാ. 13.

സർവമേതദൃതം മന്വേ യന്മാം വദസി കേശവ ന ഹി തേ ഭഗവമ്പ്യക്തിം വിദുർദേവാ ന ഭാനവാഃ ചർ

അല്ലയോ കേശവാ നീ ചൊന്നതാകയും സത്യമെന്നുൾക്കൊണ്ടിടുന്നതുണ്ടിന്നു ഞാൻ. ആയതാം സത്യത്തെയുൾക്കൊണ്ടിടുന്നതി-ല്ലീദേവ; ദാനവരൊന്നുമേ മാധവാ. 14.

സ്വയമേവാത്മനാത്മാനം വേത്ഥ ത്വം പുരുഷോത്തമ ഭൂതഭാവേന ഭൂതേശ ദേവദേവ ജഗത്പതേ ൧®

സർവ്വ ഭൂതങ്ങൾക്കുമുൽപ്പത്തി പിന്നെയീ-ദേവർക്കു ദേവനായീടും ജഗൽപതെ! അങ്ങുതന്നന്തരാത്മാവിനാലങ്ങയെ-യറിയുന്നതങ്ങയ്ക്കു കേവലം കേശവാ.

വക്തുമർഹസ്യശേഷേണ ദിവ്യാ ഹ്യാത്മവിഭൂതയഃ യാഭിർവിഭൂതിഭിർലോകാനിമാംസ്ത്വം വ്യാപ്യ തിഷ്ഠസി ചന്ത

ഭൂലോകമാകയും വ്യാപിച്ചിടുന്നൊരീ ഭഗവാന്റനേകമായിടും വിഭൂതികൾ: ആയതാം ദിവ്യമാമാത്മവിഭൂതിക-.ളാകയും ചൊല്ലിത്തരേണമേ മാധവാ.

കഥം വിദ്യാമഹം യോഗിംസ്ത്വാം സഭാ പരിചിന്തയൻ കേഷു കേഷു ച ഭാവേഷു ചിന്ത്യോസി ഭഗവന്മയാ ൧७

അല്ലയോ യോഗേശയെപ്രകാരത്തിലാ-ണെപ്പോഴുമങ്ങയെ ഞാനറിഞ്ഞിടുക? ഹേ; പുരുഷോത്തമാ-യേതുഭാവത്തിലി-ന്നേതുരൂപത്തിലാണോർക്കേണ്ടതങ്ങയെ? 17.

വിസ്തരേണാത്മനോ യോഗം വിഭൂതിം ച ജനാർദന ഭൂയഃ കഥയ തൃപ്തിർഹി ശൃണ്വതോ നാസ്തി മേമൃതം ചവ

> അങ്ങുതൻ യോഗ-വിഭൂതികളാകയും വിസ്തരിച്ചെന്നോടു ചൊല്ലൂ ജനാർദ്ദന.

> > 69

ഭഗവാന്റെയമ്യതമായിടുന്ന വചനങ്ങ-ഒളത്രകേട്ടാലുമേ തൃപ്തിയുണ്ടായിടാ! 18. *ശ്രീഭഗവാനുവച* 

ഹന്ത തേ കഥയിഷ്യാമി ദിവ്യാ ഹ്യാ**ത്മവിഭൂതയഃ** പ്രാധാന്യതഃ കുരുശ്രേഷ്ഠ നാസ്ത്യന്തോ വി**സ്തരസ്യ മേ ചൻ** 

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ; കുരുശ്രേഷ്ഠനാമർജുനാ ദിവ്യങ്ങ-ളാകുമെന്നാത്മവിഭൂതിയിൽ മുഖ്യമാ-യീടുന്നതൊക്കെ ഞാന് ചൊല്ലിത്തരാമതോ-വിസ്തരിച്ചാലിന്നനന്തമാകുന്നതും. 19.

അഹമാത്മാ ഗുഡാകേശ സർവഭൂതാശയസ്ഥിത: അഹമാദിശ്ച മധ്യം ച ഭൂതാനാമന്ത **ഏവ** ച വം

അജ്ഞാനമായിടും നിദ്രാതമസ്സിനെ നിഗ്രഹിച്ചിടുന്നൊരജ്ജുനാ; സർവ്വഭൂ-തത്തിന്റെയുള്ളിലുള്ളാത്മാവതും പിന്നെ-യായതിന്റാദിമദ്ധ്യാന്തവും ഞാനെടോ! 20.

ആദിത്വാനാമ്ഹം വിഷ്ണുർജ്വോതിഷാം രവിരംശുമാൻ മരിചിർമരുതാമസ്മി നക്ഷത്രാണാമഹം ശശി വൂ

ആഭിതൃരിൽ മുഖ്യനാകുന്ന വിഷ്ണു ഞാൻ; ജോതിർഗണത്തിലെ സൂര്യജ്യോതിസ്സു ഞാൻ. മരുത്തുക്കളിൽ ഞാൻ മരീചിയായീടുന്നു; നക്ഷത്രജാലങ്ങളിൽ ചന്ദ്രനാണുഞാൻ. 21.

` വേദാനാം സാമവേദോസ്മി ദേവാനാമസ്മി വാസവഃ ഇന്ദ്രിയാണാം മനശ്ചാസ്മി ഭൂതാനാമസ്മി ചേതനാ വവ

വേദങ്ങളിൽ നല്ല സാമമാകുന്നു ഞാൻ: ദേവരിൽ രാജനാം ഇന്ദ്രനും ഞാനെടോ. മനസ്സായിടുന്നു ഞാനിനിന്ദ്രിയം തങ്ങളിൽ; ഭൂതങ്ങളിൽ നല്ല ചൈതന്ന്യമാണെടോ. 2

രുഭ്രാണാം ശങ്കരശ്ചാസ്മി വിത്തേശോ യക്ഷരക്ഷസാം വസുനാം പാവകശ്ചാസ്മി മേരു: ശിഖരിണാമഹം വ.സ.

പതിനൊന്നു രുദ്രരിൽ ശങ്കരൻ തന്നെഞാ-നെക്ഷ-രക്ഷോവർഗ്ഗ രാജൻ കുംബരനും. അഷ്ടവസുക്കളിലഗ്നിയാകുന്നു ഞാ-നായിടുന്നൂ മഹാമേരു ശൈലങ്ങളിൽ. 23.

പുരോധസാം ച മുഖ്യം മാം വിദ്ധി പാർഥ **ബൃഹസ്പതിം** സേനാനിനാമഹം സ്കന്ദ**: സരസാമസ്മി സാഗര: വ**ർ

> അറികനീ ഞാനായി<mark>ടുന്നു പുരോഹിത-</mark> ശ്രേഷ്ഠരിൽ മുഖ്യനായിടും ബൃഹസ്പതി.

സേനാനി വീരരിൽ കാർത്തികേയന്നും; സ-രസ്സിലീ സാഗരം തന്നെയും ഞാനെടോ 24

് മഹർഷിണാം ഭൃഗുരഹം ഗിരാമസ്മ്യേകമക്ഷരം യജ്ഞാനാം ജപയജ്ഞോസ്മി സ്ഥാവരാണാം ഹിമാലയഃ വ

മഹർഷി മുഖ്യൻ ഭൃഗുവാകുന്നതുണ്ടു ഞാ-നായിടും 'ഓം'കാരമാകുമേകാക്ഷരം! യജ്ഞത്തിലുത്തമം ജപയജ്ഞമാണുഞാൻ; പർവൃതസാനുവിൽ ഹൈമവാൻ ഞാനെടോ

വൃക്ഷത്തിലെത്രയും നല്ലൊരരയാലതും-ദേവർഷി നാരദൻതന്നെയും ഞാനെടോ. ഗന്ധർവ്വരിൽ ചിത്രരഥനായിടുന്നു ഞാൻ; സിദ്ധരിൽ സിദ്ധനാം കപിലനും ഞാനെടൊ.

ഉച്ചെ:ശ്രവസമശ്വാനാം വിദ്ധി മാമമൃതോദ്ഭവം ഐരാവതം ഗജേന്ദ്രാണാം നരാണാം ച നരാധിപം വഴ

അശ്വങ്ങളിൽ; നല്ലൊരമൃതത്തിനൊപ്പമു-ണ്ടായതാം 'ഉചൈശ്രവസ്സും' ഗജേന്ദ്രരിൽ ഐരാവതം പിന്നെ മാനുഷർ തന്നുടെ-രാജനായ് മേവിനിൽക്കുന്നതും ഞാനെടൊ.

ആയുധാനാമഹം വജ്രം ധേനുനാമസ്മി കാമധുക് പ്രജനശ്ചാസ്മി കന്ദർപ: സർപാണാമസ്മി വാസുകി: വവ്യ

ആയുധത്തിൽ നല്ല വജ്രായുധം പിന്നെ ധേനുക്കളിൽ കാമധേനുവാകുന്നു ഞാൻ. പ്രജതന്റെയുല്പത്തി ഹേതുവാം കന്ദർപ്പ-നാകുന്നു ഞാൻ സർപ്പ രാജനാം വാസുകി.

് അനന്തശ്ചാസ്മി`നാഗാനാം വരുണോ യാദസാമഹം പിതൃണാമര്യമാ ചാസ്മി യമ: സംയമതാമഹം വൻ

നാഗങ്ങളിൽ നല്ലനന്തനാകുന്നു ഞാൻ ജലദേവമുഖ്യനാം വരുണനും ഞാനെടൊ. പിതൃക്കളിലാര്യമാവാകുന്നതുണ്ടുഞാൻ ശിക്ഷകന്മാരിലെ മൃത്യുവും ഞാനെടൊ.

പ്രഹൂദരയാസ്മി ദൈത്യാനാം കാലഃ കലയതാമഹം മൃഗാണാം ച മൃഗേന്ദ്രോഹം വൈനതേയശ്ച പക്ഷിണാം നം

ഭക്തരിലുത്തമൻ പ്രഹ്ലാദനാണുഞാൻ: കീഴ്പ്പെടുത്തുന്നതിൽ കാലവും ഞാനെടോ. മൃഗരാജനായിടും സിംഹമാകുന്നു ഞാൻ; പക്ഷിവർഗ്ഗത്തിന്റെയിന്ദ്രനാം ഗരുഡനും. 30. പവന: പവതാമസ്മി രാമ: ശസ്ത്രഭ്യതാമഹം ഝഷാണാം മകരശ്ചാസ്മി സ്രോതസാമസ്മി ജാഹ്നവി സ്ഥ

വൃത്തിയായ് ശുദ്ധീകരിക്കുന്ന കാറ്റുഞാ-നായുധധാരിയിൽ മുമ്പനാം രാമനും. മത്സ്യത്തിൽ വമ്പനാം സ്രാവായിടുന്നു ഞാൻ; നദികളിൽ ഗംഗയാകുന്നതും ഞാനെടൊ. 31. സർഗാണാമാദിരന്തശ്ച മധ്യം ചൈവാഹമർജുന

സർഗാണാമാദിരന്തശ്ച മധ്യം ചൈവാഹമർജുന അധ്യാത്മവിദ്യാ വിദ്യാനാം വാദ: പ്രവദതാമഹം സവ

സൃഷ്ടികൾ തന്നാദിമദ്ധ്യാന്തമാണുഞാൻ; വിദ്യയിൽ നല്ലതാ'മദ്ധ്യാത്മ' വിദ്യയും. ആകുന്നതുണ്ടുഞാൻ വാദികൾ തന്നുടെ വാദമായീടുന്നതുണ്ടു ഹേ-യർജ്ജുന. 32

അക്ഷരാണാമകാരോസ്മി ദിമ്പ: സാമാസികസ്യ ച അഹമേവാക്ഷയ: കാലോ ധാതാഹം വിശ്വതോമുഖ: ന.സ.

അക്ഷരത്തിന്റാ'ദ്യകാ'രമാകുന്നു ഞാ-നായിടുന്നൂ ദ്വന്ദ്വമാകും സമാസവും. അനന്തമാകുന്നൊരി കാലവും ഞാൻതന്നെ-യാണുഞാൻ 'ബ്രഹ്മാവു' സൃഷ്ടികർത്താക്കളിൽ. 3

മൃത്യു: സർവഹരശ്ചാഹമൂദ്ഭവശ്ച ഭവിഷ്യതാം കീർതി: ശ്രീർവാക്ച നാരീണാം സ്മൃതിർമേധാ ധൃതി: ക്ഷമാ ൩ർ

സർവ്വ സംഹാരനാം മ്യത്യുവും പിന്നെയു-ണ്ടാകുന്നതിന്റെ'യുല്പത്തി'യാകുന്നു ഞാൻ. നാരിതൻ കീർത്തി-ഐശ്വര്യവും; ഭാഷണം; ബുദ്ധി; ധൈര്യം; ക്ഷമ-യോർമ്മയും ഞാനെടോ

ബുദ്ധി; ധൈര്യം; ക്ഷമ-യോർമ്മയും ഞാനെടോ 34. *ബൃഹത്സാമ തഥ<sub>്</sub> സാംനാം ഗായത്രീ ഛന്ദസാമഹം* 

മാസാനാം മാർഗശീർഷംഹമ്യതുനാം കുസുമാകരഃ ന. സാമവേദത്തിൽ 'ബ്യഹത്സാമ'വും പിന്നെ ഛന്ദസ്സിൽ നല്ല 'ഗായത്രി'യാകുന്നു ഞാൻ. മാസങ്ങളിൽ ആദ്യമാസമാകുന്നു ഞാ-നാകുന്നതുണ്ടി വസന്തം ഋതുക്കളിൽ. 35.

ദ്യൂതം ഛലയതാമസ്മി തേജസ്തേജസ്വിനാമഹം ജയോസ്മി വ്യവസായോസ്മി സത്ത്വം സത്ത്വവതാമഹം സ.ന്ന

വഞ്ചകൻതന്റെ ചൂതാട്ടമാകുന്നു ഞാൻ; തേജസ്വി തന്റെ തേജസ്സതും ഞാനെടൊ. വിജയികൾ തന്റെയീയുദ്യമം ഞാനാണു-സത്ത്വവാന്മാരുടെ സത്ത്വവും ഞാനെടൊ.

വൃഷ്ണീനാം വാസുദേവോസ്മി പാണ്ഡവാനാം ധനഞ്ജയഃ മുനീനാമപൃഹം വ്യാസഃ കവീനാമുശനാ കവി: ന.७ വൃഷ്ണികളിൽ വാസുദേവനാകുന്നു ഞാൻ: പാണ്ഡവന്മാരിൽ ധനഞ്ജയൻ ഞാനെടൊ. മുനികളിൽ പണ്ഡിതൻ വ്യാസനാകുന്നു ഞാൻ; ചിന്തകന്മാരിലെ ശുക്രനും ഞാനെടൊ. 37.

ഭണ്ഡോ ഭമയതാമസ്മി നീതിരസ്മി ജിഗീഷതാം മൌനം ചൈവാസ്മി ഗുഹ്യാനാം ജ്ഞാനം ജ്ഞാനവതാമഹം നവ്യ ദമനകർത്താക്കൾതൻ ദണ്ഡനം ഞാനാണു-വിജയേച്ഛുവിന്റെയീ നീതിയും ഞാനെടൊ. ഗുഹ്യമായിടുന്നതിൽ മൌനമാണുഞാൻ; ജ്ഞാനികൾ തന്റെയി ജ്ഞാനവും ഞാനെടൊ. 38.

**യച്ചാ**പി`സർവഭൂതാനാം ബീജം തദഹമർജുന ന **തദസ്തി** വിനാ യത്സ്വാന്മയാ ഭൂതം ചരാചരം സൻ കേൾക്ക**നിയർജു**നാ; സർവ്വഭൂതങ്ങൾക്കു-മാദിയാ**കുന്നൊ**രി ബീജമാകുന്നു ഞാന്. എന്നോടു**കൂടാ**തെയുണ്ടായിടുന്നതി-ല്ലിന്നീ ചരാചരഭൂതങ്ങളൊന്നുമെ. 39.

നാന്തോസ്തി മമ ദിവ്യാനാം വിഭുതീനാം പരന്തപ ഏഷ തൃദ്ദേശതഃ പ്രോക്തോ വിഭുതേർവിസ്തരോ മയാ ർം ശത്രുസംഹാരിയാമർജുനായെന്റെയീ-ദിവ്യമായീടും വിഭൂതിയനന്തവും. ഞാനിപ്പോൾ ചൊന്ന വിഭൂതികളായതിൻ സംക്ഷിപ്തമാത്രമാണെന്നറിഞ്ഞീടുക. 40.

*യദ്യദിഭൂതിമത്സത്താം ശ്രീമദൂർജിതമേവ വാ* തത്തദേവാവഗച്ഛ ത്വം മമ തേജോംശസംഭവം ർച ഏതേതുസൃഷ്ടിയിൽ ദർശ്ശിപ്പതുണ്ടീ-വിഭൂതി-ഐശ്വര്യം; കരുത്തുസൌന്ദര്യവും; ആയതാമൊക്കെയുണ്ടായതിന്നെന്റെയീ തേജസ്സി**ന്റംശത്തി**നാലെന്നറിയുക. 41.

് അധവാ ബഹുനൈതേന് കിം ജ്ഞാതേന തവാർജുന വിഷ്യഭ്യാഹമിദം കൃത്യ്നമേകാംശേന സ്ഥിതോ ജഗത് ർവ ഹേ; പാർത്ഥയല്ലങ്കിലിന്നു നീയെന്തിനാ-യിക്കഥ; വിസ്തരിച്ചിപ്പോൾ ഗ്രഹിക്കണം? ഈ ജഗത്താകയും വ്യാപിച്ചതിന്നെയും താങ്ങിനിർത്തുന്നതെന്നംശമാകുന്നെടൊ. 42.

ഇതി **ശ്രീമദ്ഭഗ**വദ്ഗിതാസൂപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീ**കൃഷ്ണാർജു**ന സംവാദേ വിഭൂതിയോഗോ നാമ ദശമോദ്ധ്യായഃ സമാപ്തഃ

മലയാളഗീതയിലെ വിഭൂതിയോഗം എന്നപേരിലുള്ള പത്താം അദ്ധ്യായം ഇപ്രകാരം സമാപിക്കുന്നു.

> х х 73

# അദ്ധ്യായം - പതിനൊന്ന് വിശ്വരൂപദർശനയോഗം

അർജുന ഉവാച

മദനുഗ്രഹായ പരമം ഗുഹൃമധ്യാത്മ**സംജ്ഞി**തം യത്ത്വയോക്തം വചസ്തേന മോഹോയം വിഗതോ മമ ച അർജുനൻ പറഞ്ഞു:

അല്ലയോ ഗോവിന്ദയങ്ങിപ്പൊളെന്നെയ-നുഗ്രഹിച്ചീടുവാനായിട്ടു ചൊല്ലുമീ

പരമമായിടും രഹസ്യമായിടുണ്നാ-

രദ്ധ്യാത്മ വിദ്യയാൽ വ്യാമോഹ മുക്തനായ് . 01. ഭവാപ്യയ്ൗ ഹി ഭൂതാനാം ശ്രുതൗ വിസ്തരശോ മയാ

ത്വത്ത്: കമലപത്രാക്ഷ മാഹാത്മ്യമപി ചാവ്യയം വ

താമരക്കണ്ണ;ഞാൻ ജീവജാലങ്ങൾ ത്-നുല്പത്തി-നാശങ്ങളൊക്കെ ഗ്രഹിച്ചുപി-ന്നങ്ങുതൻ വർണ്ണനാതിതമായിടുന്ന

വൈഭവമാകയുൾക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നിതും. 02.

ഏവമേതദൃഥാത്ഥ ത്വമാതമാനം പരമേശ്വര ദ്രഷ്ടുമിച്ഛാമി തേ രൂപമൈശ്വരം പുരുഷോത്തമ സ

ഹേ, പരമേശാര്-യങ്ങിപ്പോൾ ചൊല്ലിയോ-രങ്ങുതൻ രൂപമോ ദിവ്യമാകുന്നതും.

**ആയ്താം** വ്വീശ്വമായിടുന്ന് രൂപത്തെ ദർശ്ശിപ്പതിന്നിച്ഛയുണ്ടെന്റെ കേ്ശവ. 03.

മന്യസ യദി തച്ഛുക്യം മയാ ദ്രഷ്ടുമിതി പ്രഭോ യോഗേശ്വര തതോ മേ്ത്വം ദർശയാതമാനമവൃയം ർ

ഹേ; പുരുഷോത്തമ;യങ്ങുതൻ വിശ്വമാ-യീടുന്ന് രൂപത്തെ ദർശ്ശിപ്പതിന്നുള്ള

ശക്തിയിപ്പോളെനിക്കുണ്ടെങ്കിലായതാ-യീടുന്ന രൂപത്തെക്കാട്ടേണമീശ്വരാ! 04.

ശ്രീഭഗവാനുവാച

പശ്യ മേ പാർഥ രൂപാണി ശതശോഥ സഹസ്രശ: നാനാ്വിധാനി ദിവ്യാനി നാനാവർണാകൃതിനി ച ®

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:

പാർത്ഥനാമർജുന; കാൺകനിയെന്റെയി നാനാവിധത്തിലങ്ങുള്ളതാം ദിവൃങ്ങ-

ളാകുന്നനേകമാം വർണ്ണരൂപത്തിലു-

ളെള്ന്റെയീ വിശ്വമായിടുന്ന രൂപവും. 05.

പശ്യാദിത്യാന്വസൂൻരുഭ്രാനശ്വിനൗ മരു<mark>തസ്</mark>തഥാ ബഹൂന്യദ്യഷ്ട്രപൂർവാണി പശ്യാശ്ചര്യാണി ഭാരത ന ഭാരതശ്രേഷ്ഠനാമർജുനാ കാൺക നീ-യാദിത്യന്മാരെ, വസുക്കളെ, രുദ്രരെ: അശ്വനീദേവർ, മരുത്തുക്കൾ പിന്നെമുൻ-പൊന്നുമേകാണാത്തതാകയും കാൺകെടൊ. 06.

ഇഹൈകസ്ഥം ജഗത്കൃത്സ്നം പശ്യാദ്യ സചാരചരം മമ ദേഹേ ഗുഡാകേശ യച്ചാന്യ്യദ്വഷ്ടുമിച്ഛസി ಅ ഹേ; പാർത്ഥ കാൺക നീയെന്റെ ദേഹത്തിലി-ന്നീപ്രപഞ്ചത്തിലങ്ങുള്ളതാമാകയും. എന്നിൽ ദർശ്ശിക്കുനീയിപ്പൊഴേ ഭാവിയിൽ ദർശ്ശിപ്പതിന്നിച്ഛയുണ്ടായിടുന്നതും. 07.

ന തു മാം ശക്യസേ ദ്രഷ്ടുമനേനൈവ സ്വചക്ഷുഷാ ദിവ്യം ദദാമി തേ ചക്ഷും പശ്യ മേ യോഗമൈശ്വരം വ്യ നിന്റെയി നഗ്നനേത്രങ്ങളശക്തമാ-കുന്നു; ദർശ്ശിപ്പതിന്നെന്റെ വിഭൂതികൾ. ഞാൻ നൽ്കിടുന്നൊരി ദിവ്യചക്ഷുസ്സിനാൽ ദർശ്ശിച്ചുകൊള്ളുകെൻ വിശ്വരൂപത്തെയും. 08. സഞ്ജയ ഉവാച

ഏവമുക്ത്വാ തതോ രാജന്മഹായോഗേശ്വരോ ഹരി: *ദർശയാമാസ പാർഥായ പരമം രൂപമൈശ്വരം ൻ* 

സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ രാജ; കേൾക്ക നീയിപ്രകാരം പറ-ഞ്ഞിടങ്ങനന്തരം യോഗയോഗേശ്വര-നായിടും ഹരി തന്റെ വിശ്വരൂപത്തെയും കാട്ടിക്കൊടുക്കുന്നു പാർത്ഥനായ് മന്നവ. 09

അനേകവക്രതനയനമനേകാദ്ഭുതദർശനം അനേകദിവ്യാഭരണം ദിവ്യാനേകോദ്യതായുധം ചം

എണ്ണമറ്റുള്ളതായിടും മുഖങ്ങള്-നേക നേത്രങ്ങളനേക ഭൂതങ്ങള-നേകമാം ദിവ്യമാമാഭരണങ്ങള-നേകായുധങ്ങൾ ധരിച്ചിരിക്കുന്നിതും. 10

ദിവ്യമാല്യാംബരധരം ദിവ്യഗന്ധാനുലേപനം സർവാശ്ചര്യമയം ദേവമനന്തം വിശ്വതോമുഖം ഫ്ല

ദിവ്യ 'മാലാംബര്'ധാരിയായ് ദിവ്യമാം ഗന്ധ്ങ്ങൾ ലേപനം ചെയ്തിട്ടിതാശ്ചര്യ-ദിവ്യ പ്രകാശിതനായിട്ടനന്തമാം വിശ്ചരൂപത്തെയും കാട്ടുന്നു മന്നവ. 11

ദിവി സൂര്യസഹസ്രസ്യ ഭവേദ്യുഗപഭുത്ഥിതാ യദി ഭാ: സദൃശീ്സാ സ്വാദ്ഭാസസ്തസ്യ മഹാത്മന: എറ്.. അംബരംതന്നില്നേകായിരം സൂര്യ-

രൊന്നായുദിക്കുകിലുണ്ടായിടുന്നത് -

തന്നെയാകുന്നതീ വിശ്വരൂപ<mark>ത്തിൽ</mark>നി-ന്നുൽഗമിച്ചിടുന്ന ദീപ്തിയും മന്നവ. 12

തത്രൈകസ്ഥം ജഗത്കൃത്സ്നം പ്രവിഭക്തമനേകധാ അപശ്യദ്ദേവദേവസ്യ ശരീരേ പാണ്ഡവസ്തദാ ഫസ

അനേക ഭാവ്ത്തിലുള്ളീ പ്രപഞ്ചത്തി-ന്നനേകരൂപങ്ങളും വേർതിരിച്ചിപ്പൊഴീ ദേവദേവൻതന്റെ വിശ്വരൂപത്തിലും ദർശ്ശിപ്പതിപ്പൊഴിയർജുനൻ മന്നവ. 13

്തതഃ`സ് വിസ്മയാവിഷ്ടോ ഹൃഷ്ടരോമാ ധനഞ്ജയഃ പ്രണമ്യ ശിരസാ ദേവം കൃതാഞ്ജലിരഭാഷത ചർ

വിശ്വരൂപത്തെയും ദർശ്ശിച്ചൊര്ർജുനൻ വിസ്മയാവിഷ്ടനായ്; രോമാഞ്ചമോടെ ശ്രീ-കൃഷ്ണന്റെ മുൻപിൽ ശിരസ്സും നമിച്ചു ത-ന്നഞ്ജലികൂപ്പിത്തൊഴുതു ചൊല്ലുന്നിതും. 14 അർജുന ഉവാച

പശ്യാമി ദേവാംസ്തവ ദേവ ദേഹേ സർവാംസ്തഥാ ഭൂതവിശേഷസങ്ഘാൻ ബ്രഹ്മാണമിശം കമലാസനസ്ഥ-സജീംഗ്രം സർവാസമുദാഹ്ത്യ ദിവാൻ ഗ

\_ മൃഷീംശ്ച സർ**വാനുരഗാം**ശ്ച ദിവ്യാൻ **ച**െ

അർജുനൻ പ്റഞ്ഞു:

ദേവദേവേശ ഞാൻ ദർശ്ശിച്ചിടുന്നതു-ണ്ടങ്ങുതൻ ദേഹേ വിളങ്ങി നിൽക്കുന്നൊരീ-സർവ്വ ദൈവങ്ങളോ; സർവ്വ ഭൂതങ്ങളോ; കമലാസനസ്ഥനാം ബ്രഹ്മദേവന്നെയും ; കൈലാസ വാസനാം ശങ്കരൻ; പിന്നെയി ഋഷികളോ; ദിവ്യമാം സർപ്പദൈവങ്ങളോ. 15 അനേകബാഹൂദേവശ്രത്ത്വേ

പശ്യാമി ത്വാം സർവതോനന്തരൂപം നാന്തം ന മല്യാം ന പുനസ്തവാദിം പശ്യാമി വിശോശ്വര വിശ്വരൂപ ചന്ന

അനേകായിരംകയ്യനേകോദരങ്ങള-നേകായിരം വക്ത്ര-നേത്രങ്ങളുള്ളതാം വിശ്വരൂപത്തിന്റെയാദിമദ്ധ്യാന്തങ്ങ-ളൊന്നുമേ കാണ്മാനുമില്ല ഹേ മാധവ. 16

കിരീടിന്ം ഗദിനം ചക്രിണം ച തേജോരാശിം സർവതോ ദീപ്തിമന്തം പശ്യാമി ത്വാം ദൂർനിരീക്ഷ്യം സമന്താ-ദ്ദീപ്താനലാർകദ്യൂതിമപ്രമേയം ചാര

നോക്കിനിന്നീടു്വാൻ വയ്യാത്ത്പോലുള്ളൊ-രഗ്നിസൂര്യപ്രഭയൊത്തു വിളങ്ങുന്ന ദി**വ്യരൂപം ദുർനിരീക്ഷ്യമെ**ന്നാകിലും ദർശ്ശിപ്പു ചക്രം, കിരീടം, ഗദകളും. 17 *ത്വമക്ഷരം പരമം വേദിതവ്യം ത്വമസ്യ വിശ്വസ്യ പരം നിധാനം* ത്വമവ്യയ: ശാശ്വതധർമഗോപ്താ സനാതനസ്ത്വം പുരുഷോ മതോ മേ ചവ

അറിയപ്പെടേണ്ടതാം പരമമാമക്ഷരം; ആശ്രയസ്ഥാനമാകുന്നീ ജഗത്തിനും; അവ്യയശാശ്വതധർമ്മ രക്ഷകനും, സനാതനപൂരുഷൻതന്നെയിന്നങ്ങയും. 18 അനാദിമധ്യാന്തമനന്തവീര്യ-മനന്തബാഹും ശശിസൂര്യനേത്രം പശ്യാമി ത്വാം ദീപ്തഹുതാശവക്ത്രം സ്വതേജസാ വിശ്വമിദം തപന്തം ചൻ

ആദിമദ്ധ്യാന്തങ്ങളില്ലാത്ത വീരന-നേക ഹസ്തൻതന്നെ ചന്ദ്രാർക്കനേത്രനും: അങ്ങുതൻ വക്ത്രത്തിൽനിന്നുൽഗമിക്കുന്നോ-രഗ്നിയാൽ വിശ്വം തപിക്കുന്ന കാണ്മുഞാൻ . 19 ദ്യാവാപൃഥിവ്യോരിദമന്തരം ഹി വ്യാപ്തം തായെകേന ദിശയ്യ സർവാഃ

വ്യാപ്തം തായെകേന ദിശശ്ച സർവാഃ ദൃഷ്യാദ്ഭുതം രൂപമുഗ്രം തവേദം ലോകത്രയം പ്രവ്യഥിതം മഹാത്മൻ റം

അനന്തമാമാകാശ-ഭൂമിയില് സർവ്വ-ദിക്കിങ്കലൊക്കെയും വ്യാപിച്ചിടുന്ന നിന്-പേടിപ്പെടുത്തുന്നൊരുഗ്ര രൂപത്തെ ദർ-ശ്ശിച്ചുഞ്ഞെട്ടീടുന്നു മൂന്നുലോകങ്ങളും. 20

അമീ ഹ്റി ത്വാം സുരസങ്ഘാ വിശന്തി കേചിദ്ഭിതാ: പ്രാഞ്ജലയോ ഗൃണന്തി സ്വസ്തീത്യുക്ത്വാ മഹർഷിസിദ്ധസങ്ഘാ: സ്തുവന്തി ത്വാം സ്തുതിഭി: പുഷ്കലാഭി: റച്ച

ആയതാം ദേവരുൾപ്പൂകുന്നിതങ്ങയെ: വാഴ്ത്തിസ്തുതിപ്പതുണ്ടൊട്ടുപേർ ഭീതരായ്. സിദ്ധമഹർഷിമാർ ശാന്തിമന്ത്രം ചൊല്ലി

വൈദികസൂക്തത്തിനാലെ സ്തുതിപ്പതും. 21 *രൂല്രാദിത്യാ വസവോ യേ ച സാധ്യാ വിശേശിനൗ മരുതത്രോഷ്മപാശ്ച* 

വാശാശാന് ലരുതയോഷലപായ ഗന്ധർവയക്ഷാസുരസിദ്ധസങ്ഘാ വീക്ഷന്തേ ത്വാം വിസ്മിതാശ്യൈവ സർവേ ൨൨

രുദ്രരാദിത്യർ, വസുക്കൾ; സാധിപ്പവർ; വിശ്വദേവന്മാരു-മശ്വനീദേവർ; പി- തൃക്കൾ-മരുത്തുക്കളെക്ഷരക്ഷോസിദ്ധ-ദേവഗന്ധർവ്വരും വീക്ഷിപ്പതങ്ങയെ. 22

രൂപം മഹ്ത്തേ ബഹുവക്രതനേത്രം മഹാബാഹോ ബഹുബാഹുരുപാദം ബഹൂദരം ബഹുദംഷ്ട്രാകരാലം ദൃഷ്ടാ ലോകാട പ്രവ്യഥിതാസ്തഥാഹം വന്ഥ

മഹത്വമേറും ബഹുവ്ക്തനേത്രം ബാഹുഊരുപാദങ്ങളനേകോദരം ബഹു-

ദംഷ്ട്രാ-കരാളരൂപത്തെയും കണ്ടിട്ടു-ഞെട്ടുന്നു ലോകരും; ഞാനുമൊട്ടങ്ങനെ. 23

നഭാസ്പൃശം ദിപ്തമനേകവർണം വ്യാതതാനനം ദീപ്തവിശാലനേത്രം ദൃഷ്യാ ഹി ത്വാം പ്രവൃഥിതാന്തരാത്മാ ധൃതിം ന വിന്ദാമി ശമം ച വിഷ്ണോ വർ

ആകാശസ്പ്ർശ്ശ-നനേകവർണ്ണപ്രഭൻ: വാപിളർന്നങ്ങുജ്ജ്വലിക്കുന്നൊരുഗ്രനേ-ത്രസ്ഥനാമങ്ങയെക്കണ്ടുൽഭ്രമച്ചൊരെൻ ചിത്തത്തെ ശാന്തികൈവിട്ടങ്ങുപോയിതെ. 24

ഭംഷ്ട്രാകരാലാനി ച തേ മുഖാനി ദ്യഹ്ഷൈവ കാലാനലസന്നിഭാനി ദിശോ ന ജാനേ ന ലഭേ ച ശർമ പ്രസിദ ദേവേശ ജഗന്നിവാസ വ *®* 

പ്രളയകാലാഗ്നിതൻ ജ്വാലപോലുജ്വലി-ക്കുന്ന നിൻ ദംഷ്ട്രകരാളമുഖങ്ങളെ-ക്കണ്ടിട്ടു തെറ്റുന്നു ദിക്കുകൾ; വറ്റുന്നു-കാരുണ്യമെന്നിൽ പ്രസാദിച്ചിടേണമേ. 25

അമി ച ത്വാം ധൃതരാഷ്ട്രസ്യ പുത്രാഃ സർവേ സഹൈവാവനിപാലസങ്ഷൈഃ ഭിഷ്മോ ദ്രോണഃ സൂതപുത്രസ്തഥാസൗ സഹാസ്മദിമൈരപി യോധമുഖ്യൈഃ വന്ന

വക്ത്രാണി തേ ത്വരമാണാ വിശന്തി ദംഷ്ട്രാകരാലാനി ഭയാനകാനി കേചിദ്ധിലഗ്നാ ദശനാന്തരേഷു സന്ദ്യശ്യന്തേ ചൂർണിതൈരുത്തമാങ്ഗൈ: വം

യോദ്ധരായിടുന്ന രാജാക്കളൊത്തൊരി ധാർത്തരാഷ്ട്രൻതന്റെ പുത്രരും, ഭീഷ്മരു-മാചാര്യ ദ്രോണരും, കർണ്ണനും, നമ്മൾതര സേനതൻ നായകരൊക്കെ വേഗത്തിലി- 26

ദംഷ്ട്രാകരാളമാം വക്ത്രത്തിനുള്ളിലേ-ക്കുൽഗമിച്ചിടുന്നതിന്നിടക്കൊട്ടുപേർ-തന്റെ ശിരസ്സു ദംഷ്ട്രങ്ങൾക്കിടക്കക-പ്പെട്ടു പൊട്ടുന്നതും കണ്ടു ഞെട്ടുന്നു ഞാൻ . 27 യഥാ നദീനാം ബഹവോമ്ബുവേശാഃ സമുദ്രമേവാഭിമുഖാ ദ്രവന്തി തഥാ തവാമി നരലോകവീരാ വിശന്തി വക്ത്രാണ്യഭിവിജ്വലന്തി വവ

നദിതന്റെനീരൊക്കെയലമാലക്ൾക്കൊത്തു-കടലിലേക്കൊഴുകിയങ്ങില്ലാതെയാകുന്ന-പോലെയീ നരലോകവീരരിന്നങ്ങുതൻ വക്ത്രത്തിലെത്തിജ്വലിച്ചുടങ്ങുന്നിതും. 28

യഥാ പ്രദീപ്തം ജ്വലനം പതങ്ഗാ വിശന്തി നാശായ സമൃദ്ധവേഗാഃ തഥൈവ നാശായ വിശന്തി ലോകാസ്തവാപി വക്ത്രാണി സമൃദ്ധവേഗാഃ വൻ

എപ്രകാരത്തിലീശലഭങ്ങൾ നാശത്തി-നായിട്ടു വേഗേന പ്രാപിപ്പു ദീപത്തെ-യപ്രകാരത്തിലീലോകരും ശീഘ്രമി-ന്നങ്ങുതൻ വക്ത്രം പ്രവേശിച്ചിടുന്നിതും. 29 ലേലിഹൃസേ ഗ്രസമാനഃ സമന്താ-ല്ലോകാൻസമഗ്രാമ്പദനൈർജ്ചല്ട്*ടിം* 

്തേജോഭിരാപൂര്യ ജഗത്സമഗ്രം ഭാസസ്തവോഗ്രാ: പ്രതപന്തി വിഷ്ണോ നം

കത്തുന്ന വദനങ്ങളാൽ സർവ്വലോകം വിഴുങ്ങിയിട്ടീ നാലുദിക്കും നിറഞ്ഞതാ-മങ്ങുതന്നുഗ്ര പ്രഭാകിരണങ്ങളാൽ സർവ്വലോകം തപിപ്പിച്ചു മേവുന്നിതും. 30 ആഖ്യാഹി മേ കോ ഭവാനുഗ്രരൂപോ നമോസ്തു തേ ദേവവര പ്രസീദ വിജ്ഞാതുമിച്ഛാമി ഭവന്തമാദ്യം ന ഹി പ്രജാനാമി തവ പ്രവൃത്തിം സ്ഥ

ഉഗ്രരൂപംപൂണ്ടൊരങ്ങിതാരെന്നതു<sup>-</sup> ചൊല്ലൂ; നമസ്കാര-മെന്നിൽ പ്രസാദിച്ചി-ടേണമേ-യാദിപുരുഷനങ്ങാരിതിന്ന-ങ്ങുതൻ ഒൌത്യമെന്തെന്നു ചൊല്ലേണമേ. 31 *ശ്രീഭഗവാനൂവാച* 

കാലോസ്മി ലോകക്ഷയകൃത്പ്രവൃദ്ധോ ലോകാൻസമാഹർതുമിഹ പ്രവൃത്തഃ ഋതേപി ത്വാം ന ഭവിഷ്യന്തി സർവേ യേവസ്ഥിതാഃ പ്രതൃനീകേഷു യോധാഃ ന.വ

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു. സർവ്വസംഹാരകൻ കാലമാകുന്നുഞാൻ; സംഹാരകർമ്മത്തിനായിട്ടിരൂപം ധ- രിച്ചിരിക്കുന്നു; നി സംഹരിച്ചി<mark>ല്ലയെ</mark>-ന്നാകിലും ജീവിപ്പതില്ലവരാരുമേ. 32

തസ്മാത്താമുത്തിഷ്ഠ യശോ ലഭസാ ജിതാാ ശത്രൂൻഭുംക്ഷാ രാജ്യം സമൃദ്ധം മധൈവൈതേ നിഹതാ: പൂർവമേവ നിമിത്തമാത്രം ഭവ സവ്യസാചിൻ സസ

ആയതുകൊണ്ടെഴുന്നേറ്റു നീ ശത്രുവ്യ-ന്ദത്തെ ജയിച്ചു രാജ്യം ഭരിച്ചിടുക. എന്നാലെ മുന്നാലെയില്ലായതാണവ-രിപ്പോൾ നിമിത്തമാത്രം സവ്യസാചി നീ. 33

ദ്രോണം ച ഭീഷ്മം ച ജയദ്രഥം ച കർണം തഥാനൃാനപി യോധവീരാൻ മയാ ഹതാംസ്ത്വം ജഹി മാവൃഥിഷ്ഠാ യുധ്യസ്വ ജേതാസി രണേ സപത്നാൻ സർ

എന്നാൽ മരിച്ചൊരി ഭീഷ്മ-ദ്രോണൻ; ജയ-പ്രേനുമി കർണ്ണനേം; മറ്റുള്ള യോലരേം നീ ഹനിക്കേണ-മസ്വസ്ഥനാകേണ്ടതി-ല്ലീ-രണത്തിൽ ജയം നിന്റെയാകുന്നിതും. 34

സ്ത്ജയ ഉവാച ഏത്യച്ഛുത്ഥാ വചനം കേശവസ്യ കൃതാഞ്ജലിർവേപമാനഃ കിരീടി നമസ്കൃത്വാ ഭൂയ എവാഹ കൃഷ്ണം സഗദ്ഗദം ഭീതഭിതഃ പ്രണമ്യ സമ

സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു.

കേശവൻ വാക്കുകേട്ടാപാദചൂഡം-വിറയ്ക്കും കിരീടി കൈകൂപ്പിത്തൊഴുതങ്ങു-പേർത്തും നമസ്ക്കരിച്ച്യെതയും ഭിതനായ്-ഗദ്ഗദത്തോടെ കേഴുന്നു വീണ്ടും പ്രഭോ. 35

> അർജുന ഉവാച സ്ഥാനേ ഹൃഷീകേശ തവ പ്രകിർത്യാ ജഗത്പ്രഹൃഷ്യത്യനുരജ്യതേ ച രക്ഷാംസി ഭീതാനി ദിശോ ദ്രവന്തി സർവേ നമസ്യന്തി ച സിദ്ധസങ്ഘാം സ്വന്ത

അർജ്ജുനൻ പറഞ്ഞു.

ഹേ; ഹൃഷീകേശയി ലോകരിന്നങ്ങുതൻ നാമസങ്കീർത്തനാൽ സന്തുഷ്ഠരാകുന്നി-തോടിയൊളിക്കുന്നതുണ്ടതും രാക്ഷസർ; സിദ്ധസംഘങ്ങൾ നമസ്ക്കരിക്കുന്നിതും. 36 കസ്മാച്ച തേ ന നമേരന്മഹാത്മൻ ഗരീയസേ ബ്രഹ്മണാപ്യാദികർത്രേ അനന്ത ദേവേശ ജഗന്നിവാസ ത്വമക്ഷരം സദസത്തത്പരം യത് സം ബ്രഹ്മദേവന്റെയുമാദികർത്താവായൊ-രങ്ങാണ് ശ്രേഷ്ഠൻ നമസ്ക്കരിച്ചിടുവാൻ. അനന്തദേവേശാ; ജഗന്നിവാസാ ഭവാ-നാകുന്നസത്തു-സത്തുക്കൾക്കു മേലെയും. 37 ത്വമാദിദേവഃ പുരുഷഃ പുരാണസ്-ത്വമസ്യ വിശ്വസ്യ പരം നിധാനം വേത്താസി വേദ്യം ച പരം ച ധാമ ത്വയാ തതം വിശ്വമനന്തരൂപ സവ്യ

പൂരുഷൻ; പുരാണനാമാദിദേവൻ ഭവാ-നാകുന്നു വിശ്വത്തിനാശ്രയ സ്ഥാനവും അറിവുള്ളവന്നുമി-ന്നറിയേണ്ടവന്നുമ-നന്തമായ് വ്യാപിച്ചിരിപ്പതുമങ്ങു താൻ . 38 വായുർയമോഗ്നിർവരുണ്ടു ശശാങ്കു

വായുരയമോഗ്നവരവരുണ്ടു ശശാങ്കു: പ്രജാപതിസ്ത്വം പ്രപിതാമഹശ്ച നമോ നമസ്തേസ്തു സഹസ്രകൃത്വു: പുനശ്ച ഭൂയോപി നമോ നമസ്തേ സൻ

വായുതന്നഞ്ങമൻ: അഗ്നിയും വെള്ളവും; ചന്ദ്രൻ; പ്രജാപതി ബ്രഹ്മാവ്; ബ്രഹ്മന്റെ സൃഷ്ടാവുമാകുമങ്ങയ്ക്കനേകായിരം കൂപ്പുകെ; ഞാൻ നമിച്ചിടുന്നു പിന്നെയും. 39

നമഃ പുരുസ്താദ്ഥ പൃഷ്ഠതസ്തേ നമോസ്തു തേ സർവത ഏവ സർവ അനന്തവീര്യാമിതവിക്രമസ്ത്വം സർവം സമാപ്നോഷി തതോസി സർവഃ ർം

അങ്ങയ്**ക്കുമുൻ**പിൽ നമസ്ക്കരിയ്ക്കുന്നു ഞാൻ; പിൻപിലും, സർവ്വദിക്കിങ്കലും നിന്നുമേ. അനന്തവീരൃൻ സർവ്വ വിക്രമൻ; സർവ്വവും വ്യാപിക്കയാലങ്ങു സർവ്വമാകുന്നിതേ. 40 സ്ലേതി മത്ഥാ പ്രസഭം യഭുക്തം

സഖേത്വ മത്വാ പ്രസഭം യഭുക്തം ഹേ കൃഷ്ണ ഹേ യാദവ ഹേ സഖേതി അജാനതാ മഹിമാനം തവേദം മയാ പ്രമാഭാത്പ്രണയേന വാപി രൂറ

യച്ചാവഹാസാർഥമസത്കൃതോസി വിഹാരശയ്യാസനഭോജനേഷു ഏകോഥവാപ്യച്യുത തത്സമക്ഷം തത്ക്ഷാമയേ ത്വാമഹമപ്രമേയം ർവ

ശ്രദ്ധയില്ലാതുറ്റതോഴനെന്നോർത്തൊട്ടു-മാഹാത്മ്യമറിയാതെയങ്ങയെ ഞാ-നെടോ- കൃഷ്ണ നീ യാദവാ; ഹേ സഖേയെന്നൊക്കെ യുക്തികൂടാതെ സംബോധനം ചെയ്തതും; 41 ഒറ്റയ്ക്കുനാമിരുന്നപ്പൊഴും; കൂട്ടരായ്-കൂട്ടുകൂടിക്കളിച്ചപ്പൊഴും; കട്ടിലിൽ തൊട്ടങ്ങിരുന്നപ്പൊഴും; കിടന്നപ്പൊഴു-മൊന്നിച്ചു ഭോജനം ചെയ്തിരുന്നപ്പൊഴും-പാഴായിട്ടന്നപമാനിച്ചുഞാ**നെങ്കി**-ലപ്രമേയൻ ഭവാണാക്കെ**പ്പൊറുക്കണേ!** 42 പിതാസി ലോകസ്യ ചരാചരസ്യ ത്വമസ്യ പുജ്യശ്ച ഗുരുർഗരീയാൻ ന ത്വത്സ്മോസ്ത്യഭ്യധിക: കുതോന്യോ ലോകത്രയേ പ്യപ്രതിമപ്രഭാവ ർസ് ചരാചരമാകുമീ ലോകനാഥ്ൻ ഭവാ-നെത്രയുമുത്കൃഷ്ട സംപൂ**ജ്യനാം ഗുരു**! അതുല്യ ശക്തൻ് ഭവാനി്ത്രിലോകത്തി്ങ-ലില്ലതില്ലാരുമേ വെല്ലുവാനങ്ങയെ. 43 തസ്മാത്പ്രണമൃ പ്രണിധായ കായം പ്രസാദയേ ത്വാമഹമീശമിഡ്യം പിതേവ പുത്രസ്യ സഖേവ സ്ഖ്യൂട പ്രിയ: പ്രിയായാർഹസി ദേവ സോസും ർർ ആയതാമാരാദ്ധ്യനാകുമിശന്നെ സാ-ഷ്ടാംഗംനമിപ്പൂ;്പ്രസാദിച്ചിടേണമേ. പിതാവുപുത്രന്റെതുരും; മിത്രം സഖാവിന്റെ; പ്രിയമുള്ളവൻ തന്റെ പ്രി**യതന്റെയപ**രാധ-മാകെ ക്ഷമിക്കുന്നപോലെ ഞാന്റിയാതെ പിഴ ചെയ്തതൊക്കെ ക്ഷമിക്കുമാറാകണേ! 44 അഭൃഷ്ടപൂർവം ഹൃഷിതോസ്മി ദൃഷ്ടാ ഭയേന് ച പ്രവൃഥിതം മനോ മേ തദേവ മേ ദർശയ്ദേവ രൂപം പ്രസിദ ദേവേശ ജഗന്നിവാസ് ർജ മുൻപുകാണാത്തൊരി വിശ്വരൂപം കണ്ടു-

മുന്നപുകാണാത്തൊരി വി**ശ്വരൂപം** കണ്ടു-സന്തുഷ്ടനെങ്കിലും ഭയചിത്തനാകയാ-ലല്ലയോ ദേവ നിജരൂപം ധരിച്ചങ്ങു ദർശ്ശനം നൽകൂ ജഗന്നിവാസാ ഭവാൻ . 45 *കിരിടിനം ഗദിനം ചക്രഹസ്തമിച്ചാമി* ത്വാം ദ്രഷ്ടുമഹം തഥൈവ

തേനെവ രൂപേണ ചതുർഭുജേന സഹസ്രബാഹോ ഭവ വിശ്വമൂർതേ ർന്ന മുന്നേതുപോലെ കിരിടം ധരിച്ചു ഗദ-ചക്രഹസ്തസ്ഥനായ് കാണുമാറാകണേ. സഹസ്രബാഹോ; വിശ്വമൂർത്തേ; ചതുർഭുജ-മായരൂപത്തിലായിഭവിക്കേണമേ. 46

ശ്രീഭഗവാനുവാച

മയാ പ്രസന്നേന തവാർജുനേദം രൂപം പരം ദർശിതമാത്മയോഗാത് തേജോമയം വിശ്വമനന്തമാദ്യം യന്മേ ത്വദന്യേന ന ദൃഷ്ടപൂർവം ർൗ

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:

അർജ്ജുനാ; നിന്നിൽ പ്രസന്നായിട്ടുഞാ-നെൻ യോഗശക്തിയാൽ വിശ്വരൂപത്തെയും കാട്ടി ഞാനിപ്പോൾ നിനക്കായിമാത്ര-മനന്ത-മാദ്യന്തമില്ലാത്തതാം രൂപവും. 47

ന വേദയജ്ഞാധ്യയന്റെർന ഭാനൈർ-ന ച ക്രിയാഭിർന തപോഭിരുഗ്രോം ഏവംരൂപഃ ശക്യ അഹം നൃലോകേ ദ്രഷ്ഠം ത്വദന്യേന കുരുപ്രവിര ർവ്വ

ഹേ; കുരുവീരയി പാരിടത്തിങ്കൽ് നീ-മാത്രമാണെൻ വിശ്വരൂപദർശ്ശകനുമേ. വേദവിത്തെജ്ഞി ഓനപ്രിയൻ, താപസ-നാരുമായ്ക്കൊള്ളട്ടദൃശ്യമീ രൂപവും. 48

മാ തേ വൃഥാ മാ ച വിമുഢഭാവോ ദൃഷ്ടാ രൂപം ഘോരമിദൃങ്മമേദം വൃപേതഭീ: പ്രീതമനാ: പുനസ്താം തദേവ മേ രൂപമിദം പ്രപശ്യ ർൻ

എന്റെ ബീഭത്സമാം വിശ്വരൂപം കണ്ടു-ദുഃഖിച്ചിടേണ്ട; വേണ്ടൊട്ടു മോഹങ്ങളും. നിർഭയനായ് പ്രീതമാനസത്തോടെ നീ-യിച്ഛിച്ചിടുന്ന രൂപത്തിൽ ദർശ്ശിക്കുക. 49

*സഞ്ജയ ഉവാച* പോതു*രോത്തു*മാ

ഇത്യർജുനം വാസുദേവസ്തഥോക്തഥാ സ്വകം രൂപം ദർശയാമാസ ഭൂയ: ആശ്വാസയാമാസ ച ഭീതമേനം ജതവ പ്രത്യാ അവരു ശ്രമ്മാതമാ അ

ഭൂത്വാ പുന: സൗമ്യവപൂർമഹാത്മാ മം

സഞ്ജയൻ പ്റഞ്ഞു:

ഇപ്രകാരം ചൊന്ന് വാസുദേവൻ തൻ-ചതുർഭുജരൂപവും കാട്ടിക്കൊടുത്തതിൻ-ശേഷമാപാർത്ഥന്റെ പേടി പോക്കീടുവാൻ കൃഷ്ണരൂപത്തിൽ പ്രശോഭിപ്പു ഭാരതാ! 50 അർജുന ഉവാച

ദൃഷ്ടോദം മാനുഷം രൂപം തവ സൗമ്യം ജനാർദന ഇദാനിമസ്മി സംവൃത്തഃ സചേതാഃ പ്രകൃതിം ഗതഃ ഉച

#### അർജ്ജുനൻ പറഞ്ഞു:

കേൾക്ക ജനാർദ്ദനായങ്ങുതൻ സൌമ്യമാം മാനുഷ രൂപത്തെ ദർശ്ശിച്ചമാത്രയിൽ സ്വസ്ഥമാമെൻചിത്തമെന്റെ ബോധത്തെയും വീണ്ടെടുത്തിട്ടുമുൻമട്ടിലായ് ഞാനുമേ! 51

ശ്രീഭഗവാനുവാച

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പ്റഞ്ഞു: ദർശിക്കുവാനൊട്ടുബുദ്ധിമുട്ടുള്ളതാ-യീടുമീ നീ കണ്ട വിശ്വരൂപത്തെയും ദർശ്ശിപ്പതിന്നുമേ കാംക്ഷിപ്പതെപ്പൊഴും ദേവദേവന്മാരതെന്നറിഞ്ഞിടുക. 52

നാഹം വേദൈർന തപസാ ന ഭാനേന ന ചേജ്യയാ ശക്യ ഏവംവിധോ ദ്രഷ്ടും ഭൃഷ്ടവാനസി മാം യഥാ ഉന്ധ നീയിന്നുദർശ്ശിച്ചൊരെന്റെയി രൂപങ്ങൾ ദൃശ്യമാകില്ല വേദങ്ങളാ-ലാകില്ല ദൃശ്യം തപസ്സിനാൽ ; ദാനകർമ്മങ്ങളാ-ലെജ്ഞങ്ങളല്ലതിൻ മാർഗ്ഗങ്ങളായതും. 53

ഭക്ത്യാ താനന്യയാ ശക്യ അഹമേവംവിധോർജുന ജ്ഞാതും ഭ്രഷ്ടും ച തത്തോന പ്രവേഷ്ടും ച പരന്തപ ഉർ കേൾക്ക നീയർജുനാ-യേകാഗ്രമായുള്ള ഭക്തിതൻ മാർഗ്ഗമെൻ ദർശ്ശന മാർഗ്ഗവും. ഭക്തിതൻമാർഗേ ചരിപ്പവർ ദർശ്ശിപ്പ-തുണ്ടെന്നെ-യായവരെത്തുന്നിതെന്നിലും. 54

മത്കർമകൃന്മത്പരമോ മദ്ഭക്തഃ സങ്ഗവർജിതഃ നിർവൈരഃ സർവഭൃതേഷു യഃ സ മാമേതി പാണ്ഡവ ഒര ഹേ; പാണ്ഡുപുത്രയിന്നാരൊക്കെയെന്നെയും പരമമാം പുരുഷനെന്നുള്ളിലുറപ്പിച്ച്; ഭക്തിയോടൊന്നിലുമാസക്തനാകാതെ: വൈരാഗ്യ മുക്തനായ് കാമ്യ കർമ്മങ്ങൾ വെടിഞ്ഞിട്ടു തന്റെ കർമ്മങ്ങളിന്നാകായു-മെന്നിലർപ്പിപ്പവൻ പ്രാപിപ്പതെന്നിലും. 55

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ വിശ്വരൂപദർശനയോഗോ നാമ ഏകാദശോദ്ധ്യായഃ സമാപ്തഃ

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ 'വിശ്വരൂപദർശ്ശനയോഗം' എന്ന പതിനൊന്നാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

X X :

### അദ്ധ്യായം –പന്ത്രണ്ട്

## ഭക്തിയോഗം

അർജുന ഉവാച

ഏവം സതതയുക്താ യേ ഭക്താസ്ത്വാം പര്യൂപാസതേ യേ ചാപൃക്ഷരമവൃക്തം തേഷാം കേ യോഗവിത്തമാ: ഫ അർജുനൻ പറഞ്ഞു.

**അവ്യക്തമാകു**ന്നൊരക്ഷരബ്രഹ്മമു-പാസിച്ചിടുന്നതാം യോഗിയാകു; ന്നതോ ഭക്തിയോടെപ്പോഴുമങ്ങയെ സേവിച്ചി-ടുന്നവരാകുന്നതോ ശ്രേഷ്ഠ യോഗികൾ ? 01 *ശ്രീഭഗവാനുവാച* 

മയ്യാവേശ്യ മനോ യേ മാം നിതൃയുക്താ ഉപാസതേ ശ്രമായാ: പരയോപേതാസ്തേ മേ യുക്തതമാ മതാ: വ

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു: എന്നിൽ മനസ്സങ്ങുറപ്പിച്ചിതെപ്പോഴു-മെന്നിൽ മുഴുകിയഭൌതികമാം ദൃഢ-വിശ്വാസമോടെന്നെയാരാധിച്ചിടുന്ന യോഗിയായുള്ളവർ പൂർണ്ണരാകുന്നെടൊ.

**യേ ത**ക്ഷരമനിർദേശ്യമവ്യക്തം പര്യൂപാസതേ **സർവത്ര**ഗമചിന്ത്യം ച കുടസ്ഥമചലം ധ്രുവം സ

സന്നിയമ്യേന്ദ്രിയഗ്രാമം സർവത്ര സമബുദ്ധയം തേ പ്രാപ്നുവന്തി മാമേവ സർവഭൂതഹിതേ രതാം ർ ആരിന്നിസർവ്വവും വ്യാപിച്ചിടുന്നോ; ര-ചിന്ത്യമായിടുന്ന: മാറ്റമില്ലാതൊട്ടി-ളകാതുറച്ചതു-മെപ്രകാരത്തിലെ-ന്നോതുവാനാവാത്തൊരവ്യക്തമായതും; 03

ഇന്ദ്രി**യാതിതമാ**യിടുന്ന തിന്നെയു-പാസിച്ചിടുന്നതാം യോഗി തന്നിന്ദ്രിയം സംയമിപ്പിച്ചു സമബുദ്ധിയായ് വർത്തിച്ചു-പ്രാപിച്ചിടുന്നതുണ്ടെന്നിലുമർജുന. 04

ഭക്കുശോധികതരസ്തേഷാമവ്യക്താസക്തചേതസാം അവ്യക്താ ഹി ഗതിർദുഃഖം ദേഹവദ്ഭിരവാപൃതേ ഉ അവ്യക്തമാകുമി നിർഗുണബ്രഹ്മത്തി-ലാസക്തചിത്തനായിടുന്നവൻ തന്റെ മാർഗ്ഗേണയുള്ള മുന്നേറ്റമിന്നെത്രയും ക്ലേശസംപൂർണ്ണമി ദേഹികൾക്കാകയും. 05 മലയാളഗീത 12. ഭക്തിയോഗം

യേ തു സർവാണി കർമാണി മയി സന്ന്യസ്യ മത്പരാ അനന്യേനൈവ യോഗേന മാം ധ്യായന്ത ഉപാസതേ ന്ന തേഷാമഹം സമുദ്ധർതാ മൃത്യൂസംസാരസാഗരാത് ഭവാമി ന ചിരാത്പാർഥ മയ്യാവേശിതചേതസാം ര

ഏതേതു ദേഹിതൻ സർവ്വകർമ്മങ്ങളു-മെന്നിൽ സമർപ്പിച്ചി-തെന്നിലാസക്തനാ-യേകാഗ്രമായുള്ള ഭക്തിയോഗത്തോടെ-യെന്നെയും ധ്യാനിച്ചുപാസിച്ചിടുന്നിതും; 06 ആയതായുള്ളൊരെൻ ഭക്തരാം ദേഹിയെ: മൃത്യു-ജന്മങ്ങളായിടുന്ന സംസാര-സാഗരത്തിന്റെ നീർചുറ്റിൽനിന്നിന്നുഞാ-നെത്രയും ശീഘം സമുദ്ധരിക്കുന്നിതും. 07 മയ്യേവ മന ആധത്ധ മയി ബുദ്ധിം നിവേശയ

നിവസിഷ്യസി മയ്യേവ അത ഊർധാം ന സംശയഃ വ്യ നിന്റെ മനസ്സിനെയെന്നിലുറപ്പിച്ചു: ബുദ്ധിയിന്നെന്നിലും വ്യാപരിപ്പിച്ചുനീ-യെന്നെയും ധ്യാനിച്ചിരിക്കുകിൽ നീ വസി-ച്ചീടുന്നസംശയമെന്നുള്ളിലർജുന. 08

അഥ ചിത്തം സമാധാതും ന ശക്നോഷി മയി സ്ഥിരം അഭ്യാസയോഗേന തതോ മാമിച്ചാപ്തും ധനഞ്ജയ ൻ

വിത്തത്തെ വെന്ന ധനഞ്ജയാനിൻ ചിത്ത-മെന്നിലുറപ്പിപ്പതിന്നശക്തൻ നീ; യ-തെങ്കിലിന്നഭ്യാസയോഗ നിബന്ധിത-നാ-യെന്നിലെത്തുവാനിച്ഛയുണ്ടാക്കുക. 09 അഭ്യാസേപ്യസമർഥോസി മത്കർമപരമോ ഭവ മദർഥമപി കർമാണി കൂർവൻസിദ്ധിമവാപ്സ്യസി ചം

അഭ്യാസ മാർഗ്ഗാനുഷ്ഠാനവും നിന്നാല-സാദ്ധ്യമാണങ്കിലിന്നെന്റെയായുള്ളതാം കർമ്മത്തിനായിട്ടതിന്നെ സമർപ്പിക്കു-കെങ്കിലും സിദ്ധിയെ പ്രാപിപ്പതുണ്ടുനി. 10 അഥെതദപ്യശക്തോസി കർതും മദ്യോഗമാശ്രിതഃ സർവകർമഫലത്യാഗം തതഃ കുരു യതാത്മവാൻ ഫ

ആയതാം കർമ്മ സമർപ്പണം തന്നെയും സാദ്ധ്യമല്ലായെന്നതാകിലൊ; നി നിന്റെ സർവ്വസ്വ കർമ്മഫലത്തെ തൃജിച്ചാത്മ-സംയമത്തോടെ വർത്തിക്കെന്റെയർജുന. 11 ശ്രേയോ ഹി ജ്ഞാനമഭ്യാസാജ്ജ്ഞാനാജ്യാനം വിശിഷ്യതേ ധ്യാനാത്കർമഫലത്യാഗസ്ത്യാഗാച്ഛാന്തിരനന്തരം ചാവ നിബന്ധിതമായുള്ളൊരദ്ധ്യാത്മ മാർഗ്ഗത്തെ-ക്കാളുമേ ശ്രേഷ്ഠമി ജ്ഞാനമാം മാർഗ്ഗവു-മായതിന്നേക്കാളുമുത്തമം ധ്യാനമ-ത്ത്യുത്തമം ശാന്തിക്കു കർമ്മഫല ത്യാഗം. 12 അപ്പേഷ്ഠാ സർവഭൂതാനാം മൈത്ര: കരുണ ഏവ ച നിർമമോ നിരഹങ്കാര: സമദു:ഖസുഖ: ക്ഷമി ഫ്രസ

സർവ്വഭൂതത്തിലും ദ്വേഷമില്ലാതുറ്റ-തോഴനായ് കാരുണ്യമോടെ നിസ്വാർത്ഥനായ് മിഥ്യാഹങ്കാരഹിതനായ്, സുഖ-ദുഃഖ-സമചിത്തനായിട്ടു ക്ഷമയോടെയെപ്പൊഴും- 13 സന്തുഷ്ട സതതം യോഗി യതാതമാ ദൃഢനിശ്ചയഃ മയ്യർപിതമനോബുജിര്യോ മദ്ഭക്തം സ മേ പ്രിയം ചർ

സന്തുഷ്ടനായ് നല്ല ഭക്തനാം യോഗിയാ-യാത്മനിയന്ത്രിതനായ് മനോ-ബുദ്ധിയെ-യെന്നിലുറപ്പിച്ചു നിശ്ചയദാർഢ്യനായ് മേവുന്ന ഭക്തനേറ്റം പ്രിയനാണുഞാൻ .

യസ്മാന്നോദ്വിജതേ ലോകോ ലോകാന്നോദ്വിജതേ ച യഃ ഹർഷാമർഷഭയോദേഗൈർമുക്തോ യഃ സ ച മേ പ്രിയഃ ച®

ലോകരിന്നാരിനാലസ്വസ്ഥരാകില്ല-താരിന്നു ലോകരാലസ്വസ്ഥനാകില്ല-താരിന്നു ഹർഷ-ഭയ ക്രോധ സംഭ്രമ-മുക്തരായിടുന്നവരെൻ പ്രിയരതും.

അനപേക്ഷ: ശുചിർദക്ഷ ഉദാസിനോ ഗതവ്യഥ: സർവാരംഭപരിത്യാഗി യോ മദ്ഭക്ത: സ മേ പ്രിയ: ൧൬

ഒന്നുമേയാഗ്രഹിക്കാത്തതായിടും സമർത്ഥനാകും നല്ല ശുദ്ധനും നഷ്ട-ലാ-ഭത്തിലുദാസിന-ദുഃഖ മുക്തൻ പരി-ത്യാഗിയാം ഭക്തരെൻ പ്രിയരായിടുന്നതും. 16 യോ ന ഹൃഷ്യതി ന ലേഷ്ടി ന ശോചതി ന കാങ് ക്ഷതി ശുഭാശുഭപരിത്യാഗി ഭക്തിമാന്യ: സ മേ പ്രിയ: ചര

സന്തോഷ-സന്താപ മൂക്തനായൊന്നിനേം ദ്വേഷിച്ചിടാതൊട്ടു ദുഖമില്ലാതെയും: ഒന്നിലും കാംഷയില്ലാതെ ശുഭാശുഭ-മാകെ ത്യജിക്കുന്ന ഭക്തനാണെൻ പ്രിയന്

സ്മ: ശ്ര്തൗ ച മിത്രേ ച തഥാ മാനാപമാനയോ: ശീതോഷ്ണസുഖദു:ഖേഷു സമ: സങ്ഗവിവർജിത: ൧വ തുല്യനിന്ദാസ്തുതിർമൗനീ സന്തുഷ്ടോ യേന കേനചിത് അനികേത: സ്ഥിരമതിർഭക്തിമാന്മേ പ്രിയോ നര: ൧ൻ ശത്രു-മിത്രം സമം മാനാപമാനവും; സുഖ-ദുഃഖ; ശിതോഷ്ണ സ്തുതി-നിന്ദ ഭേദമ-റ്റെപ്പൊഴും മൌനിയായ് ലഭ്യമാകുന്നതിൽ സന്തുഷ്ടനായ് ഭവിച്ചിടുന്ന ഭക്തൻ - 18

ഗൃഹസ്ഥാശ്രമം കൈവെടിഞ്ഞിട്ടുതൻസ്ഥിര-ബുദ്ധിയോടൊന്നിലുമാസക്തികൂടാതെ ഭക്തിയോടെന്നെ സേവിച്ചിടും മർത്ത്യരാ-ണെത്രയും പ്രിയരായിടുന്നുതെനിക്കതും. 19

്യ തു ധർമാമ്യതമിദം യഥോക്തം പര്യുപാസതേ ശ്രദ്ദധാനാ മത്പരമാ ഭക്താസ്തേതിവ മേ പ്രിയാം വം എങ്കിലിന്നേതേതു ഭക്തരിന്നെന്നെയും തന്റെ സർവ്വസ്വമെന്നുള്ളിലുറപ്പിച്ചി- തന്നെയും വിശ്വസിച്ചിന്നുത്താൻ ചൊന്നൊരീ- ധർമ്മാമ്യതം ഭുജിച്ചെത്രയും പൂർണ്ണമാ- യെന്നിലേക്കെത്തുന്ന ഭക്തരായുള്ളവ- രാകുന്നതുണ്ടെനിക്കേറ്റം പ്രിയരെടൊ. 20

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ ഭക്തിയോഗോ നാമ ദ്വാദശോദ്ധ്യായ: സമാപ്ത:

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ ഭക്തിയോഗം എന്ന പേരിലുള്ള പന്ത്രണ്ടാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

 $x \quad x \quad x$ 

## അദ്ധ്യായം - പതിമൂന്ന് ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞവിഭാഗയോഗം

#### അർജുന ഉവാച

പ്രകൃതിം പുരുഷം ചൈവ ക്ഷേത്രം ക്ഷേത്രജ്ഞമേവ ച ഏതദ്ധേദിതുമിച്ചാമി ജ്ഞാനം ജ്ഞേയം ച കേശവ ച അർജുനൻ പറഞ്ഞു:

പ്രകൃതിയേതെന്നും പുരുഷനേയും പിന്നെ ക്ഷേത്രമേതെന്നുമി ക്ഷേത്രജ്ഞനെന്നതും: അറിവെന്നതെന്തെന്നു-മറിയേണ്ടതെന്തെന്നു-മറിയുവാനിച്ഛയുണ്ടാകുന്നു കേശവ. 01

#### ശ്രീഭഗവാനുവാച

ഇദം ശരീരം കൗന്തേയ ക്ഷേത്രമിതൃഭിധിയതേ

എതദ്യോ വേത്തി തം പ്രാഹുഃ ക്ഷേത്രജ്ഞ ഇതി തദ്ധിദഃ വ ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ; കുന്തിപുത്ര നിൻ ദേഹത്തിനാണിന്നു-ചൊല്ലുന്നു ക്ഷേത്രമെന്നായതാകുന്നൊരി ക്ഷേത്രമെന്തെന്നറിഞ്ഞിടുന്നവന്നുമേ ക്ഷേത്രജ്ഞനെന്നു ചൊല്ലുന്നു ചൊല്ലുള്ളവർ.

ത്രജ്ഞനെന്നു ചൊല്ലുന്നു ചൊല്ലുള്ളവർ. 02 *ക്ഷേത്ജ്ഞം ചാപി മാം വിദ്ധി സർവക്ഷേത്രേഷു ഭാരത* 

ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞയോർജ്ഞാനം യത്തജ്ഞാനം മതം മമ മ ഭാരതശ്രേഷ്ഠനാമർജുനാ ക്ഷേത്രത്തി-നുള്ളിലെ ഞാനായിടുന്നു ക്ഷേത്രജ്ഞനും. ക്ഷേത്ര-ക്ഷേത്രജ്ഞരേതേതെന്നതറിയുന്ന ജ്ഞാനമാകുന്നെടോ ജ്ഞാനമെന്നുള്ളതും. 03

തത്ക്ഷേത്രം യച്ച യാദൃക്ച യദ്വികാരി യതശ്ച യത് സ ച യോ യത്പ്രഭാവശ്ച തത്സമാസേന മേ ശൃണൂർ ക്ഷേത്രമേതെന്നു-മെന്തെന്നുമിന്നെപ്രകാ-രത്തിലുണ്ടായിപ്പരിണമിച്ചിടുന്നി-താരിതി ക്ഷേത്രജ്ഞ-നെന്തതിൻ വൈഭവ-മൊക്കെ ഞാൻ ചൊല്ലിടാം; കേൾക്ക നീ ഭാരതാ. 04 ജക്പിഭിർബഹുധാ ഗീതം ഛണ്ടേഭിർവിവിയൊ പൃഥക്

*ളഷഭരബഹുയാ ഗതം ഛങ്ങേഭരവവാരെയും പൃഥക ബ്രഹ്മസൂത്രപദൈശ്ചേവ ഹേതുമദ്ഭിർവിനിശ്ചിതൈ: ഉ* ഋഷികളാൽ വിവിധമാം വേദമന്ത്രങ്ങളാൽ ബഹുവിധം വിരചിതമായുള്ള സുത്രത്തി- ലെത്രയും ശ്രേഷ്ഠമാം ബ്രഹ്മസൂത്രത്താൽ സമർത്ഥിതം കേൾക്ക: ചൊല്ലാം ഗ്രഹിച്ചീടുക. 05

മഹാഭൂതാനൃഹങ്കാരോ ബുദ്ധിരവ്യക്തമേവ ച

*ഇന്ദ്രിയാണി ദശൈകം ച പഞ്ച ചേന്ദ്രിയഗോചരാഃ ന്നു* ഭൂതങ്ങളഞ്ചുമി ബുദ്ധ്യഹങ്കാരങ്ങരമ-

വ്യക്തമാം മൂന്നതും; ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങൾത- (അവ്യക്തം=മായ) ന്നിന്ദ്രിയം പത്തു-മത്യന്തമുത്കൃഷ്ഠമാ-

മേകം മനസ്സു: വിഷ്യേന്ദ്രീയമഞ്ചതും; 06

ഇച്ഛാ ദേഷ: സുഖം ദു:ഖം സങ്ഘാതശ്ചേതനാ ധൃതി:

*ഏതര്ക്ഷേത്രം സമാസേന സവികാരമുഭാഹൃതം ഉ* രാഗ-ദേഷം; പിന്നെ സുഖ-ദുഃഖ സമദൃഷ്ടി; ചെതന്ന്യവും പിന്നെ വിശ്വാസമെന്നുള്ള-തായിടും ക്ഷേത്രങ്ങളും പിന്നതിൻരൂപ-ഭേദം സമർത്ഥിതം ബ്രഹ്മസൂത്രത്തിലും. 07

അമാനിത്വമദംഭിത്വമഹിംസാ ക്ഷാന്തിരാർജവം

*ആചാര്യോപാസനം ശൗചം സ്മൈര്യമാത്മവിനിഗ്രഹഃ വ്യ* വിനയ-മഹിംസ-യഹംഭാവമില്ലായ്മ-യാർജവ-മാചാര്യ-വന്ദനം **ക്ഷമയതും**; ശുദ്ധിയും സ്ഥൈര്യവുമാത്മസംയമനവു-മിന്ദ്രിയം തന്റെവിഷയത്തിൽ വിരക്തിയും: 08

*ഇന്ദ്രിയാർഥേഷു വൈരാഗ്യമനഹങ്കാര ഏവ ച ജന്മമ്യത്യൂജരാവ്യാധിഭുഃഖദോഷാനുഭർശനം ൻ* ഹങ്കാരമിലായ്മയാം പിന്നെയി

മിദ്ധ്യാഹങ്കാരമില്ലായ്മയും പിന്നെയി ജനനമരണം; ജ്വരാ-വ്യാധി ദുഃഖങ്ങൾ തൻ ദോഷ-പരിണാമത്തിലുള്ളതാം ബോധവു-മൊന്നിലുമാസക്തി കൂടാതിരിക്കലും: 09

അസക്തിരനഭിഷങ്ഗഃ പുത്രദാരഗൃഹാദിഷു

നിത്യം ച സമചിത്തത്വമിഷ്യാനിഷ്യോപപത്തിഷ്യ ചം പുത്ര-കളത്രഭാരാഗൃഹ മുക്തിയും: ഇഷ്ടാനിഷ്ടത്തിലങ്ങുള്ള സമചിത്തവും: തെല്ലും കലർപ്പറ്റുറച്ചങ്ങതെന്നില-ങ്ങുള്ളതായിടുന്ന സേവതന്നിച്ചയും: 10

മയി ചാനന്യയോഗേന ഭക്തിരവൃഭിചാരിണി

വിപ്പക്കദേശസേവിത്വമരതിർജനസംസദി ചച വിജനത്തിലേകനായ് ജീവിപ്പതിന്നിച്ചു-യിച്ഛയില്ലായ്മ ജനമദ്ധ്യത്തിലാസനം: അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാനമായിടുന്നതിൽ നിഷ്ഠ: ജ്ഞാനാർത്ഥദർശ്ശനമായുള്ളതാകയും: 11 അധ്യാത്മജ്ഞാനനിത്യത്വം തത്ത്വജ്ഞാനാർഥദർശനം എതജ്ഞാനമിതി പ്രോക്തമജ്ഞാനം യഭതോന്യഥാ ഫ്ര ആകുന്നതിന്നു ഞാൻ ചൊല്ലുന്ന പേരതാ-യീടുന്നു ജ്ഞാനമെന്നും; പിന്നെയായത-ല്ലാതെയങ്ങുള്ളതായിടുന്നതിന്നു ഞാൻ ചൊല്ലുന്ന പേരതായിടു'മജ്ഞാന'വും. 12

ജ്ഞേയം യത്തത്പ്രവക്ഷ്യാമി **യജ്ജ്ഞാത്ഥാമൃതമശ്നുതേ** 

*അനാദിമത്പരം ബ്രഹ്മ ന സത്തന്നാസഭുച്യതേ ൧൩* യാതൊന്നിനെ നിയറിഞ്ഞിട്ടു പ്രാപിച്ചി-ടുന്നിണ്ടമൃതമായിടുന്നവസ്ഥയെ: ആയതെന്തെന്നു ഞാൻ ചൊല്ലാമതാകുന്ന-നാദിയായിടുന്ന 'ഞാനെന്നബ്രഹ്മ'മി-ന്നയതിന്നില്ലെടോ സത്തസത്തെന്നുള്ള ഭേദങ്ങളൊന്നും; ധരിക്ക ധനജ്ഞയ. 13

സർവതഃ പണിപാദം തത്സർവതോക്ഷിശിരോമുഖം സർവതഃ ശ്രുതിമല്ലോകേ സർവമാവ്യത്യ തിഷ്ഠതി <u>മ</u>ർ

സർവ്വത്രയെൻ 'പാണിപാദ'ങ്ങളെത്തുന്ന-തുണ്ടെൻ 'ശിരോമുഖനേത്രങ്ങ'ളും പിന്നെ സർവ്വതും കേൾക്കുന്നതുണ്ടെന്റെ കർണ്ണങ്ങ-ളാവൃതനാണുഞാൻ സർവ്വഭൂതത്തിലും. 14

സർവേന്ദ്രിയഗുണാഭാസം സർവേന്ദ്രിയവിവർജിതം

അസക്തം സർവഭ്യച്ചെവ നിർഗുണം ഗുണഭോക്തൃ ച ൧ സർവ്വേന്ദ്രിയത്തിന്റെയുതഭവം ഞാനാണ-തില്ലെനിക്കിന്ദ്രിയമൊന്നുമേ-യില്ലെനി-ക്കാസക്തിയൊന്നിലും; നിർഗ്ഗുണനാണുഞാ-നെങ്കിലും സർവ്വഗുണഭോക്താവു ഞാനെടോ. 15

ബഹിരന്തശ്ച ഭൂതാനാമചരം ചരമേവ ച

*സൂക്ഷ്മത്വാത്തദവിജ്ഞേയം ഭൂരസ്ഥം ചാന്തികേ ച തത് ൧ന്ത്* സർവ്വചരാചരം തന്റെയങ്ങുള്ളിൽ: പുറത്തു-ചാരത്തുമേ ദൂരത്തതായിട്ടു-മായിക്കുടികൊണ്ടിരിക്കുമി ഞാനതി-സൂക്ഷ്മനായീടുന്നദ്യശ്യനാണാകയാൽ. ്16

അവിഭക്തം ച ഭൂതേഷു വിഭക്തമിവ ച സ്ഥിതം ഭൂതഭർത്വ ച തജ്ഞേയം ഗ്രസിഷ്ണു പ്രഭവിഷ്ണു ചചര അവിഭക്തനാനുഞാനെങ്കിലും വെവ്വേറെ-യാണന്നുതോന്നുന്നതുണ്ടുഭൂതങ്ങളിൽ: ആയാതാം ഞാൻതന്നെ ഭൂതജാലങ്ങൾതൻ-സൃഷ്ടാവ്-രക്ഷകൻ; സർവ്വസംഹാരകൻ. 17

ജ്യോതിഷാമപി തജ്ജ്യോതിസ്തമസം പരമുച്യതേ ജ്ഞാനം ജ്ഞോയം ജ്ഞാനഗമ്യം ഹൃദി സർവസ്യ വിഷ്ഠിതം ചാവ്വ ആയതാം ഞാനാണു സർവ്വഭൂതങ്ങൾതൻ ഹൃത്തിന്റെയുള്ളിലായ് മേവീട്ടവന്റെയ-ജ്ഞാനമായിടും തമസ്സുമാറ്റീടുന്നൊ-രറിവായു-മറിയേണ്ടതായുമിന്നറിവിനാൽ നേടേണ്ടതൊക്കെയും കാട്ടിക്കൊടുക്കുന്ന ജ്യോതിസ്സ-തിന്റെയുൽപ്പത്തിയാകുന്നതും. 18

ഇതി ക്ഷേത്രം തഥാ ജ്ഞാനം ജ്ഞേയം ചോക്തം സമാസതഃ മദ്ഭക്ത ഏതദിജ്ഞായ മദ്ഭാവായോപപദൃതേ ഫൻ ഇപ്രകാരം നിന്റെ ക്ഷേത്രമെന്തെന്നുമീ-ക്ഷേത്രജ്ഞനാരെന്നൊരറിവു-മറിയേണ്ടതും: ആയുള്ള ജ്ഞാനത്തെയുൾക്കൊണ്ടിതെന്റെഭാ-വത്തിൽ വർത്തിപ്പവൻ പ്രാപിപ്പതെന്നെയും. 19

പ്രകൃതിം പുരുഷം ചൈവ വിദ്ധ്യനാദി ഉഭാവപി വികാരാംശ്ച ഗുണാംശ്ചൈവ വിദ്ധി പ്രകൃതിസംഭവാൻ വം പൂരുഷൻ: പ്രകൃതിയെന്നുള്ളൊരിരണ്ടുമേ-യാദിയില്ലാത്തതായിടുന്നതാണടോ. ആയതിൽനിന്നുത്ഭവിക്കുന്നതാണി-വികാരങ്ങളാദിയായിടും ഗുണത്രയം. 20

കാര്യകാരണകർതൃത്വേ ഹേതു: പ്രകൃതിരുച്യതേ

*പുരുഷ: സുഖദു:ഖാനാം ഭോക്ത്വത്വേ ഹേതുരുച്യതേ വച്ച* ആകുന്നു കാര്യമി കാരണം-കർത്വത്ത്വ-മായതിൻ ഹേതുവോ ഭൌതിക പ്രകൃതിയും. ആകുന്നു ലോകസുഖ-ദു:ഖങ്ങൾ തന്റെയും ഹേതുവായിടുന്നു പൂരുഷൻ ഭാരത. 21

പൂരുഷ: പ്രകൃതിസ്ഥോ ഹി ഭൂങ്ക്തേ പ്രകൃതിജാൻഗുണാൻ കാരണം ഗുണസങ്ഗോസ്യ സദസദ്യോനിജന്മസു വവ ഭൌതിക പ്രകൃതിതൻ ജീവന്റെയാതമാ ഭു-ജിക്കുന്നതുണ്ടിതും മൂന്നു ഗുണങ്ങളും.

ആയതുകൊണ്ടവനുത്തമ-നീചങ്ങ-ളായതായിടുന്ന യോനിജനായിടും. 2

ഉപദ്രഷ്ഠാനുമന്താ ച ഭർതാ ഭോക്താ മഹേശ്വര: പരമാത്മേതി ചാപ്യൂക്തോ ദേഹേസ്മിൻപുരുഷ: പര: ൨ ൩ ദേഹത്തിനുള്ളിലായുള്ളതാം പൂരുഷ-നാകുന്നു സാക്ഷി-യനുമാന്താവു-ഭർത്താവ്; ഭോക്താവുമായതായിടും പരമമാ-മാത്മാ-മഹേശ്വരനെന്നു ചൊല്ലുന്നതും. 23

*യ ഏവം വേത്തി പുരുഷം പ്രകൃതിം ച ഗുണൈഃ സഹ സർവഥാ വർതമാനോപി ന സ ഭൂയോഭിജായതേ വർ* ആരിന്നിതറിയുന്നിതെപ്രകാരത്തിലാ-യീടുന്നു പൂരുഷൻ; പ്രകൃതിയെന്നുള്ളതും: ആയവനെപ്രകാരത്തിൽ വർത്തിക്കിലും ഉണ്ടാകയില്ലാ പുനർജ്ജന്മമെന്നതും. 24

ധ്യാനേനാതമനി പശ്യന്തി കേചിദാതമാനമാത്മനാ

അന്വേ സാംഖ്യേന യോഗേന കർമയോഗേന ചാപരേ വക ധ്യാനയോഗത്തിനാലറിയുന്നു ചിലരിന്നി-താത്മാവിനെത്തന്റെ ബുദ്ധിയാ-ലപരനോ; സാംഖ്യയോഗേനയും പിന്നെയോ കർമ്മയോ-ഗത്തിനാൽ ദർശ്ശിപ്പവർ പിന്നെ വേറെയും. 25

അന്യേ തേവമജാനന്തഃ ശ്രുത്വാന്യേഭ്യ ഉപാസതേ തേപി ചാതിതരന്ത്യേവ മൃത്യും ശ്രുതിപരായണാഃ വന്ത ആധ്യാത്മിക ജ്ഞാനമില്ലാത്ത മാനുഷ-രന്ന്യർചൊല്ലുന്നതും കേട്ടുപാസിപ്പതും. ആയവരാധ്യാത്മിക ശ്രവണതൽപ്പരായ് മ്യത്യൂജന്മത്തിന്റെയക്കരക്കെത്തിടും. 26

യാവത്സഞ്ജായതേ കിഞ്ചിത്സത്ത്വം സ്ഥാവരജങ്ഗമം

ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞസംയോഗാത്തദ്വിദ്ധി ഭരതർഷഭ വം ഭാരതശ്രേഷ്ഠനാമർജുനാ സ്ഥാവര-ജംഗമമായ് ഭവിച്ചിടുന്നതൊക്കെയും സംഭവിക്കുന്നതി ക്ഷേത്ര-ക്ഷേത്രജ്ഞർതൻ സമ്മേളനത്തിനാലാണെന്നറിയുക. 27

സമം സർവേഷു ഭൂതേഷു തിഷ്ഠന്തം പരമേശ്വരം

വിനശ്യത്സാവിനശ്യന്തം യഃ പശ്യതി സ പശ്യതി വവ ജീവികൾതന്റെ ജീവാതമാവതൊത്തിശ-രീരത്തിനുള്ളിൽ വസിക്കുന്നൊരീശ്വരം: ആയപരമേശ്വരം ദർശ്ശിച്ചിടുന്നതാം മർത്ത്യനിന്നെത്തുമീ പരമമാകും പദം. 28

സമം പശ്യൻഹി സർവത്ര സമവസ്ഥിതമീശ്വരം ന ഹിനസ്ത്യാത്മനാത്മാനം തതോ യാതി പരാം ഗതിം **൨ൻ**  സർവ്വദിക്കിങ്കലും സമമാമവസ്ഥയിൽ സ്ഥിതനായിടുന്ന പരമാത്മനെക്കാണ്മവൻ ആയവൻചിത്തത്തിനില്ലധഃപ്പത്തനങ്ങ-ളണയുന്നവൻ പരമമാകും പദത്തിലും. 2

പ്രകൃത്ത്യെവ ച കർമാണി ക്രിയമാണാനി സർവശഃ യഃ പശ്യതി തഥാത്മാനമകർതാരം സ പശ്യതി നം സർവ്വകർമ്മങ്ങങ്ങൾതൻ കർത്താവു പ്രകൃതിയാ-ലുണ്ടായിടുന്നതാം ക്ഷേത്രമാണെന്നുമീ ക്ഷേത്രജ്ഞനൊന്നുമേ വർത്തിച്ചിടുന്നില്ല-തെന്നുമറിയുന്നവർക്കുണ്ടെന്റെ ദർശ്ശനം. 30

യദാ ഭൂതപൃഥഗ്ഭാവമേക്സ്ഥമനുപശ്യതി

ത്ത ഏവ ച വിസ്താരം ബ്രഹ്മ സംപദ്യതേ തദാ സ്ഥ വൈവിധ്യമാർന്നിടും ജീവജാലങ്ങളീ-യേകമാമായതിലുൾക്കൊണ്ടിടുന്നെന്നു-മായതാമൊന്നിൽനിന്നാകയുമുണ്ടായി-ടുന്നതെന്നറിയുന്നവൻതന്നെ ബ്രഹ്മവും. 31

അനാദിത്വാന്നിർഗുണത്വാത്പരമാത്മായമവ്യയഃ

*ശരീരസ്ഥോപി കൗന്തേയ ന കരോതി ന ലിപ്യതേ സ.വ.* ജനനമരണാദിയില്ലാത്തൊരിനിർഗ്ഗുണ-നാകു-മവ്യയനായഭൌതികനാകുമി-യാത്മാവ് ദേഹത്തിനുള്ളിൽ വസിക്കിലു-മില്ലചെയ്യുന്നില്ലസക്തനാകുന്നെടൊ. 32

യഥാ സർവഗതം സൗക്ഷ്മ്യാദാകാശം നോപലിപൃതേ സർവത്രാവസ്ഥിതോ ദേഹേ തഥാതമാ നോപലിപൃതേ സ.സ. എപ്രകാരത്തിലി സർവ്വത്രവ്യാപിക്കു-മാകാശമായതിൻ സൂക്ഷ്മഭാവത്തിനാൽ വേറിട്ടുനിൽക്കുന്നിതായപോലാതമാവു-ദേഹത്തിലുണ്ടെന്നിരിക്കിലും വേറെതാൻ. 33

യഥാ പ്രകാശയത്യേകഃ കൃത്സ്നം ലോകമിമം രവിഃ ക്ഷേത്രം ക്ഷേത്രി തഥാ കൃത്സ്നം പ്രകാശയതി ഭാരത സർ കേൾക്കനി ഭാരതായെപ്രകാരത്തിലാ-ദിത്യനാൽ ലോകം പ്രകാശിച്ചിടുന്നതു-ണ്ടപ്രകാരത്തിലി ക്ഷേത്രത്തിലാകെ പ്രകാശം പരത്തുന്നു ക്ഷേത്രജ്ഞനും സഖേ! 34 ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞയോരേവമന്തരം ജ്ഞാനചക്ഷുഷാ ഭൂതപ്രകൃതിമോക്ഷം ച യേ വിദുര്യാന്തി തേ പരം ന.ക ഇപ്രകാരം 'ഭൂത-പ്രകൃതി-മോക്ഷങ്ങ'ളും; ക്ഷേത്ര-ക്ഷേത്രജ്ഞഭേദങ്ങളും തന്നക-ക്കണ്ണിനാൽ കണ്ടറിഞ്ഞീടുന്ന ജ്ഞാനികൾ പ്രാപിച്ചിടുന്നതുണ്ടെൻപദം ഭാരത. 35

ഇതി ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗിതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞവിഭാഗയോഗോ നാമ ത്രയോദശോദ്ധ്യായ: സമാപ്ത:

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ 'ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞവിഭാഗയോഗം' എന്ന പതിമൂന്നാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

 $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$ 

## അദ്ധ്യായം - പതിനാല്

# ഗുണത്രയവിഭാഗയോഗം

ശ്രീഭഗവാനുവാച

പരം ഭൂയ: പ്രവക്ഷ്യാമി ജ്ഞാനാനാം ജ്ഞാനമുത്തമം യജ്ജ്ഞാത്വാ മുനയ: സർവേ പരാം സിദ്ധിമിതോ ഗതാ: ച

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു. ജ്ഞാനത്തിലേറ്റമുത്കൃഷ്ടമയിടുന്ന തേതൊക്കെയാകുന്നതെന്നതറിഞ്ഞിട്ടു-സംസാരം വെടിഞ്ഞങ്ങു സിദ്ധരായീടുവോർ സിദ്ധിച്ച ജ്ഞാനങ്ങൾ ചൊല്ലിത്തരാമെടോ. 01

ഇദം ജ്ഞാനമുപാശ്രിത്യ മമ സാധർമ്യമാഗതാഃ സർഗേപി നോപജായന്തേ പ്രലയേ ന വ്യഥന്തി ച വ

ആയതാം ജ്ഞാനങ്ങൾ കൈവരിച്ചെന്റെ സമ-ഭാവത്തെയാർജ്ജിച്ചിടുന്നവർക്കില്ല ജ-ന്മങ്ങളിസൃഷ്ടികാലത്തിങ്കലില്ലവർ-ക്കില്ലാധിതെല്ലുമീ പ്രളയകാലത്തിലും. 02 മമ യോനിർമഹദ്ബഹ തസ്മിൻഗർഭം ഒ

മമ യോനിർമഹദ്ബ്രഹ്മ തസ്മിൻഗർഭം ദധാമൃഹം സംഭവഃ സർവഭൂതാനാം തതോ ഭവതി ഭാരത സ

ഞാനായിടും മഹത് ബ്രഹ്മമാം യോനിയി-ലെന്നാലെ നിക്ഷിപ്തമായിടും ബീജത്തിനാ-ലെഞാൻ ഗർഭംധരിച്ചെന്നിൽനിന്നുൽ-ഭവിക്കുന്നിതീ സർവ്വ ഭൂതങ്ങൾ ഭാരത. 0

ം സർവയോനിഷു കൗന്തേയ മൂർതയഃ സംഭവന്തി യാഃ താസാം ബ്രഹ്മ മഹദ്യോനിരഹം ബീജപ്രദഃ പിതാർ

സർവ്വ ഗർഭങ്ങളിൽ നിന്നുത്ഭവിക്കുന്ന നാനാവിധത്തിലങ്ങുള്ളതാം ജീവികൾ-ക്കാധാരമായിടും ബിജപ്രദായക-നാക്കും പിതാവായിടുന്നതും ഞാനെടോ.

് **സ**ത്താം രജസ്ത്മ ഇതി ഗുണാ: പ്രകൃതിസംഭവാ: **നിബ**ധ്നന്തി മഹാബാഹോ ദേഹേ ദേഹിനമവൃയം ഒ

ദേഹ**ങ്ങൾ** കൈക്കൊണ്ടിടുന്നതാം ദേഹിയോ ബ**ദ്ധനായി**ടുന്നതുണ്ടിന്നു പ്രകൃതിതൻ മൂന്നു**ഗുണ**ങ്ങളായീടുന്ന സത്വ-രജസ്സ്-തമസ്സായവയാലെന്നറിയുക. 05 **തത്ര സത്ത്വം നിർമലത്വാ**ത്പ്രകാശകമനാമയം സുഖസങ്ഗേന ബധ്നാതി ജ്ഞാനസങ്ഗേന ചാനഘ ന്ത

പാപിയല്ലാത്തതാം പാർത്ഥ കേട്ടിടുനി-യായതിൽ നിർമ്മല പ്രഭ ചൊരിഞ്ഞിടുമീ സത്പമാനായ ഗുണബന്ധനാസക്ത-നാകുന്നു ജ്ഞാനഗുണസംഗത്തിപ്പൊഴും 06

രജോ രാഗാത്മകം വിദ്ധി തൃഷ്ണാസങ്ഗസമുദ്ഭവം തന്നിബധ്നാതി കൗന്തേയ കർമസങ്ഗേന ഗേഹിനം ഉ

കുന്തിതൻ നന്ദനാ രാഗാത്മതൃഷ്ണാസ-മുത്ഭവമാകും രജോഗുണം ദേഹന്ധ-നായിടും ദേഹിയെ ബന്ധിചിടുന്നു ഫലോദ്ദിഷ്ട കർമ്മങ്ങളാലെന്നറിയുക. 0

> തമസ്ത്വജ്ഞാനജം വിദ്ധി മോഹനം സർവദേഹിനാം പ്രമാദാലസ്യനിദ്രാഭിസ്തന്നിബധ്നാതി ഭാരത വ്വ

അജ്ഞാനത്താലുദിച്ചിടും തമോഗുണം ബദ്ധനാക്കിടുന്നു ദേഹിയെ വ്യാമോഹ-മാലസ്യ, നിദ്രാ-പ്രമാദങ്ങളാദിയാ-യീടും ഗുണങ്ങളാലാകയും ഭാരത. 08

> സത്താം സുഖേ സഞ്ജയതി രജ: കർമണി ഭാരത ജ്ഞാനമാവൃത്യ തൂ തമ: പ്രമാദേ സഞ്ജയത്യുതൻ

സത്ത്വം സുഖത്തെയാസക്തമാക്കിടുന്നു: കാമ്യകർമ്മത്തിലാസക്തം രജോഗുണം. മൂടും തമസ്സുജ്ഞാനത്തെ-യുന്മാദത്തി-നാലെയും ബന്ധിപ്പതുണ്ടു ഹേ ഭാരത. (

രജസ്തമശ്ചാഭിഭൂയ സത്ത്വം ഭവതി ഭാരത രജ: സത്ത്വം തമശൈവ തമ: സത്ത്വം രജസ്തഥാ ചം

സത്ത്വം ചിലപ്പോൾ ജയിക്കുന്നതുണ്ടു-തോൽക്കുന്നു തമസ്സു-സത്വം, രജത്തിങ്കലും. തോൽക്കും രജോഗുണം സത്വം, തമസ്സിലും: മുന്നിട്ടുനിൽപ്പവന്നധിപനാകുന്നിതും. 10

സർവദ്വാരേഷു ദേഹേസ്മിൻപ്രകാശ ഉപജായതേ ജ്ഞാനം യദാ തദാ വിദ്യാദ്വിവൃദ്ധം സത്ത്വമിത്യുത ചച ദേഹത്തിലുള്ളതാം ദ്വാർങ്ങളൊമ്പതും ജ്ഞാനപ്രകാശത്തിനാലെ തെളിഞ്ഞിടും-കാലത്തുവർദ്ധിച്ചിടുന്നതി സത്ത്വ-ഗുണങ്ങളായിടുന്നതെന്നറിഞ്ഞിടുക. 11 ലോഭ: പ്രവൃത്തിരാരംഭ: കർമണാമശമ: സ്പൃഹാ രജസ്യേതാനി ജായന്തേ വിവൃദ്ധേ ഭരതർഷഭ ചവ

രജോഗുണം മുന്നിട്ടുനിൽക്കുന്ന കാലത്തു-ലോഭമൊട്ടധികമാ-മാസക്തി പിന്നെ ഫലോദ്ദിഷ്ട കർമ്മമാരംഭ-മശാന്തി-യൊട്ടാഗ്രഹമേറെയുണ്ടാകുന്നതുണ്ടെടോ.

> അപ്രകാശോപ്രവൃത്തിശ്ച പ്രമാദോ മോഹ ഏവ ച തമസ്യേതാനി ജായന്തേ വിവൃദ്ധേ കുരുനന്ദന ഫസ

തമസ്സുവർദ്ധിച്ചിടുംകാലത്തു വർദ്ധിച്ചി-ടുന്നതുണ്ടജ്ഞാന-മാലസ്യവും പിന്നെ വർദ്ധിച്ചിടുന്നുണ്ടശ്രദ്ധ; സംമോഹങ്ങ-ളെന്നറിഞ്ഞീടുനീ ഹേ കുരുനന്ദന. 13

> യദാ സത്തോ പ്രവൃദ്ധേ തു പ്രലയം യാതി ദേഹഭൃത് തദോത്തമവിദാം ലോകാനമലാൻപ്രതിപദ്യതേ **ചർ**

സത്ത്വമായിടും ഗുണത്തിങ്കലുള്ളനാൾ ദേഹം വെടിഞ്ഞിടും ദേഹി പ്രാപിപ്പതു-ണ്ടുത്തമവിത്തുക്കളാകുന്ന ജ്ഞാനിത-ന്നുത്കൃഷ്ടലോകത്തെയെന്നറിഞ്ഞീടുക. 1-

രജസി പ്രലയം ഗത്വാ കർമസങ്ഗിഷു ജായതേ തഥാ പ്രലീനസ്തമസി മുഢയോനിഷു ജായതേ **ച**െ

രജോഗുണത്തിങ്കൽദേഹംവിടും ദേഹി-വിണ്ടും ജനിച്ചിടുമാസക്തർതൻ കൂട്ടത്തി-ലുല്പതിച്ചിടും തമസ്സിൽ ദേഹം വെടി-ഞ്ഞിടുന്ന ദേഹി ഗർഭത്തിലി മൂഢർതൻ.

കർമണഃ സുകൃതസ്യാഹുഃ സാത്ത്വികം നിർമലം ഫലം രജസസ്തു ഫലം ദുഃഖമജ്ഞാനം തമസഃ ഫലം ഫന്ന

തത്താത്തെ ദർശ്ശിപ്പവർ ചൊല്ലിടുന്നതി സത്-വൃത്തി ഫലസിദ്ധി നിർമ്മലം സാത്ത്വികം. ദുഃഖമായിടും രജസ്സിന്റെ സിദ്ധി-യ-ജ്ഞാനമാകും ഫലം തമസ്സിന്റെ തന്നെയും. 16

സത്ത്വാത്സഞ്ജായതേ ജ്ഞാനം രജസോ ലോഭ ഏവ ച പ്രമാദമോഹൗ തമസോ ഭവതോജ്ഞാനമേവ ചൂമം

സത്ത്വത്തിൽനിന്നുത്ഭവിപ്പതി ജ്ഞാനങ്ങ-ളുണ്ടായിടുന്നു ലോഭം രജസ്സിങ്കൽനി-ന്നുത്ഭവിച്ചിടും തമസ്സിങ്കൽനിന്നു നിൻ മോഹം; പ്രമാദ-മജ്ഞാനങ്ങളാകയും. 17 ഊർധ്വം ഗച്ഛന്തി സത്ത്വസ്ഥാ മധ്യേ തിഷ്ഠന്തി രാജസാഃ ജഘന്യഗുണവൃത്തിസ്ഥാ അധോ ഗച്ഛന്തി താമസാഃ **ച**വ്വ

സത്ത്വസ്ഥരുത്ക്രുഷ്ടമൂർദ്ധാലോകം ഗമി-ച്ചിടുന്നു; രാജസർ മദ്ധ്യലോകത്തി-ലുൽ-പ്പതിക്കുന്നൂ നിക്രുഷ്ടരാം താമസന്മാ-രധോലോകമാം നരകത്തിലും സഖേ. 1

ന്യാന്യം ഗുണേഭ്യ: കർതാരം യദാ ഭ്രഷ്ടാനുപശ്യതി ഗുണേഭ്യശ്ച പരം വേത്തി മദ്ഭാവം സോധിഗച്ഛതി **ഫൻ** 

എപ്പൊഴി കർമ്മത്തിനാകയും വേറിട്ട കർത്താവതില്ലതീ ത്രിഗുണങ്ങളാണന്നു-മായ ഗുണത്തിന്നതിതനാണാത്മനെ-ന്നറിയുമ്പൊളെത്തുന്നിതെന്റെ ഭാവത്തെയും. 19 ഗുണാനേതാനതിത്യ ത്രീന്ദേഹി ദേഹസമുദ്ഭവാൻ ജന്മമ്വത്യുജരാദുഃഖൈർവിമുക്തോമ്യതമശ്നുതേ ഹം

ദേഹത്തിനുള്ളിലായുള്ളതാം ദേഹി ദേ-ഹത്തിന്റെ സ്വന്തമായിടും ഗുണത്രയം ഭേദിച്ച് ജന്മ-ജ്വരാ-മൃത്യു മുക്തരാ-യമൃതത്തെ സേവിപ്പതുണ്ടിന്നു ഭൂമിയിൽ. 20 അർജുന ഉവാച

കൈർലിങ്ഗൈസ്ത്രീൻഗുണാനേതാനതിതോ **ഭവതി പ്രഭോ** കിമാചാര: കഥം ചൈതാംസ്ത്രീൻഗുണാനതിവർതതേ വച

#### അർജുനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ പ്രഭോ ചൊല്ലതും ലക്ഷണം മൂന്നു-ഗുണത്തിന്നതിതനായിടുന്നവൻ തന്റെ ആചാരമെപ്രകാരത്തിലായിടുന്നി-തെപ്രകാരത്തിലതിക്രമിക്കുന്നിതും. 21 ശ്രീഭഗവാനുവാച

പ്രകാശം ച പ്രവൃത്തിം ച മോഹമേവ ച പാണ്ഡവ ന ദേവഷ്ടി സമ്പ്രവൃത്താനി ന നിവൃത്താനി കാങ്ക്ഷതി വവ

#### ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു.

കേൾക്ക ഗുണാതിതനാകുന്നവൻ തന്റെ ലക്ഷണം പാണ്ഡവ: വൃത്തി;സമ്മോഹം; പ്രകാശമിത്യാദിയുണ്ടെങ്കിൽ ദ്വേഷിക്കയി-ല്ലൊട്ടുകാംക്ഷിക്കയില്ലില്ലാതിരിക്കിലും. 2

് ഉദാസീനവദാണ്ടിനോ ഗുണൈർയോ ന വിചാല്യതേ ഗുണാ വർതന്ത ഇത്യേവം യോവതിഷ്ഠതി നേങ്ഗതേ വ.സ. ആയവൻ പ്രക്ഷുബ്ലനായിടുന്നില്ലിന്നു പ്രകൃതിതൻ മൂന്നുഗുണങ്ങളാലുള്ളതി-ലായതായിടും ഗുണം തന്നെ വർത്തിപ്പ-തെന്നറിഞ്ഞങ്ങുദാസീനനായ് മേവിടും. 23

സമദുഃഖസുഖഃ സ്വന്ധഃ സമലോഷ്ടാശ്മകാഞ്ചനഃ തുല്യപ്രിയാപ്രിയോ ധീരസ്തുല്യനിന്ദാത്മസംസ്തുതിഃ വർ ആയവൻ സമചിത്തനെപ്പൊഴും സുഖ-ദുഃഖ-ഭേദമില്ലവനു തങ്കം-കല്ലു-മണ്ണതും. തുല്യനാണവനപ്രിയ-പ്രിയ ഭേദങ്ങ-ളില്ലൊന്നുപോലവൻ നിന്ദാ-സ്തുതിയിലും. 24

മാനാപമാനയോസ്തുല്യസ്തുല്യോ മിത്രാരിപക്ഷയോ: സർവാരംഭപരിത്യാഗി ഗൂണാതിത: സ ഉച്യതേ വം മാനാപമാനങ്ങൾ രണ്ടതും തൂല്യമായ്-ക്കണ്ടിട്ടു ശത്രു-മിത്രം ഭേദമില്ലാതെ-യുദ്യമത്യക്തനായ് വർത്തിപ്പവന്നുനാം ചൊല്ലുന്നതുണ്ടു ഗുണാതിതനെന്നുപേർ. 25

മാം ച യോവ്യഭിചാരേണ ഭക്തിയോഗേന സേവതേ സ ഗുണാൻസമതിഞ്യെതാൻബ്രഹ്മഭൂയായ കല്പതേ വന്ത വ്യതിചലിക്കാത്ത ചിത്തത്തിനാലെന്നെയും സേവിച്ചിടുന്നതാം മർത്യരി പ്രകൃതിതൻ മൂന്നു ഗുണങ്ങളതിക്രമിച്ചായവർ പ്രാപ്തരായിടുന്നു ബ്രഹ്മത്തിലെത്തുവാൻ. 26

ബ്രഹ്മണോ ഹി പ്രതിഷ്ഠാഹമമൃതസ്യാവ്യയസ്യ ച ശാശ്വതസ്യ ച ധർമസ്യ സൂഖസ്യെകാന്തികസ്യ ച വം അമൃത-മനശ്വരം നാശമില്ലാത്തതാം ബ്രഹ്മമാകുന്ന ഞാനാകുന്നു ശാശ്വതം. പരമമായിടും സൂഖത്തിന്റെമൂലമാ-യിടുന്നിരുപ്പിടം സൂഖ-ധർമ്മമായതിൻ. 27

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ ഗുണത്രയവിഭാഗയോഗോ നാമ ചതൂർദശോദ്ധ്യായ: സമാപ്തഃ

ഇപ്രകാരം മലയാളഗിതയിലെ ഗുണത്രയവിഭാഗയോഗം എന്ന പതിനാലാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

 $x \quad x \quad x$ 

## അദ്ധ്യായം - പതിനഞ്ച് പുരുഷോത്തമയോഗം

ശ്രീഭഗവാനുവാച

*ഈർധാമൂലമധഃശാഖമശ്വത്ഥം പ്രാഹുരവ്യയം ഛന്ദാംസി യസ്യ പർണാനി യസ്തം വേദ സ വേദവിത് ൧* **ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:** മാലമാം, വേശമേൽപോടു-കീഴ്പോടതിൻ

മൂലമാം വേരുമേൽപ്പോട്ടു-കീഴ്പ്പോട്ടതിൻ ശാഖയായ് മേവും സനാതനമാം അശ്വത്ഥമായതിൻ പത്രമോ വേദമ-ന്ത്രങ്ങളെന്നറിവവൻ വേദജ്ഞനും. 01

> അധശ്ചോർധ്ധം പ്രസ്യതാസ്തസ്യ ശാഖാ ഗുണപ്രവ്യദ്ധാ വിഷയപ്രവാലാഃ അധശ്ച മൂലാന്യനുസന്തതാനി കർമാനുബന്ധിനി മനുഷ്യലോകേ വ

പ്രകൃതിഗുണങ്ങളാൽ വർദ്ധിച്ച ശാഖകൾ പൊങ്ങിയും താന്നും പടർന്നു നിൽപ്പൂ. മർത്ത്യന്റെ കർമ്മബന്ധങ്ങളായിടുന്ന-ത്തിന്റെ കീഴ്തൂങ്ങുന്ന വേരുകളും. 02

ന രൂപമസ്യേഹ തഥോപലഭ്യതേ നാന്തോ ന ചാദിർന ച സമ്പ്രതിഷ്ഠാ അശ്വത്ഥമേനം സുവിരുഢമുല-മസങ്ഗശസ്ത്രേണ ഭൃഢേന ഛിത്ത്വാ സ തതഃ പദം തത്പരിമാർഗിതവ്യം യസ്മിൻഗതാ ന നിവർതന്തി ഭൂയഃ തമേവ ചാദ്യം പൂരൂഷം പ്രപദ്യേ യതഃ പ്രവ്യത്തിഃ പ്രസ്യതാ പുരാണീർ

ഈ യിഹലോകത്തിലായ്താം രൂപമോ ലഭ്യമല്ലായ പ്രകാരത്തിലും. അറിവില്ലതിന്നധിഷ്ഠാനങ്ങളൊന്നുമേ-യാദ്യന്തമൊന്നുമറിവതില്ല. വേരുറച്ചുള്ളൊരീയാലുവൃക്ഷത്തെയും ഛേദിക്കവേണ്ടതുണ്ടിന്നുനി നിൻ -ആസക്തമാല്ലാത്ത ചിത്തായുധത്തിനാ-ലായതിൻ ശേഷം ശമിക്ക നീയും: ആയ മേൽപ്പോട്ടായ് ഗമിക്കുന്ന മൂലത്തി-നൊപ്പം ഗമിച്ചാൽ തിരിച്ചതില്ലാ-തായതായിടും പരമം പുരാതന-മാകും പുരുഷനെ പ്രാപിപ്പു നീ. 03/04

101

നിർമാനമോഹാ ജിതസങ്ഗദോഷാ അധ്യാത്മനിത്യാ വിനിവ്യത്തകാമാഃ ദ്വാൈർവിമുക്താഃ സുഖഭുഃഖസാൈക്കൻ-ഗച്ചന്ത്യമുഢാഃ പദമവ്യയം തത് ക

മാനമോഹം വിട്ടു സംഗദോഷം ജയി-ച്ചദ്ധ്യാത്മചിത്തനായാഗ്രഹംവിട്ടു സുഖ-ദുഃഖ ദ്വന്ദ്യങ്ങളിൽ മുക്തനായ് മൂഢത്ത്വ-മറ്റവൻ ചേരുന്നിതവ്യയമാം പദം. 05

ന തദ്ഭാസയതേ സൂര്യോ ന ശശാങ്കോ ന പാവക: യദ്ഗത്വാ ന നിവർതന്തേ തജ്യാമ പരമം മമന്ത

ആയതായിടുന്നിടത്തെ പ്രകാശിപ്പ-തില്ലർക്ക-ചന്ദ്രനും: അഗ്നിദേവൻ. ആയതായിടുമെൻ പരമമാം ധാമത്തി-ലെത്തുന്നവന്നില്ല പിന്നെ ജന്മം. 06

മമൈവാംശോ ജിവലോകേ ജീവഭുത: സനാതന: മനഃഷഷ്ഠാനീന്ദ്രിയാണി പ്രകൃതിസ്ഥാനി കർഷതി ഉ സനാതനമാകുമെന്നംശമാകുന്നൊരി ഭൌതികാത്മാക്കളി പ്രകൃതിതൻ സൃഷ്ടിയാം. പഞ്ചേന്ദ്രിയത്തിനൊത്താറാമനാകുന്ന ചിത്തത്തിനൊത്തവരൊട്ടുബദ്ധപ്പെടും. 07

ശരീരം യദവാപ്നോതി യച്ചാപ്യൂത്ക്രാമതിശശം ഗൃഹീത്യെതാനി സംയാതി വായൂർഗന്ധാനിവാശയാത് വ്യ യാതൊരു ദേഹത്തെ പ്രാപിപ്പിതാതമാവ്: യാതൊന്നിനെ വിട്ടുപോകുന്നു ജീവനും: ആയ ജീവാതമാവ്; വായു, പുഷ്പം തന്റെ ഗന്ധത്തെയെന്നപോൽ, വേറൊന്നിലാക്കിടും. 08

*ശ്രോത്രം ചക്ഷുഃ സ്പർശനം ച രസനം ഘ്രാണമേവ ച അധിഷ്ഠായ മനശ്ചായം വിഷയാനുപസേവതേ ൻ* ഇപ്രകാരം പരദേഹം ഗമിക്കുന്ന ജീവൻ; മനസ്സുതന്റിഷ്ടത്തിനൊത്ത ഗ-

ന്ധം; രൂചി; ്കാഴ്ച്ചക്ൾ; കേൾക്കാൻ കൊതിച്ചതും: സ്പർശ്ശസൗഖ്യങ്ങളിന്നാകെ നേടുന്നിതും. 09

ഉത്ക്രാമന്തം സ്ഥിതം വാപി ഭുഞ്ജാനം വാ ഗുണാമ്പിതം

വിമൂഢാ നാനുപശ്യന്തി പശ്യന്തി ജ്ഞാനചക്ഷുഷ: ൧ം ദേഹം തൃജിക്കുന്ന; ദേഹത്തിലേറുന്ന; ഭോഗങ്ങളൊക്കെ ഭുജിച്ചി ഗുണത്രയ-ത്തോടൊത്തിരിക്കുമീ ജീവന്റെയാത്മാ-വദ്യശ്യമീ മൂഢർക്കു: ജ്ഞാനിക്കു ദൃശ്യവും. 10

102

യതന്തോ യോഗിനശ്ചൈനം പശ്യന്ത്യാത്മന്യവസ്ഥിതം യതന്തോപ്യകൃതാത്മാനോ നൈനം പശ്യന്ത്യചേതസ**ം ച**ൂ

ആയതിൻ ദർശനത്തിന്നു യത്നിച്ചിടും യോഗി തന്നുള്ളിലു'ള്ളാത്മ'നെക്കണ്ടിടും. ഇല്ല കാണുന്നില്ല കൃതകൃത്യരല്ലാത്ത മൂഢരത്നിക്കിലു-മാത്മാവതിന്നെയും.

യദാദിതൃഗതം തേജോ ജഗദ്ഭാസയതേഖിലം യച്ചന്ദ്രമസി യച്ചാഗ്നൗ തത്തേജോ വിജി മാമകം "വേ

അഖിലലോകത്തെ തെളിക്കുമാദിത്യന്റെ തേജസ്സേതാണതേതാണു ചന്ദ്രന്റെയും: അഗ്നിതന്നുള്ളിലങ്ങുള്ളതാം തേജസ്സു-മെന്റേതുതന്നെയാണെന്നു ധരിക്കുക. 12

... ഗാമാവിശ്യ ച ഭൂതാനി ധാരയാമ്യഹമോജസാ പുഷ്ണാമി ചൗഷധീ: സർവാ: സോമോ ഭൂത്വാ രസാത്മക: ഛസ

ഞാൻ തന്നെയാണി ഗ്രഹത്തിലാവേശി-ച്ചതിന്റെയോജസ്സിനാൽ ജീവനായ് വർത്തിപ്പ-താണുഞാൻ ചന്ദ്രരസമായി വർത്തിച്ചു പോഷിപ്പിച്ചിടുന്നു സസ്യജാലങ്ങളെ. 13

അഹം വൈശ്വാനരോ ഭുത്വാ പ്രാണിനാം ദേഹമാശ്രിതഃ പ്രാണാപാനസമായുക്തഃ പചാമൃന്നം ചതുർവിധം ചർ

ഞാനതാകും ജഢരാഗ്നിയായ് പ്രാണിതൻ ദേഹത്തിനുള്ളിലുള്ളുദരത്തിൽ വർത്തിച്ചു പ്രാണാപമാനനൊത്തി നാലുവിധമുള്ള യാഹാര-ദഹനനായീടുന്നൊരഗ്നിയും. 14

സർവസ്യ ചാഹം ഹൃദി സന്നിവിഷ്ടോ മത്തഃ സ്മൃതിർജ്ഞാനമപോഹനം ച വേടെയേ സർവൈരഹമേവ വേദ്യോ വേദാന്തകൃദ്ധേദവിദേവ ചാഹം ചുള

അധിവസിക്കുന്നു ഞാൻ ജീവിതൻ ഹൃത്തിങ്ക-ലെന്നിൽനിന്നുണ്ടായിടുന്നു ജ്ഞാനം പിന്നെ; ഓർമ്മയി-യോർമ്മയില്ലായ്മയാകുന്നു ഞാൻ: ആകുന്നു വേദവിത്താണുഞാനായതിൻ കർത്താവതായതുമാണുഞാനായതാ-ലറിയപ്പെടേണ്ടവൻ തന്നെയും ഞാനെടോ. 15

പാവിമൗ പൂരുഷൗ ലോകേ ക്ഷരശ്ചാക്ഷര ഏവ ച ക്ഷര: സർവാണി ഭൂതാനി കൂടസ്ഥോക്ഷര ഉച്യതേ ൧ന്ന നശിക്കുന്ന പുരുഷനും; നാശമില്ലാത്തവൻ: എന്നുള്ള രണ്ടതുണ്ടിന്നുഭൂലോകത്തി-ലായ ലോകത്തിലെ സർവ്വ ഭൂതത്തിനും തെറ്റുപറ്റിടുമതില്ലയദ്ധ്യാത്മനും. 16

ഉത്തമഃ പുരുഷസ്ത്വന്യഃ പരമാത്മേത്യുഭാഹൃതഃ യോ ലോകത്രയമാവിശ്യ ബിഭർത്യവ്യയ ഈശ്വരഃ ചാര ഈ രണ്ടു പുരുഷർക്കുമപ്പുറത്തുള്ളതാം പരമമാമാതമാവതാണ് പുരുഷോത്തമൻ. ആയതാമവ്യയനാകുന്നൊരീശ്വര-നാകുന്നു നാഥനീ മൂന്നുലോകത്തിനും. 17

*യസ്മാര്ക്ഷരമരിതോഹമക്ഷരാഭപി ചോത്തമഃ അതോസ്മി ലോകേ വേദേ ച പ്രധിതഃ പുരുഷോത്തമഃ മവ്വ* ആയതുകൊണ്ടങ്ങതിതനാകുന്നു ഞാൻ നശ്വരമാകുമി ജീവന്റെയാത്മനും. ഉത്തമനാണുഞാ'നക്ഷര'ന്മാരിലും

വേദമുദ്ഘോഷിച്ചിടും പുരുഷോത്തമൻ. 18 യോ മാമേവമസമ്മുഢോ ജാനാതി പുരുഷോത്തമം സ സർവവിദ്ഭജതി മാം സർവഭാവേന ഭാരത ചൻ

ഇപ്രകാരം തെല്ലുസംശയം കൂടാതെ ഞാനായിടുന്നു 'പുരുഷോത്തമ'നെന്നുള്ള-തറിയുന്ന പുരുഷരിന്നറിയുന്നു സർവ്വവും; സർവ്വഭാവത്തിൽ ഭജിക്കുന്നിതെന്നെയും. 19

ഇതി ഗുഹൃതമം ശാസ്ത്രമിദമുക്തം മയാനഘ എത്ര്ബുദ്ധാ ബുദ്ധിമാൻസ്വാത്കൃതകൃത്യമ്പ ഭാരത വം വേദശാസ്ത്രത്തിലത്ത്യന്തം രഹസ്യമാ-യീടുമീ ജ്ഞാനത്തെയാകയും കേട്ടു നീ ബൂദ്ധിയോടുൾക്കൊണ്ടു വർത്തിക്കുകെങ്കിലൊ; കൃതകൃത്യനായ് നീ ഭവിക്കുന്നു ഭാരത. 20

ഇതി ശ്രിമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹുവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ പുരുഷോത്തമയോഗോ നാമ പഞ്ചദശോദ്ധ്യായഃ സമാപ്രും

ഇപ്രകാരം മലയാലഗീതയിലെ പുരുഷോത്തമയോഗം എന്ന പതിനഞ്ചാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

x x x

### അദ്ധ്യായം - പതിനാറ്

## **ദൈ**വാസുരസമ്പദ്വിഭാഗയോഗം

ശ്രീഭഗവാനുവാച

**അഭയം** സത്വസംശുദ്ധിർജ്ഞാനയോഗവ്യവസ്ഥിതി: *ഓ*നം *മമ*ശ്ച യജ്ഞശ്ച സ്വാധ്യായസ്തപ ആർജവം **ച** 

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:

സത്ത്വസംശുദ്ധി; ഭയരാഹിത്യവും നിഷ്ഠ-

യോഗത്തിൽ; ദാനമിയിന്ദ്രിയ്ബ്ന്ധനം:

യജ്ഞങ്ങളും ശാസ്ത്രപാരായണങ്ങളൊ-

ത്താർജ്ജവം; പിന്നെത്തപസ്സനുഷ്ടിക്കലും: 01

അഹിംസാ സത്യമക്രോധസ്ത്യാഗ: ശാന്തിരപൈശുനം ദയാ ഭൂതേഷലോലുപ്താം മാർദവം ഹ്രീരചാപലം വ

*യോ ഭൂരേഷാലോലുപതം മാരദവം ഹ്രരച* സത്യ-മഹിംസയും; ക്രോധരാഹിതൃവും;

ത്യാഗശീലം-ശാന്തി; വർജ്ജനം ദൂഷ്ണം:

ലോഭമില്ലായ്മയും; ലോകരിൽ കരുണയും;

മാർദ്ദവം; ലജ്ജയും; ചാപല്ല്യമില്ലായ്മ: 02

തേജ: ക്ഷമാ ധൃതി: ശൗചമദ്രോഹോ നാതിമാനിതാ ഭവന്തി സമ്പദം ദൈവിമഭിജാതസ്യ ഭാരത ന

തേജസ്സു-ക്ഷയുമീ ധൈര്യവും; ശുദ്ധിയും; അന്യരെ ദ്രോഹിച്ചിടയ്കയുമന്ന്യരാൽ

മാനിച്ചിടേണമെന്നുള്ളതില്ലയ്കയാ-

യിടും ഗുണം ദൈവജാത്ർക്കതൊക്കെയും. 03

**ദംഭോ** ദർപോഭിമാനശ്ച ക്രോധ: പാരുഷ്യമേവ ച **അജ്ഞാ**നം ചാഭിജാതസ്യ പാർഥ സമ്പദമാസുരീം ർ

ഗർവ്വഹങ്കാരമഭിമാനവും ക്രോധ-

മജ്ഞാനവും; പരുഷമായിടുന്ന പ്രകൃതങ്ങൾ:

ആയതാമൊക്കെയായീടുന്നതുണ്ടസുര-

ജാതർക്ക**തെന്നും** ധരിക്ക് ധനഞ്ജയ. 04

ടൈവീ സമ്പദ്വിമോക്ഷായ നിബന്ധായാസൂരീ മതാ

മാ ശുചഃ സമ്പദം ദൈവീമഭിജാതോസി പാണ്ഡവ 🏽

ടൈവീകസമ്പത്തു മോക്ഷത്തിൻ ഹേതു-വാണാസുരീസമ്പത്തു ബന്ധനത്തിന്റേതും:

**ഉത്ഭവിച്ചിന്നൂനി** ദൈവസമ്പത്തിനാ-

ലാക**യാൽ ദുഃഖം** വെടിഞ്ഞിടു പാണ്ഡവ. 0

ഖൗ **ഭൂതസ**ർഗൗ ലോകേസ്മിന്ദെവ ആസുര ഏവ ച

ക്കുവോ വിസ്തരശ: പ്രോക്ത ആസുരം പാർഥ മേ ശൃണുന്ന ഭൂലോക സൃഷ്ടികൾ രണ്ടുണ്ടുദൈവിക-

മാ**സുരികംത**ന്നെയായതാം സൃഷ്ടിയിൽ

ടൈവികമെന്തെന്നു ചൊല്ലി ഞാൻ; **കേൾക്കു നീ-**യാസുരീകങ്ങളായിടും ഗുണങ്ങളെ... 06

പ്രവ്യത്തിം ച നിവൃത്തിം ച ജനാ ന വിഭുരാസുരാ: ന ശൗചം നാപി ചാചാരോ ന സത്യം തേഷു വിഭ്യതേ ഉ അറിവില്ലവർക്കെന്തു ചെയ്യേണ്ടതെന്തെന്നു-മരുതാത്തതെന്തെന്നുമുള്ളതറിവില്ലവർ-ക്കില്ല തെല്ലും ശുദ്ധി-യാചാരമറിവില്ല; തൊട്ടുതീണ്ടിട്ടില്ല സത്യമെന്തെന്നതും. 07

അസ്ത്യമപ്ര്വിഷ്ഠം തേ ജഗദാഹുരനീശ്ചരം അപരസ്പരസംഭൂതം കിമന്യത്കാമരഹെതുകം വ്യ ആയവർ ചൊല്ലും ജഗത്തിലില്ലീശ്വരൻ: ഇല്ലടിസ്ഥാനമസത്യമാണാകയും. സംയോഗമാണി ജഗത്തിന്റെ കാരണം; കാമമാണായതിൻ കാരണമെന്നുമേ. 08

*ഏതാം ദൃഷ്ടിമവഷ്ടഭ്യ നഷ്ടാത്മാനോൽപബുദ്ധയഃ* പ്രഭവന്ത്യുഗ്രകർമാണ്ട: ക്ഷയായ ജഗതോഹിതാ: ൻ ഇപ്രകാരം ധരിക്കുന്ന ദുഷ്ടാത്മാക്ക-ളാകുന്ന ബുദ്ധിയില്ലാത്തതാം മാനുഷർ ഈ ജഗത്തിന്റെ നാശത്തിന്നു വേണ്ടുന്ന ക്രൂരമാം കർമ്മങ്ങളാചരിക്കുന്നിതും. 09

കാമമാശ്രിത്യ ഭുഷ്പൂരം ഭംഭമാനമദാമ്പിതാ: മോഹദ്ഗൃഹിത്വാസദ്ഗ്രാഹാൻപ്രവർതന്തേശുചിവ്രതാ: ചം അടക്കിടാനാവാത്ത കാമാർത്തി കൈക്കൊണ്ടു-നശ്വരംതന്നിലങ്ങാകൃഷ്ടരായിട്ടു 'ഡംഭാ'ദിമിദ്ധ്യാഭിമാനത്തെയാശ്രയി-ച്ചാസുരർ ശുദ്ധിയില്ലാതെ വർത്തിപ്പതും. 10 ചിന്താമപരിമേയാം ച പ്രലയാന്താമുപാശ്രിതാ:

*കാമോപഭോഗപരമാ ഏതാവദിതി നിശ്ചിതാ: \_o\_o* കാമഭോഗങ്ങളെപ്പരമമായ്ക്കണ്ടിട്ടി-താകുന്നു തൻ ജന്മലക്ഷ്യങ്ങളെന്നങ്ങ-തുള്ളിലുറപ്പിച്ച ചിത്തത്തൊടൊത്തുതൻ ജീവിതാന്ത്യത്തോളമായതിന്നായിട്ടു- 11

ആശാപാശശതൈർബദ്ധാ: കാമക്രോ**ധപരായണാ**:

ഈഹന്തേ കാമഭോഗാർഥമന്യായേനാർ**ഥസഞ്ചയാൻ \_**മവ ബദ്ധരായ് ക്രോധകാമങ്ങളിൽ മുങ്ങിനി-ന്നിന്ദ്രിയംതന്റെ സംതൃപ്തിക്കതായുള്ള മാർഗ്ഗത്തിലൂടെ ചരിക്കുവാൻ വേണ്ടുന്ന വിത്തത്തെയന്ന്യായമായി നേടുന്നിതും. 12 ഇടമദ്യ മയാ ലബ്ബമിമം പ്രാപ്സ്യേ മനോരഥം ഇടമസ്തിടമപി മേ ഭവിഷ്യതി പുനർധനം ഫസ

താന്മൂലമാകയും ലഭ്യമായിടുന്നു; സാധിപ്പതുണ്ടുതന്നാഗ്രഹമാകയും: ഉണ്ടുതൻകൈയ്യിലീ വിത്തങ്ങളൊക്കെയു-ണ്ടായിടും മേലിലിന്നായ ധനങ്ങളും. 13

അസൗ മയാ ഹതഃ ശത്രുർഹനിഷ്യേ ചാപരാനപി ഈശ്വരോഹമഹം ഭോഗി സിദ്ധോഹം ബലവാൻസുഖി ചർ ഈ ശത്രുവിന്നെ ഹനിച്ചതും താൻതന്നെ-യന്യരാം ശത്രുക്കളെക്കൊൽവതുണ്ടുതാൻ: ബലമുള്ളവൻതന്നെയാണുതാൻ; ഭോഗങ്ങ-ളാൽസുഖിച്ചീടുന്ന സിദ്ധനാമീശ്വരൻ. 14

ആദ്ധ്യോഭിജനവാനസ്മി കോന്യോസ്തി സമൃശോ മയാ യക്ഷ്യേ ഭാസ്യാമി മോദിഷ്യ ഇതൃജ്ഞാനവിമോഹിതാ: എര ആഢ്യനാകുന്നു-കുലിനനും താൻതന്നെ; യോഗിതാൻ; ദാനശിലൻ പിന്നെ സന്തോഷ-ചിത്തനെന്നൊക്കെയജ്ഞാനത്തിനാലവർ; ആസുരചിത്തരോ മോഹിതരായിടും. 15

അനേകചിത്തവിഭ്രാന്താ മോഹജാലസമാവൃതാ: പ്രസക്താ: കാമഭോഗേഷു പതന്തി നരകേശുചൗ എന്ന

പ്രസ്താം കാമഭോഗേഷ്യ പര്ത്ത് ന്യാമ്മേയുട്ടാ ഇപ്രകാരം മൂഢസ്വപ്നവിഭ്രാന്തരോ മോഹമാകും വലയ്ക്കുള്ളിൽ ബന്ധസ്ഥരായ് കാമഭോഹത്തിലങ്ങാസക്തരായിപ്പ-വിത്രമല്ലാത്തതാം നരകത്തിലെത്തിടും. 16

ആത്മസംഭാവിതാ: സ്തബ്ലാ ധനമാനമദാന്ഥിതാ:

*യജന്തേ നാമയജ്ഞെസ്തേ ദംഭേനാവിധിപൂർവകം ചാ* ആയവരൊക്കെ സ്വയം തൃപ്തരായിമി-ദ്ധ്യാഭിമാനം-വിത്തമെന്നിവറ്റാലഹ-കാരിയായ് ഗർവ്വോടെ വിധിപൂർവ്വമല്ലാതെ പേരിനായെജ്ഞകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്തിടും. 17

അഹങ്കാരം ബലം ദർപം കാമം ക്രോധം ച സംശ്രീതാഃ മാമാത്മപരദേഹേഷു പ്രദിഷന്തോഭ്യസൂയകാഃ ചവ്വ

ആയതാമസുരചിത്തൻ തന്റെ മിഥ്യാഭി-മാനം; ബലം; ക്രോധ-കാമത്തെയാശ്രയി-ച്ചപരന്റെയും; പിന്നവന്റെതന്നുള്ളിലും മേവുന്നൊരെന്നെയും ദോഷിച്ചിടുന്നിതും.

താനഹം ദ്വിഷതം ക്രൂരാൻസംസാരേഷു നരാധമാൻ ക്ഷിപാമ്യജസ്രമശുഭാനാസുരിഷേവ യോനിഷൂ ൧ൻ

107

ആയതാമശുഭരാം ദ്വേഷികൾ പിന്നെദുർ-ബുദ്ധികളാകും നരാധമന്മാരെ ഞാൻ പിന്നെയും, പിന്നെയുമാസുരയോനിയി-ലൂടെ സ്വഷ്ടിച്ചിടുന്നുണ്ടെടോ ഭൂമിയിൽ. 19

ആസുരിം യോനിമാപന്നാ മുഢാ ജന്മനിജന്മനി

മാമപ്രാപ്യെവ കൗന്തേയ തതോ യാന്ത്യധമാം ഗതിം വം ഇപ്രകാരത്തിലിയാസുര യോനിയെ പ്രാപിപ്പവർ മൂഢ-മൂഢജന്മങ്ങളിൽ-ക്കൂടിയി നീച-നീചങ്ങളാകുന്നിട-ത്തെത്തുന്നതുണ്ടവരെത്തുകില്ലെന്നിലും. 20

ത്രിവിധം നരകസ്യേദം ദ്വാരം നാശനമാത്മന:

കാമഃ ക്രോധസ്തഥാ ലോഭസ്തസ്മാദേതത്ത്രയം തൃജേത് വഹ ആത്മനാശത്തിന്നു കാരണമാകുമീ കാമ-ക്രോധം-ലോഭമെന്നുള്ള മൂന്നും നരകത്തിലേക്കുള്ളതാകും കവാടങ്ങ-ളാണവ മൂന്നും തൃജിക്കേണ്ടതുണ്ടെടോ. 21

എതെർവിമുക്കു കൗന്തേയ തമോദ്വാരെസ്ത്രിഭിർനരു ആചരത്യാത്മനു ശ്രേയസ്തതോ യാതി പരാം ഗതിം വവ ആയതാകും തമോദ്വാരങ്ങൾ മൂന്നിലും നിന്നു നീ മുക്തനായിട്ടാത്മസാക്ഷാത്-ക്കാരത്തിനായനുഷ്ടിക്കേണ്ട കർമ്മങ്ങ-ളാലെനീ പ്രാപിച്ചിടുന്നുണ്ടതെന്നെയും. 22

യം ശാസ്ത്രവിധിമുത്തുജ്യ വർതതേ കാമകാരതം ന സ സിദ്ധിമവാപ്നോതി ന സുഖം ന പരാം ഗതിം വന്മ ഈവിധം തത്ത്വം ഗ്രഹിക്കാതെ കാമാദി-വാസനക്കൊത്തു വർത്തിച്ചിടും മാനുഷർ-ക്കില്ലെടോ സിദ്ധി-സൌഖ്യം; പിന്നെയായവർ പ്രാപിപ്പതില്ലെടോ പരമമാകും പദം. 23

തസ്മാച്ഛാസ്ത്രം പ്രമാണം തേ കാര്യാകാര്യവ്യവസ്ഥിതൗ ജ്ഞാത്വാ ശാസ്ത്രവിധാനോക്തം കർമ കർതുമിഹാർഹസി വർ ആയതുകൊണ്ടുശാസ്ത്രം ഗ്രഹിച്ചിട്ടു ത-ള്ളേണ്ടവ തള്ളിട്ടു കൊള്ളേണ്ട കൊണ്ടുനി വിധിപോലെ കർമ്മങ്ങളാചരിക്കേണ്ടുന്ന-തുണ്ടുനിന്നുന്നതിക്കായിട്ടു ഭാരത. 24

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗിതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാംയോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജന സംവാദേദൈവാസുരസന്പദിഭാഗയോഗോ നാമ ഷോഡശോജ്യായഃ സമാപ്തഃ ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ ദൈവാസുരസമ്പദ്വിഭാഗയോഗം എന്ന പതിനാറാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

> : x x 108

# അദ്ധായം - പതിനേഴ് ശ്രദ്ധാത്രയവിഭാഗയോഗം

അർജുന ഉവാച

യേ ശാസ്ത്രവിധിമുത്സ്വജ്യ യജന്തേ ശ്രദ്ധയാന്വിതാം തേഷാം നിഷ്ഠാ തു കാ കൃഷ്ണ സത്ത്വമാഹോ രജസ്തമം ച അർജുനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ കൃഷ്ണ ചൊല്ലുകി വിധിയൊന്നുമറിയാതെ വിശ്വസഭക്തിയോടെ ഭജിച്ചിടുന്ന പുരുഷനി സത്ത്വ-രജസ്സ്-തസ്സെന്നതി-ലേതു ഗുണത്തിലായി ഭവിപ്പിപ്പതും? 01 ശ്രീഭഗവാനുവാച

ത്രിവിധാ ഭവതി ശ്രദ്ധാ ദേഹിനാം സാ സ്വഭാവജാ സാത്ത്യികി രാജസി ചൈവ താമസി ചേതി താം ശൃണു വ ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു:

ദേഹികൾതൻസ്വഭാവങ്ങൾക്കതൊത്തപോ-ലായിടുന്നുണ്ടവരേതു ഗുണത്തിലെ-ന്നായിടാം സാത്ത്വികം, രാജസം, താമസ-മെപ്രകാരത്തിലാണെന്നു നീ കേൾക്കുക. 02

*സത്ത്വാനുരൂപാ സർവസ്യ ശ്രദ്ധാ ഭവതി ഭാരത ശ്രദ്ധാമയോയം പുരുഷോ യോ യവ്ശൂലഃ സ ഏവ സഃ സ* മാനുഷർ തന്നുടെ സത്ത്വത്തിനൊത്തപോ-ലായിടുന്നുണ്ടവൻതന്റെ വിശ്വാസവും. ആയതാം വിശ്വാസമെപ്രകാരത്തിലാ-

ണായതിന്നൊത്തപോലാകും ഗുണങ്ങളും. 03

*യജന്തേ സാത്ത്വികാ ദേവാന്യക്ഷരക്ഷാംസി രാജസാട പ്രേതാൻഭുതഗണാംശ്വാന്യേ യജന്തേ താമസാ ജനാടർ* സാത്ത്വികന്മാർ ഭജിച്ചിടുന്നു വിണ്ണോരെ; യക്ഷ-രക്ഷോവർഗ്ഗ ഭക്തിയോ രാജസം. പിന്നെത്തമോഗുണത്തിൽപ്പെടും മാനുഷർ പൂജിപ്പതുണ്ടെടോ ഭൂത-പ്രേതങ്ങളെ. 04

അശാസ്ത്രവിഹിതം ഘോരം തപൃന്തേ യേ തപോ ജനാഃ ദംഭാഹങ്കാരസമ്യുക്താഃ കാമരാഗബലാന്ഥിതാഃ ഒ

കാമരാഗ**ങ്ങൾതന്നാ**കർഷണങ്ങളാൽ 'ഡംഭ-ഹങ്കാര'ത്തൊടൊത്തു ദേഹത്തിലെ പഞ്ചഭൂതങ്ങളോ പിന്നതിന്നുള്ളിലായ് മേവുന്നൊരാത്മാവതാകുമീയെന്നെയും: (

109

കർഷയന്ത**: ശരിരസ്ഥം ഭൂതഗ്രാമമചേതസ:** 

മാം ചൈവാനും ശരീരസ്ഥം താന്ഥിദ്ധ്യാസൂരനിശ്ചയാൻ ന്ന വിധികളൊത്തല്ലാത്ത ഘോരമാകും തപ-സ്ലായതാൽ ക്രൂരമായ് പിഡനംചെയ്യുന്ന മൂഢരായീടുന്ന പക്വമല്ലാത്തൊരീ ബുദ്ധികളാസുരനിശ്ചയം ചെയ്തവർ. 06

*ആഹാരസ്ത്വപി സർവസ്യ ത്രിവിധോ ഭവതി പ്രിയ: യജ്ഞസ്തപസ്തഥാ ഓനം തേഷാം ഭേദമിമം ശ്യണു ഉ* പ്രകൃതിതൻ മൂന്നുഗുണത്തിനൊത്താകുന്നു മർത്ത്യന്റെയിഷ്ടമാം ഭോജനത്തിൻ രുചി. ആയതുപോലെ യജ്ഞം; തപസ്സ്; ദാനമി മൂന്നതും മൂന്നുവിധം ശ്രവിച്ചിടുനി. 07

ആയു:സത്വബലാരോഗ്യസുഖപ്രീതിവിവർയനാഃ രസ്യാ: സ്നിഗ്യാ: സ്ഥിരാ ഹൃദ്യാ ആഹാരാഃ സാത്തികപ്രിയാ: വ

ആസു:സ്സന്തർശക്തിയാരോഗ്യമി ബലം; സന്തുഷ്ഠി, സൌഖ്യസംപോഷകമായുള്ള രസയുക്തമാം കൊഴുപ്പൊട്ടുചേർന്നുള്ളൊരി ഹൃദ്യമാം ഭോജനം സാത്ത്ഥികം തന്നെയും. 08 കല്ലലവണാത്യൂഷ്ണതീക്ഷ്ണരൂക്ഷവിഭാഹിനഃ

*ആഹാരാ രാജസസ്യേഷ്ഠാ ഭുഃഖ്ശോകാമയപ്രഭാഃ ൻ* രോഗ-ശോകാദിക്കുമൂലമാകുന്നൊരി കട്ചമ്ലലവണമത്യുഷ്ണതീഷ്ണങ്ങളും; രൂക്ഷവും; ദാഹമുണ്ടാക്കുന്നതായിടും ഭോജനം രാജസമെന്നറിഞ്ഞീടുക. 09

യാതയാമം ഗതരസം പൂതി പര്യുഷി**തം ച യത്** ഉച്ഛിഷ്ടമപി ചാമേധ്യം ഭോജനം താമസപ്രിയം ചം പാചകം ചെയ്തിട്ടുയാമം കഴിഞ്ഞതും; സ്വാദറ്റുചിത്തയായ് ദുർഗ്ഗന്ധമുള്ളതും; ഉച്ഛിഷ്ടമായതും മേധ്യമല്ലാത്തതും; ഇഷ്ടമാം ഭക്ഷണം താമസന്മാർക്കെടോ. 10

അഫലാകാങ്ക് ഷിഭിര്യ ജ്ഞോ വിധിദ്യ ഷ്ടോ യ ഇജ്യതേ യഷ്ടവ്യമേവേതി മനഃ സമാധായ സ സാത്ത്ഥികഃ ഫ് ഫ ഫലത്തിലുള്ളിച്ഛയില്ലാതെ ഞാനിന്നെജി-ക്കേണ്ടതാണെജ്ഞങ്ങളെന്നഭാവത്തിനാൽ ശ്രദ്ധയോടെ മനസ്സേകികരിച്ചുവിധി-പോലെചെയ്യുന്നതാമെജ്ഞമോ സാത്ത്വികം. 11

അഭിസന്ധായ തു ഫലം ദംഭാർഥമപി ചൈവ യത് ഇജ്യതേ ഭരതശ്രേഷ്ഠ തം യജ്ഞം വി**ദ്ധി രാജസം ച**വ ഭൌതികമാം ഫലം നേടുവാനിച്ഛിച്ചു-മല്ലയെങ്കിൽ ഗർവ്വുകാട്ടുവാനായി-ട്ടനുഷ്ഠിച്ചിടുന്നതായുള്ളതാമെജ്ഞങ്ങ-ളാണെടോ രാജസമെന്നറിഞ്ഞീടുക. 12

വിധിഹിനമസ്വഷ്ടാന്നം മന്ത്രഹിനമദക്ഷിണം ശ്രദ്ധാവിരഹിതം യജ്ഞം താമസം പരിചക്ഷതേ ഫ്രൂ. വിധിപോലെയല്ലാതെ; മന്ത്രങ്ങളില്ലാത-ശ്രദ്ധയോടൊട്ടുമേ ദക്ഷിണ കൂടാത-വിശ്വാസമോടിന്നനുഷ്ഠിച്ചിടുന്നതാ-മെജ്ഞങ്ങളാണെടോ; താമസമെന്നതും. 13

*ദേവദിജഗുരുപ്രാജ്ഞപൂജനം ശൗചമാർജവം ബ്രഹ്മചര്യമഹിംസാ ച ശാരീരം തപ ഉച്യതേ ൂർ* ബ്രഹ്മചര്യം; ശുദ്ധി-യാർജ്ജവം പിന്നെയീ ദേവ-ദ്വിജപ്പൂജ; ഗുരുവന്ദനങ്ങളും; ഹിംസയില്ലായ്മയും; ജ്ഞാനിയെപ്പൂജയും;

ആയതാകും തപസ്സ് ശാരീരികം തന്നെ. 14

അനുദേഗകരം വാകൃം സത്യം പ്രിയഹിതം ച യത് സാധ്യായാഭ്യസനം ചൈവ വാങ്മയം തപ ഉച്യതേ ഛ നിത്യേന വേദപാരായണം പിന്നെയി ഹിതമായ വാക്കുകള്; പ്രിയമുള്ള ഭാഷണം; അന്ന്യന്നുപീഡയുണ്ടാക്കാത്ത ചൊല്ലുകൾ സത്യസംഭാഷണം തപസു-വാക്കിന്റെയും. 15

മനഃപ്രസാദഃ സൗമ്യത്വം മൗനമാത്മവിനിഗ്രഹഃ ഭാവസംശുദ്ധിരിത്യേതത്തപോ മാനസമുച്യതേ എന്ന

മൌനമാകുംവൃത-മാത്മസംയമനമീ ഭാവസംശുദ്ധി; സംതൃപ്തിയും; സൌമൃത; ആയതായീടും ഗുണങ്ങളാകും മന-സ്സിൻതപസ്സെന്നെടോ ചൊല്ലപ്പെടുന്നതും. 16

ശ്രദ്ധയാ പരയാ തപ്തം തപസ്ത്യത്തിവിധം നരെം

*അഫലാകാങ്ക് ഷിഭിര്യുക്കൈം: സാത്ത്വികം പരിചക്ഷതേ ചാ* ഫലേച്ഛയില്ലാതെയേകാഗ്രചിത്തത്തിനാൽ അദ്ധ്യാത്മനിഷ്ഠനായ് ഇപ്രകാരം മൂന്നു-വിധമായിടും തപസ്സാചരിച്ചിടുന്ന താണെടോ സാത്ത്വികമാം തപസ്സായതും. 17

*സര്കാരമാനപുജാർഥം തപോ ഭംഭേന ചൈവ യത്* ക്രിയതേ തദിഹ പ്രോക്തം രാജസം ചലമധ്രുവം **ചവ** അന്ന്യരാൽ പൂജ്യനായീടുവാൻ മാന്യനായ് സത്ക്കാരമാകയും ലഭ്യമായിടുവാ-

111

നായഹങ്കാരിയായ്; ചഞ്ചലചിത്തനായ് ചെയ്യും തപസ്സതായിടുന്നു 'രാജസം'. 18

മുഷഗ്രാഹേണാത്മനോ യത്പിഡയാ ക്രിയതേ തപഃ പരസ്യോത്സാദനാർഥം വാ തത്താമസമുഭാഹൃതം ൧ൻ മൂഢനായ് പിഡനത്തോടങ്ങുകൂടിയ-ങ്ങല്ലങ്കിലന്ന്യന്നനിഷ്ടം ഭവിപ്പതി-ന്നായിട്ടനുഷ്ടിച്ചിടും തപസ്സാണെടോ 'താമസ'മെന്നുചൊല്ലുന്നു ധരിക്ക നീ. 19

ഭാതവ്യമിതി യദ്ദാനം ദിയതേനുപകാരിണേ

ഭേശേ കാലേ ച പാത്രേ ച തദ്ദാനം സാത്ത്വികം സ്മൃതം ഹം കർത്തവ്യമെന്നുബോധത്തിനാലൊട്ടും ഫലത്തിലുള്ളിച്ഛയൊട്ടില്ലാതെ വേണ്ടുന്ന-കാലത്തു വേണ്ടുന്നിടത്തുവച്ചർഹിപ്പ-വന്നുള്ള ദാനമോ സാത്ത്വികം തന്നെയും. 20

യത്തു പ്രത്യുപകാരാർഥം ഫലമുദ്ദിശ്യ വാ പൂനഃ ദീയതേ ച പരിക്ലിഷ്ടം തദ്ദാനം രാജസം സ്മൃതം റച്ച പ്രത്യുപകാരത്തെയർത്ഥിച്ചു വിണ്ടും ഫലത്തിലങ്ങുള്ളതാമിച്ഛയുണ്ടായിട്ടു; പൂർണ്ണമാം തൃപ്തിയൊട്ടില്ലാതെ ചെയ്യുന്ന ദാനത്തെയാണുചൊല്ലുന്നതും രാജസം. 21

അദേശകാലേ യദ്ദാനമപാത്രേഭ്യശ്ച ദീയതേ

അസര്കൃതമവജ്ഞാതം തത്താമസമുദാഹൃതം വ.വ. തെല്ലുമേ യോഗ്യമല്ലാത്തതാം വേദിയിൽ വേണ്ടാത്തനേരത്തനർഹന്നു നൽകുന്ന ദാനവും; പിന്നൊട്ടവജ്ഞയാൽ സത്ക്കരി-ക്കാതെചെയ്യുന്നതാം ദാനമോ താമസം. 22

ഓം തത്സദിതി നിർദേശോ ബ്രഹ്മണസ്ത്രിവിധഃ സ്മൃതഃ ബ്രാഹ്മണാസ്തേന വേദാശ്ച യജ്ഞാശ്ച വിഹിതാഃ പുരാ വ.സ. പരമമായിടുന്ന തത്ത്വമുദ്ഘോഷി-ച്ചിടുന്നതീ 'ഓം-തത്-സത്' എന്നതാം വാക്ക്ത്രയം. ഉരുവിടുന്നീ വാക്ക്ത്രയം ബ്രഹ്മജ്ഞാനികൾ യജ്ഞകർമ്മത്തിലും, വേദമന്ത്രത്തിലും. 23

*തസ്മാദ് ഓം ഇത്യുദാഹ്യത്യ യജ്ഞദാനതപഃക്രിയാഃ പ്രവർതന്തേ വിധാനോക്താഃ സതതം ബ്രഹ്മവാദിനാം ൨ർ* ആകയാൽ പരമമാം പുരുഷനെ പ്രാപിപ്പ-തിന്നങ്ങു നിഷ്ഠയാൽ ബ്രഹ്മവിശ്വാസികൾ ആചരിച്ചിടുന്ന യജ്ഞ-ദാനം തപ-സ്റ്റായവയ്ക്കാകെയാരംഭം 'ഓം'കാരവും. 24 തദിതൃനഭിസസായ ഫലം യജ്ഞതപഃക്രിയാഃ ഭാനക്രിയാശ്വ വിവിധാഃ ക്രിയന്തേ മോക്ഷകാങ്ക് ഷിഭിഃ വം ഫലത്തിലുള്ളിച്ഛയില്ലാതെ 'തത്' ശബ്ദത്തെ-യുച്ചരിച്ചാണുയജ്ഞം; തപസ്സ്; ദാനങ്ങ-ളാചരിക്കുന്നതി മോക്ഷേച്ഛുവായവ-രായതിൻ ലക്ഷ്യമാത്ത്യന്തിക മുക്തിയും. 25

സ്മ്ഭാവേ സാധുഭാവേ ച സദിത്യേതത്പ്രയുജ്യതേ പ്രശസ്തേ കർമണി തഥാ സച്ഛബ്ബം പാർഥ യുജ്യതേ വ.ത്ത 'സത്താ'ണു പുരുഷോത്തമൻതന്റെ ഭാവമീ 'സത്താ'യിടുന്നു സാധുക്കൾതൻ ഭാവങ്ങ-ളാകുന്നു ശ്രേഷ്ഠമാം കർമ്മങ്ങളും 'സത്ത'-താകയാൽ 'സത്' സത്തതായിഭവിപ്പതും. 26 യജ്ഞേ തപസി ദാനേ ച സ്ഥിതിം സദിതി ചോച്യതേ

കർമ ചൈവ തദർഥിയം സദിത്യേവാഭിധിയതേ വം സ്ഥിതനായിടുന്നു സത്തെജ്ഞ-ദാനം; തപ-സ്സെന്നുള്ള മൂന്നു കർമ്മത്തിലങ്ങായതി-ന്നായുള്ളൊരെജ്ഞങ്ങളും സത്തതാകുന്നി-താകുന്നു 'സത്' അതോ പരമമാം പുരുഷനും. 27 അശ്രദ്ധയാ ഹുതം ദത്തം തപസ്തപ്തം കൃതം ച യത്

*അസദിത്യുച്ചതേ പാർഥ ന ച തത്പ്രേത്യ നോ ഇഹ വവ്യ* ശ്രദ്ധയില്ലാതെ ചെയ്യുന്നതാമെജ്ഞ-ദാ-നാദിയാം കർമ്മവും; തപ്തമാകും തപ-സ്സായതായിടുമസത്തുക്കളോ വ്യർത്ഥ-മാകുന്നതുണ്ടു ലോകങ്ങളിൽ രണ്ടിലും. 28

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ ശ്രദ്ധാത്രയവിഭാഗയോഗോ നാമ സപ്തദശോദ്ധ്യായഃ സമാപ്തഃ

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയിലെ ശ്രദ്ധാത്രയവിഭാഗയോഗം എന്ന പതിനേഴാം അദ്ധ്യായം സമാപിക്കുന്നു.

 $x \quad x \quad x$ 

## അദ്ധ്യായം - പതിനെട്ട്

## മോക്ഷസംന്യാസയോഗം.

#### അർജുന ഉവാച

സന്ന്യാസസ്യ മഹാബാഹോ തത്ത്വമിച്ഛാമി വേദിതും ത്യാഗസ്യ ച ഹൃഷീകേശ പൃഥക്കേശിനിഷൂദന ച

അർജുനൻ പറഞ്ഞു

ഹേ; ഹൃഷികേശ യീ കേശി നിഷൂദനാ-യെന്താണു 'ത്യാഗ'-മീ 'സന്ന്യാസ'വും?

ആയതിൽ തത്ത്വമൊന്നൊന്നായ് ഗ്രഹിക്കുവാ-

നാഗ്രഹം തോന്നുന്നതുണ്ടു നാഥാ! 01

### ശ്രീഭഗവാനുവാച

കാമ്യാനാം കർമണാം ന്യാസം സന്ന്യാസം കവയോ വിദുഃ സർവകർമഫലത്യാഗം പ്രാഹുസ്ത്യാഗം വിചക്ഷണാഃ വ

ഭഗവാൻ കൃഷ്ണൻ പറഞ്ഞു

കാമ്യകർമ്മങ്ങൾതൻ ത്യാഗമാകുന്നു സ-

ന്യാസമെന്നും കവി ചൊല്ലുന്നിതേ!

സ്ർവ്വ കർമ്മത്തിൻ ഫലത്തെ തൃജിപ്പതോ 'ത്യാഗ'മെന്നല്ലോ; വിചക്ഷണന്മാർ. 02

ത്യാജ്യം ദോഷവദിത്യേകേ കർമ പ്രാഹൂർമനീഷിണും യജ്ഞദാനതപഃകർമ ന ത്യാജ്യമിതി ചാപരേ ന

കാമ്യമായിടുന്ന കർമ്മങ്ങൾ ദോഷ്ങ്ങ-

ളാണെന്നുചൊല്ലി തൃജിപ്പൂ ചിലര്.

യജ്ഞ-ദാനം; ത്പ്സ്സ്നിവയ്ക്കായുള്ള

കർമ്മം പവിത്രമതെന്നും ചിലർ. 03

നിശ്ചയം ശൃണു മേ തത്ര ത്യാഗേ ഭരതസത്തമ രാഗോ ഹി പുരുഷവവരുവ തിവിധം സന്ധപ്പിർതിതം

*ത്യാഗോ ഹി പുരുഷവ്യാഘ്ര ത്രിവിധഃ സമ്പ്രകീർതിതഃ ർ* കേൾക്ക നീയെന്മതം ഭാരതാ; ത്യാഗവും

മൂന്നു പ്രകാരത്തിലുണ്ടതുമേ. 04

യജ്ഞദാനതപഃകർമ ന ത്യാജ്യം കാര്യമേവ തത്

യജ്ഞോ ദാനം തപ്പയ്യെവ്പാവനാനി്മനീഷിണാം ത

യജ്ഞ-ദാനം, തപസ്സെന്നിവയ്ക്കായിട്ട-നുഷ്ഠിച്ചിടേണ്ടതായുള്ള കർമ്മം

വർത്തിക്ക വേണം; തൃജിക്കവേണ്ടായതോ-

പാവനം തന്നെയി മാനുഷർക്കും. 05

എതാന്യപി തു കർമാണി സങ്ഗം തൃക്ത്വാ ഫലാനി ച കർതവ്യാനീതി മേ പാർഥ നിശ്ചിതം മതമുത്തമം ന്ന എങ്കിലോ പാർത്ഥയിന്നാസക്തനാകാത-നുഷ്ഠിക്ക കർമ്മം; തൃജിക്ക ഫലം. ആയതാം കർമ്മങ്ങളൊക്കെ നിൻ കർത്തവ്യ-മായിടുന്നെന്നതാണെന്റെ മതം. 06

നിയതസ്യ തു സന്ന്യാസഃ കർമണോ നോപപദ്യതേ മോഹാത്തസ്യ പരിത്യാഗസ്താമസഃ പരികീർതിതഃ ശ നിയതമാം കർമ്മങ്ങൾ താജ്യമല്ലായവ വർത്തിച്ചിടേണ്ടതുമുണ്ടെടൊ നീ. യുക്തമല്ലാത്ത മോഹങ്ങളാൽ കർമ്മം ത്യ-ജിക്കുന്ന ത്യാഗം തമോഗുണമേ. 07

ഭുഃഖ്മിത്യേവ യത്കർമ കായക്ലേശഭയാത്ത്യജേത് സ കൃത്ഥാ രാജസം ത്യാഗം നൈവ ത്യാഗഫലം ലഭേത് വ്യ നിയതമാം കർമ്മങ്ങളാചരിച്ചിടുകിൽ ക്ലേശമുണ്ടായിടുമായതിന്നീ-ദുഃഖത്തിൻ ഹേതുവാമെന്നു ധരിച്ചിട്ടു-കർമ്മം തൃജിക്കുകിൽ രാജസവും, 08

കാര്യമിത്യേവ യത്കർമ നിയതം ക്രിയതേർജുന സങ്ഗം മൃക്ത്യാ ഫലം ചൈവ സ തൃാഗ: സാത്ത്യികോ മത: ൻ നിയതമാം കർമ്മങ്ങ-ളാസക്തനാകാതെ വിധിപോലെ വർത്തിച്ചതിന്റെ ശേഷം ആയ കർമ്മത്തിൻ ഫലം തൃജിച്ചീടുകി-ലായതോ സാത്വിക ത്യാഗമെടോ. 09

ന പ്രേഷ്ട്യകുശലം കർമ കുശലേ നാനുഷജ്ജതേ ത്യാഗീ സത്ത്വസമാവിഷ്ടോ മേധാവി ഛിന്നസംശയഃ ഛം അസുഖ കർമ്മത്തൊടൊട്ടില്ലാ വെറുപ്പു-മാ-സക്തനല്ലൊട്ടു സുഖമുള്ളതിൽ: ആയതാം സംശയം കൂടാത്ത ബുദ്ധിമാ-നാണെടൊ സത്വഗുണ ത്യാഗിയും. 10

ന ഹി ദേഹഭ്യതാ ശക്യം തൃക്തും കർമാണൃശേഷതഃ യസ്തു കർമഫലത്യാഗി സ ത്യാഗീതൃഭിധീയതേ ഫ് ദേഹം ധരിച്ചതാം ദേഹിക്കു കർമ്മങ്ങ-ളാകെ തൃജിക്കലസാദ്ധ്യമത്രേ! ആകയാൽ കർമ്മ ഫലത്തെ തൃജിക്കുന്ന ദേഹിയെ ചൊല്ലുന്നു ത്യാഗിയെന്നും. 11 അനിഷ്മമിഷ്ഠം മിശ്രം ച ത്രിവിധം കർമണഃ ഫലം

അനിഷ്ടമിഷ്ഠം മിശ്രം ച ത്രിവിധം കർമണ്ട ഫലം ഭവതൃതൃാഗിനാം പ്രേത്യ ന തു സന്ന്യാസിനാം കാചിത് ചാവ സ്വർഗ്ഗ-നരകലീ-രണ്ടതിൻ മദ്ധ്യമെ-ന്നുള്ള മൂന്നാകുന്നു കർമ്മഫലം. ആയ ഫലങ്ങളി ത്യാഗിക്കതില്ലങ്ങ-തുണ്ടു മറ്റുള്ളോർക്കതെന്നു കേൾപ്പൂ. 12

പഞ്ചെതാനി മഹാബാഹോ കാരണാനി നിബോധ മേ സാംഖ്യേ കൃതാന്തേ പ്രോക്താനി സിദ്ധയേ സർവകർമണാം ഫ്ലസ ഹേ; മഹാബാഹു-കേളഞ്ചുണ്ടു കാരണം സർവ്വ കർമ്മത്തിന്റെ സിദ്ധിക്കതും. സാഖ്യമാം വേദാന്ത് സിദ്ധാന്തമായതി-

ലിപ്രകാരം കേട്ടുകൊള്ളുക നീ. 13

*അധിഷ്ഠാനം തഥാ കർതാ കരണം ച പ്യൂഥഗിധം വിവിധാശ്ച പൃഥക്ചേഷ്ടാ ദൈവം ചൈവാത്ര പഞ്ചമം ൧ർ* സ്ഥാനമാം 'ദേഹ'മീ 'കർത്താവു' പിന്നെ**യീ-**'കരണ'ങ്ങളാകുന്നൊരിന്ദ്രിയങ്ങള്; നനാവിധത്തിലങ്ങുള്ളതാ'മുദ്യമ'-

മഞ്ചാമനാകുന്ന'തീശ്വരനും' 14

ശരീരവാങ്മനോഭിരൃത്കർമ പ്രാരഭ**തേ നരാ** 

ന്യായ്യം വാ വിപരിതം വാ പഞ്ചെതേ തസ്യ ഹേതവ: ചള ന്യായമായ്ക്കൊള്ളട്ടതന്യായമാകട്ടെ: ദേഹം, മനസ്സു-നിൻ വാക്കതിനാൽ വർത്തിച്ചിടും നിന്റെ വ്യത്തിക്കു കാരണ-മാകുന്നതഞ്ചിതും തന്നെയെടൊ! 15

് *തത്രെവ*ം സതി കർതാരമാതമാനം കേവ**ലം തു യഃ** പശ്യത്യകൃതബുദ്ധിത്ഥാന്ന സ പശ്യതി ദുർമതി**: \_**൧൬ ആയതാമഞ്ചതും കാണാത്ത വിഢി-'താൻ-തന്നെയായിടുന്നു കർത്താവതും' എന്നങ്ങു കണ്ടിട്ടും മൂഢാതമാവായതാം

ദുർമ്മതി കാണ്മതൊട്ടില്ല സത്യം. 16

യസ്യ നാഹംകൃതോ ഭാവോ ബുദ്ധിര്യസ്യ ന ലിപ്യതേ ഹത്വാപി സ ഇമാംല്ലോകാന്ന ഹന്തി ന നിബധ്യതേ ചാ

മിദ്ധ്യാഹങ്കാരമൊട്ടില്ലാതെയൊന്നിലു-മാസക്തചിത്തനല്ലാത്ത പുമാൻ:

ഇക്കണ്ട മാനുഷ്ജാലത്തെ ക്കൊൽകിലും

\_\_\_ ഹിംസകനല്ലവൻ ബദ്ധനല്ല. 17

ജ്ഞാനം ജ്ഞേയം പരിജ്ഞാതാ ത്രിവിധാ **കർമചോ**ദനാ കരണം കർമ കർതേതി ത്രിവിധഃ കർമസങ്ഗ്രഹഃ ചവ

ജ്ഞാനി; ജ്ഞാനം; ജ്ഞേയമെന്നുള്ള മൂന്നതാ-

യിടുന്നു കർമ്മത്തിൻ പ്രേരകങ്ങൾ.

കർമ്മം; കരണമി കർത്താവ**തെന്നുള്ള** മൂന്നതിന്നായതിൻ സംഗ്രഹമേ. 18

ജ്ഞാനം കർമ ച കർതാ ച ത്രിധൈവ ഗുണഭേദത: പ്രോച്യതേ ഗുണസംഖ്യാനേ യഥാവച്ഛ്യ**ണു താന്യ**പി ഫൻ **കർത്താവ്; കർ**മ്മമി ജ്ഞാനമെന്നുള്ളതാം മ**ുന്നതും മുമ്മൂ**ന്നു കേട്ടുകൊൾക. സ**ത്ത്വ-രജസ്സ്-ത**മസ്സെന്നുള്ള മൂന്നതി-ന്നൊ**ത്തു പെരു**ത്തങ്ങതൊമ്പതുമേ. 19

സർവടുതേഷു യേനെക്ക ഭാവമവ്യയമീക്ഷതേ അവിഭക്തം വിഭക്തേഷു തജ്ഞാനം വിദ്ധി സാത്ത്ഥികം വം സർവ്വ ഭുതങ്ങളിലൊന്നുപോൽ നാശമി-ല്ലാത്തതായുള്ളതാം ഭാവത്തെയും

ഭി**ന്നമായുള്ളതി**ന്നൊന്നായിക്കാണുന്ന **ജ്ഞാനമാകുന്നി**തേ സാത്ത്വികവും. 20

**പുഗാരക്കാ**ന തു യജ്ഞാനം നാനാഭാവാൻപുഗാഗിധാൻ വേ**ത്തി സർ**വേഷു ഭൂതേഷു തജ്ഞാനം വിദ്ധി രാജസം വച സർവ്വ **ഭൂതങ്ങ**ളും വെവ്വേറെയാണന്നു-മാ**യതിൻ ഭാ**വങ്ങളാകയുമേ

നാനാവിധത്തിലങ്ങുള്ളതെന്നുള്ളതാം ജ്ഞാനമാകുന്നിതേ രാജസവും. 21

**യത്തു കൃത്സ്**നവദേകസ്മിൻകാര്യേ സക്തമഹൈതുകം **ഒരെത്ത**വാർഥവദൽപം ച തത്താമസമുദാഹൃതം വവ

കാര്യമാം ദേഹമതാണു സമ്പൂർണ്ണമെ-ന്നുള്ളതാം തത്ത്വാർത്ഥഹിനമായ:

കാരണം കൂടാത്ത, സത്യവും കാണാത്തൊ-

രല്**പമാം ജ്ഞാ**നമോ താമസവും. 22

നിയതം സങ്ഗരഹിതമരാഗദേവഷതഃ കൃതം

**അഹ്ലാപ്രപ്സു**നാ കർമ യത്തത്സാത്ത്വികമുച്ച്യതേ വന്ന ഇച്ച **ഫലത്തിലൊ**ട്ടില്ലാതെ സംഗവി-ഹിനനായിട്ടു നിയതമായി ദ്വേഷ-രാഗങ്ങളെ തീണ്ടാതനാസക്ത

മായിടും **കർമ്മമോ** സാത്ത്വികവും. 23

മായ**ിടും കരുമ്മ**മോ സാത്ത്വികവും. 23

യത്തു കാമേപ്സുനാ കർമ സാഹങ്കാരേണ വാ പുനഃ ക്രിയമേ ബഹുലായാസം തദ്രാജസമുഭാഹൃതം വർ

**കർമ്മഹലത്തിലൊ**ട്ടിച്ഛയാലാസക്ത-**നായിട്ടഹങ്കാര ബുദ്ധി**യോടെ

ഏ**റെപ്പണിപ്പെട്ടു**്വർത്തിച്ചിടും കർമ്മ-മാകു**ന്നതുണ്ടെടൊ**; രാജസവും. 24

അനുബന്ധം ക്ഷയം ഹിംസാമനപേക്ഷ്യ ച പൗരുഷം മോഹാദാരഭ്യതേ കർമ യത്തത്താമസമുച്യതേ വ

**ഭാവിതൻ നാശവും** ്കാണാതെയന്ന്യരെ പീഡിപ്പിച്ചൊട്ടു മോഹത്തിനാലെ തൻ കഴിവൊത്തങ്ങതല്ലാതെ നഷ്ടമായ് ചെയ്തിട്ടും കർമ്മമോ താമസവും. 25 മുക്തസങ്ഗോനഹംവാദി ധൃത്യുത്താഹസമസിത: സിദ്ധ്യസിദ്ധ്യാർനിർവികാര: കർതാ സാത്ത്ഥിക ഉച്യതേ വന്ത സംഗവിമുക്തനായ് മിദ്ധ്യാഹങ്കാരമൊ-ട്ടില്ലാതെയുത്സാഹ ധൈര്യമോടെ സിദ്ധിയസിദ്ധികൾ രണ്ടല്ലതൊന്നായി ക്കണ്ടിടും കർത്താവു സാത്ത്ഥികനും. 26 രാഗീ കർമഫലപ്രേപ്സുർലുബ്ലോ ഹിംസാമ്മേകോശുചി:

ഹർഷശോകാന്വിതഃ കർതാ രാജസഃ പരികിർതിതഃ വഴ രാഗവാനായ് കർമ്മസിദ്ധിയിലിച്ഛനായ് ലുബ്ലനായ് ഹിംസതൻ ചിത്തനായി ശുദ്ധിയെത്തീണ്ടാതെ ദുഃഖ-സുഖത്തോടെ

വ്ർത്തിക്കും കർത്താവു രാജസനും. 27

*അയുക്തഃ പ്രാകൃതഃ സ്തബ്ലഃ ശറോ നൈഷ്കൃതികോലസഃ വിഷാദീ ദീർഘസൂത്രീ ച കർതാ താമസ ഉച്യതേ വവ്യ* യുക്തിയെത്തീണ്ടാത്ത പ്രാകൃതൻ; നീച**നു**-

പഭ്രവി; പിന്നെയലസനായും; ദുഃഖിതനായിന്നിൻ കർമ്മത്തെ നാ**ളേക്കായ്** 

നീട്ടിടും കർത്താവു താമസനും. 28

ബുലോർഭേദം ധൃതേശെച്ചവ ഗുണത**സ്ത്രിവിധം ശൃണു** പ്രോച്യമാനമശേഷേണ പൃഥക്തേച**ന ധനങ്ങയ** വൻ

കേൾക്ക ധന്ഞ്ജയ; 'ബുദ്ധി'യും, നിശ്ചയ-ദാർഢ്യമാകും 'ധൃതി' മൂന്നു വിധം.

ആയതും പ്രകൃതിതൻ മൂന്നു ഗുണത്തിനൊ-

ത്താണതിൻ ഭേദങ്ങൾ കേട്ടുകൊള്ളൂ. 29

പ്രവൃത്തിം ച നിവൃത്തിം ച കാര്യാകര്യേ ഭയാഭയേ ബന്ധം മോക്ഷം ച യാ വേത്തി ബുലി: സാ പാർഥ സാത്തികി നം വൃത്തി-നിവൃത്തിയും; കാര്യവും കാര്യമ-ല്ലാത്തതും പിന്നെ ഭയമഭയം:

ബന്ധമെന്നെന്നതും; മോക്ഷമെന്തെന്നതും;

തേറുന്ന ബുദ്ധിയോ സാത്ത്വികവും. 30

യയാ ധർമമധർമം ച കാര്യം ചാകാര്യമേവ ച അയഥാവത്പ്രജാനാതി ബുദ്ധി: സാ പാർഥ രാജസി സ്ഥ

ചെയ്യേണ്ടതെന്തതുരുതാത്തതെന്താണ-

ധർമ്മമെന്താണതി ധർമ്മമെന്നും;

വേർതിരിച്ചുള്ളൊരറിവതില്ലാത്തതാം ബുദ്ധിയാകുന്നെടൊ രാജസവും. 31

അധർമം ധർമമിതി യാ മന്യതേ **തമസാവ്യതാ** സർവാർഥാന്ഥിപരിതാംശ്വ ബുദ്ധി: സാ പാർഥ താമസി ന.വ. അജ്ഞാനമാകും തമസ്സിനാലാവ്യത-

മാകയാലിന്നീയധർമ്മമാക

ധർമ്മമായ്ക്കണ്ടിട്ടു സർവ്വം വിപരീത-മായതാം ബുദ്ധിതാൻ താമസവും. 32

*ധ്യത്യാ യയാ ധാരയതേ മനഃപ്രാണേന്ദ്രിയക്രിയാഃ യോഗേനാവ്യഭിചാരിണ്യാ ധ്യതിഃ സാ പാർഥ സാത്ത്വികി സ.സ.* തെല്ലും വ്യതിചലിക്കാത്തതാം യോഗത്തൊ-ടൊത്തു നിന്റെ മനഃപ്രാണേന്ദ്രിയം; തന്നുടെ വ്യത്തികൾ നേർവഴിക്കാക്കുമീ നിന്റെ ധ്യതിയതു സാത്ത്വികവും. 33

് യ്യാ തു<sup>്</sup> ധർമകാമാർഥാന്ധ്യത്യാ ധാരയതേർജുനാ പ്രസങ്ഗേന ഭലാകാക്ഷി ധൃതിം സാ പാർഥ രാജസി സർ ഹേ; പാർത്ഥയേതു ധൃതിയാലിന്നീ ധർമ്മ-കാർത്ഥമാകെ ധരിപ്പതുണ്ടേ; ആയതിലാസക്തനായ് ഫലകാംക്ഷിയാ-

യീടുന്ന നിശ്ചയം രാജസമേ. 34

യയാ സ്വപ്നം ഭയം ശോകം വിഷാദം മദമേവ ച ന വിമുഞ്ചതി ദുർമേധാ ധൃതിഃ സാ പാർഥ താമസീ ന. യാതൊന്നിനാലിന്നുപേക്ഷിപ്പതില്ല നിൻ സ്വപ്ന-ശോകം; മദമീ വിഷാദം; പിന്നെ ഭയമതും; മായയായിടുമീ-ദുർമ്മേധമാം ധൃതി താമസവും. 35

സുഖം ത്വിദാനിം ത്രിവിധം ശൃണു മേ ഭരതർഷഭ അഭ്യാസാദ്രമതേ യത്ര ദുഃഖാന്തം ച നിഗച്ഛതി നന്ത്ര അഭ്യാസത്താലിന്നിതേതുസുഖത്താൽ ര-മിച്ചു ദുഃഖാന്താവും പ്രാപിപ്പതും; ആയതായീടും 'സുഖ'മതും മൂന്നുവി-ധത്തിലങ്ങുണ്ടതും കേട്ടുകൊള്ളു. 36

യത്തദ്ഗ്ര വിഷമിവ പരിണാമേമ്യതോപമം തത്സുഖം സാത്തികം പ്രോക്തമാത്മബുജിപ്രസാദജം ന. ഉ ആദ്യം വിഷമതായ് തോന്നും പരിണമി-ച്ചന്ത്യമമൃതമായ് മാറുന്നിതേ ആയതാമാത്മസാക്ഷാത്കാരമായിടും സൌഖ്യമതാകുന്നു സാത്വികവും. 37

് വിഷയേന്ദ്രിയസമ്യോഗാദ്യത്തദേഗ്രമ്യതോപമം പരിണാമേ വിഷമിവ തത്സുഖം രാജസം സ്മൃതം നവ ആദ്യമമൃതമായ് തോന്നും പരിണമി-ച്ചന്ത്യം വിഷമതായ് മാറുന്നിതേ: ആയതാകും വിഷയേന്ദ്രിയസൌഖ്യമ-താകുന്നതുണ്ടെടൊ രാജസവും. 38 യദഗ്രേ ചാനുബന്ധേ ച സൂഖം മോഹനമാത്മനഃ നിഭ്രാലസ്യപ്രമാദോത്ഥം തത്താമസമുദാഹൃതം നൻ കേൾക്ക നിയർജ്ജുനായാദ്യന്തമാകയും മോഹനമായിടും സൌഖ്യമതും; പിന്നെ പ്രമാദ-മാലസ്യ-നിദ്രാദിയാ-ലുണ്ടായിടും സുഖം താമസവും. 39 ന തദസ്തി പൃഥിവ്യാം വാ ദിവി ദേവേഷു വാ പുനഃ സത്ത്വം പ്രകൃതിജെർമുക്തം യരേഭിഃ സ്യാത്ത്രിഭിർഗുണൈഃ ർം ഇപ്രകാരത്തിലങ്ങുള്ളതായിടുമീ-പ്രകൃതിതൻ മൂന്നു ഗുണത്തിൽ നിന്നും മുക്തനായുള്ളവനുണ്ടാകയില്ല യീ ഭൂമിയിലും; സ്വർഗ്ഗലോകത്തുമേ. 40

ബ്രാഹ്മണക്ഷത്രിയവിശാം ശൂഭ്രാണാം ച പരന്തപ കർമാണി പ്രവിഭക്താനി സ്വഭാവപ്രഭവൈർഗുണൈം ർച ബ്രാഹ്മണ-ക്ഷത്രിയ-വൈശ്യ-ശൂദ്രർതന്റെ കർമ്മങ്ങൾ നാലതും ഭിന്നമത്രെ! ആയ; വിഭിന്നങ്ങളായി വർത്തിപ്പതിൻ ഹേതു ഗുണത്രയം മറ്റൊന്നല്ല. 41

ശമോ ദമസ്തപഃ ശൗചം ക്ഷാന്തിരാർജവമേവ ച ജ്ഞാനം വിജ്ഞാനമാസ്തികൃം ബ്രഹ്മകർമ സ്വഭാവജം ർവ ശാന്തചിത്തം;പിന്നെയാത്മസംയമനവും പിന്നെത്തപസ്സു; ശുചിത്ത്വം ക്ഷമ:

ജ്ഞാനവിജ്ഞാനങ്ങളാർജ്ജവമാസ്തിക്യ-മായ സ്വഭാവമോ ബ്രാഹ്മണവും. 42

> ശൗര്യം തേജോ ധൃതിർദാക്ഷ്യം യുദ്ധേ ചാപ്യപലായനം ദാനമീശ്വരഭാവശ്ച ക്ഷാത്രം കർമ സ്വഭാവജം ർമ്പ

ശൌര്യ-തേജസ്സു്; ഭൃഢമുള്ളതാം നിശ്ചയം പിന്തിരിഞ്ഞോടാത്ത യുദ്ധവീര്യം; ദാനങ്ങളീശ്വരഭാവം പ്രഭുത്വങ്ങ-

ളായവ ക്ഷാത്രമാം കർമ്മഭാവം. 43

കൃഷിഗോരക്ഷ്യവാണിജ്യം വൈശ്യകർമ സ്വഭാവജം പരിചര്യാത്മകം കർമ ശൂദ്രസ്യാപി സ്വഭാവജം ർർ കാർഷികവൃത്തിയീഗോരക്ഷ; വാണിജ്യ-മായതാകും ഭാവം വൈശ്യകർമ്മം. നിത്യം പരിചരിപ്പന്യരെയെന്നതാ-

നത്യം പരാചരിപ്പന്യരെയെന്നതാ-യീടുന്നു ശൂദ്രന്റെകർമ്മഭാവം. 44

സോ സോ കർമണ്യഭിരതഃ സംസിദ്ധിം ലഭതേ നരഃ സ്വകർമനിരതഃ സിദ്ധിം യഥാ വിന്ദതി തച്ച്യുണു ർ® തന്റെ ഭാവത്തിനൊത്തുള്ളതാം കർമ്മങ്ങൾ നിഷ്യയായ് ചെയ് വവൻ സിദ്ധനതെ. നിയതമാം കർമ്മനിരതനിന്നെങ്ങിനെ സി<mark>ദ്ധിയെ സ</mark>ിദ്ധിപ്പു: കേട്ടുകൊൾക. 45 യത: പ്രവൃത്തിർഭൂതാനാം യേന സർവമിദം തതം **സ്വകർമണ**ാ തമഭ്യർച്ച്യ സിദ്ധിം വിന്ദതി മാനവഃ ർന്ന യാതൊണിൽനിന്നും ്പ്രവൃത്തിയുണ്ടാകുന്നി-**തെന്തതു സർ**വത്ര വ്യാപിപ്പതും: **ആയതാം വിശേ**ശ്വര്നിലര്പ്പിപ്പുനിൻ കർ**മ്മത്തെ**; ലഭ്യമാം സിദ്ധിയുമേ. പ്രേയാൻസ്വാധർമോ വിഗുണ്ട പരധർമാത്സ്വനുഷ്ഠിതാത് സ്വ**ഭാവനിയത**ം കർമ കൂർവന്നാപ്നോതി കിൽബിഷം ർ**૭** നിന്റെഭാവത്തിനൊത്തുള്ള നിൻ കർമ്മത്താ-ലൂ**ണ്ടായിടും ദോ**ഷമെന്നാകിലും; <u>അുയതു ശ്രേഷ്</u>ഠമായിടും പരന്റെ കർ-മ്മ**ങ്ങൾ നീ** വൃത്തിയായ് ചെയ് വതിലും. 47 സഹജം കർമ കൗന്തേയ സദോഷമപി ന തൃജേത് സർവാരംഭാ ഹി ദോഷേണ ധൂമേനാഗ്നിരിവാവ്യതാം ർവ ഹേ; **കുന്തിന**ന്ദനാ നിന്റെ സഹജമാം കർമ്മത്താൽ ദോഷം ഭവിക്കുകിലും; ആയ നിൻ കർമ്മം തൃജിക്കൊല്ലെ-യഗ്നിയും ആവൃതമല്ലയോ ധുമത്തിനാൽ. <mark>അസംതബൂദ്ധി:</mark> സർവത്ര ജിതാത്മാ വിഗതസ്പൃഹ: രൈഷ്കർമ്യസിദ്ധിം പരമാം സന്ന്യാസേനാധിഗച്ഛതി ർൻ ആസക്തമുക്തനായ് ചിത്തം ജയിച്ചിട്ടു-

ഭൌ**തിക സൌ**ഖ്യം തൃജിക്കുന്നൊരീ സന്യാസി പ്രാപിപ്പതുണ്ടുതാനൊന്നുമേ

ചെയ്യുന്നതില്ലെന്ന<sup>്</sup> ഭാവത്തെയും. സിദ്ധിം പ്രാപ്തോ യഥാ ബ്രഹ്മ തഥാപ്നോതി നിബോധ മേ സമാസേറൈവ കൗന്തേയ നിഷ്ഠാ ജ്ഞാനസ്യ യാ പരാ ഉം

**ഇപ്രകാരത്തിൽ** 'നൈഷ്ക്കർമ്മ്യ'മായിടുന്ന

സിദ്ധിയെ സിദ്ധിച്ചതിന്റെ ശേഷം

ബ്രഹ്മരത്ത പ്രാപിപ്പതെപ്രകാരത്തിലെ-

ന്നുള്ളതാം ജ്ഞാനത്തെ കേട്ടുകൊൾക. 50

**ബുദ്ധ്യാ വിശു**ദ്ധയാ യുക്കോ ധ്യത്യാത്മാനം നിയമ്യ ച ശബ്ലാടിമ്പിഷയാംസ്തൃക്താ രാഗ്ദ്ധേഷൗ വ്യൂദസ്യ ച 🙉 🗈

വിവിക്കസേവി ലഘാശി യതവാക്കായമാനസഃ *യ്വാനയോഗപരോ നിത്യം വൈരാഗ്യം സമുപാശ്രിതഃ ഉവ*.

അഹങ്കാരം ബലം ദർപം കാമം ക്രോധം പരിഗ്രഹം വിമുച്യ നിർമമ: ശാന്തോ ബ്രഹ്മഭൂയായ കൽപതേ ഉന ശുദ്ധമാം ബുദ്ധിയാൽ നിശ്ചയദാർഢ്യനാ-യാത്മനിയന്ത്രിതനായിട്ടു നീ ശബ്ബാദിയിന്ദ്രിയ ഭോഗം തൃജിച്ചിട്ടു-ദേവ്ഷ-രാഗങ്ങളെ തീണ്ടാതെയും; 51 വിജനത്തിലേകനായ് മിതഭോജിയായി നീ വാക്മനോകായത്തെ കീഴടക്കി: വൈരാഗ്യത്തോടെ നീ സർവ്വദാ ധ്യാനയോ-ഗാദി സമാധിയിലേറിക്കൊണ്ടും; 52 മിദ്ധ്യാഹങ്കാരം; ബലം പിന്നെ ഗർവ്വതും കാമ്മീ ക്രോധം; പരിഗ്രഹത്തെ; വർജ്ജിച്ചു നിർമ്മമനായിട്ടു ശാന്തനാ-യീടുകിൽ പ്രാപിപ്പു ബ്രഹ്മപദം. ബ്രഹ്മഭൂത: പ്രസന്നാതമാ ന ശോചതി ന കാങ്ക്ഷതി സമ: സ്ർവേഷു ഭൂതേഷു മദ്ഭക്തിം ലഭതേ പരാം ഉർ ആയവൻ ബ്രഹ്മഭൂതൻ പ്രസന്നാത്മാവ-തില്ല ശോകം തെല്ലുകാംക്ഷയുമേ. സർവ്വഭൂതങ്ങൾ സമാസമം ദർശ്ശനം: പ്രാപിപ്പു; ഭക്തിയിന്നെന്റെയുമേ. പ് ഭക്ത്യാ മാമഭിജാനാതി യാവാനൃശ്ചാസ്**മി ത**ത്ത്വത**ഃ** തതോ്മാം തത്ത്വതോ ജ്ഞാത്വാ വിശ**തേ തദന**ന്തരം ഒ ഭക്തിയാൽ; ഞാനിതാരെന്നുമിതെപ്രകാ-രത്തിലെന്നുള്ളതാം തത്ത്വത്തെയും; നേരോടറിഞ്ഞിട്ടനന്തരമായവ-രെന്നിലേക്കന്തർഗമിച്ചിടുന്നു. സർവകർമാണൃപി സദാ കൂർവാണോ മദ്വ്യപാശ്രയ: മത്പ്രസാദാദവാപ്നോതി ശാശ്ചതം പദമവ്യയം ഉന്ന എന്നെശ്ശരണമായ് പ്രാപിച്ചു സർവ്വദാ സർവ്വകർമ്മങ്ങളൂമാചരിക്കും മർത്യനതെങ്കിലിന്നെൻപ്രസാദത്തിനാൽ

പ്രാപിപ്പതവ്യയമെന്റെ പദം. 56 *ചേതസാ സർവകർമാണി മയി സന്ന്യസ്യ മത്പരം ബുദ്ധിയോഗമുപാശ്രിത്യ മച്ചിത്തഃ സതതം ഭവ ഉഴ* പൂർണ്ണമായെന്നിലാസക്തനായ് സർവ്വകർ-മ്മങ്ങളിന്നെന്നിലേക്കാക്കിയിട്ട് ബുദ്ധിയോഗത്തിലുറച്ചുനിന് ചിത്തത്തെ-

യെന്നിലുറപ്പിച്ചു നീ ഭവിക്ക. 57

മച്ചിത്തഃ സർവദുർഗാണി മത്പ്രസാഭാത്തരിഷ്യസി അഥ ചേത്താമഹങ്കാരാന്ന ശ്രോഷ്യസി വിനങ്ക്യസി ഉവ നിൻ മനസ്സെന്നിലേക്കാക്കി നീ വർത്തിക്കി-ലെൻ പ്രസാദത്തിനാൽ സർവ്വ വിഘ്നം: നീ കടന്നീടുമതല്ലഹങ്കാരിയാ-യെന്നെ വർജ്ജി്ക്കിലോ സർവ്വ നാശം. യദഹങ്കാരമാശ്രിത്യ ന യോത്സ്യ ഇതി മന്യസേ മിഥ്യെഷ വ്യവസായസ്തേ പ്രകൃതിസ്ത്ഥാം നിയോക്ഷ്യതി ഒൻ 'ഇല്ല; ഞാൻ യുദ്ധത്തിനില്ലെ'ന്നഹ്ങാര-ചിത്തനായിന്നു നീ ചിന്തി്ക്കുകിൽ; ആയതോ മിഥ്യ; നിൻ പ്രകൃതിതൻ ഭാവത്തി-നൊത്തവണ്ണം രണം ചെയ്തിടും നീ. സ്വീട്ടാവജേന കൗന്തേയ നിബദ്ധ: സ്വേന കർമണാ കർതും നേച്ഛസി യന്മോഹാത്കരിഷ്യസ്യവശോപി തത് ന്തം യാതൊന്നു; മോഹത്തിനാലെ വർത്തിപ്പതി-ല്ലെന്നു നീയിച്ഛിപ്പതുണ്ടതുമേ; വ്രത്തിച്ചിടും ബ്ദ്ധനായിട്ടതാണുനിൻ ജന്മഭാവത്തിനൊത്തുള്ള കർമ്മം. ഈശ്വര: സർവഭൂതാനാം ഹൃദ്ദേശേർജുന തിഷ്ഠതി ്രോമയൻസർവഭുതാനി യന്ത്രാരൂഢാനി മായയാ ന്നൂ. സർവ്വഭൂതങ്ങൾതൻ ്ഹൃത്തിൽ വ്സിച്ചിട്ടി-തെന്ത്രങ്ങൾ പാവയെയെന്നപോലെ; മായകൊണ്ടിജീവജാലത്തെയാകെ ഭ്ര-മിപ്പിപ്പതീശ്വരൻ തന്നെയെടോ. തമേവ ശരണം ഗച്ഛ സർവഭാവേന ഭാരത തത്പ്രസാദാത്പരാം ശാന്തിം സ്ഥാനം പ്രാപ്സ്വസി ശാശ്വതം ന്നവ ആയതാമീശനെ ശരണമായ് പ്രാപിച്ചി-താത്മാർപ്പണം ചെയ്യുമെങ്കിലിന്നീ ഈശ്വരൻ് തൻപ്രസാദത്തിനാലിന്നുനീ **ശാശ്വതശാന്തി**യെ പ്രാപിച്ചിടും. ഇതി തേ ജ്ഞാനമാഖ്യാതം ഗുഹൃാദ്ഗുഹൃതരം മയാ വിമുശ്ശ്വൈതദശേഷ്ണ യഥേച്ഛസി തഥാ കുരു ന്നമ്പ ഇപ്രകാരം ഗുഹൃമായതിൽ ഗുഹ്വമാം ജ്ഞാനത്തെ ഞാനുപദേശിച്ചതും ആയതിന്നെ വേണ്ടപോലെ ചിന്തിച്ചതിൻ-

123

സർവഗുഹൃതമം ഭൂയഃ ശൃണു മേ പരമം വചഃ ഇഷ്ടോസി മേ ദൃഢമിതി തതോ വക്ഷ്യാമി തേ ഹിതം ന്വർ

ശേഷം ഹിതംപോലെ ചെയ്ക നിയും. 63

കേൾക്ക വീണ്ടും പാർത്ഥയെത്രയും ഗുഹ്യമാ-മെന്റെ യി പരമമാം വാക്കുകളെ ചൊല്ലിത്തരുന്നു നിൻ മേന്മാക്കതായിട്ട-തെന്റെ സഖാവുനിതന്നെയെടോ. 64

മനുനാ ഭവ മര്ഭക്തോ മദ്യാജീ മാം നമസ്കുരു മാമേവൈഷ്യസി സത്യം തേ പ്രതിജാനേ പ്രിയോസി മേ ന്നുള എന്നിൽ മനസ്സുറച്ചെന്നുടെ ഭക്തനാ-യെന്നെ നമിച്ചെജ്ഞം ചെയ്യെനിക്കായ്.. ഇപ്രകാരത്തിൽ നീ വർത്തിക്കിൽ നിശ്ചയം

പ്രാപിപ്പതെന്നിൽ നീയെന്റെ പ്രിയൻ. 65 സർവധർമാൻപരിതൃജ്യ മാമേകം ശരണം വ്രജ അഹം താം സർവപാപേട്യോ മോക്ഷയിഷ്യാമി മാ ശുചഃ ന്നത് ഹേ പാർത്ഥ; സർവ്വകർമ്മങ്ങൾ വർത്തിച്ചുനീ-യെന്നേശ്ശരണമായ് പ്രാപിക്കുക. സൂർവ്വപാപങ്ങളിൽനിന്നുഞാൻ മോചനം

നുൽകിടാം ദുഃഖം വെടിഞ്ഞുകൊൾക. 66

ഇദം തേ നാതപസ്കായ നാഭക്തായ കദാചന ന ചാശുശൃഷവേ വാച്യം ന ച മാം യോഭ്യസൂയതി ന്വര ചൊല്ലരുതി രഹസ്യം തപസ്സില്ലാത്ത ഭക്തനല്ലാത്തതാം മർത്ത്യന്നു നീ! കേൾക്കുവാനിച്ഛയില്ലാത്തവന്നും പിന്നെ നിന്ദിപ്പവന്നുമായ് ചൊല്ലിടൊല്ലേ. 67

യ ഇദം പരമം ഗുഹ്യം മദ്ഭക്തേഷഭിധാസ്യതി ഭക്തിം മയി പരാം കൃത്ഥാ മാമേവൈഷ്യത്യസംശയഃ ന്നവ് പരമമായിടുമി ജ്ഞാനത്തെയെൻഭക്ത-ദാസർക്കു ചൊല്ലി ക്കൊടുത്തിടുന്ന ശുദ്ധരാം ഭക്തരോ പ്രാപിച്ചിടുന്നുണ്ട-തെന്നിലും സംശയം വേണ്ടയല്ലോ. 68

ന ച തസ്മാന്മനുഷ്യേഷ്യ കശ്ചിന്മേ പ്രിയക്യത്തമഃ ഭവിതാ ന ച മേ തസ്മാദന്യഃ പ്രിയതരോ ഭുവി ന്നൻ ആയതാം ഭക്തരി മർത്ത്യരിൽ വച്ചെനി-ക്കെത്രയുമിഷ്ടരായിടുന്നെടൊ. ആയവരെക്കാളുമിഷ്ടരായുള്ളോരി-

ആയവരെക്കാളുമിഷ്ടരായുളേളാരി-**ന്നുണ്ടാക**യില്ലിഹലോകത്തിലും. ്ട്ടെ

അധ്യേഷ്യതേ ച യ ഇമം ധർമ്യം സംവാദമാവയോ: ജ്ഞാനയജ്ഞേന തേനാഹമിഷ്ട സ്യാമിതി മേ മതി: ಅം നാം തമ്മിലുള്ളൊരി ധർമ്മ സംഭാഷണ-മഭ്യസിച്ചിടുന്ന മർത്ത്വരതും; ആരാധിച്ചീടുകയാണവരെന്നെയും ജ്ഞാനമെന്നുള്ളതാമെജ്ഞത്തിനാൽ.

ശ്രദ്ധാവാനനസൂയശ്ച ശൃണുയാദപി യോ നരഃ സോപി മുക്തം ശുഭാംല്ലോകാൻപ്രാപ്നുയാത്പുണ്യകർമണാം 🦫 വിശ്വാസത്തോടിന്നസൂയയെതീണ്ടാതീ

ഭാഷണം കേൾക്കുന്ന മാനുഷരും

ശ്രവണമെന്നുള്ളതാം യോഗത്തിലൂടവ-

രെത്തുന്നതെന്നിലേക്കാണുപാർത്ഥ.

കച്ചിദേതച്ഛുതം പാർഥ ത്വയൈകാഗ്രേണ ചേതസാ കച്ചിദജ്ഞാനസമോഹ: പ്രണഷ്ടസ്തേ ധനഞ്ജയ ഉവ പാർത്ഥനാമർജുനായെൻ 'ശ്രുതി'യാകയു-

മേകാഗ്രചിത്തനായ് കേട്ടുവോ നീ? അജ്ഞാനത്താലിന്നുദിച്ച് സമ്മോഹങ്ങ-ളാകയും നീങ്ങിയതില്ലെ! പാർത്ഥ? 72

അർജുന ഉവാച

നഷ്ടോ മോഹ: സ്മൃതിർലബ്ബാ ത്വത്പ്രസാദാന്മയാച്യുത സ്ഥിതോസ്മി ഗതസ്ന്ദേഹ: കരിഷ്യേ വചനം തവ ഉസ

അർജുനൻ പറഞ്ഞു

അച്യുതായങ്ങുതൻ പ്രാസാദമേറ്റൊരെൻ

മോഹം നശിച്ചു; 'സ്മൃതി'ലഭിച്ചു.

എന്റെ സന്ദേഹങ്ങളാകയും നീങ്ങിഞാ-നങ്ങുതൻ വാക്കിനെ പാലിപ്പതും.

സഞ്ജ്യ ഉവാച

ഇതൃഹം വാസുദേവസ്യ പാർഥസ്യ ച മഹാത്മനഃ സംവാദമിമമശ്രൗഷമദ്ഭുതം രോമഹർഷണം ಅർ

സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു

ഇപ്രകാരം വാസുദേവനും പാർത്ഥനാ-

മർജുനൻതന്റെയും ഭാഷണങ്ങൾ

അത്ഭുത-രോമഹർഷങ്ങളോടൊത്താമ-

ഹാത്മാക്കൾ തൻ മൊഴി കേട്ടു ഞാനും.

വ്യാസപ്രസാഭാച്ഛ്രൂതവാനേതദ്ഗുഹൃമഹം പരം

യോഗം യോഗേശ്വരാത്കൃഷ്ണാത്സാക്ഷാത്കഥയതഃ സ്വയം കു വ്യാസദേവൻ പ്രസാദത്തിനാലെത്രയും

ഗുഹൃമായിടുമി യോഗത്തിനെ

യോഗ്യോഗേശനാമിശനാം കൃഷ്ണന്റെ

വാക്കിനാൽ കേൾക്കാനുമായി യോഗം.

രാജൻസംസ്മൃത്യ സംസ്മൃത്യ സംവാദമിമമദ്ഭുതം കേശവാർജുനയോ:്പ്ുണ്യം ഹ്യ്ഷ്യാമി ച മുഹൂർമു്ഹു: ഉത്ന ഹേ രാജ; കൃഷ്ണാർജൂനന്മാർ തന്നത്ഭുത-സംവാദമാകൂമി കർണ്ണാമൃതം; പേർത്തുപേർത്തോർത്തോർത്താനന്ദപൂളകിത-നാകുന്നതുണ്ടുഞാൻ രാജ രാജ. 76

് തച്ച് സംസ്മൃത്യ സംസ്മൃത്യ രൂപമത്യദ്ഭുതം ഹരോ വിസ്മയോ മേ മഹാൻരാജൻഹൃഷ്യാമി ച പുനഃ പുനഃ രര ഹേ രാജ; വിഷ്ണുതന്നത്ഭുത വിശ്ചമാ-യീടുന്ന രൂപത്തെയോർത്തുവീണ്ടും എത്രയും വിസ്മയത്തോടൊത്തിതാനന്ദ-മാകും ലഹരിയിൽ മുങ്ങിടുന്നു. 77

യത്ര യോഗേശ്വരഃ കൃഷ്ണോ യത്ര പാർഥോ ധനുർധരഃ തത്ര ശ്രീർവിജയോ ഭൂതിർധ്രുവാ നീതിർമതിർമമ ഉവ്വ യാതൊരിടത്തു യോഗേശനാം കൃഷ്ണനോ-ടൊപ്പമീ വില്ലാളി പാർത്ഥനുണ്ടോ! ആയിടത്താ'ണഭിവൃദ്ധി-വിജയമൈ-ശ്വര്യമീ 'നീതി'യെന്നെന്റെ മതം. 78

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷത്സു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദേ മോക്ഷസംന്യാസയോഗോ നാമ അഷ്ടാദശോദ്ധ്യായഃ സമാപ്തഃ

ഇപ്രകാരം മലയാളഗീതയൂടെ മോക്ഷസംന്യാസയോഗം എന്ന പേരിലുള്ള പതിനെട്ടാമദ്ധ്യായം സമാപ്തം.

ശ്രീകൃഷ്ണാർപ്പണമസ്തു.

 $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$ 

## Visit our sites:

https://sites.google.com/site/vaikomunni/home
https://sites.google.com/site/lakshminarayanangrandhasala/home

127



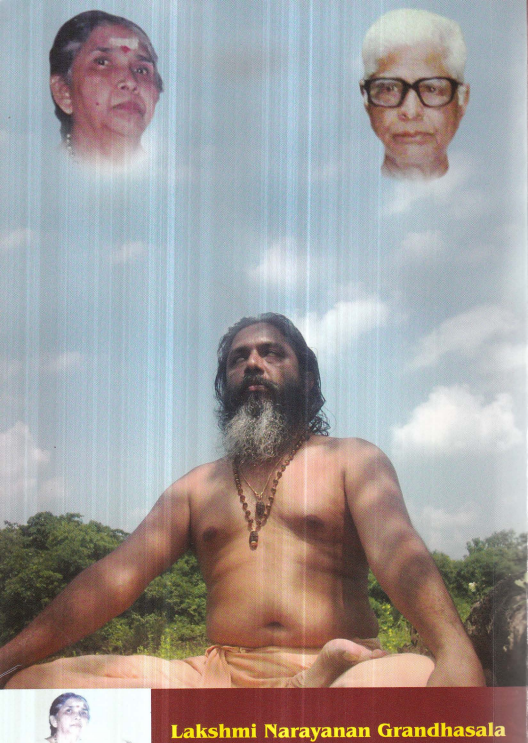
<u>വൈക്കം ഉണ്ണിക്കൂഷ്ണൻ നായർ : ജീവിതരേഖ</u> 1961-ാമാണ്ട് മെയ്മാസം 12-ാം തിയ്യതി അശ്വതിനാളിൽ, കോട്ടയം ജില്ല , വൈക്കം താലൂക്ക്, തലയാഴം പഞ്ചായത്ത്, തോട്ടകം കരയിൽ ലക്ഷ്മിനിവാസിൽ സി. പി. നാരായണൻ നായരുടേയും, ലക്ഷ്മിക്കുട്ടിയമ്മയുടേയും മകനായി ജനിച്ചു.

തോട്ടകം എൽ. പി. സ്കൂൾ, ഉല്ലല എൻ എസ്. എസ്. എച്ച്. എസ്., തലയോലപ്പറമ്പ് ദേവസ്വം ബോർഡ് കോളേജ്, ചേർത്തല എൻ. എസ്. എസ്. കോളേജ് എന്നിവിടങ്ങളിലെ വിദ്യാഭ്യാസത്തിനു ശേഷം ജീവിതമാർഗം തേടി 1982-ൽ ജന്മനാടിനോട് വിടപറഞ്ഞു.

ബീഹാർ ഗുജറാത്ത് എന്നീ സംസ്ഥാനങ്ങളിൽ പലയിടങ്ങളിലായി ജോലി ചെയ്തതിനുശേഷം, 1986-ൽ മുംബൈയിൽ എത്തി. 1988 മുതൽ 'ഐസോടെക് ഇൻസ്പെക്ഷൻ സർവ്വീസ്' എന്ന പേരിൽ സ്വയം തൊഴിൽ ചെയ്യുന്നു. മുംബൈയുടെ പ്രാന്തപ്രദേശമായ ഡോംബിവ്ലിയിൽ സ്ഥിരതാമസം.

ഭാര്യ :രാജശ്രീ നായർ മക്കൾ :രാജ്ക്കൃഷ്ണൻ നായർ, അശ്വതി നായർ.

digitized by www.sreyas.in



C-30, Sapta Star Chs., Star Colony, gitized hoada Roads Royds Peynthiyin East 421 204.