

ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈതൃകവും പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും പ്രചരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്യ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്യക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്യമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്യൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുപ്പത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

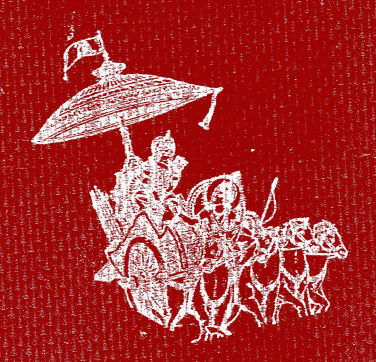
ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലഭ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്യക്തിപരമായ ആവശ്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്വപരവും മറ്റുമായ കാര്യങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്വഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

http://sreyas.in





സഭാധരംട്ടേം സദാനരംപ്പ് (ഉള്ളിം)

## ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

(ശാങ്കരഭാഷ്യസഹിതം.)



പ്രകാശകന്മാർ:

സഭാനന്ദ പ്രസ്ത (Reg:) സഭാനന്ദപുരം.

1-ാംപതിപ്പ° കോപ്പി 5000

വില: 140.00 രൂപ.

1995

## ശാംകരഭാഷ്യത്തിൻെറ ഉപ(കമണിക

ഒാം

നാരായണഃ പരോ ∫ വ്യക്താദണ്ഡമവ്യക്തസംഭവം അണ്ഡസ്യാന്തസ്തിമേ ലോകാഃ സപ്പദീപാ ച മേദിനീ

അത്ഭനെയിരിക്കുന്ന ഭഗവാൻ ഈ ലോകത്തെ സ്മഷ്ടി ച്ചിട്ട<sup>്</sup> അതിൻെറ സ്ഥിതിക്കുവേണ്ടി ആദ്യം മ**രി**ചി മതലായ പ്രജാപതികളെ സൃഷ്ടിച്ചു. വേദോക്തമായം പ്രവൃത്തിലക്ഷണ മായുമുള്ള ധർമ്മത്തെ അവരെക്കൊണ്ടു സ്വീകരിപ്പിച്ചു. പിന്നെ സനകാദികളെ സൃഷ്ടിച്ച<sup>ം</sup> അവരെക്കൊണ്ടു ജ്ഞാനവൈമാഗ്യ ലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന നിവൃത്തിധർമ്മത്തേയും സ്വീകരിപ്പിച്ചു. ഇങ്ങനെ വേദോക്തമായ ധർമ്മം പ്രവൃത്തിലക്ഷണമെന്നും നിവൃത്തിലക്ഷണമെന്നും രണ്ടു പ്രകാരത്തിലാകുന്നു. ജഗൽസ്യ ഷ്ടിക്കു ഹേതുവായം, പ്രാണികഠംക്കു സാക്ഷാദഭ്യഭയത്തിന്നും മുക്തിക്കും ഹേതുവായുമിരിക്കുന്ന ആ ധർമ്മത്തെ ശ്രേയസ്സിനെ ഇച്ഛിക്കുന്ന ബ്രാഹ്മണാദി സകലവർണ്ണാശ്രമികളം ക്കാലം അനുഷിച്ചവന്നിരുന്നു. എന്നാൽ കാലക്രമംകൊണ്ട് അനുഷ്യിക്കുന്നവക്ക് കാമോത്ഭവം ഹേതുവായിട്ട വിവേകവി ജ്ഞാനക്ഷയംനിമിത്തം ധർമ്മക്ഷയവും അധർമ്മാഭിവ്വദ്ധിയം വന്നതിനാൽ ജഗത്തിമൻറ സ്ഥിതിയെ പരീപാലിപ്പാനാ യിക്കൊണ്ട് ആഭികത്താവായ നാമായണൻ എന്ന പേരോടു കൂടിയ സാക്ഷാൽ മഹാവിഷ്ണ ബ്രാഹ്മണ**രുടെ** (==ഭൗമസ്യ ബ്രഹ്മണം) ബ്രാഹ്മണത്വത്തെ രക്ഷിപ്പാൻവേണ്ടി വസദേവാം ശമായി ദേവകിയിൽ കൃഷ്ണനായി അവതാരംചെയ്തു. ന്നാൽ, ബ്രാഹ്മണത്വം രക്ഷിക്കപ്പെട്ടാൽ വൈഭികധർമ്മം രക്ഷി ക്കപ്പെടുന്നും. അന്യവർണ്ണാശ്രമങ്ങ**ം അതിനെ** ആശ്രയിച്ചുനി ല്ലുകയാൽ അവയം രക്ഷിക്കപ്പെടുന്നും.

സഭാ ജ്ഞാനൈശ്വര്യശക്തി ബലവീമ്യതേജസ്സുകളോടു കൂടിയിരിക്കുന്ന ആ ഭഗവാൻ ത്രിഗുണാത്മികയായും മൂലപ്രകൃ തിയായും വൈഷ്ണവിയായുമിമിക്കുന്ന സ്വമായയെ വശീകരിച്ച ദേഹവാനെന്നപോലെ അവതാരംചെയ്ത ലോകസംഗ്രഹത്തെ ചെയ്യുന്നതായി കാണപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ പരമാത്ഥത്തിൽ അജനായം അവിനാശിയായം സ്വലാവേന നിത്യനായം ശുജ്ജ നായം ബുദ്ധനായം മുക്തനായുമിരിക്കുന്ന തനിക്കു യാതൊരു പ്രയോജനവുമില്ലെങ്കിലും ജീവികളെ അനുഗ്രഹിക്കണമെന്ന ഒരേ ഉദ്ദേശ്യത്തോടുകൂടി ഭഗവാൻ ശോകമോഹസമുദ്രത്തിൽ മുങ്ങിക്കിടക്കുന്ന അജ്ജനനായിക്കൊണ്ടും ഈ രണ്ടു വൈദിക ധർമ്മങ്ങളേയും ഉപദേശിച്ചു. ഗുണാധികന്മാരായവർ സ്വിക രിച്ചും അനുഷ്യിച്ചാൽ അധികം പ്രചാരംവരുമെന്ന വിചാരി ച്ചാകുന്നു ഭഗവാൻ അജ്ജനന്നും ഉപദേശിച്ചത്ത്. ഭഗവാനാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടപ്രകാരമുള്ള ആ ധർമ്മത്തെ സർവ്വജ്ഞനായി രിക്കുന്നു ഭഗവാൻ വേദവ്യാസൻ 'ഗീത' എന്ന പേരോടുകൂടി എഴുന്തു ശ്രോകമാക്കി കൂട്ടിച്ചേത്ത്രം.

ഈ ഗീതാശാസ്ത്രം എല്ലാ വേദാത്ഥങ്ങളുടേയും സാരമാക ന്നു. അതിനെ മനസ്സിലാക്കുവാൻ വളരെ പ്രയാസവുമാണ്. അതിലെ സാരോപദേശങ്ങളെ വിശദമാക്കുന്നതിന്ന് അനേകം വ്യാഖ്യാതാക്കന്മാർ അതിനെ പദംപ്രതി വ്യാഖ്യാനിച്ച പരി ശോധിച്ചിട്ടുണ്ടെങ്കിലും അവയെല്ലാം ലൗകികന്മാമെ ഭരന്യോ ന്യവിതുദ്ധങ്ങളായ അർത്ഥങ്ങളെ പഠിപ്പിക്കുന്നതായും, അനേ കാർത്ഥങ്ങളോടുകൂടിയവയായും കാണപ്പെടുന്നും. അതിനാൽ ഞാൻ വിവരമായി അർത്ഥന ർണ്ണയംചെയ്യുന്നതിനും സംക്ഷേ പമായി ഒരു വിവരണമ്മെ ചെയ്യുന്നു.

ച്യമുക്കിപ്പറയുന്നതായാൽ, ഈ ശാസ്ത്രംകൊണ്ടുള്ള പ്രയോ ജനം പരമപദപ്രാപ്തിയം, സംസാമത്തിതനിന്നും തൽക്കാരണ ത്തിൽനിന്നുമുള്ള നിവ്വത്തിയുമാകുന്നു. അതു സവ്വകർമ്മസംന്യാ സപൂർവ്വകമായിട്ടുള്ള ആത്മഴ്ഞാനനിപ്പാരൂപമായ ധർമ്മാച രണംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്നു. ഈ ഗീതാത്ഥധർമ്മത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചു ഭഗ വാൻതന്നെ അനുഗീതയിൽ ഇപ്രകാരം പറയുന്നു:

''സ ഹി ധർമ്മഃ സുപര്യാപ്പോ ബ്രഹ്മണഃ പദവേദനോം.'' (ബ്രഹ്മപദവിയെ പ്രാപിപ്പാൻ ആ [ആത്മജ്ഞാനനിഷ്യാര്യപ മായ] ധർമ്മം ധാരാളം മതിയാകന്നതാണം".)

(മ: ഭാ. അശ്വമേധപാർവ്വം. അ. 16. ശ്രോ. 12)

അവീടെത്തന്നെ പിന്നേയം പറഞ്ഞിട്ടണ്ട<sup>ം</sup>:

''നൈവ ധർമ്മീ ന ചാധർമ്മീ ന ചൈവ ഹി ശുഭാശുഭീ യഃ സ്യാദേകാസനേ ലീനസ്തുഷ്ണീം കിഞ്ചിദചിന്തയൻ.''

(ഒരേ ആസനത്തിന്മേൽത്തന്നെ ഇരുന്നു മനസ്സിനെ ഏകാഗ്ര മാക്കി ഒന്നിനേയം വിചാരിക്കാതെയിരിക്കുന്നവൻ ധർമ്മിയ മല്ല, അധർമ്മിയമല്ല, സുഖിയമല്ല, മുഖിയമല്ല.)

''ജ്ഞാനം സന്യാസലക്ഷണം'' എന്നും അതിൽത്തന്നെ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ഈ ശാസ്തത്തിൽത്തന്നെ അവസാനത്തിൽ ഭഗവാൻ അജ്ജനനോടു പറയുന്നു:

''സർവ്വധർമ്മാൻ പരിത്യജ്യ മാമേകം ശരണം വ്രജ.'' (സകല ധർമ്മങ്ങളേയും ഉപേക്ഷിച്ച് എന്നെത്തന്നെ ശരണം പ്രാപിച്ചാലും.)

പ്രവൃത്തിലക്ഷണമായ ധർമ്മം ലൗകികമായ അഭ്യയേക്തെ കൊടുക്കുന്നതും എല്ലാ വർണ്ണാശ്രമികാക്കും വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടു ഉളതും ദേവാദിസ്ഥാനപ്രാപ്പിക്കു ഹേതുവായിട്ടുള്ളതും ആകുന്നു വെങ്കിലും, ഫലാപേക്ഷകൂടാതെ ഈശ്വരാപ്പണബുദ്ധ്യാ അന എിക്കപ്പെടുന്നുവെങ്കിൽ അതു മനഃശുദ്ധിക്കു കാരണമായി ഭവി കുന്നും. മനഃശുദ്ധിയുള്ളവന്നും ജ്ഞാനനിഷ്യയ്ക്കുള്ള യോഗ്യത സിദ്ധിക്കുന്നും. അപ്പോരം അവന്നും ജ്ഞാനവും സിദ്ധിക്കുന്നും. അതിനാൽ പ്രവൃത്തിലക്ഷണമായ ധർമ്മവും മുക്തിസിദ്ധ്യത്ഥ മായിത്തുന്നെ ഭവിക്കുന്നും. അപ്രകാരംതന്നെ ഭഗവാൻ പറ യുന്നും:

''ബ്രഹ്മണ്യാധായ കർമ്മാണി യതചിത്താ ജീതേന്ദ്രിയാഃ യോഗിനഃ കർമ്മ കർവ്വന്തി സംഗം ത്യക്തചാത്മശുജ്യയേ.''

(എല്ലാ കർമ്മങ്ങളേയും ബ്രഹ്മത്തിൽ അപ്പിച്ചിട്ട് യോഗികയ മനഃശുദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ട സക്തികൂടാതെ കർമ്മംചെയ്യന്നു.)

ഗീതാശാസ്തം നിഃശ്രേയസപ്രയോജനമായ ഈ രണ്ടു ധർമ്മങ്ങളെയാണ മുഖ്യമായി പ്രതിപാദിക്കുന്നത്ര്. വാസുദേ വനെന്നും പരബ്രഹ്മമെന്നും പറയപ്പെടുന്ന ചരമാത്ഥതത്താ ത്തെയാണും ഇതിൽ വിശേഷിച്ചും അഭിവ്യണ്ടിപ്പിക്കുന്നത്രും. ഗീതാശാസ്ത്രം വിശിഷ്ടമായ ഒരു വിഷയത്തേയും ഒരു പ്രയോ ജനത്തേയുംപററി പഠിപ്പിക്കുന്നു. ഈ ശാസ്ത്രത്തിന്നു വിഷയ ത്തോടും പ്രയോജനത്തോടുമുള്ള സംബന്ധത്തേയും കാണിക്കു ന്നം. കു എന്തെന്നാൽ, അതിനെറെ അത്ഥജ്ഞാനംകൊണ്ടു സമസ്ത പുരുഷാർത്ഥസിലിയുമുണ്ടാകുന്നു. അതിനാലാകുന്നു ഞാൻ അതിനെ വിവരിപ്പാൻ ശ്രമംചെയ്യുന്നതും.

\* ഇവിടെ വിശിഷ്യമായ വിഷയം പരബ്രഹ്മമാകന്നം. പ്രയോ ജനം മുക്തീം അതു സംസാരത്തിങ്കൽനിന്നു നിവത്തി പ്രാൻ ഇച്ഛിക്കുന്നവക്കുവേണ്ടിയാകുന്നും. ഈ ശാസ്ത്രം വിവാ യത്തെ വ്യക്തീകരിക്കുന്നതിനാൽ അതിനോടും, മുക്തിക്കു സാധനമാകയാൽ അതിനോടും സംബന്ധിച്ചീരിക്കുന്നും.



### അവതാരിക

കാലദേശങ്ങ**ാക്ക**° അതീതമായി സ്ഥീതി ചെയ്തകൊണ്ടു° കാലദേശങ്ങളെ പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്ന എന്തോ എന്ത്ര° ഉണ്ടും. ഈ എന്തോ എന്ത്ര<sup>ം</sup> ആദ്യന്തരഹിതമാണം<sup>ം</sup>, ഇതു**തന്നെ ആ**ണം° കൈയ്യ<sup>്</sup>, കാല**ം** മുതലായ കർമ്മേന്ദ്രീയങ്ങളേയും, ശ്രോത്രം, ത്വക്കും മുതലായ ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളേയും, മനസ്സും, എന്നീ ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നതും. ഈ എന്തോ എന്താണം' ബ്രഹ്മം എന്ന പേരിൽ അറിയപ്പെടുന്നതും'. ഈ ബ്രഹ്മത്തെ, കർമ്മേന്ദ്രീയങ്ങരംകൊണ്ടോ ജ്ഞാനേന്ദ്രീയങ്ങരം കൊണ്ടോ മനസ്സുകൊണ്ടോ ബുജ്ധികൊണ്ടോ അറിയുവാൻ സാധീക്കുകയില്ല. സ്പഷ്ടിയിൽ ലക്ഷോപലക്ഷം ജീവജാലങ്ങ മനുഷ്യക്ട മാത്രമേ ഈ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുവാൻ സാധിക്കുകയുള്ള. വളരെ ദുർലഭമായ ഈ മനുഷ്യ ജന്മം ലഭി ച്ചാൽ പക്ഷിമൃഗാദികളെപ്പോലെ ആഹാരം, നി⊝ മതലായ ശാരീ**രികവ്യാപാരങ്ങ**ളിൽ മുഴക്കി കഴീയാതെ ബ്രഹ്മ**ത്തെ** സാക്ഷാത് കരിക്കുകയാണം° ചെയ്യേണ്ടതു°. ഇതിന**് കു**ർമ്മ യോഗം, ഭക്തിയോഗം, ജ്ഞാനയോഗം എന്ന വിവിധ മാർഗ്ഗങ്ങരം നിർദ്ദേശിക്കുക, ശരീരത്തെ പ്രോഹിച്ച° തപസ്സ ചെയ്യുന്നതു° തെററാണം° എന്നു ബോധിപ്പിക്കുക ഈവയെല്ലാം എഴനൂറ<sup>ം</sup> ശ്രോകങ്ങ<del>ഠംകൊണ്ട</del>° സാധിച്ചതരുക പരബ്രഹ്മത്ത**ിൻെ**റ പൂർണ്ണ അവതാരമായ **ശ്രീ**ക്പ്ഷ്യപരമാ ത്മാവിനു മാത്രമേ സാധിക്കുകയുള്ള ഈ എഴുനൂറു ശ്രോകങ്ങരം അടങ്ങുന്ന ഈ ഭഗവദ<sup>്</sup>ഗീതയടെ മoഹാത°മ്യം എത്ര പുകഴ<sup>ം</sup>ത്തി മതിയാകുന്നതല്ല. ഈ ശ്രോകങ്ങളടേയം, ഈ ശ്രോ ശങ്കരഭഗവദ<sup>്</sup>പാഭരുടെ കങ്ങളടെ വ്യാഖ്യാനത്തിൻേറയം മലയാളത്തിലുള്ള അത്ഥത്തോടുകൂടിയ ഈ പ്രസിദ്ധീകരണം സംസാരസമുദ്രത്തിൽ കിടന്നുഴലുന്ന മലയാളീകരംക്ക<sup>്</sup> പ്രയോ **ജനപ്പെടുമെന്ന പ്രതീക്ഷയോ**ടുകൂടി ബ്രഹ്മാർപ്പണം ചെയ്ത കൊള്ളന്നും.

സഭാനന്ദപു**രം** 

1---11---95

പ്രേമാനന്ദഭാരതി

### (0)

ഗണേശായ നമഃ : ശ്രീഗോപാലക്കുഷ്ഷായ നമഃ

## അഥ ഗീതാമാഹാത്മ്യം.

മംഗളകരമായ ഗീതയുടെ മാഹാത്മ്യം ആരംഭിക്കുന്നു. ശ്രീഗണേശായ നമഃ ശ്രീരാധാരമണായ നമഃ ശ്രീഗണപതിക്കായ്ക്കൊണ്ടു നമസ്കാരം. ശ്രീരാധാവല്ലഭന്നു നമസ്കാരം ധരോവാച—ഭ്രമിദേവി പറഞ്ഞു.

 ഭഗവൻ പരമേശാന ഭക്തിരവുഭിചാരിണീ പ്രാബ്ധം ഭുജ്യമാനസ്യ കഥം ഭവതി ഹേപ്രഭോ

അല്ലയോ സർവേശ്വരനം സർവസമത്ഥരമായ ഭഗവാനേ! പ്രാരബ°ധകർമ്മാന്മസരണമായ ബഹുവിധസുഖദ്യഃഖങ്ങളെ അനഭവിക്കുന്ന ഒരുവന്ന നിന്തിരുവടിയുടെ പാദപത്മത്തിൽ അചഞ്ചലഭക്തി എങ്ങിനെയുണ്ടാകം എന്ന° ഒരിക്കൽ ശ്രീഭ്രമി ദേവി ശ്രീഭഗവാനോടു ചോദിച്ചു.

വിഷ്പുരുവാച—ഭഗവാൻ അരുളിച്ചെയ്തു.

 പോരബ<sup>്</sup>ധം ഭുജ്യമാനോ ഹി ഗീതാഭ്യാസരതഃ സദാ സ മുക്തഃ സ സുഖീ ലോകേ കർമ്മണാ നോപലിപൃതേ.

പ്രാരബ്യത്തെ അനുഭവിക്കുന്നവനായിരുന്നാലും നിരന്തരം ഗീതയെ അഭ്യസിക്കുന്നവൻ ആരായിരുന്നാലും അവൻ മുക്കന്തം സുഖമുള്ളവനമായിരിക്കും. ഈ ലോകത്തിൽ, ഈ ജന്മത്തിൽ അവൻ ചെയ്യുന്ന പുണ്യപാപര്രപകർമ്മങ്ങളൊന്നും ഇനി മറ്റൊരു ജന്മത്തിന്നു കാരണമായിവരികയില്ല. പൂർവ്വജന്മകൃതകർമ്മ ഫലമായ പ്രാരബ്യം അനുഭവിച്ചുകഴിയും. ഇനിയൊരു ജന്മത്തിന്നു കാരണമായ കർമ്മഫലം ഇല്ലാതെയും വരും. അതിനാലവൻ മുക്കനാകം.

3. മഹാപാപാദിപാപാനി ഗീതാധ്യാനം കരോതിചേത് കാചിൽ സ്പർശം ന കുർവ്വന്തി നളിനീദലമംബുവത് നളിനീദളം \_\_താമരദളത്തെ, അംബുവത് \_\_ജലം എന്നപോലെ ഏതൊരുവനായാറും ഗീതയിൽ ഞാനുപദേശിച്ചതിനെ ധ്യാനിച്ചുകൊണ്ടു പ്രവത്തിക്കുന്നവെങ്കിൽ മഹാപാപാദികളാ യയാതൊരു പാപവും താമരുളത്തിൽ ജലം എന്നപോലെ ഒരു കാലത്തിലും അവനെ സ്പർശിക്കയില്ല. പൂണ്യകർമ്മങ്ങളും സ്റ്റൂർശിക്കയില്ലെന്നു ധരിക്കണം. എത്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പൂണ്യവും ജന്മകാരണമാകയാൽ മുക്തനാവാൻ സാധിക്കയില്ല. മുക്തനാകം മെന്നു് ആദ്യത്തെ ശ്രോകത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുമുണ്ടു്. അതുകൊണ്ടു ഗീതാധ്യാനം ചെയ്യുന്നവനെ ഒരു വിധകർമ്മവും ബാധിക്കയില്ല എന്നു ധരിക്കണം. പുണ്യഫലം കിട്ടണമെന്നാഗ്രഹിക്കുന്നു വർക്കു വീണ്ടും ജന്മം സിദ്ധിക്കും. ജന്മമുണ്ടായാൽ മരണവും നിശ്ചയം.

 ഗീതായാഃ പുസ്തകം യത്ര യത്ര പാഠഃ പ്രവർത്തതേ തത്രസർവ്വാണി തീർത്ഥാനി പ്രയാഗാദീനി തത്ര ഹെവ.

ഗീതാപുസ്തകം എവിടെയുണ്ടോ, ഗീതാപാഠം എവിടെ നടക്കുന്നുണ്ടോ അവിടെ പ്രയാഗ മുതലായ സർവതീത്ഥങ്ങളും സന്നിധാനം ചെയ്യുന്നുണ്ടും. തീർത്ഥസ്സാനഫലം നൽകുന്ന തീത്ഥദേവതകഠം അവരുടെ ദിവ്യത്രപങ്ങളോടുകൂടെ ആ സ്വല ത്തിൽ എത്തുന്നുവെന്നസാരം.

5. സർവേ ദേവാശ<sup>്</sup>ച ഋഷയോ യോഗിനഃ പന്നഗാശ<sup>്</sup>ച സേ ഗോപാലാ ഗോപികാ വാപി നാരദോദ്ധവപാർഷദൈഃ സഹായോ ജായതേ ശീഘ്രം യത്രഗീതാപ്രവർത്തതേ.

ഗീതാപാഠം നടക്കുന്ന ദിക്കിൽ എല്ലാ ദേവന്മാരും ഉപ്പി കളം യോഗികളം സർവദേവതകളം ഗോപാലന്മാരും ഗോപി കളം നാരദൻ, ഉദ്ധവർ മതലായ ഭഗവദ്ഭക്തന്മാരോടുകുടെ പാഠകർത്താവിനേയും കേരംക്കുന്നവരേയും അനുഗ്രഹിപ്പാൻ സന്നിധാനംചെയ്യം.

6. യത്ര ഗീതാവിചാരശ്ച പഠനം പാഠനം ശ്രുതം തത്രാഹം നിശ്ചിതം പൃത്ഥി! നിവസാമി സദൈവ ഹി

ഹേ! ഭൂമിദേവി! ഗീതാപാഠം, അത്ഥവിചാരം, പാഠം നട ത്തിക്കൽ, ശ്രവണം എന്നിവ ഏതേതുദിക്കിൽ ഉണ്ടാകുന്നവോ അവിടെയെല്ലാം ഞാൻ സ്ഥിരമായി വസിക്കം, നിശ്ചയം.  ഗീതാശ്രയേഹം തിഷ്ഠാമി ഗീതാമേപോത്തമം ഗൃഹം ഗീതാജ്ഞാനമുപാശ്രിത്യ ത്രീംല്ലോകാൻ പാലയാമൃഹം.

ഗീതയെ ആശ്രയിക്കുന്നവനിൽ ഞാൻ വസിക്കുന്നുണ്ട്, ഗീതയെൻറെ ഉൽകൃഷ്യഭവനമാകുന്നു. ഗീതയിൽ പ്രകാശിപ്പി ച്ചിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനത്തെ ആശ്രയിച്ചിട്ടാണ് മൂന്നു ലോകങ്ങളെ യം ഞാൻ രക്ഷിക്കുന്നത്.

 ഗീതാ മേ പരമാ വിദ്യാ ബ്രഹ്മരൂപാ ന സംശയഃ അർദ്ധമാത്രാക്ഷരാ നിത്യാ സ്ഥാനിർവാച്യപദാത്മികാം.

ഗീത എൻെറ പരമജ്ഞാനസാത്രപമാകുന്നു. അതിനാൽ തന്നെ ബ്രഹ്മസാത്രപവുമാകുന്നു. ഗീതയിലെ അദ്ധമാത്രമായ അക്ഷരവുംകൂടെ നിർവചിപ്പാൻ കഴിയാത്ത പദവും നാശരഹി തവുമാകുന്നു.

9. ചിദാനന്ദേന കൃഷ°ണേന പ്രോക°താ സ്വമുഖതോർജ°ജുനം വേദത്രയീപരാനന്ദാ തത്ത്വാർത°ഥജ°ഞാനസംയുതാ.

ജ്ഞാനാനന്ദസ്വരൂപനായ ശ്രീകൃഷ്ണനാകുന്ന ഞാൻ സ്വമ ഖംകൊണ്ടുതന്നെ — മറെറാരാരാമുഖാന്തരമല്ല — അർജ്ജനന്നുപ ദേശിച്ചതായ ഗീത മൂന്നു വേദങ്ങളുടെ സാരഭ്രതയും പരമാർത്ഥ മായ തത്ത്വത്തെ ബോധിപ്പിച്ച് പരമാനന്ദത്തെ നൽകുന്നതുമാ കുന്നു. ഗീതയുടെസ്വരൂപംതന്നെ ജ്ഞാനവും ആനന്ദവുമാക യാൽ ഗീതയും ഞാനും ഒന്നാകുന്നുവെന്നു സാരം.

10. യോഷ്ടാദശ ജപേന്നിതൃം നരോ നിശ്ചലമാനസഃ ജ'ഞാനസിദ്ധിം സ ലഭതേ തതോ യാതി പരം പദം.

ഏതൊരു മനുഷ്യൻ എല്ലാ ദിവസവും മനഃസ്ഥിരതയോ ടുകൂടെ പതിനെട്ടല്യായവും ജപിക്കമോ അവൻ ജ്ഞാനസി ദ്ധിയേയും തദ്ദാരാ പരമപ്രാപ്യസ്ഥാനമായ എന്നെയും പ്രാപിക്കും.

11. പാരേ f സമർത $^\circ$ ഥഃ സമ്പൂർണ്ണേ തതോ f ർദ $^\circ$ ധം പാഠമാചരേത $^\circ$ തദാ ഗോദാനജം പുണ്യം ലഭതേ നാത്ര സംശയഃ

പതിനെട്ടദ്ധ്യായവം സമ്പൂണ്ണമായി പാഠം ചെയ്വാൻ അസമത്ഥനാണെങ്കിൽ പകതി (9 അദ്ധ്യായം) നിത്യവം പാഠം ചെയ്താൽ നിത്യവം ഗോദാനംചെയ്താലുണ്ടാകന്ന പുണ്യം അവന്ന ലഭിക്കം, ഇതിൽ സംശയംവേണ്ടം 12. ത്രിഭാഗം പഠമാനസ°തു ഗംഗാസ°നാനഫലംലഭേത° ഷഡംശം ജപമാനസ°തു സോമയാഗഫലം ലഭേത°

ആറദ്ധ്യായം ദിവസേന പഠിക്കുന്നവന്നു പ്രതിദിനം ഗംഗാ സ്നാനഫലം ലഭിക്കം. മൂന്നദ്ധ്യായം ജപിക്കുന്നവന്നു സോമയാ ഗം ചെയ്ത ഫലം സിദ്ധിക്കം.

 ഏകാധ്യായം തു യോ നിത്യം പഠതേ ഭക്തിസംയുതഃ രുദ്രലോകമവാപ്നോതി ഗണോ ഭൂത്വാവസേച്ചിരം.

നിത്യവും ഒരദ്ധ്യായം ഭക്തിയുക്തനായി പഠിക്കുന്നവൻ ദേ ഹാവസാനത്തിൽ അദ്രഭലാകത്തിൽ പ്രവേശിക്കും. അവിടെ അദ്രൻറ ഗണത്തിൽ ഒരുവനായിട്ട വളരെക്കാലം വസിക്കും.

14. അദ്ധ്യായം ശ്ലോകപാദം വാ നിത്യം യഃ പാതേ നരഃ സ യാതി നരതാം യാവന്മന്വന്തരം വസുന്യരം.

ഏകാദ്ധ്യായമോ ഒരു ശ്ലോകമോ ഒരു പാദമോ ഏതൊരു വൻ നിത്യവും പഠിക്കുന്നുവോ അവൻ ഒരു മുമ്പന്തരം അവസാ നിക്കുന്നുവരെ -17 ചതുർയ്പഗം കാലം മനുഷ്യനായിത്തുന്നെ ജനിക്കും. അതിൽനിന്നു താഴ $^{\mathrm{c}}$ ന്ന ജന്മം സിദ്ധിക്കയില്ല.

15. ഗീതായാഃ ശ്രോകദശകം സപ്തപഞ്ചചതുഷ്ടയം ദൗത്രീനേകം തദർദ്ധം വാ ശ്രോകാനാം യഃ പഠേന്നരഃ ചന്ദ്രലോകമവാപ്നോതി വർഷാണാമയുതം ധ്രുവം ഗീതാപാഠസമായുക്തോ മൃതോ മാനുഷതാം വ്രജേത്.

ഗീതയിൽനിന്ന<sup>്</sup> പത്തോ ഏഴോ അഞ്ചോ നാലോ മൂന്നോ രണ്ടോ ഒന്നോ അതിൻെറ പകതിയോ ശ്ലോകം ഏതൊരു മന ഷ്യൻ പഠിക്കുന്നവോ ആ മനുഷ്യൻ മരിച്ചതിന്നശേഷം ചന്ദ്രലോകത്തെ പ്രാപിക്കും. അയുതവർഷകാലം അവിടെ വസിക്കും, അനന്തരം വീണ്ടം മനുഷ്യനായി ജനിക്കും.

 ഗീതാഭ്യാസം പുനഃ കൃത്വാ ലഭതേ മുക്തിമുത്തമാം ഗീതേത്യുച്ചാരസംയുക്തോ (മിയമാണോ ഗതിം ലഭേത്.

പിന്നെയും ജന്മാന്തരവാസനാനുസരണം ഗീതാഭ്യാസം ചെയ്തിട്ട് പുനരാവൃത്തിയില്ലാത്തതായ മുക്തിയെ പ്രാപിക്കും. മരണസമയത്തിൽ ഗീതയെന്നുച്ചരിച്ചുകൊണ്ട് മരിക്കുന്നവന്നു പരമഗതി സിദ്ധിക്കും, 17. ഗീതാർത്ഥശ്രവണാസക'തോ മഹാപാപയുതോപി വാ വൈകുണ<sup>ം</sup>ഠം സമവാപ<sup>ം</sup>നോതി വിഷ<sup>ം</sup>ണുനാ സഹ മോദതേ.

ഗീതാത്ഥം കേഠംക്കുന്നതിൽ ആസക്തിയുള്ളവൻ മഹാപാ പം ഉള്ളവനായിരുന്നാൽകൂടിയും മരണാനന്തരം വൈകുണ ത്തിൽ ചെന്നു വിഷ്ണവിനോടുകൂടെയിരുന്നു് ആനന്ദം അനു ഭവിക്കം.

18. ഗീതാർത്ഥം ധ്യായതേ നിത്യം കൃത്ഥാ കർമ്മാണി ഭൂരിശഃ ജീവന്മുക്തഃ സ വിജ്ഞേയോ ദേഹാന്തേ പരമം പദം.

അനേകകർമ്മങ്ങാ ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നവെങ്കിലും യാ തൊരുവൻ ഗീതാത്ഥത്തെ നിത്യവും ധ്യാനിക്കുന്നുവാ അവൻ ജീവനുക്തനാണെന്നു ധരിച്ചുകൊള്ളണം. അവസാനത്തിൽ പരമപദം അവന്നു ലഭിക്കം.

19. ഗീതാമാശ്രിത്യ ബഹവോ ഭൂഭുജോ ജനകാദയം നിർദ്ധൂതകല<sup>്</sup>മഷാ ലോകേ ഗീതാ യാതാം പാം പദം.

ഗീതയെ ആശ്രയിച്ചിട്ട ജനകൻ മുതലായ അനേകരാജാ ക്ക്മാർ ലോകത്തിൽ കീത്തി സമ്പന്നന്മാരും പാപമില്ലാത്ത വരുമായിട്ട പരമപദം പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നു.

20. ഗ്രീതായാഃ പാനം കൃത്വാ മാഹാത<sup>°</sup>മ്യം നൈവ യഃ പഠേത<sup>°</sup> വൃഥാ പാഠോ ഭവേത്തസ്യ ശ്രമഏവഹ്യുദാഹൃതഃ

ഗീത പഠിച്ചതിനശേഷം മാഹാത്മ്യം പഠിക്കാതിരിക്കുന്ന വൻെ ആ പരിശ്രമം നിഷ്ഫലമാണെന്നു പറയപ്പെട്ടിരിക്കു ന്നു. മാഹാത്മ്യജ്ഞാനത്തോടുകൂടെത്തന്നെ ഗീതാപാഠം കത്ത വ്യം എന്നു സാരം.

21. ഏതന°മാഹാത°മുസംയുക°തം ഗീതാഭ്യാസം കരോതി യു സതൽഫലമവാപ°നോതി ദുർല്ലഭം ഗതിമാപ°നുയാത°.

ഈ മാഹാത്മ്യത്തോടുകൂടെ ഏതൊരുവൻ ഗീതാഭ്യാസം ചെയ്യുന്നുവോ അവൻ മററു വിധത്തിൽ സിദ്ധിപ്പാൻ പ്രയാസ മുള്ള പരമഗതിയെന്ന ഫലത്തെ പ്രാപിക്കും

സൂതഉവാച—സൂതൻ പറഞ്ഞു.

22. മാഹാത്യമൃമേതൽ ഗീതായാമയാ പ്രോക്തം സനാത്തം ഗീതാന്തേ ച പഠേദ്യസ്തു യദുക്തം തൽഫലം ലഭേത്.

സനാതനമായ ഗീതയുടെ ഈ മാഹാതമ്യം ഞാൻ നിംബ ളോടു (ശൌനകാദികളോടു) പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു. ഗീതാപാഠാവ സാനത്തിലും യാതൊരുവൻ ഈ മാഹാതമും പഠിക്കുന്നുവോ, അവന്ന് ഇതിൽ പറഞ്ഞ ഫലം സംപൂർണ്ണമായി ലഭിക്കം. ഗീ താപാഠം തുടങ്ങുമ്പോഴം അവസാനിക്കുമ്പോഴം മാഹാതമുപഠ നം വേണമെന്നു സിദ്ധാന്തം.

ഇതി ശ്രീ വാരാഹപരാണേ ഗീതാമാഹാത്മ്യം സമ്പൂർണ്ണും

ശുഭമസ്ത.

## അഥ (ശീമദ് ഭഗവദ്ഗീതാപാഠ(കമം

(അനന്തരം മോക്ഷപ്രദമായ ഭഗവദ<sup>്</sup>ഗീതയുടെ പ്രാരംഭം) ശ്രീഗണേശായനമഃ \_\_ശ്രീഗണപതിക്കായ്ക്കൊണ്ടു നമസ്കാരം. ശ്രീ ഗോപാലകൃഷ്ണായനമഃ—ശ്രീ ഗോപാലകൃഷ്ണന്ത നമസ്സാരം. ഓം അസ്യ ശ്രീ ഭഗവദ്ഗീതാമാലാമന്ത്രസ്യ ഭഗവാൻ വേദവ്യാ സ ഋഷിഃ

അനപ്പ്ടുപ്ഛന്ദു ശ്രീക്കപ്പ് പരമാത്മാ ദേവതാ. അശോച്യാനന്വശോചസ്ത്വം പ്രജ്ഞാവാദാം ശ്ചഭാഷസേ ഇതിബീജം. സവ്വധർമ്മാൻ പരിത്യജ്യ മാമേകം ശരണം വ്രജ ഇതി ശക്തിഃ അഹം ത്വാ സവ്വ്പാപേഭ്യോ മോക്ഷയിഷ്യാമി മാശുചഃ ഇതി കീലകം.

### ഇതി കരന്യാസം.

നൈനം ഛിന്ദന്തി ശസ്ത്രാണി നൈനം ദഹതി പാവകാ ഇത്യംഗുഷ<sup>ം</sup>ഠാഭ്യാം നമഃ നചൈനം ക്രേദയന്ത്യാപോ ന ശോഷയതി മാന്മതഃ ഇതി തർജ്ജനീഭ്യാം നമഃ അച്ഛേദ്യോയമദാഹ്യോയം അക്ലേദ്യോ ∫ ശോഷ്യഎവച ഇതി മധ്യമാഭ്യാംനമ<u>ം</u>

നിത്യഃ സർവ്വഗതഃ സ്ഥാണരചലോയം സനാതനഃ ഇത്യനാമികാഭ്യാം നമഃ

പശ്യമേ പാത്ഥ രൂപാണി ശതശോഥ സഹസ്രശഃ ഇതി കനിഷ<sup>ം</sup>ഠികാഭ്യാം നമഃ നാനാവിധാനി ദിവ്യാനി നാനാവർണാകൃതീനിച

ഇതി കരതലകരപ്പഷാഭ്യാം നമഃ ഇതി കരന്യാസഃ

### അഥ എദയാദിന്യാസഃ.

നൈനം ഛിന്ദന്തി ശസ്ത്രാണി നൈനം ദഹതിപാവകഃ ഇതി എദയായ നമഃ

ന ചൈനം ക്രേദയന്ത്യാപോ ന ശോഷയതി മാരുതഃ ഇതി ശിരസേ സ്ഥാഹാ

അച്ഛേദ്യോയമദാഹ്യോയ മക്സേദ്യോ  $\int$  ശോഷ്യഏ വ ച ഇതി ശിഖായൈ വഷട $^{\circ}$ .

നിത്യു സർവ്വഗതഃ സ്ഥാണ രചലോയം സനാതനഃ ഇതി കവചായഹം,

പശ്യ മേ പാത്ഥ രൂപാണി ശതശോഥ സഹസ്രശഃ ഇതിനേത്രത്രയായവൌഷട്<sup>ം</sup>.

നാനാവിധാനി ദിവ്യാനി നാനാവർണാകൃതീനി ച ഇതി അസ്ത്രായഫട്.

ശ്രീകൃഷ്ണപ്രീത്യത്ഥ് പാഠേ വിനിയോഗഃ



പാത്ഥായ പ്രതിബോധിതാം ഭഗവതാ

നാരായണേന സ്വയം

വ്യാസേന ഗ്രഥിതാം പരാണമനിനാ മദ്ധ്യേമഹാഭാരതം

അദൈചതാമൃതവഷിണീം ഭഗവതീം അഷ്ടാദശാധ്യായിനീം

അ∙ബ! ത്വാമനുസംദധാമി ഭഗവദ്ഗീതേ! ഭവദേചഷിണീം സാക്ഷാൽ ശ്രീനാരായണഭഗവാൻ അജ്ജനന്നുപദേശി ച്ചതും, പുരാണമുനിയായ വ്യാസഭഗവാൻ മഹാഭാരതം എന്ന ഗ്രന്ഥത്തിൻറെ മദ്ധ്യത്തിൽ—ഭീഷ്മപർവത്തിൽ—ൃശ്യോകത്ര പേണ നിബന്ധിച്ചതും അദ്വൈതമാകുന്ന അമ്യുതത്തെ വർഷി ക്കുന്നതും ജ്ഞാനാദികളായ ആറു ഗുണങ്ങളടങ്ങീട്ടുള്ളതും പതിനെട്ടദ്ധ്യായങ്ങളുള്ളതുമായ അമ്മേ! ഭഗവദ്ഗീതേ! സംസാരദോ ഷങ്ങളെ ദുരീകരിക്കുന്ന നിന്തിരുവടിയെ ഞാൻ നിത്യവും മനസ്തിൽ ധരിച്ചകൊള്ളുന്നു.

 നമോസ്ക തേ വ്യാസ! വിശാലബുദ്ധേ! ഫുല്ലാരവിന്ദാചതപത്രനേത്ര! യേന ത്വയാ ഭാരതതൈലപൂർണ്ണു പ്രജ്വാലിതോ ജ്ഞാനമയഃ പ്രദീപഃ

അല്ലയോ വിശാലബ്യയിയം വികസിച്ച ചെന്താമരപ്പുവി ഒൻറ ഒളംപോലെ നീണ്ടം പ്രസന്നമായമിരിക്കുന്ന നേത്രങ്ങ ളോടുംകൂടിയ ശ്രീ വ്യാസഭഗവാനേ! എൻെറ ഈ നമസ്സാരത്തെ അഞ്ങക്കായി സമർപ്പിക്കുന്നു. അങ്ങുന്നാണല്ലോ ഭാരതമാകുന്ന എണ്ണനിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന വിളക്കിൽ ജ°ഞാനമാകുന്ന ദീപം പ്രകാശിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നത്ര്.

 പ്രപന്നപാരിജാതായ തോത്രവേത്രൈകപാണയേ ജ<sup>o</sup>ഞാനമുദ്രായ കൃഷ<sup>o</sup>ണായ ഗീതാമൃതദ്ദേഹ നമഃ

ശരണംപ്രാപിച്ചവക്ക് ചതുർവിധപുരുഷാർത്ഥങ്ങളെ നൽകുന്ന പാരിജാതമായം ഒരു കയ്യിൽ ചമ്മുട്ടിയും (കുതിരയെ നടത്താനുള്ള ചാട്ടവാറു്) മറെറാരു കൈയ്യിൽ യ്യ്ഞാനമുള്രയും ധരിച്ചം ഗീതയാകുന്ന അമൃതത്തെ വർഷിച്ചുംകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ശ്രീക്യ ഷ്ണഭഗവാന്ത നമസ്സാരം.

4. സർവോപനിഷദോ ഗാവോ ദോഗദാ ഗോപാലനന്ദനഃ പാത്ഥോ വത്സഃ സുധീർഭോക്താ ഒഗ<sup>്</sup>ജാം

ചാരുമ്പോ വത്രാം നറ്റഡ രാജോകതാ ഗീതാമൃതം മഹത<sup>്</sup>

എല്ലാ ഉപനിഷത്തുകളാകുന്ന പശുക്കരം, കുറക്കുന്ന**തു** ഗോ പനായ നന്ദരുടെ പുത്രൻ, കുടിക്കുന്ന കുട്ടി ബുദ്ധിമാനായ അ<u>ഉജ</u>നൻ. കറന്നെടുത്തതോ മഹത്തായ ഗീതയാകുന്ന അമൃതം

 വസദേവസതം ദേവം കംസചാണുരമർദ്ദനം ദേവകീ പരമാനന്ദം ക്ലബ്ണം വന്ദേ ജഗദ്ഗതം.

വസുദേവരുടെ പുത്രനും എല്ലാവരിലും ആത്മാവായി വിള ങ്ങിക്കൊണ്ടു, സകലേന്ദ്രിയങ്ങളേയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്ന ദേവ നും കംസൻ, ചാണൂരൻ മതലായ മുഷ്ടന്മാരെ സംഹരിച്ചും ധർമ്മത്തെ സ്ഥാപിച്ച സർവ്വേശ്വരനും ശ്രീദേവകീദേവിയെ അതുന്തും ആനന്ദിപ്പിക്കുന്നവനും ജഗത്തിൻൊ—സകലജനങ്ങ ഉടെയും—അജ്ഞാനമാകുന്ന ഇരുട്ടിനെ നശിപ്പിക്കുന്ന ജ്ഞാ നസ്വര്യപരമായ ശ്രീകൃഷ്ണം ജംവാനെ ഞാൻ വന്ദിക്കുന്നും.

6. ഭീഷ<sup>ം</sup>മദ്രോണതടാ ജയദ്രഥജലാ ഗാന്ധാരനീലോപലാ

ശല്യഗ്രാഹവതീ കൃപേണ വഹനീ കർണ്ണേന വേലാകലാ

അശചത്ഥാമവികർണഘോരമകരാ മുയ്യോധനാവത്തിനീ

സോത്തീർണാ ഖലു പാണ്ഡവൈ രണനദീ കൈവർത്തകഃ കേശവഃ

ഭീഷ്മര്, ദ്രോണര് എന്നിവരാകന്ന തീരങ്ങഠം, ജയദ്രഥ നാകുന്ന ജലം, ഗാന്ധാരനാകന്ന നീലപ്പാറ, ശല്യമാകുന്ന മുതല, കൃപരാകുന്ന പ്രവാഹശക്തി, കർണ്ണസകന്ന വേലിയേ ററത്താൽ കലക്കം, അശ്ചത്ഥാമാവു്, വികർണ്ണൻ എന്നിവരാ കുന്ന ഭയങ്കര മകരമത്സ്യങ്ങഠം, ദയ്യോധനനാകുന്ന ചുഴിക്കുത്ത് ഇവയോടുകൂടിയ യുദ്ധമാകുന്ന ഭയങ്കര നദിയെ പാണ്ഡവന്മാർ കുടന്നത്, കടത്തിവിടാൻ ബ്രഹ്മാവു്, ശിവൻ, ഇവരുടെയും രക്ഷിതാവായ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ ഉണ്ടായതുകൊണ്ടാകുന്നു വല്യൊ. ആ ഗേവാനെ ആശ്രയിക്കുന്നവർ സംസാരസമുദ്ര 7. പാരാശയ്യവചഃ സരോജമമലം ഗീതാത്ഥഗന്ധോൽ ക്കടം

നാനാഖ്യാനകകേസമം ഹമികഥാസംബോധനാ ബോധിതം

ലോകേ സജ്ജനഷയപദൈരഹരഹഃ പേപിയമാനം മദാ

ഭൂയാൽ ഭാരതപങ്ങം കലിമലപ്രദ്ധാംസി നഃ ശ്രേയസേ.

വ്യാസരുടെ വാക്കാകുന്ന നിർമ്മലതാമരപ്പൂവം, ഭഗവദ് ഗീതയുടെ അത്ഥമാകുന്ന വാസന അപ്പൂവിലുള്ള തകാണ്ട് അതീവ ശ്രേഷ്യവും, നാനാകഥകളാകുന്ന കേസാവും, ഹരികഥക ഒള വേണ്ടംവിധം ബോധിപ്പിക്കുന്നതിനാൽ വികസിതവും സജ്ജനങ്ങളാകുന്ന വണ്ടുകയ എപ്പോഴം സതോഷത്തോടുകൂടെ ആസ്വദിക്കുന്നതുമായ ഭാരതമാകുന്ന താമരസപുഷ്പം ഞങ്ങയക്കു ണ്ടാകാവുന്ന കലികാലദോഷങ്ങളെ നശിപ്പിച്ച് ശ്രേയസ്സ നല്ല ന്നതായി ഭവിക്കേണമേ.

 മൂകം കരോതി വാചാലം പംഗും ലംഘയതേ ഗിരിം യൽക്പാ തമഹം വന്ദേ പരമാനന്ദമാധവം

യാതൊരുവൻറെ കാരുണ്യം (സംസാരിപ്പാൻ കഴിയാത്ത വണ) വാഗ്മിയം, പംഗുവിനെ (മടന്തനെ) മലകയറുന്നവനം ആക്കിത്തീക്ടന്നുവോ പരമാനന്ദമുത്തിയും മായാധിനാഥനമായ ആ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനെ ഞാൻ വന്ദിക്കുന്നു. അസാധ്യത്തെ സാധിപ്പിക്കവാനം അലഭ്യത്തെ ലഭിപ്പിക്കുവാനം സമത്ഥനം കരുണാനിധിയുമായ ഭഗവാനെ ഞാൻ വന്ദിക്കുന്നുവെന്ന

9. യം ബ്രഹ്മാവരാണേന്ദ്ര ആദ്യമരുന്നു സൂന്വന്തി ദിവൈും സ്ലഫൈഃ

വേദൈഃ സാംഗപഭക്രമോപനിഷദൈർഗായന്തി യം സാമഗാഃ

ധ്യാനാവസ്ഥിതതദ്ഗതേന മനസാപശ്യന്തി യം യോഗിനോ

യസ്യാന്തം ന വിദുഃ സുരാസുരഗണാ ദേവായ തസ്സൈ നമഃ ബ്രഹ്മാവ്, വരുണൻ, ഇന്ദ്രൻ, മരുദ്ദേവന്മാർ മുതലായവർ ദിവ്യങ്ങളായ സ്ലോത്രങ്ങരംകൊണ്ടു യാതൊരുവനെ സ്തുതിക്കുന്നു വോ, ആറംഗങ്ങരം, പദങ്ങരം ക്രമങ്ങരം, ഉപനിഷത്തുകരം ഇവ യോടുകൂടിയ വേദങ്ങളാൽ സാമവേദികരം യാതൊരുവനെ കീ ത്തിക്കുന്നുവോ, ധ്യാനനിഷ്ഠന്മാരായിട്ട് ആ ലക്ഷ്യത്തിൽത്ത ന്നെ സ്ഥിരപ്പെടുത്തിയ മനസ്സുകൊണ്ടു യോഗികരം യാതൊ രുവനെക്കാണുന്നുവോ, ദേവാസുരസമൂഹത്തിൽ ഉരുപ്പെട്ടവരാ രും യാതൊരുവൻറെ പരമാവധിയെ അറിയുന്നില്ലയോ അപ്ര കാരമിരിക്കുന്ന ജ്യോതിർമ്മയന്നായ്ക്കൊണ്ടു നമസ്സാരം.

ഇതിധ്യാനം.

## ശാംകരഭാഷ്യത്തിന്റെ ഉപ(കമണിക

ഒാം

നാരായണഃ പരോ ∫ വ്യക്താദണ്ഡമവ്യക്തസംഭവം അണ്ഡസ്യാന്തസ്തിമേ ലോകാഃ സപ്തദചീപാ ച മേദിനീ

അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഭഗവാൻ ഈ ലോകത്തെ സൃഷ്ടിച്ചിട്ട് അതിൻറ സ്ഥിതിക്കുവേണ്ടി ആദ്യം മരീചി മുതലായ പ്രജാപതികളെ സൃഷ്ടിച്ച വേദോക്തമായം പ്രവൃത്തിലക്ഷണ മായുമുള്ള ധർമ്മത്തെ അവരെക്കാണ്ടു സ്വീകരിപ്പിച്ചു. പിന്നെ സനകാദികളെ സൃഷ്ടിച്ച് അവരെക്കാണ്ടു ജ്ഞാനവൈരാഗ്യലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന നിവ്വത്തിധർമ്മത്തേയും സ്വീകരിപ്പിച്ചു. ഇങ്ങനെ വേദോക്തമായ ധർമ്മം പ്രവൃത്തിലക്ഷണമെന്നും നിവ്വത്തിലക്ഷണമെന്നും രണ്ടു പ്രകാരത്തിലാകുന്നു. ജഗൽ സൃഷ്ടിക്കു ഹേതുവായും, പ്രാണികഠക്കു സാക്ഷാദഭ്യദയത്തിനും മുക്തിക്കും ഹേതുവായുമിരിക്കുന്ന ആ ധർമ്മത്തെ ശ്രേയ സ്രിനെ ഇച്ഛിക്കുന്ന ബ്രാഹ്മണാദിസകലവർണ്ണാശ്രമികളും വള രെക്കാലം അനുഷ്യിച്ചുവന്നിരുന്നു. എന്നാൽ കാലക്രമംകൊണ്ട് അനുഷ്യിക്കുന്നവരു കാമോത്ഭവം ഹേതുവായിട്ട വിവേക

വിജ്ഞാനക്ഷയംനിമിത്തം ധർമ്മക്ഷയവും അധർമ്മാഭിവ്വദ്ധിയും വന്നതിനാൽ ജഗത്തിൻെറ സ്ഥിതിയെ പരിപാലിപ്പാ നായിക്കൊണ്ട് ആദികത്താവായ നാരായണൻ എന്ന പേരോ ടക്കടിയ സാക്ഷാൽ മഹാവിഷ്ണ ബ്രാഹ്മണരുടെ (=== അസ്യബ്രഹ്മണം) ബ്രാഹ്മണത്വത്തെ രക്ഷിപ്പാൻവേണ്ടി വസുദേവാം ശമായി ദേവകിയിൽ കൃഷ്ണനായി അവതാരംചെയ്ത. എന്തെ നാൽ, ബ്രാഹ്മണത്വം രക്ഷിക്കപ്പെട്ടാൽ വൈദികധർമമം രക്ഷിക്കപ്പെടുന്നം. അന്യവർണ്ണാശ്രമങ്ങയെ അതിനെ ആശ്രയിച്ചു നില്ലുകയാൽ അവയം രക്ഷിക്കപ്പെടുന്നു.

സദാ ജ്ഞാനൈശ്വര്യശക്തിബലവീര്യത്മേസ്സുകളോടു കൂടിയിരിക്കുന്ന ആ ഭഗവാൻ ത്രിഗുന്നാത്മികയായും മൂലപ്രകൃ തിയായും വൈഷ്ല വിയായുമിരിക്കുന്ന സ്ഥമായയെ വശീകരിച്ച ദേഹവാനെന്നപോലെ അവതാരംചെയ്ത ലോകസംഗ്രഹത്തെ ചെയ്യുന്ന**താ**യി കാണപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ പരമാത്ഥത്തിൽ അജ നായം അവിനാശിയായം സ്വഭാവേന നിത്യനായം ശുദ്ധനാ യും ബുദ്ധനായും മുക്തനായുമിരിക്കുന്ന തനിക്കു യാതൊരു പ്ര യോജനവുമില്ലെങ്കിലും ജീവികളെ അനുഗ്രഹിക്കണമെന്ന ഒരേ ഉദ്ദേശ്യത്തോടുകൂടി ഭഗവാൻ ശോകമോഹസമുദ്രത്തിൽ മുങ്ങി ക്കിടക്കുന്നേ അജ്ജുനനായിക്കൊണ്ട് ഈ രണ്ടു വൈദികധർമ്മ **ങ്ങളേയും ഉപദേ**ശിച്ചു. *ഇ*ണാധികന്മാരായവർ സ്വീകരിച്ച<sup>ം</sup> **അനുസിച്ചാ**ൽ അധികം പ്രചാരംവരുമെന്നു വിചാരിച്ചാകുന്ന **ഭഗവാൻ അജ്ജനന്ന**് ഉപദേശിച്ചത്ര°. ഭഗവാനാൽ ഉപദേശി ക്കപ്പെട്ടപ്രകാരമുള്ള ആ ധർമ്മത്തെ സവ്വജ്ഞനായിരിക്കുന്ന **ഭഗവാൻ വേദവ്യാസൻ** 'ഗീത' എന്ന പേരോടുകൂടി എഴന്തു ശ്ലോകമാക്കി കൂട്ടിച്ചേ<u>ത്ത</u>.

ഈ ഗീതാശാസ്ത്രം എല്ലാ വേദാത്ഥങ്ങളുടേയും സാരമാക ന്നു. അതിനെ മനസ്സിലാക്കവാൻ വളരെ പ്രയാസവുമാണ്ം. അതിലെ സാരോപദേശങ്ങളെ വിശദമാക്കുന്നതിന്ന് അനേകം വ്യാഖ്യാതാക്കന്മാർ അതിനെ പദംപ്രതി വ്യാഖ്യാനിച്ചു പരി ശോധിച്ചിട്ടുണ്ടെങ്കിലും അവയെല്ലാം ലൗകികന്മാരെ അന്യോ ന്യവിതഭധങ്ങളായ അത്ഥങ്ങളെ പഠിപ്പിക്കുന്നതായും, അനേകാ ത്ഥങ്ങളോടുകൂടിയവയായും കാണപ്പെടുന്നു. അതിനാരി ഞാൻ വിവരമായി അത്ഥനിർണ്ണയം ചെയ്യന്നതിന്ന സംക്ഷേപമായി ഒരു വിവരണത്തെ ചെയ്യന്നു.

ചുരുക്കിപ്പറയുന്നതായാൽ, ഈ ശാസ്ത്രംകൊണ്ടുള്ള പ്രയോ ജനം പരമപദപ്രാപ്തിയും, സംസാരത്തിൽനിന്നും തൽക്കാരണ ത്തിൽനിന്നുമുള്ള നിവൃത്തിയുമാകുന്നു. അതു സവ്വകർമ്മസംന്യാ സപൂർവ്വകമായിട്ടുള്ള ആത്മജ്ഞാനനിഷ്യാരൂപമായ ധർമ്മാച രണംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്നു. ഈ ഗീതാത്ഥധർമ്മത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചു ഭഗവാൻതന്നെ അനുഗീതയിൽ ഇപ്രകാരം പറയുന്നു:

''സ ഹി ധർമ്മഃ സൂപര്യാപ്പോ ബ്രഹ്മണഃ പദവേദനേ.

(ബ്രഹ്മപദവിയെ പ്രാപിപ്പാൻ ആ [ആത്മജ്ഞാനനിഷ്കാര്യപ മായ] ധർമ്മം ധാരാളം മതിയാകുന്നതാണം<sup>്</sup>.)

(മ. ഭാ. അശ്വമേധപപ്പ്ം. അ. 16. ശ്രോ. 12)

അവിടെത്തന്നെ പിന്നേയം പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്.

''നൈവ ധർമ്മീ ന ചാധർമ്മീ ന ചൈവ ഹി ശുഭാശുഭീ യഃ സ്യാദേകാസനേ ലീനസ്തപ്പീം കിഞ്ചിദചിന്തയൻ.''

(ഒരേ ആസനത്തിന്മേൽത്തന്നെ ഇരുന്നു മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാ ക്കി ഒന്നിനേയും വിചാരിക്കാതെയിരിക്കുന്നവൻ ധർമ്മിയു മല്ല, അധർമ്മിയുമല്ല, സുഖിയുമല്ല, ദുഃഖിയുമല്ല.)

''ജ്ഞാനം സംന്യാസലക്ഷണം'' എന്നും അതിൽത്തന്നെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടു<sup>©</sup>. ഈ ശാസ്ത്രത്തിൽത്തത്തെ അവസാനത്തിൽ ഭഗ വാൻ അജ്ജനനോടു പറയുന്നു:

''സർവ്വധർമ്മാൻ പരിത്യജ്യ മാമേകം ശരണം വ്രജ.'' (സകലധർമ്മങ്ങളേയും ഉപേക്ഷിച്ച് എന്നെന്നനെ ശരണംപ്രാ പിച്ചാലും.)

പ്രവൃത്തിലക്ഷണമായ ധർമ്മം ലൗകികമായ അഭ്യദയ ത്തെ കൊടുക്കുന്നതും എല്ലാ വർണ്ണാശ്രമികയക്കും വിധിക്കപ്പെ ട്രിട്ടുള്ളതും ദേവാദിസ്ഥാനപ്രാപ്തിക്കു ഹേതുവായിട്ടുള്ളതും ആക ന്നുവെങ്കിലും, ഫലാപേക്ഷുകൂടാതെ ഈശ്വരാർപ്പണബുദ്ധ്യാ അനുപ്പിക്കപ്പെടുന്നുവെങ്കിൽ അതു മനഃശുദ്ധിക്കു കാരണമായി ഭവിക്കുന്നു. മനഃശുദ്ധിയുള്ളവന്നു ജ്ഞാനനിഷ്യയ്ക്കുള്ള യോഗ്യത സിദ്ധിക്കുന്നു. അപ്പോരം അവന്നു ജ'ഞാനവും സിദ്ധിക്കുന്നു. അതിനാൽ പ്രവൃത്തിലക്ഷണമായ ധർമ്മവും മുക്തിസിദ്ധ്യത്ഥ മായിത്തന്നെ ഭവിക്കുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ ഭഗവാൻ പറയു യുന്നു:

''ബ്രഹ്മണ്യാധായ കർമ്മാണി യതചിത്താ ജിതേന്ദ്രിയാഃ യോഗിനഃ കർമ്മ കുച്ച്നി സംഗം തൃക്തചാത്മശുഭ്ധയേ.''

(എല്ലാ കർമ്മങ്ങളേയും ബ്രഹ്മത്തിൽ അപ്പിച്ചിട്ട് യോഗികയ മനഃശുദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ട സക്തികൂടാതെ കർമ്മംചെയ്യുന്നു.)

ഗീതാശാസ്ത്രം നിഃശ്രേയസപ്രയോജനമായ ഈ രണ്ടു ധർമ്മങ്ങളെയാണ മുഖ്യമായി പ്രതിപാദിക്കുന്നത്ര്. വാസുദേ വനെന്നും പരബ്രഹ്മമെന്നും പറയപ്പെടുന്ന പരമാത്ഥതത്ത്വത്തെയാണും ഇതിൽ വിശേഷിച്ചും അഭിവ്യഞ്ജിപ്പിക്കുന്നത്രാം ഗീതാശാസ്ത്രം വിശിഷ്ടമായ ഒരു വിഷയത്തേയും ഒരു പ്രയോജനത്തോടും പ്രയോജനത്തോടുമുള്ള സംബന്ധത്തേയും കാണിക്കുന്നു. \* എന്തെന്നാൽ, അതിൻെറ അത്ഥജ്ഞാനംകൊണ്ടു സമസ്ത പുരുഷാത്ഥസിദ്ധിയുമുണ്ടാകന്നു. അതിനാലാകന്നു ഞാൻ അതിനെ വിവരിപ്പാൻ ശ്രമംചെയ്യുന്നത്രം.

\* ഇവിടെ വിശിഷ<sup>്</sup>ടമായ വിഷയം പരബ്രഹ്മമാകുന്നം പ്രയോജനം മുക്തി. അതു സംസാരത്തിങ്കൽനിന്നു നിവത്തി പ്രാൻ ഇച്ഛിക്കുന്നവക്ടവേണ്ടിയാകുന്നു. ഈ ശാസ്ത്രം വിഷയ ത്തെ വ്യക്തീകരിക്കുന്നതിനാൽ അതിനോടും, മുക്തിക്കു സാധ നുമാകുയാൽ അതിനോടും സംബന്ധിച്ചിരിക്കുന്നു.

## ഹരിഃ ഓം ശ്രീകൃഷ്ണായ പരബ്രഹ്മണേ നമഃ

# **ൃശീമദ് ഭഗവദ്**ഗീത

## ഒന്നാമദ്ധ്യായം

### ധൃതരാഷ്ട്ര ഉവാച:

ധർമ്മ**ഷേത്രേ** കരുക്ഷേത്രേ സമവേതാ യുയുത്സവഃ മാമകാഃ പാണ്ഡവാശ്ചൈവ കിമകുവ്വ്ത സഞ്ജയ.

### ധ്യ**തര**ഷ്യൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ സഞ്ജയ

അല്ലയോ സ ജെയ

ധർമ്മക്ഷേത്രേ

ധർമ്മത്തിന്നിരിപ്പിടമായിരിക്കുന്ന

കുന്നുക്ഷോത്രേ മു.തിയസവഃ

കരുക്ഷേത്രമെന്ന സ്ഥലത്തിൽ യുദ്ധംചെയ്വാൻ ആഗ്രഹമുള്ളവരായ

മാമകാഃ

നമ്മടെ ആളകളം

പാണ്ഡവാഃ ച ഏവ പാണ്ഡവന്മാത്മം

സമവേതാഃ

ചേന്ന

കിം അകവ്വത

എന്തു ചെയ്ത.

(നിയയാഷ്യയസായാജന്, ധച്ജതധോട് ചോദ്വച്ച്:) അടിതോ സഞ്ജയ, പുണ്യഭൂമിയായ കരുക്ഷേത്രത്തിൽ യുദ്ധംചെയ്വാ നാഗ്രഹിച്ച നില്ലുന്ന ദര്യോധനാദികളായ നമ്മുടെ ഭാഗക്കാരും ധർമ്മപുത്രാദികളായ പാണ<sup>ം</sup>ഡവന്മാരുംകൂടി എന്തുചെയ്ത?

#### സഞ്ജയ ഉവാച:

ദ്രഷ<sup>ം</sup>ടാ തു പാണ്ഡവാനീകം വൃവരം ദര്യോധനസ്തദാ ആചാര്യമുപസംഗമ്യ രാജാ വചനമണ്വവീൽ. 2

### സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു:

തദാ അപ്പോയദര്യോധനഃ ദൃര്യോധനൻ

വൃഢം ക്രമവരിയായി നിത്തപ്പെട്ടിട്ടുള്ള

പാംന്ധവാനീകം പാണ്യവരുടെ സേനയെ

ദ്വഷ്ട്വാതു കണ്ടിട്ട്

ആചാര്യം ഉപസംഗമു ഭ്രോണാചാര്യരുടെ സമീപേ

ചെന്നിട്ട°

വചനം വാക്കിനെ അബ്രവീൽ പറഞ്ഞു.

ഇരുക്ഷിസൈന്യങ്ങളും യുദ്ധക്കളത്തിൽ ചേന്നില്ലുന്ന സമ യത്തു് ഒര്യോധനമഹാരാജാവു്, ക്രമമായി നിത്തപ്പെട്ടിട്ടുള്ള പാണ്ഡവരുടെ സൈന്യത്തെ കണ്ടിട്ട് ദ്രോണാചാര്യരുടെ സമീപേ പോയി താഴെ പറയുംപ്രകാരം പറഞ്ഞു.

പശൈൃതാം പാണ്ഡുപത്രാണാമാചാര്യ മഹതീം ചമും വൃഢാം ദ്രപദപത്രേണ തവ ശിഷേൃണ ധീമതാ. 3

ഹേ ആചാര്യ അല്ലയോ ദ്രോണാചാര്യരേ

തവ അങ്ങയുടെ ശിഷ്യേണ ശിഷ്യനായും

ധീമതാ അതിബുദ്ധിശാലിയായുമിരി

ക്കുന്ന

ഭുപദപത്രേണ ദ്രുപദരാജകമാരനാൽ

വൃഢാം ക്രമമായി നിത്നപ്പെട്ടിട്ടുള്ള

മഹതീം വലിയതായ

പാണ്ഡുപത്രാണ**ും** പാണ്ഡവന്മാരുടെ ഏതാം ചമൂം ഈ സൈന്യത്തെ

പശ്യ കണ്ടാലും.

അല്ലയോ ദ്രോണാചാര്യരേ, അത്ജയുടെ ശിഷ്യനം അതിബു ധിശാലിയുമായ ധൃഷ്യദ്യുമ<sup>ം</sup>നനാൽ വൃഹമാക്കി നിത്തപ്പെട്ട മഹത്തായ ഈ പാണ്ഡവസൈന്യത്തെ നോക്കിക്കണ്ടാലും. (യോദ്ധാക്കളുടെ തേജോബലപൗരുഷസന്നാഹാദികളെക്കൊ ണ്ടു വദ്ധിച്ചിരിക്കുന്ന ഈ സൈന്യത്തെ നോക്കുക എന്നത്ഥം.)

അത്ര ശൂരാ മഹേഷ്വാസാ ഭീമാജ്ജനസമാ യുധി യുയുധാനോ വിരാടശ്ച ദ്രുപദശ്ച മഹാരഥഃ 4 ധുഷ്ടകേതുശ്ചേകിതാനഃ കാശിരാജശ്ച വീര്യവാൻ പുരുജിൽ കന്തിഭോജശ്ച ശൈബ്യശ്ച നരപംഗവഃ 5 യുധാമന്യശ്ച വിക്രാന്ത ഉത്തമൗജാശ്ച വീര്യവാൻ സൗഭദ്രോ ദ്രൗപദേയാശ്ച സവ്വ ഏവ മഹാരഥാഃ 6

അത്ര ഇവിടെ (പാണ്ഡവസൈന്യത്തിൽ)

തുരാഃ തുരുത്തിൽ യുനി യുദ്ധത്തിൽ

ഭീമാള്ജ്യനസമാഃ ഭീമൻ, അള്ജ്രനൻ ഇവരോടു സമന്മാ

രായും

മഹേഷാസാഃ വലിയ വില്ലകളോടുകൂടിയവരായുമുള്ള

യുയുധാനഃ യുയുധാനനും വിരാടഃ ച വിരാടരാജാവും മഹാരഥനായ ദ്രുപദരാജാവും

ധ്യഷ്ടകേതുഃ ധ്യഷ്ടകേതു എന്ന രാജാവും ചേകിതാനഃ ചേകിതാനൻ എന്ന രാജാവും

വീര്യവാൻ വീര്യവാനായ കാശിരാജഃ ച കാശിരാജാവം പ്രജിത്യ പ്രജിത്തം

കന്തിഭോജഃ ച കന്തിഭോജനം (കന്തിയുടെ അച്ഛൻ)

നരപംഗവഃ മനുഷ്യശ്രേഷ്ഠനായ

ശൈബ്യഃ ച ശൈബ്യൻ എന്ന രാജാവും

വിക്രാന്തഃ പരാക്രമശാലിയായ യുധാമനുഃ ച യുധാമനു എന്നവനം

വീര്യവാൻ വീര്യവാനായ

ഉത്തമൗജാഃ ച ഉത്തമൗജസ്സെന്നവനും

സൗഭ(ദഃ സുഭദ്രാപത്രനായ അഭിമന്യവും (ദൗപദേയാഃ ച പഞ്ചാലിയുടെ പുത്രനാരും

സവ്വേ ഏവ ഇവരെല്ലാവരും

മഹാരഥാഃ മഹാരഥന്താരാകുന്നു.

ഇവിടെ (പാണ്ഡവസൈന്യത്തിൽ) യുദ്ധത്തിൽ അതിയോഗ്യന്മാരും ഭീമാജ്ജനന്മാരോടു തുല്യനാരും വലിയ വില്ലാളി കളമായിട്ടനേകം ശൂരന്മാരുണ്ട്—സാത്യകി, വിരാടൻ, മഹാരഥനായ ദ്രുപദൻ, ധൃഷ്ടകേതു, ചേകിതാനൻ, വീരനായ കാശിരാജാവ്യ്, പുരുജിത്ത്യ്, കന്തിഭോജൻ, മനുഷ്യശ്രേഷ്ഠനായ ശൈബ്യൻ, പരാക്രമശാലിയായ യുധാമന്യ്യ, വീര്യവാനായ ഉത്തമാജസ്സ്, സുഭദ്രാപത്രനായ അഭിമന്യം, ദ്രൗപദീപത്രന്മാർ —ഇവരെല്ലാവരും മഹാരഥനാരുമാകനും.

അസ്മാകം തു വിശിഷ്ടാ യേ താൻ നിബോധ ദ്വിജോത്തമ നായകാ മമ സൈന്യസ്യ സംജ്ഞാത്ഥം താൻ ബ്രവീമി തേ. 7

ഹേ ദ്വിജോത്തമ ബ്രാഹ്മണശ്രേഷ°ഠനായ ദ്രോണാ

ചാര്യരേ

അസൂാകം തു നമ്മുടെ പക്ഷത്തിൽ വിശിഷ<sup>o</sup>ടാഃ യോഗ്യന്മാരായവർ

യേ എവരോ

മമ സൈന്യസ്യ എൻെറ സൈന്യത്തിന്ന<sup>്</sup>

നായകാഃ നായകന്മാർ യേ എവരോ താൻ അവരെ തേ അങ്ങയ്ക്കു്

സംജ്ഞാത്ഥം നല്ലവണ്ണം അറിവാനായി

ബ്രവീമി ഞാൻ പറയാം

താൻ നിബോധ അവരെ അറിഞ്ഞാലും.

ബ്രാഹ്മണശ്രേഷ്ഠനായ ദ്രോണാചാര്യരേ, നമ്മടെ പക്ഷ ത്തിൽ യോഗ്യന്മാരായും എൻെറ്റെസെന്യത്തിന്ത് അധിപന്മാ രായും ഉള്ളവരാരെല്ലാമെന്നറിഞ്ഞാലും. അങ്ങയ്ക്കുറിവാനായി ഞാൻ അവരെ പറയുന്നു. ഭവാൻ ഭീഷ<sup>°</sup>മശ്ചേ കർണ്ണശ്ച കുപശ്ച സമിതിഞ്ജയഃ അശ്ചത്ഥാമാ വികർണ്ണശ്ച സൗമദത്തിജ്ജയദ്രഥഃ 8 അന്യേ ച ബഹവഃ ശൂരാ മദത്ഥേ ത്യക്തജീവിതാഃ നാനാശസ്തപ്രഹരണാസ്സപ്പേ യുദ്ധവിശാരദാഃ 9

ഭവാൻ ഭവാനം ഭീഷ<sup>്</sup>മഃ ച **ഭീഷ<sup>്</sup>മ**രദം കർണ്ണഃ ച കർണ്ണനം

കൃപഃ ച കൃപാചാര്യതം

സമിതിഞ്ജയഃ മുദ്ധത്തിൽ ജയശാലിമ്പായ

അശ്ചത്ഥാമാ അശ്ചത്ഥാമാവും വികർണ്ണഃ ച വികർണ്ണനം

സൗമദത്തി: സോമദത്തപത്രനായ ഭൂരിശ്രവ്സ്ലം

ജത.(ദ്രന്ദ്ര: ജത.(ദ്രസ്കം

അന്യേച പിന്നെ വേറേയും മദത്ഥം എനിക്കവേണ്ടി

ത്യക്തജീവിതാഃ പ്രാണത്യാഗത്തിന്നു തുനിഞ്ഞവരായ

ബഹവഃ ശൂരാഃ പല ശൂരന്താരും

നാനാശസ്ത്രപ്രഹരണാഃ പലവിധ ആയുധത്തോടുകൂടിയവരും

സവ്വേ എല്ലാവരും

യുദ്ധവിശാരദാഃ യുദ്ധത്തിൽ സമത്ഥന്മാരുമാകുന്നു.

ഭവാനം, ഭീഷ്മരം, കർണ്ണനം, കൃപാചാര്യരും യുദ്ധത്തിൽ ജയശാലിയായ അശ്വത്ഥാമാവം, വികർണ്ണും, സോമദത്തപു ത്രനായ ഭൂരിശ്രവസ്സം, ജയദ്രഥനം, പിന്നേയം എനിക്കുവേ ണ്ടി പ്രാണത്യാഗം ചെയ്വാൻ തുനിഞ്ഞിട്ടുള്ള മററനേകം തുരന്മാരും പലവിധ ആയുധങ്ങളോടുകൂടി യുദ്ധംചെയ്യുന്നവ രും, എല്ലാവരും യുദ്ധത്തിൽ അതിസമത്ഥമാരുമാകുന്നു.

അപര്യാപ്പം തദസ്മാകം ബലം ഭീഷ<sup>്</sup>മാഭിരക്ഷിതം പര്യാപ്പം ത്വിദമേതേഷാം ബലം ഭീമാഭിരക്ഷിതം. 10

യൽ യാതൊന്നു

ഭീഷ°മാഭിരക്ഷിതം ഭീഷ°മരാൽ രക്ഷിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ

തൽ അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന അസൂാകം ബലം നമ്മുടെ സൈന്യം അപര്യാപ്പം അവരോടുകൂടി യുദ്ധംചെയ്വാൻ സാമ

ത്ഥ്യമില്ലെന്നതുപോലെ തോന്നുന്ന

ഭീമാഭിരക്ഷിതം ഭീമനാൽ രക്ഷിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന

ഏതേഷാം ഇവരുടെ

ഇദം ബലം തു ഈ സൈന്യമാകട്ടെ

പര്യാപ്പം നമ്മോടുകൂടി യുദ്ധംചെയ<sup>്</sup>വാൻ സാമ

ത്ഥ്യമുള്ളതുപോലെ തോന്നുന്നു.

ഭീഷ്മരാൽ രക്ഷിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന നമ്മുടെ സൈന്യത്തിന്തു പാണ്ഡവന്മാരോടു യുദ്ധംചെയ്വാൻ സാമത്ഥ്യമില്ലെന്നപോ ലെ തോന്നുന്നു. എന്നാൽ ഭീമനാൽ രക്ഷിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ഇ വരുടെ സൈന്യത്തിന്ന് നമ്മോടു യുദ്ധംചെയ്വാൻ സാമത്ഥ്യ മുള്ളതുപോലെയും തോന്നുന്നു.

> അയനേഷ് ച സർവ്വേഷു യഥാഭാഗമവസ്ഥിതാഃ ഭീഷ<sup>o</sup>മമേവാഭിരക്ഷന്തു ഭവന്നഃ സവ്വ് ഏവ ഹി. 11

സവ്വേ് ഭവന്തഃ ഏവ ഹി നിങ്ങ⊙ എല്ലാവരും

സവ്പേഷു ച അയനേഷു (സൈന്യത്തിന്നുള്ളിൽ പ്രവേശി

പ്പാനുള്ള) എല്ലാ മാഗ്ഗങ്ങളിലും

യഥാ ഭാഗം അവരുടെ സ്ഥാനത്ത്ര<sup>°</sup>

അവസ്ഥിതാഃ നിന്നുകൊണ്ട്' ഭീഷ്മം ഏവ ഭീഷ്മരെത്തന്നെ

അഭീരക്ഷുത്ത എല്ലാ ഭാഗത്തും കുത്തുകൊള്ളണം.

നിങ്ങരം എല്ലാവരും സൈന്യമദ്ധ്യത്തിൽ പ്രവേശിപ്പാനുള്ള സകല മാഗ്ഗങ്ങളിലും അവരവക്കു നിയമിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള സ്ഥാന ങ്ങളിൽ നിന്നുകൊണ്ടു ഭീഷ്മരെത്തന്നെ എല്ലാ ഭാഗത്തും കാത്തു കൊള്ളണം. (അദ്ദേഹം ഒരു ഭാഗത്തുനിന്നു യുദ്ധംചെയ്യുമ്പോരം ശത്രുക്കാം മറേറ ഭാഗത്തു വന്നു് അദ്ദേഹത്തിൽ ബാണം പ്രയോഗിക്കാതിരിപ്പാൻ കാത്തുനില്ലേണമെന്നു താൽപര്യം.)

തസ്യ സഞ്ജനയൻ ഹഷ്ം **കുരുവ്വലും പിതാ**മഹഃ സംഹനാദം വിനദ്യോച്ചൈു ശംഖം ദധ<sup>ം</sup>മൗ പ്രതാപവാൻം 12

പ്രതാപവാൻ ശത്രുക്കാക ഭയത്തെ ജനിപ്പിക ത്തകം ബലമുള്ളവനം കുരുവുലാ കുരുവംശത്തിൽവെച്ച്<sup>°</sup> അധികം

പ്രായംചെന്നവനും

പിതാമഹഃ മുത്തച്ഛനമായ (ഭീഷ്മർ) തസ്യ അവന്ന് (ദര്യോധനന്ന്)

ഹർഷം സന്തോഷത്തെ സഞ്ജനയൻ ഉണ്ടാക്കീട്ട്

ഉ**ച്ചെഃ** (വലിയതായ) ഉറക്കെ

സി∙ഹനാദം വിനദ്യ സിംഹനാദംപോലെയുള്ള ശബ്ദ ത്തെ ഉണ്ടാകീട്ട°

ശംഖം ശംഖിനെ ദധ്മൗ വിളിച്ച.

ശത്രക്കാക്കു ഭയം തോന്നത്തക്ക ബലമുള്ളവനം, കുരുവ്വലാനം, പിതാമഹനമായ ഭീഷ്മർ ദുര്യോധനന്നു സന്തോഷം ജനിക്കത്തക്കവണ്ണം ഉച്ചത്തിൽ സിംഹനാദംചെയ്ത ശംഖുവിളിച്ചു.

തതഃ ശംഖാശ്ച ഭേയ്ക്ക് പണവാനകഗോമുഖാഃ സഹസൈവാഭ്യഹന്യന്ത സ ശബ്ദസ്തമലോഭവൽ. 13

തതഃ അതിൻറശേഷം

ശംബാ: ച ശംബുകളം ജേര്യ: ച നകാരങ്ങളം

പണവാനകഗോമുഖാഃ മൃദംഗങ്ങളും തപ്പട്ടകളും ഗോമുഖ സഹസാ ഏവ ഉടനെതന്നെ [ങ്ങളും

അഭ്യഹന്യന്ത മുഴക്കിത്തുടങ്ങി സഃ ശബൂഃ ആ ശബ്<sup>8</sup>ദ∙

തുമലം എല്ലാ ദിക്കിലും നിറഞ്ഞതായി

അഭവൽ ഭവിച്ച.

അതിൻെ (ഭീഷ്മർ ശംഖുവിളിച്ചതിൻെറ) ശേഷം കൗ രവസൈന്യത്തിലുള്ള മറെറല്ലാവരും ശംഖങ്ങയ, നകാരങ്ങയ, മൃദംഗങ്ങയ, തപ്പട്ടകയ, ഗോമുഖങ്ങയ എന്നിവയെല്ലാം ഉടനെ തന്നെ മുഴക്കിത്തുടങ്ങി. ആ ശബൂം ദിക്കാസകലം വ്യാപിച്ച.

തതഃ ശേവതൈഹ്യൈരുക്തേ മഹതി സ്യന്ദനേ സ്ഥിതൗ മാധവഃ പാണ്ഡവശൈവ ദിവ്യൗ ശംഖൗ പ്രദധ<sup>ം</sup>മതുഃ. 14 തതഃ അപ്പോ∞ ശേചതൈഃ വെളുത്ത

ഹയെഃ കുതിരകളോടു

യൂക്തേ കൂടിയ

മഹതി വലിയതായ സൃന്ദനേ രഥത്തിൽ സ്ഥിതൗ ഇരിക്കുന്ന

മാധവഃ ലക്ഷൂീപതിയായ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനം

പാണ്ഡവ: ച ഏവ പാണ്ഡപത്രനായ അജ്ജനനം

ദിവ്യൗ ദിവ്യങ്ളായ ശംഖൗ ശംഖുകളെ പ്രദധ<sup>ം</sup>മതുഃ ഉറക്കെ വിളിച്ച.

അതിൻെറശേഷം വെളത്ത കതിരകളെ കെട്ടിയ വലിയ രഥത്തിലിരുന്നുകൊണ്ട് ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനം അജ്ജനനും ദിവ്യ ങ്ങളായ ശംഖങ്ങളെ ഉച്ചത്തിൽ വിളിച്ചു.

പാഞ്ചജന്യം എഷീകേശോ ദേവദത്തം ധനഞ്ജയഃ പൗണ്ഡ്രം ദധ<sup>്</sup>മൗ മഹാശംഖം ഭീമകർമ്മാ വൃകോദരഃ 15

എഷീകേശഃ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ

പാഞ്ചജന്യം ദധ്മൗ പാഞ്ചജന്യമെന്ന ശംഖു വിളിച്ച

ധനഞ<sup>്</sup>ജയഃ അജ്ജുനൻ

വ്യകോദരഃ ഭീമൻ [നായ

പൗണ്ഡം പൗണ്ഡമെന്ന

മഹാശംഖം (ദധ°മൗ) വലിയ ശംഖു വിളിച്ചു.

ശ്രീകൃഷ<sup>്</sup>ണഭഗവാൻ പാഞ്ചജന്യമെന്ന ശംഖും, അർജ്ജു നൻ ദേവദത്തമെന്ന ശംഖും, ഭയങ്കരകർമ്മാവായ ഭീമസേനൻ പൗണ്ഡമെന്ന വലിയ ശംഖും വിളിച്ചു,

അനന്തവിജയം രാജാ കന്തീപത്രോ യധിഷ്ഠിരാ നകലസ്സഹദേവശ്ച സഘോഷമണിപുപ്പകം. 16 കാശൃശ്ച പരമേഷാസശ്ശിഖണ്ഡീ ച മഹാരഥഃ ധൃഷ്ടുമ്നോ വിരാടശ്ച സാത്യകിശ്ചാപരാജിതഃ 17

ടുപദോ ദ്രൗപദേയാശ്ച സർവശഃ പൃഥിവീപതേ സൗഭദ്രശ്ച മഹാബാഹുഃ ശംഖാൻ ഭധ്മഃ പൃഥൿ പൃഥൿ. 18

ഹേ പൃഥിവീപതേ അല്ലയോ ധ്രതരാഷ്മഹാരാജാവേ

രാജാ രാജാവായും

കുന്തീപുത്രഃ കുന്തിയുടെ പുത്രനായുമിരിക്കുന്ന

യുധിഷ്പിരഃ ധർമ്മപുത്രൻ

അനന്തവിജയം അനന്തവിജയമെന്ന ശംഖത്തേയും

നകലഃ നകുലനാം

സഹദേവഃ ച

സഘോഷമണിപുഷ്പകൗ സഘോഷം, മണിപുഷ്പകം എന്ന

സഹദേവനം

ശംഖങ്ങളേയും

പരമേഷ്വാസഃ ശ്രേഷ്യമായ വില്ലോടുകൂടിയ

കാശ്യഃ ച കാശിരാജാവും മഹാരഥഃ മഹാരഥനായ ശിഖണ്ഡീ ച ശിഖണ്ഡിയും ധൃഷ്ടദ്യമ്നഃ ധൃഷ്ടദ്യമ്നനും

വിരാടഃ ച വിരാടനം

അപരാജിതഃ അപജയം വകാത്തവനായ

സാത്യകിഃ ച സാത്യകിയം ധുപദഃ ധുപദരാജാവം

ഗ്രാപദേയാഃ ച ഗ്രൗപദീകമാരന്മാരും മഹാബാഹു: മഹാബാഹുവായ

സൗഭദ്ര: ച സുഭദ്രാപുത്രനായ അഭിമന്യവും

സവ്വ്ശഃ ഇവരെല്ലാവരും

പൃഥൿ പൃഥൿ വെവ്വേറെ

ശംഖാൻ ദധ്മഃ ശംഖങ്ങളെ വിളിച്ച.

അല്ലയോ ധ്രതരേഷ്യമഹാരാജാവേ, രാജാവും കന്തീപ്യത്ര മായ ധർമ്മപ്യത്രൻ അനന്തവിജയം എന്ന ശംഖത്തെയും, നക ലൻ സഘോഷമെന്നതിനേയും, സഹദേവൻ മണിപ്യപ്പുകമെന്ന തിനേയും വിളിച്ചു. മഹാവില്ലാളിയായ കാശിരാജാവും മഹാ രഥനായ ശിഖണ്ഡിയും ധൃഷ്ടദൃമ്നനും വിരാടരാജാവും യുദ്ധത്തിൽ തോൽവിയില്ലാത്ത സാത്യകിയും, ദുപദമഹാരാജാ വം ദ്രൗപദീകമാരന്മാരും മഹാബാഹുവായ അഭിമന്യുവും എല്ലാ വരും പ്രത്യേകം ശംഖുകരം വിളിച്ചു.

### അത്രയുമല്ല:

സ ഘോഷോ ധാത്തരാഷ്ടാണാം എദയാനി വ്യദാരയൽ നഭശ്ച പൃഥിവീം ചൈവ തുമലോ വ്യന്ദനാദയൻ 19

തുമലഃ എങ്ങം നിറഞ്ഞതായ

സഃ ഘോഷഃ ആ ശബ്ദം നഭഃ ച ആകാശത്തേയും

പൃഥിവീം ച ഏവ ഭൂമിയേയും

വ്യന്മനാഭയൻ പ്രതിദ്ധ്വനിയാൽ വ്യാപിച്ചിട്ട്

എഭയാനി എഭയങ്ങളെ വൃദാരയൽ പിളർന്ന

എല്ലാ ദിക്കിലും നിറഞ്ഞ ആ ശബ്ദം ആകാശത്തേയും ഭൂമിയേ യും പ്രതിദ്ധാനിയാൽ വ്യാപിച്ച് ധാത്തരാഷ്യന്മാരുടെ എദയ ങ്ങളെ പിളന്നു.

അഥ വ്യവസ്ഥിതാൻ ദൃഷ്ട്വാ ധാത്തരാഷ്ട്വാൻ കപിധാജഃ പ്രവൃത്തേ ശസ്ത്രസംപാതേ ധനുരുദ്യമ്യ പാണ്ഡവഃ 20 എഷീകേശം തദാ വാക്യമിദമാഹ മഹീപതേ

ഹേ മഹീപതേ അല്ലയോ ധ്നതരാഷ്ടമഹാരാജാവേ

അഥ അതിൻെശേഷം

ശസ്ത്രസംപാതേ ആയുധപ്രയോഗകാലം

പ്രവൃത്തേ വന്നപ്പോഗ കപിധ്വജഃ കപിധ്വജനായ

പാണ്ഡവ: പാണ്ഡുപുത്രൻ (അജ്ജനൻ)

വ്യവസ്ഥിതാൻ യൂദ്ധംചെയ്വാൻ തയാറായിനി

ല്ലുന്ന

ധാത്തരാഷ്ട്രാൻ ധുതരാഷ്ട്രേകമാരന്മാരെ

ളഷ<sup>്</sup>ടാ കണ്ടി<sup>ട്ട</sup>്

ഉദ്യമ്യ ഉയത്തിപ്പിടിച്ച<sup>ം</sup>

തദാ അപ്പോ∞

എ**ഷീകേശം** ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനോട്ട് ഇദം വാക്യം ആഹ ഈ വാക്കിനെ പറഞ്ഞു.

അല്ലയോ ധൃതരാഷ്ട്രമഹാരാജാവേ, ആയുധപ്രയോഗത്തിന്നുള്ള കാലമായപ്പോരം കപിധ്വജനായ അർജ്ജനൻ യുദ്ധംചെ യ്വാൻ തയ്യാറായി നില്ലുന്ന ഒര്യോധനാദികളെ കണ്ടിട്ട വില്ല് ഉയത്തിപ്പിടിച്ച് ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനോടു താഴെ പറ യംപ്രകാരമുള്ള വാക്യത്തെ പറഞ്ഞു:

### അജ്ജന ഉവാച:

സേനയോരുഭയോർമ്മധ്യേ രഥം സ്ഥാപയ മേച്യത. 21

യാവദേതാൻ നിരിക്ഷേഹം യോദ്ധുകാമാനവസ്ഥിതാൻ കൈർമ്മയാ സഹ യോദ്ധവ്യമസ്തിൻ രണസമദ്യമേ. 22

യോത്സ്യമാനാനവേക്ഷേഹം യ ഏതേത്ര സമാഗതാഃ ധാത്തരാഷ് ട്രസ്യദ്ദർബ്ബുദ്ധേർയ്യദ്ധേ പ്രിയചികീഷ്വഃ 23

### അജ്ജുനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ അചൃത അല്ലയോ നാശമററവനേ (ശ്രീകൃഷ്ണ

ഭഗവാനേ)

**ഒ**ർബ്ബു**ദ്ധേ ദ**ർബ്ബുദ്ധിയായ

ധാർത്തരാഷ്ട്രസ്യ ധൃതരാഷ്ട്രപത്രന്നും (ദര്യോധനന്നും)

യു**ദ്ധേ യു**ദ്ധത്തിൽ

പ്രിയ ചികീഷ്വഃ ഇഷ്ടത്തെ ചെയ്വാൻ ഇച്ഛയുള്ളവരാ

യിട്ട്

യേ സൂഹ്യതേ യാതൊരു ഈ ജനങ്ങരം അത്ര ഇവിടെ (യുദ്ധക്കളത്തിൽ)

സമാഗതാഃ വന്നിരിക്കുന്നുവോ

(താൻ) അവരേയും

അസൂവൻ

രണസമുദ്യമേ ഈ യുദ്ധാരം ഭത്തിൽ

26

മയാ എന്നാൽ

കൈഃ സ്ഹ ആരോടുകൂടി (എതിത്ത്) യോധേവ്യം യുദ്ധംചെയ്യപ്പെടേണമോ

(താൻ) അവരേയും

തോണിയായായ തിനംചെത്യവാധ ഇച്പതിള്ള വരാതിട്ട്

അവസ<sup>ം</sup>ഥിതാൻ ഇവിടെ നില്ലുന്ന

ഏതാൻ ഈ ജനങ്ങളേയും

അഹം ഞാൻ

യാവൽ നിരീക്ഷേ ഏതുവരെ നല്ലവണ്ണം കാണന്നവോ യോത്സ്യമാനാൻ യുദ്ധംചെയ്വാൻ ഭാവിക്കുന്നവരെ

യോത്സ്യമാനാൻ യുദ്ധംചെയ്വാൻ ഭാ അഹം ഞാൻ

യാവൽ അവേക്ഷേ ഏതുവരെ നോക്കിക്കാണുന്നുവോ

(താവൽ) അതുവരെ

ഉഭയോഃ സേനയോഃ രണ്ടു സൈന്യങ്ങളുടേയും

മധ്യേ നടുവിൽ

മേ രഥം എൻെറ തേരിനെ

സ്ഥാപയ നിത്തിയാലും.

ഹേ അച്യുത, ഭൃഷ്യബുജിയായ ദുത്യോധനത്താ ്രീതിക്കുവേ ണ്ടി യുജംചെയ്വാനിച്ഛയോടുകൂടി ആരെല്ലാം ഈ യുദ്ധക്കള ത്തിൽ വന്നിരിക്കുന്നുവോ അവരേയും, ഈ യുദ്ധാരംഭത്തിൽ ഞാൻ ആരോടെല്ലാം യുദ്ധംചെയ്യുന്നമോ അവരേയും, അതിന്ദം പുറമെ, ഇപ്പോരം യുദ്ധത്തിന്നായി ഒരുമ്പെട്ടവരേയും, ഞാൻ നല്ലവണ്ണം നോക്കിക്കണ്ടറിയുന്നതുവരെ രണ്ടു സൈന്യങ്ങളുടേ യും നടുവിൽ എൻെറ രഥത്തെ നിത്തിയാലും.

സഞ്ജയ ഉവാച:

ഏവമുക്തോ എഷീകേശോ ഗുഡാകേശേന ഭാരത സേനയോരുഭയോർമ്മധ്യേ സ്ഥാപയിത്വാ രഥോത്തമം. 24

ഭീഷ<sup>ം</sup>മദ്രോണപ്രമുഖതഃ സവ്വേഷാഞ്ച മഹീക്ഷിതാം

ഉവാച പാത്ഥ പശൈൃതാൻ സമവേതാൻ കത്രനിതി. 25

ന ഞ്ജായൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ ഭാരത ഭാരതവംശത്തിൽ ജനിച്ച ഹേ ധൃതരാ

ഷ് (ടമഹാരാജാവേ

ഗുഡാകേശേന നിദ്രയെ ജയിച്ചിരിക്കുന്ന അല്ജന

നാൽ

ഏവം ഉക്തഃ ഇപ്രകാരം പറയപ്പെട്ട

എഷീകേശഃ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ

ഉഭയോഃ സേനയോഃ - രണ്ടു സൈന്യങ്ങളുടെ

മധ്യേ നടുവിൽ

ഭീഷ്യദ്രോണപ്രമുഖതഃ ഭീഷ്മർ ദ്രോണർ മുതലായ

സവ്വേഷാം എല്ലാ

മഹീക്ഷിതാം ച രാജാക്കന്മാക്കം എതിരായി

രഥോത്തമം ശ്രേഷ്ടമായ രഥത്തെ

സ്ഥാപയിത്വാ നിത്തീട്ട്

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന

സമവേതാൻ ചേന്നിരിക്കുന്ന ഏതാൻ കുത്രൻ ഈ കൗരവന്മാരെ

പശ്യ കണ്ടാലും

ഇതി ഉവാച എന്ന പറഞ്ഞു.

അല്ലയോ ധൃതരാഷ്ട്രാഹാരാജാവേ, അജ്ജനൻ ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞപ്പോയ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ രണ്ട് സേനകളുടേയും മദ്ധ്യ ത്തിൽ ഭീഷ്മർ ദ്രോണർ മതലായ എല്ലാ രാജാക്കന്മാരുടേയും മുമ്പിലായി ശ്രേഷ്ഠമായ തേരിനെ നിത്തിയിട്ട്, ''ഹേ അജ്ജന, ചേന്നുനില്ലുന്ന ഈ കൗരവസൈന്യത്തെ കണ്ടാലും'' എന്നു പറഞ്ഞു.

തത്രാപശ്യൽ സ<sup>ം</sup>ഥിതാൻ പാത്ഥഃ പിതൂനഥ പിതാമഹാൻ ആചാര്യാന്മാതുലാൻ ഭ്രാതൂൻ പത്രാൻ പൗത്രാൻ

സഖീംസൂഥാ 26

ശ<u>്വശ</u>രാൻ സഹൃദശൈവ സേനയോതഭയോരപി

അഥ അതിൻറശേഷം

പാത്ഥഃ അജ്ജനൻ

തത്ര അവിടെ

ഉഭയോ: സേനയോ: അപി ഇരുസൈന്യങ്ങളിലും

സ്ഥിതാൻ നില്ലുന്ന

പിതുൻ പിതാക്കസാരേയും

### ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

പിതാമഹാൻ മുത്തച്ഛുന്മാരേയും ആചാര്യാൻ ഗുരുക്കന്മാരേയും മാതുലാൻ അമ്മാമന്മാരേയും ഭ്രാതൂൻ സഹോദരന്മാരേയും

പത്രാൻ പത്രനാരേയും പൗത്രാൻ പൗത്രനാരേയും സഖീൻ സ്നേഹിതന്മാരേയും തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

ശ്വശുരാൻ ഭാര്യാപിതാക്കന്മാരേയും

സൂഹൃദഃ ച ഏവ സഹൃത്തുക്കളേയും

അപശ്യൽ കണ്ടു.

അപ്പോരം അജ്ജുനൻ അ വിടെ രണ്ടു സൈന്യങ്ങളിലും നില്ലുന്ന പിതാക്കമ്പാരേയും മുത്തച്ഛുമ്പാരേയും ഗു ജാംമ്പൊരേയും അമ്മാമ മ്പാരേയും സഹോദരമ്പാരേയും പുത്രമാരേയും പൗത്രമാരേയും സഖികളേയും അപ്പകാരംതന്നെ സഹൃത്തുക്കളേയും ഭാര്യാപി താക്കന്മാരേയും കണ്ടു. (തൻെറ സ്വന്തം അച്ഛൻ, മുത്തച്ഛൻ, ഗുരു മുതലായവക്കു തുല്യമ്പാരായ അസംഖ്യംപേരെ അജ്ജനൻ അവിടെ കണ്ടു എന്നു താൽപര്യം.)

താൻ സമീക്ഷ്യ സ കൗതേയസ്സച്ചാൻ ബന്ധൂനവസ്ഥിതാൻ 27 കൂപയാ പരയാവിഷ്ടോ വിഷീദന്നിദമബ്രവീൽ

സഃ കൗന്തേയഃ കുന്തീപുത്രനായ ആ അജ്ജനൻ

അവസ്ഥിതാൻ നില്ലുന്ന

താൻ സർവ്വാൻ ബന്ധൂൻ ആ എല്ലാ ബന്ധുക്കളെ

സമീക്ഷ്യ കണ്ടിട്ട്

പരയാ അധികമായ കൃപയാ ദയയോട്

ആവിഷ്ട <u>ക</u>ടിയവനായിട്ട് വിഷീദർ വൃസനിച്ചുകൊണ്ട്

ഇദം ഇതിനെ (താഴെ പറയുവാൻപോക

ന്നതിനെ)

അബ്രവീൽ പറഞ്ഞു.

ആ അജ്ജനൻ യുദ്ധക്കളാതിൽ നിൽക്കുന്ന എല്ലാ ബന്ധു ജനങ്ങളേയും കണ്ടിട്ടു വളരെ ദയയോടുകൂടിയവനും ദുഃഖിതനു മായിട്ടു താഴെ പറയുംപ്രകാരം പറഞ്ഞു: അർജ്ജന ഉവാച:

ളഷ്ടോമം സാജനം കൃഷ്ണ യുയുത്സും സമുപസ്ഥിതം 28 സീന്തി മമ ഗാത്രാണി മുഖഞ്ച പരിശുഷൃതി

വേപഥ്യച ശരീരേ മേ രോമഹർഷശ്ച ജായതേ. 29 ഗാണ്ഡീവം സ്രംസതേ ഹസ്താൽ ത്വൿ ചൈവ പരിദഹ്യതേ

ന ച ശൿനോമൃവസ്ഥാതും ഭ്രമതീവ ച മേ മനഃ നിമിത്താനി ച പശ്യാമി വിപരീതാനി കേശവ അർജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ കൃഷ്ണ അല്ലയോ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനേ

യുയുത്സും യുദ്ധംചെയ്വാൻ ഇച്ഛയോടുകൂടി

സമുപസ<sup>ം</sup>ഥിതം വന്നിരിക്കുന്ന ഇമം സ്വജനം ഈ ബന്ധുക്കളെ

ദ്രഷ്ട്വാ കണ്ടിട്ട്

മമ ഗാത്രാണി എൻെറ അവയവങ്ങ യ

സീദന്തി തളരുന്ന

മുഖം ച മുഖവും (വായയും)

പരിശുഷ്യതി വരളന്ത

മേ ശരീരേ എൻെറ ദേഹത്തിൽ

വേപഥും ച വിറയും

രോമഹർഷഃ ച രോമാഞ്ചവും (കളിഅപൊട്ടൽ)

ജായതേ ഉണ്ടാകുന്നു

ഗാണ്ഡീവം ഗാണ്ഡീവം എന്ന വില്ല്

ഹസ്താൽ കൈയിൽനിന്ന<sup>ം</sup>

സ്രംസതേ പിടിമുറുകാതെ വീഴുന്ന

താൿ ച ഏവ (ദേഹത്തിലുള്ള) തൊലിയം

പരിദഹൃതേ എരിയുന്നു

അവസ്ഥാതും ച (തേരിൽ) ഇരിക്കുന്നതിന്നും ന ശക്**നോ**മി ഞാൻ ശക്തനാകുന്നില്ല

മേ മനഃ എന്റെ മനസ്സ്

ഭ്രമതി ഇവ ച ഇളകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നപോലെയും അന്നമ

തോന്നുവര

ഹേ കേശവ അല്ലയോ കേശവ

വിപരീതാനി വിപരീതമായിരികന്ന

നിമിത്താനി ച നിമിത്തങളം പശ്യാമി ഞാൻ കാണുന്നം.

അല്ലയോ കൃഷ'ണ, യു ഭാംചെയ്വാൻ ഇട്ട്യയോടുകൂടി വ ന്നിരിക്കുന്ന ഈ ബന്ധുക്കളെ കണ്ടിട്ട് എൻെറ അംഗങ്ങരം തള രുന്നു. വായ വരണ്ടപോകുന്നു. എൻെറ ദേഹത്തിൽ ഒരു വിറയും രോമാഞ്ചവും ഉണ്ടാകുന്നു. ഗാണ്ഡീവം കൈയിൽനിന്നു വീഴു ന്നു. ദേഹമാസകലവും എരിയുന്നു. തേരിൽ ഇരിക്കുന്നതിന്നുത ന്നെ ഞാൻ ശക്തനാകുന്നില്ല. എൻെറ മനസ്സു വല്ലാതെ പരിഭ്ര മിച്ചപോലെ തോന്നുകയും ചെയ്യുന്നു. അല്ലയോ കേശവ, ഞാൻ മുന്നിമിത്തങ്ങളം കാണുന്നു.

ന ച ശ്രേയോനുപശ്യാമി ഹത്വാ സ്വജനമാഹവേ. 31

ന കാംക്ഷേ വിജയം കൃഷ്ണ ന ച രാജ്യം സുഖാനി ച കിം നോ രാജ്യേന ഗോവിന്ദ കിം ഭോഗൈജ്ജീവിതേന

വാ. 32

ആഹവേ യുദ്ധത്തിൽ

സ്വജനം (ചേന്നിരിക്കുന്ന) ബന്ധുക്കളെ

**ഹത്ഥാ** കൊന്നിട്ട് അന പിന്നെ ശ്രേയഃ ച ശ്രഹേലം

ന പശ്യാമി ഞാൻ കാണുനില്ല

ഹേ കൃഷ<sup>ം</sup>ണ അല്ലയോ ശ്രീക്രബ് ണഭഗവാനേ

വിജയം ജയത്തേയും രാജ്യം ച രാജ്യത്തേയും

ന കാംഷേ ഞാൻ ഇച്ഛിക്കുന്നില്ല

സബാനി ച സുഖങ്ങളേയും നഃ ഇച്ഛിക്കുന്നില്ല

ഹേ ഗോവിന്ദ അല്ലയോ ഗോവിന്ദ

ന ഞങ്ങറംക്ക്

രാജ്യേന രാജ്യംകൊണ്ട്

കിം എ<u>ന്ത</u>° (പ്രയോജനം)

ഭോഗൈ ഭോഗങ്ങളെക്കൊണ്ടാവട്ടെ

ജീവിതേന വാ ജീവിതംകൊണ്ടതന്നെയാവട്ടെ

കിം എന്ത് (പ്രയോജനം).

യുദ്ധക്കളത്തിൽ ചേന്നിരിക്കുന്ന ബന്ധുക്കളെ കൊന്നിട്ട് ഒരു ശുഭഫലത്തേയും ഞാൻ കാണുന്നില്ല. ഹേ കൃഷ്ണ, ജയ ത്തേയോ രാജ്യത്തേയോ സഖത്തേയോ ഞാനിച്ഛിക്കുന്നില്ല. ഹേ ഗോവിന്ദ, ഞങ്ങഠംക്ക് രാജ്യംകൊണ്ടാവട്ടെ ഭോഗങ്ങരം കൊണ്ടാവട്ടെ ജീവിതംകൊണ്ടുതന്നെയാവട്ടെ എന്തൊരുപ്രയോ ജനമാണുള്ളത്ര്?

യേഷാമത്ഥേ കാംക്ഷിതം നോ രാജ്യം ഭോഗാഃ സുഖാനി ച ത ഇമേവസ്ഥിതാ യൂലേ പ്രാണാംസ്ത്യക്താ ധനാനി ച. 33

ആചായ്യാഃ പിതരഃ പുത്രാസ്ലധൈ**വ ച പിതാമഹാഃ** മാതുലാഃ ശ<u>വശ</u>രാഃ പൗത്ര**ഃ സ്യാലാഃ സംബന്ധിനസ്സഥാ. 3**4

നഃ ഞങ്ങരംക്ക്

യേഷാം അത്ഥേ യാതൊരുവക്കവേണ്ടി

രാജ്യം രാജ്യം

കാംക്ഷിതം ഇച്ഛിക്കപ്പെടുന്നവോ ഭോഗാഃ സുഖാനി ച ഭോഗങ്ങളം സുഖങ്ങളം

(യേഷാം അതേഥ

കാംക്ഷിതാനി) ആക്ഭവേണ്ടി ഇച്ഛിക്കപ്പെടുന്നവോ

 തേ
 അങ്ങനെയുള്ള

 ആചാര്യാഃ
 ഗുരുക്കന്മാർ

പിതരഃ പിതാക്കന്മാർ

പത്രാഃ പത്രന്മാർ

തഥാ ഏവ ച അപ്രകാരംതന്നെ

പിതാമഹാ; മുത്തച്ഛന്മാർ മാതുലാഃ അമ്മാമന്മാർ

ശ<u>ാശ</u>രാഃ ഭാര്യമാരുടെ പിതാക്കന്മാർ

പൗത്രാഃ പുത്രന്മാരുടെ പുത്രന്മാർ

സ്യാലാഃ ഭാര്യാസഹോദരന്മാർ തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ **സംബ**ന്ധിനു സംബന്ധിജനങ്ങരം ഇമേ ഇവരെല്ലാവരും പ്രാണാൻ ജീവനേയും ധനാനി ച ധനത്തേയും വേക്കുത ഉപേക്ഷിച്ച് യുങ്കേ യുദ്ധക്കളത്തിൽ

അവസ്ഥിതാം നില്ലന്നു.

രാജ്യവം ഭോഗങ്ങളും സുഖങ്ങളും ഞങ്ങളാൽ ആക്വേണ്ടി ഇച്ഛിക്കപ്പെടുന്നുവോ അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഗുരുക്കന്മാർ, പിതാ ക്കന്മാർ, പുത്രന്മാർ, അപ്രകാരംതന്നെ മുത്തച്ഛന്മാർ, അമ്മാമ ന്മാർ, ഭാര്യാപിതാക്കന്മാർ, പൗത്രന്മാർ, ഭാര്യാസഹോദര ന്മാർ, അപ്രകാരംതന്നെ ബന്ധുക്ക⇔ ഇവരെല്ലാവരും പ്രാണ നേയം ധനത്തേയുമുപേക്ഷിച്ച് യുദ്ധക്കളത്തിൽ നിൽക്കുന്നു.

ഏതാൻ ന ഹന്തമിച്ചാമി ഘതോപി മധുസുദന അപി ത്രൈലോക്യരാജ്യസ്യ ഹേതോഃ കിം ന

മഹീകൃതേ. 35

ഹേ മധുസൂദന അല്ലയോ ക്ലഷ<sup>്</sup>ണ

ഘ്യതു അപി (എന്നെ) കൊല്ലുന്നവരാണെങ്കിലും

ഏതാൻ ഇവരെ

ത്രൈലോക്യരാജ്യസ്യ മൂന്നലോകത്തിലെ രാജ്യാധിപത്യ

[ത്തിന്നു'

ഹേതോഃ അപി വേണ്ടിയെങ്കിലും ഹന്തും കൊല്ലുന്നതിന്ന<sup>്</sup> ന ഇച്ഛാമി ഞാൻ ഇച്ഛിക്കുന്നില്ല

മഹീകൃതേ ഭൂമിക്കവേണ്ടി

**കിം** ന എ<u>ന്ത</u>്? (പിന്നെ പറയണമോ?)

അല്പയോ മധുസൂദന, അവർ എന്നെ കൊല്ലുന്നതായാലും ഞാൻ അവരെ ത്രിലോകാധിപത്യലാഭത്തിന്നംകൂടി കൊല്ല വാൻ ഇച്ഛിക്കുന്നില്ല. അങ്ങനെയിരിക്കെ അല്പഭ്രമിക്കുവേണ്ടി (ഞാൻ അശേഷം ഇച്ഛിക്കുന്നില്ലെന്നു) പിനെ പറയേണമോ? നിഹത്യ ധാത്തരാഷ്ടാന്നു കാ പ്രീതിു സ്യാജ്ജനാർദ്ദന പാപമേവാശ്രയേദസ<sup>്</sup>മാൻ ഹതൈചതാനാതതായിനു 36

ഹേ ജനാർദ്ദന അല്ലയോ ജനാർദ്ദന ധാത്തരാഷ്പാൻ ധൃതരാഷ്ടപ്യത്താരെ

നിഹത്യ കൊന്നിട്ട് നഃ ഞങ്ങഠംക്ക്

കാ പ്രീതിം സ്യാൽ എ<u>ന്ത</u> സന്തോഷമുണ്ടാവാൻപോകന്ത

ആതതായിനഃ (അപി) ആതതായികളാണെങ്കിലും

ഏതാൻ ഹത്വാ ഇവരെ കൊന്നാൽ

അസ്മാൻ ഞങ്ങളെ

പാപം ഏവ പാപംതന്നെ

ആശ്രയേൽ ആശ്രയിക്കുന്നതാണം.

ഹേ ജനാർദ്ദന, ധൃതരാഷ്ടപുത്രന്മാരെ കൊന്നിട്ടു ഞങ്ങഠംക്ക് എതു സുഖമാണുണ്ടാകുന്നതു്? ആതതായികളാണെങ്കിലും ഇവ രെ കൊന്നാൽ ഞങ്ങഠംക്കു നിശ്ചയമായി പാപമുണ്ടാകും.

തസ<sup>ം</sup>മാന്നാഹ്റാ വയം ഹന്തും ധാത്തരാഷ<sup>ം</sup>(ടാൻ സ്വബാന്ധവാൻ സ്വജനം ഹി കഥം ഹത്വാ സുഖിന<sub>്</sub> സ്യാമ മാധവ. 37

ഹേ മാധവ അല്ലയോ മാധവ തസ<sup>°</sup>മാൽ ആയത്രകൊണ്ട്

വയം ഞങ്ങ⊙

സ്വബാന്ധവാൻ സ്വബന്ധുക്കളായ

ധാത്തരാഷ് (ടാൻ ധൃതരാഷ് (ടപുത്രന്മാരെ

ഹന്തും കൊല്ലുന്നതിന്നു് ന അർഹാം യോഗ്യന്മാരല്ല

സ്വജനം ഹത്വാ ബന്ധുക്കളെ കൊന്നിട്ട്

കഥം എങ്ങനെ സുഖിനഃ സുഖികളായി

സ്യാമ ഹി ഭവിക്കം.

അതിനാൽ ഹേ മാധവ, സ്വബന്ധുക്കളായ ധൃതരാഷ് (ട്രപത്ര ന്മാരെ കൊല്ലുന്നതിന്ന ഞങ്ങയക്ക് അർഹതയില്ല. ബന്ധു ക്കളെ കൊന്നിട്ട് എങ്ങനെയാണ് സുഖമായിരിക്കുന്നതു്?

യദ്യപ്യേതേ ന പശ്യന്തി ലോഭോപഹതചേതസഃ കലക്ഷയകൃതം ദോഷം മിത്രദ്രോഹേ ച പാതകം. 38

കഥം ന ജ്ഞേയമസ്താഭീഃ പാപാദസ്താന്നിവത്തിതും കലക്ഷയകൃതം ദോഷം പ്രപശ്യദ<sup>്</sup>ഭിജ്ജനാദ്ന. 39

ലോഭോപഹതചേതസഃ ആശനിമിത്തം വിവേകമില്ലാത്ത

മനസ്സോടുകൂടിയ

എതേ ഇവർ (ദുര്യോധനാദിക**ം**),

കലക്ഷയകൃതം ദോഷം കലക്ഷയംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന ദോഷ

ത്തേയും

മിത്രദ്രോഹേ മിത്രദ്രോഹത്തിലുള്ള

പാതകം ച പാപത്തേയും

യദ്യപി ന പശ്യന്തി അറിയുന്നില്ലെങ്കിലും

കലക്ഷയകൃതം ദോഷം കലനാശംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന പാപ

ത്തെ

പ്രപശ്യദ്ഭിഃ അസൂാഭിഃ അറിയുന്ന ഞങ്ങളാൽ അസൂാൽ പാപാൽ ഈ പാപത്തിൽനിന്നം നിവത്തിതും നിവത്തിപ്പാൻവേണ്ടി ഹേ ജനാർദ്ദന അല്ലയോ ജനാർദ്ദന

കഥം ന ജ്ഞേയം എങ്ങനെ അറിയപ്പെടാതിരിക്കും.

ആശകൊണ്ടു വിവേകതു്തന്യമായ മനസ്സോടുകൂടിയ ദുര്യോധനാ ദികരം കലക്ഷയംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന ദോഷത്തേയും ബന്ധുദ്രോ ഹത്താലുള്ള പാപത്തേയും അറിയുന്നില്ലെങ്കിലും, കലക്ഷയം കൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന ദോഷത്തെ അറിയുന്ന ഞങ്ങരം ഈ പാപ ത്തിൽനിന്നു നിവത്തിക്കുവാനുള്ള വഴിയെ ഹേ, ജനാർദ്ദന, എങ്ങനെ ആലോചിക്കാതിരിക്കും?

കലക്ഷയേ പ്രണശ്യന്തി കലധർമ്മാസ്സനാതനാഃ ധർമ്മേ നഷ്ടേ കലം കൃതിസ്സമധർമ്മോഭിഭവത്യത. 40 കലക്ഷയേ കലനാശം വന്നാൽ (കലനാശത്തികൽ)

സനാതനാഃ പരമ്പരാപ്രാപ്പങ്ങളായ

കുലധർമ്മാഃ കലധർമ്മങ്ങ∽

പ്രണശ്യന്തി മുഴവനം നശിച്ചപോകംന്ത

ധർമ്മേ നഷ്ടേ ധർമ്മം നശിച്ചാൽ

കൃൽസും കുലം ഉത കലത്തെ മുഴുവനും

അധർമ്മഃ ദുരാചാരം അഭിഭവതി ബാധിക്കുന്നു.

കലനാശം വന്നാൽ പണ്ടേക്കുപണ്ടെ ഉള്ള കലാചാരങ്ങ∞ മുഴ വനം നശിച്ചപോകുന്നു. ആചാരം നശിച്ചാൽ കലഞ്ഞെ ആസ കലവും അനാചാരം വന്നു ബാധിക്കുന്നു.

അധർമ്മാഭിഭവാൽ കൃഷ്ണ പ്രദൃഷ്യന്ത്രി കലസ്ത്രിയു സ്ത്രീഷ് ദൃഷ്ടാസ് വാർഷ്ണേയ ജായതേ വർണ്ണസംകരു 41

ഹേ കൃഷ്ണ അല്ലയോ കൃഷ്ണ

അധർമ്മാഭിഭവാൽ അധർമ്മം ബാധിച്ചാൽ

കലസ്തിയഃ കലസ്തിക≎ പുദ്ധ്യിയഃ ദോഷപ്പെടുന്നു

സ്ത്രീഷ ഭ്രഷ്ടാസ സ്ത്രീകരം ദോഷപ്പെട്ടാൽ

ഹേ വാർഷ'ണേയ അല്ലയോ വൃഷ'ണിവംശജ

വർണ്ണസംകരം ജാതിമിശ്രം ജായതേ ഉണ്ടാകന്നു.

അല്ലയോ കൃഷ്ണ, അധർമ്മം ബാധിച്ചാൽ കലസ്തീകരം ദോ ഷപ്പെടുന്നു. അല്ലയോ വൃഷ്ണിവംശജ, സ്ത്രീകരം ദോഷപ്പെട്ടാൽ ജാതിസങ്കരമുണ്ടാകന്നു.

സംകരോ നരകായൈവ കലഘ്ലാനാം കലസ്യ ച പതന്തി പിതരോ ഹ്യേഷാം ലുപ്ലപിണ്ഡോദക

ക്രിയാ: 42

സംകരഃ ജാതിമിശ്രം

കലഘ്നാനാം കലനാശം വരുത്തു ന്നവക്കും

കലസ്യ ച കലത്തിന്നം

നരകായ ഏവ നരകഹേതുവായിത്തന്നെ ഭവി

കുന്നു

ഹി എന്തെന്നാൽ

ഏഷാം പിതരഃ ഈ കലഘുന്മാരുടെ പിതൃക്ക∞ ലൂപൂപിണ°ഡോദകക്രിയാഃ പിണ°ഡോദകക്രിയകളില്ലാത്ത

വരായിട്ട്

പതന്തി (നരകത്തിൽ) വീഴന്നം.

ജാതിമിശ്രം, കലനാശം വരുത്തുന്നവക്ടം കലത്തിന്നും നരക ഹേതുവായി ഭവിക്കുന്ന. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, കലഘ്ലന്മാരുടെ പിതുക്കരം പിണ്ഡോദകക്രിയകളില്ലാത്തവരായി നരക ത്തിൽ വീഴുന്നു.

ടോഷൈരേതെെം കലഘ്യാനാം വർണ്ണസംകരകാരകൈം ഉത്സാദ്യന്തേ ജാതിധർമ്മാം കലധർമ്മാശ്ച ശാശ്ചതാം 43

വർണ്ണസംകരകാരകൈം ജാതിമിശ്രത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്ന കലഘ്പാനാം കലനാശംവരുത്തുന്നവരുടെ

ഏരെതഃ ദോഷൈഃ ഈ പാപങ്ങളാൽ

ശാശ്വതാഃ അനാദിയായിരിക്ഷന്ന

ജാതിധർമ്മാ: ജാത്യാചാരങ്ങളും കലധർമ്മാ: ച കലാചാരങ്ങളും ഉത്സാദ്യന്തേ നശിപ്പിക്കപ്പെടുന്നു.

ജാതിമിശ്രത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നവയായ കുലനാശം വരുത്തുന്നവ അടെ ഈ പാപങ്ങരംനിമിത്തം അനാദിയായ ജാതിധർമ്മങ്ങ ളം കലധർമ്മങ്ങളം നശിച്ചുപോകുന്നു.

ഉത്സന്നകലധർമ്മാണാം മനുഷ്യാണാം ജനാർദ്ദന നരകേ നിയതം വാസോ ഭവതീത്യനമുകൃത്യമ. 44

ഹേ ജനാർദ്ദന അല്ലയോ ജനാദ്ദന

ഉത്സന്നകലധർമ്മാണാം കലധർമ്മങ്ങഠം നശിച്ചപോയിട്ടുള്ള

മനുഷ്യാണാം മനുഷ്യക്ട<sup>്</sup> നരകേ നരകത്തിൽ

നിയതം വാസഃ എപ്പോഴം വാസം ഭവതി ഇതി ആകന്നവെന്ന്

അനുശുര്വ ഞങ്ങരം കേട്ടിട്ടണും°.

അല്ലയോ ജനാർദ്ദന, കലധർമ്മങ്ങരം നശിച്ചുപോയിരിക്കുന്ന മനുഷ്യക്കു നരകത്തിലാണ് എന്നും വാസമെന്നു ഞങ്ങരം കേട്ടി ട്ടണ്ട്.

അഹോ ബത മഹൽപാപം കത്തും വ്യവസിതാ വയം യദ്രാജ്യസുഖലോഭേന ഹന്തും സാജനമുദ്യതാഃ 45

യൽ യാതൊരു കാരണത്താൽ

വയം ഞങ്ങ≎

രാജ്യസുഖലോടേന രാജ്യസുഖത്തിലുള്ള അത്യാഗ്രഹത്താൽ

സ്വജനം ബന്ധുജനങ്ങളെ

ഹന്ത്രം കൊല്ലവാൻ

ഉദ്യതാഃ തുനിഞ്ഞവരാകുന്നവോ

(തൽ) ആ കാരണത്താൽ മഹൽ പാപം മഹാപാപത്തെ കത്തം ചെയ്വാൻ

വ്യവസിതാഃ നിശ്ചയിച്ചവരാക്യന

അഹോ ആശ്ചര്യം ബത മഹാകഷ്ടം.

ഞങ്ങാ രാജ്യസുഖേച്ഛകൊണ്ടു ബന്ധുജനങ്ങളെ കൊല്ലവാൻ ഇനിഞ്ഞവരാകയാൽ മഹാപാപത്തെ ചെയ്വാനൊരുങ്ങുന്നു. ഈത്രതാരാശ്ചര്യം! മഹാ കഷ്ടം!

യദി മാമപ്രതീകാരമശസ്ത്രം ശസ്ത്രപാണയഃ ധാത്തരാഷ്ട്രാ രണേ ഹന്യസ്തന്മേ ക്ഷേമതരം ഭവേൽ. 46

ശസ്ത്രപാണയഃ ആയുധങ്ങളെ ധരിച്ചിരിക്കുന്ന

ധാത്തരാഷ്ട്രാഃ ധൃതരാഷ്ട്രപുത്രന്മാർ അമസ്ത്ര ആയധമെടുക്കാത്തവനും അപ്രതീകാരം എതിക്കാത്തവനമായ

മാം എന്നെ

രണേ യൂദ്ധത്തിൽ

ഹന്യു: യദി കൊല്ലുന്നുവെങ്കിൽ

തൽ അ<u>ത</u>് മേ എനിക്ക് ക്ഷേമതരം

അധികം ക്ഷേമമായി

ഭവേൽ

ഭവിക്കും.

ആയുധം ധരിച്ചിരിക്കുന്ന ദുര്യോധനാദികരം ആയുധമില്ലാത്ത വനം എതിക്കാത്തവനമായ എന്നെ യുദ്ധത്തിൽ കൊല്ലന്നവെ ങ്കിൽ എനിക്കു് അതാണ് അധികം ക്ഷേമമായി ഭവിക്കുക.

#### സഞ്ജയ ഉവാച:

ഏവമുക്തായ്ള്ളനഃ സംഖ്യേ രഥോപസ്ഥ ഉപാവിശൽ വിസൃജ്യ സശരം ചാപം ശോകസംവിഗ്നമാനസഃ 47

### സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു:

അർജ്യൂനഃ

അർജ്യൂനൻ

ഏവം ഉക്താ

\_ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞിട്ട<sup>ം</sup>

ശോകസംവിഗ്നമാനസഃ വ്യസനംനിമിത്തം കലങ്ങിയിരിക്ക

ന്ന മനസ്സോടുകൂടിയവനായിട്ട°

സശരം

ശരത്തോടുകൂടിയ

**ചാ**വം

വില്ലിനെ എറിഞ്ഞൂ°

വിസൃജ്യ സംഖ്യേ

യുദ്ധക്കളത്തിൽ

രഥോപസേഥ

തേത്തടത്തിൽ

ഉപാവിശൽ

ഇരുന്നു.

അർജ്ജനൻ ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു് വ്യസനംകൊണ്ടു ചഞ്ചലമാ നസനായിട്ടു യുദ്ധമദ്ധ്യത്തിൽവെച്ചു വില്ലം ശരവും താഴെയിട്ടു് തേരിൽ ഇരുന്നു.

ഇതി ശ്രീമഹാഭാരതേ ശതസാഹസ്യാം സംഹിതായാം വൈയാസിക്യാം ഭീഷ്മപച്ചണി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീ താസൂപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാർജ്ളനസംവാദേ അർജ്ളനവിഷാദ

യോഗോ നാമ

അർജ്<u>ജ</u>നവിഷാദയോഗം എന്ന ഒന്നാമദ്ധ്യായം സമറപ്പം.

2

# രണ്ടാമദ്ധ്യായം

#### സഞ്ജയ ഉവാച:

തം തഥാ കൃപയാവിഷ്ടമശ്രുപൂർണ്ണാകലേക്ഷണം വിഷീദന്തമിദം വാക്യമുവാച മധുസുദനഃ. 1

സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു:

മധുസൂദനഃ ശ്രീകൃഷ<sup>ം</sup>ണഭഗ<u>വാ</u>ൻ

കൃപയാ ആവിഷൂം കൃപയോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവനം

അശ്രുപൂർണ്ണാ

കലേക്ഷണം കണ്ണുനീർ നിറഞ്ഞും വികാരത്തോടു

കൂടിയും ഇരിക്കുന്ന കണ്ണകളോടുകൂടി

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ [യവനം

വിഷീദന്തം മുംഖിച്ചിരിക്കുന്നവനമായ

തം അവനോട്ട° (അജ്ജനനോട്ട°)

ഇദം വാക്യം ഇപ്രകാരമുള്ള വാക്കിനെ

ഉവാച പറഞ്ഞു.

ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ, കൃപയോടുകൂടിയവനും അശ്രുക്കാ നിറഞ്ഞും വികാരത്തോടുകൂടിയമിരിക്കുന്ന കണ്ണുകളോടുകൂടിയ വനും അപ്രകാരംതന്നെ വ്യസനിച്ചിരിക്കുന്നവനുമായ അജ്ജുന നോട്ട് ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു:

# ശ്രീഭഗവാനുവാച:

കതസ്ത്വാ കഗൂലമിദം വിഷമേ സമുപസ്ഥിതം അനാരൃജൂഷ്ടമസ്വഗ്ഗുമകീത്തികരമർജ്ജുന.

ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ അർജ്ജുന അല്ലയോ അജ്ജുന

അനാരുള്ള ഷ<sup>്</sup>ടം ശ്രേഷ്യന്മാരാൽ നിന്ദിക്കപ്പെട്ടതും അസാഗ്ഗ്യം പരലോകപ്രാപ്പിക്ക വിരോധമായി

[<u>338</u>**@**•

അകീത്തികരം അപകീത്തിയെ ഉണ്ടാക്കുന്നതുമായ ഇദം കശൂലം ഈ മോഹം (അജ്ഞാനം, മൗഢ്യം)

എന്തു എന്ത കാരണത്താൽ

വിഷമേ അകാലത്തിൽ (ഈ ദുർഘടസമയത്ത്ര്) ത്വാ നിന്നെ

സമുപസ<sup>ം</sup>ഥിതം പ്രാപിച്ച.

എന്തുകൊണ്ടാണ് ഈ ദർഘടകാലത്തിൽ ഈ മൗഢ്യം— ശ്രേഷ്യന്മാക്ക് യുക്തമല്ലാത്തതും പരലോകപ്രാപ്തിക്കു വിരോധ മായിട്ടുള്ളതും അപകീത്തിയെ ഉണ്ടാക്കുന്നതുമായ ഈ മൗഢ്യം — ഹേ അജ്ജുന, നിന്നെ പ്രാപിച്ചതു്?

ക്ലൈബ്യം മാ സൂ ഗമഃ പാത്ഥ നൈതത്താര്യപപദ്യതേ ക്ഷേദ്ര• എദയദൗർബ്ബല്യം ത്യക്തോത്തിഷ്യ പരന്തപ. 3

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജുന

ക്ലൈബ്യം ഭയത്തെ (ശൂരന്മാക്ക് അനഹമായ

മാ സൂ ഗമഃ <u>പ്രാപിക്കരുത്</u> [അധൈര്യത്തെ)

ത്വയി നിങ്കൽ ഏതൽ ഇ**തു**്

ന ഉപപദ്യതേ യോഗ്യമല്ല

ഹേ പരന്തപ അല്ലയോ ശത്രവിനെ തപിപ്പിക്കുന്ന

ക്ഷദ്രം തുപ്പമായ വ്രനേ

എടയദൗർബ്ബല്യം മനസ്സിൻെറ അധൈര്യത്തെ

ത്യക്താ ഉപേക്ഷിച്ച്

ഉത്തിഷ (യുദ്ധത്തിന്നായി) എഴുനേല്ലുക.

അല്ലയോ അജ്ജുന, നീഭയത്തെ പ്രാപിക്കരുത്വ്. ഇത് നിനക്കു യോഗ്യമല്ല. അല്ലയോ പരന്തപ, മനസ്സിന്റെ തുച്ഛമാ യ അധൈര്യത്തെ കളഞ്ഞു് നീയുദ്ധത്തിന്നായി എഴുനേല്ലുക. അർജ്ജുന ഉവാച:

കഥം ഭീഷ്യമഹം സംഖ്യേ ദ്രോണഞ്ച മധുസൂദന ഇഷുഭിഃ പ്രതിയോത്സ്യാമി പൂജാഹാവരിസുദന. 4

അജ്ജുനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ അരിസൂദന അല്ലയോ ശത്രുവിനെ നിഗ്രഹിക്കു

മധുസൂദന [ന്ന മധുസുദന

പൂജാഹ്ര പൂജിക്കപ്പെടേണ്ടവരായ ഭീഷ്യം ദ്രോണം ച ഭീഷ<sup>്</sup>മരേയും ഗ്രോണരേയും

5

# രണ്ടാമദ്ധ്യായം

സംഖ്യേ യുദ്ധത്തിൽ അഹം ഞാൻ

ഇഷുഭി: ബാണങ്ങളാൽ

കഥം എങ്ങനെ

പ്രതിയോത്സ്യാമി എതിത്ത് യുദ്ധംചെയ്യം.

ശത്രുക്കളെ നിഗ്രഹിക്കുന്ന ഹേ മധുസൂദന, പൂജിക്കപ്പെടേ ണ്ടവരായ ഭീഷ്യരേയം ദ്രോണാചാര്യരേയും ഞാൻ യുദ്ധത്തിൽ എങ്ങനെയാണം ബാണങ്ങളെക്കൊണ്ടു എതിത്ത് യുദ്ധം ചെയ്യു ന്നതും?

> ഗത്രനഹത്വാ ഹി മഹാനഭാവാൻ ശ്രേയോ ഭോക്തും ഭൈക്ഷമപീഹ ലോകേ ഹത്വാത്ഥകാമാംസൂ ഗത്രനിഹൈവ ളഞ്ജീയ ഭോഗാൻ രുധിരപ്രദിദ്ധാൻ.

മഹാനഭാവാൻ വളരെ മഹിമയുള്ള ഗൃത്രൻ ആചാര്യന്മാരെ

അഹത്വാ കൊല്ലാതെ (കൊല്ലുന്നതിനേക്കാരം)

ഇഹ ലോകേ ഈ ലോകത്തിൽ

ഭൈക്ഷം അപി ഭിക്ഷാന്നത്തെ എങ്കിലും

ഭോക്**തും** ഉണ്ണന്നതാണ് ശ്രേയഃ ഹി അധികം നല്ല<u>ത്</u> അത്ഥകാമാൻ ദ്രവ്യത്തിലിച്ഛയുള്ള

ഗുരൂൻ ആചാര്യന്മാരെ

ഹത്വാ തു കൊന്നാൽ

ഇഹ ഏവ ഇവിടെത്തന്നെ

**രുധിരപ്രദി**ശ്ധാൻ രക്തം പിരണ്ടിരിക്കുന്ന

ഭോഗാൻ ഭോഗങ്ങളെ ഭൂഞ്ജീയ അനുഭവിക്കാം.

ശ്രേഷ്യന്മാരായ ആചാര്യന്മാരെ കൊല്ലാതെ (കൊല്ലുന്നതി നേക്കായ) ഇഹലോകത്തിൽ ഭിക്ഷാന്നമെങ്കിലും ഭക്ഷിക്കുന്നതാ അ° അധികം നല്ലത്ര°. അത്ഥകാമന്മാരായ ഗുരുക്കന്മാരെ കൊ ലുന്നുവെങ്കിൽ ഞാൻ ഇഹലോകത്തിൽ ചോര പിരണ്ടിരിക്കുന്ന ഭോഗങ്ങളെമാത്രം അനുഭവിക്കും. രക്തം പിരണ്ട ഭോഗങ്ങളെ അനുവിക്കും എന്നുവച്ചാൽ:— രക്തം പിരണ്ട പദാത്ഥങ്ങരം നമുക്ക് ലൂടിക്കുന്നതിന്ന് ഏതുപ്ര കാരം അയോഗ്യമായിരിക്കുന്നുവോ അതുപോലെ, മഹാന്മാരാ യ ഗുരുക്കുന്നാരെ കൊന്ന്, അവരുടെ രക്തം ചിതറുകയാൽ കിട്ടു ന്ന രാജ്യഭോഗങ്ങളെ നാം അനുഭവിക്കുന്നതു യോഗ്യമല്ല എന്നു താൽപര്യം.

> ന ചൈതദ്വിദ്മഃ കതരന്നോ ഗരീയോ യദ്ധവ ഹത്വാ ന ജിജീ വിഷാമ-സേവസ്ഥിതാഃ കതരന്നോ ഗരീയോ

6

യദ്വാ ഒന്നുകിൽ (ഏതാൻ) ഇവരെ (വയം) ഞങ്ങറം
 ജയേമ ജയിക്കും യദി വാ അപ്പെങ്കിൽ

ധാര്തരാഷ്ട്രാഃ ഒരുോധനാദിക∞

നഃ ഞങ്ങരംക്കു<sup>°</sup>

ഗരീയ: അധികം ശ്രേഷ്മായത്യ

ഏതൽ എന്നതു

നചവിദ്മഃ ഞങ്ങ≎ അറിയുന്നില്ല

യാൻ ഏവ യാതൊരുത്തരെ

ഹത്വാ കൊന്നിട്ട

നം ജിജീവിഷാമം തഞ്ങരം ജീവിച്ചിരിപ്പാനിച്ഛിക്കുന്നി തേ അവർ [ല്ലയോ

പ്രമുഖേ എതിരായി അവസ്ഥിതാഃ നില്ലൂന്നു.

ഒന്നുകിൽ ഞങ്ങാ ഇവരെ ജയിക്കും, അല്ലെങ്കിൽ ദുര്യോ ധനാദികാ ഞങ്ങളെ ജയിക്കും, എന്നീ രണ്ടു പക്ഷത്തിൽ ഞ ങ്ങാംക്ക് ഏതാണു് അധികം നല്ലതെന്നുതന്നെ അറിഞ്ഞുകൂടാം. യാതൊരുത്തരെ കൊന്നിട്ട് ഞങ്ങാ ജീവിച്ചിരിപ്പാൻ ഇച്ഛിക്കു ന്നില്ലയോ അവർതന്നെ നമ്മുടെ എതിരായി നില്ലുന്നു.

7

കാപ്പ്ണുദോഷോപ ഹതസ്വഭാവഃ പൃച്ഛാമി ത്വാം ധർമ്മസംമൃഢചേതാഃ യച<sup>്</sup>ച്രേയഃ സ്യാന്നിശ്ചിതം ബ്രൂ ഹി തന്മേ ശിഷ്യസ്നേഹം ശാധി മാം ത്വാം പ്രപന്നം.

കാപ്പ്ണൃദോഷോപഹത കാപ്പ്ണൃം ദോഷം ഇവയാൽ ബാ സ്വഭാവഃ ധിക്കപ്പെട്ട സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയ

വധാത

(അഹം) ഞാൻ

ധർമ്മസംമൂഢചേതാ: ധർമ്മത്തിൽ സംശയമുള്ള മനസ്സോ

ടുകൂടിയവനായിട്ട<sup>ം</sup>

ത്വാം അങ്ങയോട്ട്

പ്പച്ഛാമി (ഞാൻ) ചോദിക്കുന്നു യൽ മേ ഏതാണ് എനിക്ക്

നിശ്ചിതം നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ട (പരമാത്ഥമാ

തുള്ം)

ശ്രേയഃ സ്യാൽ ∙ സുഖമായി ഭവിക്കുന്നതു° തൽ ബ്രൂഹി അതിനെ പറഞ്ഞാലും

അഹം ഞാൻ

തേ ശിഷ്യ: അങ്ങയുടെ ശിഷ്യനാകുന്ന

തചാം അഞ്ചെ

പ്രവന്നം മാം ശരണംപ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നുന്നെ ശാധി ശിക്ഷിച്ചാലം (ഉപദേശിച്ചാലും)

കാപ്പ്ണ്യദോഷങ്ങളാൽ ബാധിക്കപ്പെട്ട സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയ് വനും ധർമ്മത്തിൽ സന്ദേഹമുള്ള മനസ്സോടുകൂടിയവനമായ ഞാൻ അങ്ങയോടു ചോദിക്കുന്നു. യാതൊന്നാണം' എനിക്കു' നിശ്ചയമായിട്ട്' സൂഖകരമായി ഭവിക്കുന്നത്ത് അതിനെ പറ ഞ്ഞാലും. ഞാൻ അങ്ങയുടെ ശിഷ്യനാണം'. അഞ്ങെ ശരണം പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന എന്നെ അനശാസിച്ചാലും.

> ന ഹി പ്രപശ്യാമി മമാപനദ്യാ-ദ്യമ്പോകമച<sup>്</sup>ഛോഷണമിന്ദ്രിയാണാം അവാപ്യ ഭൂമാവസപതാമൃദ്ധം രാജ്യം സ്രാണാമപി ചാധിപത്യം.

8

ഭൂമൗ

ഭൂമിയിൽ

അസപത്തം

ശത്രാഹിതമായും

ങ്ങം

ധയിന്നാന്യർള്ള

രാജ്യം

രാജ്യത്തേയും

അവാപൃ അപി

പ്രവിച്ചാലം

ഇന്ദ്രിയാണാം

ഇ**ന്ദ്രിയങ്ങളെ** 

ഉപ്പോഷണം

വള**െ ശോ**ഷിപ്പിക്കുന്ന ഏൻെ വൃസനത്തെ

മമ ശോകം യൽ അചനുദ്യാൽ

യാതൊന്നാണിപ്പാതാക്കുന്നതു

(തൽ) നഹി പ്രപശ്യാമി അതിനെ ഞാൻ കാണനില്ല.

സുരാണാം ആധിപത്യം ച ഇന്ദ്ര പദവിയേയും

ഇഹലോകത്തിൽ അതിരില്ലാത്ത സമൃദ്ധിയോടുകൂടിയ രാജ്യത്തേയും ഇന്ദ്ര പദവിയെത്തന്നെയും കിട്ടിയാലും ഇന്ദ്രിയങ്ങ ളെ അതിയായി ശോഷിപ്പിക്കുന്നതായ എംൻറ വ്യസനത്തിനു നിവൃത്തിവരുത്തുന്നതായ ഒന്നിനേയും ഞാൻ കാണുനില്ല.

#### സഞ്ജയ ഉവാച:

ഏവമുക്താാ എ ഷീകേശം ഗുഡാകേശഃ പരന്തപു ന യോത്സ്യ ഇതി ഗോവിന്ദമുക്താാ തുഷ്ണിം ബഭ്രവ ഹ. 9

## സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു:

പരന്തപഃ

യാഹ്രസ്ഥാന്ത്ര

ഗുഡാകേശഃ

അജ്ജുനൻ ഭഗവാനോട്ട°

എ**ഷീ**കേശം ഏവം ഉക്തചാ

ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞും

(പനഃ അപി)

<u>ച</u>്ചതാശം വാഗത്ത്യ പിന്നേയും

ന യോത്സേൃ ഇതി

ഞാൻ യുദ്ധംചെയ്തയില്ലെന്നു<sup>o</sup>

ഗോവിന്ദം (പ്രതി)

ശ്രീകൃഷ്ണ ഭഗവാനോടായി

ലേകള

പറഞ്ഞിട്ട്

തുഷ്ണീം ബഭ്രവഹ

മൗനമായിരുന്നു.

ശത്രതാപനനായ അജ്ജനൻ ഇപ്പകാരം പറഞ്ഞു' പിന്നേ യം ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനോടായി 'ഞാൻ യുദ്ധം ചെയ്തയില്ല' എന്നു പറഞ്ഞിട്ട്' മൗനമായി അനങ്ങാതെ ഇരുന്നു. തമുവാച എഷീകേശഃ പ്രഹസന്നിവ ഭാരത സേനയോതഭയോർമ്മധ്യേ വിഷീദന്തമിദം വചഃ. 10

നേ ഭാരത അല്ലയോ ധൃതരാഷ്യമഹാരാജാവേ ഉഭയോ സേനയോ: രണ്ട സൈന്യങ്ങളുടെ മധ്യേ മദ്ധ്യത്തിൽ വിഷീദന്തം തം വൃസനിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അവ എഷീകേശഃ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ [നോട് പ്രഹസൻ ഇവ മന്ദഹാസത്തോടുകൂടീട്ടെന്നപോലെ ഇദം വചഃ ഈ വചനത്തെ [പ്രസന്നമുഖനായിട്ട്

ഉവാച പറഞ്ഞു.

അല്ലയോ ധ്വതരാഷ്ട്രമഹാരാജാവേ, രണ്ടു സൈന്യങ്ങ ളുടെ മദ്ധ്യേ വ്യസനിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അവനോട്ട് (അജ്ജുന നോട്) ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ പ്രസന്നമുഖനായിട്ട് ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞു.

## ശാംകരഭാഷ്യം

''ദ്ദഷ്ട്വാതു പാണ്ഡവാനീകം'' എന്നതുമുതൽ ''ന യോത്സ്യ ഇതി ഗോവിന്ദമുക്താം തുഷ°ണീം ബഭ്രവ ഹ'' എന്നതുവരെയു ള്ള ശ്രോകങ്ങളെക്കൊണ്ടും', ജീവികഠംക്കം' സംസാരദുഃഖത്തിന്ത ഹേതുവായ ശോകമോഹാദിദോഷങ്ങരം എവിടെനിന്നുത്ഭവി ക്കുന്നുവെന്ന സംഗതിയെ കാണിക്കുന്നതായി വ്യാഖ്യാനിക്കേ ണ്ടതാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, രണ്ടാമദ്ധ്യായത്തിൽ അഇ്ജുനൻ, തൻറെ രാജ്യം ഗുരുക്കന്മാർ മിത്രങ്ങരം സുഹൃത്തുക്കരം സ്വജന ങ്ങരം ബന്ധുക്കരം മുതലായവരിലുള്ള സ്നേഹം നിമിത്തവും, അ വരിൽനിന്നുള്ള വിരഹംനിമിത്തവുമുണ്ടാകുന്ന ശോകമോഹങ്ങ ളെ കാണിച്ച (അ. 2, ശ്രോ. 4). ഇതെല്ലാം 'അവർ എൻെറ, **ഞാൻ അവരുടെ'** എന്നിങ്ങനെയുള്ള മൗഢ്യ**ബുദ്ധിനിമിത്തമാ** ശോകമോഹങ്ങ⊙ വന്ന വിവേകവിജ്ഞാനത്തെ വ്യാ പിച്ചപ്പോഴാണം<sup>ം</sup>, സ്വതേ ക്ഷാത്രധർമ്മമായ യുദ്ധത്തിൽ പ്രവ ത്തിച്ചിരുന്ന അജ്ജുനൻ സാധർമ്മത്തിൽനിന്നു പിൻവലിച്ച പരധർമ്മമായ ഭിക്ഷാജീവനം മൃതലായതിനെ ചെയ്വാനാ രംഭിച്ചതും. അപ്രകാരംതന്നെ, സാധാരണയായി ശോകമോ

ഹാദിദോഷങ്ങളാൽ പീഡിതന്മാരായ സകലജീവികളും സാധർമ്മത്തെ ഉപേക്ഷിക്കേയും പരധർമ്മത്തെ സ്വീകരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതു് സ്വഭാവമാകന്നു. സ്വധർമ്മപ്രവത്തകന്മാരായാലും അവരുടെ വാങ്മാക്കായങ്ങളെക്കൊണ്ടുള്ള സകല പ്രവൃത്തികളും അഹങ്കാരത്തോടുകൂടിയും ഫലേച്ചയോടുകൂടിയുമാകന്നു. അപ്പോരം ധർമ്മാധർമ്മസഞ്ചയം നിമിത്തം ഇഷ്ടാനിഷ്ട ജന്മപ്രാപ്തിലക്ഷണമായും സുഖദുഃഖപ്രാപ്തിലക്ഷണമായുമിരിക്കുന്ന സംസാരം അവസാനമിപ്പാതെയായി ഭവിക്കുന്നു. ആയ് ത്രമ്മയ്ങ്ങനും കാണ് തിൻറെ നിവ്വത്തി സവകർമ്മസന്ന്യാസപൂവകമായിട്ടുള്ള ആത്മജ്ഞാനംകൊണ്ടല്ലാതെ വേറെ ഒന്നുകൊണ്ടുമ്മായിട്ടുള്ള ആത്മജ്ഞാനംകൊണ്ടല്ലാതെ വേറെ ഒന്നുകൊണ്ടുമ്മായിട്ടുള്ള ആത്മെയാൽ സവലോകാന്ത്രഹത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു് ആത്ത്തവത്തെ ഉപദേശിക്കേണമെന്ന ഇച്ഛയോടുകൂടി സാക്ഷാൽ ഭഗവാനായ വാസുദേവൻ അജ്ജുനനെ നിമിത്തീകരിച്ചു പറഞ്ഞു: ''അശോച്യാൻ….'' എന്നു

മേല്പറഞ്ഞ അഭിപ്രായത്തിന്നു വിരോധമായിട്ട ചിലർ പറയുന്നു:- സവ്കർമ്മസന്ന്യാസപൂവ്കമായ കേവലം ആത്മ ജ്ഞാനനിഷ്ഠമാത്രംകൊണ്ടു മക്തി സിദ്ധിക്കപ്പെടുന്നതല്ല എ ന്നം എന്നാൽ - (പിന്നെ എന്തുകൊണ്ടാണെന്നുവെച്ചാൽ) അഗ്നി ഹോത്രാദിശ്രുതിസ്മതിസംബന്ധമായ സകല കർമ്മങ്ങളോടു കൂടിയ ജ്ഞാനംകൊണ്ടാണ് മുക്തി എന്നും, ഇതാണ് ഗീതാ ശാസ്ത്രത്തിൻെറ നിശ്ചിതാത്ഥമെന്നും അവർ അഭിപ്രായപ്പെടു ഇതിന്നു പ്രമാണമായി അവർ ഗീതയിൽനിന്നതന്നെ ''അഥ ചേത്തചമിമം ധർമ്മ്യം സംഗ്രാമം നകരിഷ്യസി'' (അ. 2, ഗ്ലോ. 33), ''കർമ്മണ്യേവാധികാരസ്തേ'' (അ. 2, ശ്ലോ. 47), ''കുരുകർമ്മൈവ തസ്മാത്ത്വം'' (അ. 4, ശ്രോ. 15) എന്നു മുത ലായ ശ്രോകങ്ങളെ എടുത്തുകാണിക്കുന്നു. വൈദികകർമ്മങ്ങഗ ഹിംസയോടുകൂടിയവയാണെങ്കിലും അവ അധർമ്മമാണെന്ന ശങ്കിപ്പാൻ അവകാശമില്ലെന്നും അവർ പറയുന്നു. ഇതിന്നദാഹ രണമായി ഭഗവദ്ധാക്യത്തെത്തന്നെ അവർ എടുത്തുപറയുന്നു. ക്ഷത്രിയധർമ്മമായ മുദ്ധം, ഗുരുക്കന്മാർ പുത്രന്മാർ സഹോദ രന്മാർ ബന<sup>്</sup>ധുക്ക**ം മുതലായവ**രുടെ ഹിംസാലക്ഷണമായ അത്യന്തകൂരപ്രവൃത്തിയാണെങ്കിലും അതു സ്വധർത്തമാക

യാൽ അധർമ്മമായി ഭവിക്കുനില്ല. എന്നതന്നെയല്ല, സ്വധർമ്മംചെയ്യാഞ്ഞാലുള്ള ദോഷത്തെപ്പാറി ഭഗവാൻ പറയുന്നത്രുണ്ട്: ''തതഃ സ്വധർമ്മം കീത്തിഞ്ച ഹിത്വാ പാപമവാ പ്രുസി'' (—സ്വധർമ്മത്തേയം കീത്തിയേയുമപേക്ഷിച്ചാൽ പാപത്തെ പ്രാപിക്കം) എന്നം'. അതിനാൽ ജീവകാലം മുഴ വൻ ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതായി വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള വേദോക്തങ്ങളായ സ്വകർമ്മങ്ങരം പശവാദിഹിംസയോടുകൂടിയവയാണെ കിലും അവ അധർമ്മമാകയില്ലെന്നം' മുമ്പുതന്നെ നിശ്ചയിക്ക പ്രെട്ടിട്ടുണ്ടും".

ഈ അഭിപ്രായം ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, ഭഗവാൻ ജ്ഞാ നമാഗ്ഗമെന്നും കർമ്മമാർഗ്ഗമെന്നും രണ്ടു വഴികളെ, രണ്ടവസ്ഥ യിൽ രണ്ടുവക ജനങ്ങളെ ഉദ്ദേശിച്ച വിഭാഗിച്ചിരിക്കുന്നു. ''അശോച്യാൻ'' എന്ന ശ്രോകംമത്ത് ''സ്വധർമ്മമപിചാവേ ക്ഷ്യ'' എന്ന ശ്രോകംവരെ ഭഗവാനാൽ പരമാത്ഥമായിരിക്കുന്ന യാതൊരു ആത്മതത്ത്വനിരൂപണമാണം' ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്രം. അതു സാംഖ്യമാക്ഷന്തു. 'ആത്മാ, ജനനം മുതലായ ഷ**ംഭാവ** വികാരമില്ലാത്തവനാകയാൽ അകത്താവാകന്നും (ഒന്നം ചെ പ്രകരണാർത്ഥത്താലുണ്ടാകുന്ന യ്യാത്തവനാക്രന്ത്) എന്നുള്ള യഥാത്ഥബുദ്ധി സാംഖ്യബുദ്ധിയാകുന്നു. ആ ബുദ്ധി ഏതു ജ്ഞാ **നിക**രംക്കണ്ടാകുന്നുവോ അവർ സാംഖൃന്മാഅമാകന്നു. ഈ ബുദ്ധി ജനിക്കുന്നതിന്നുമുമ്പായി, ആത്മാ ദേഹാദിയിൽനിന്നം വേറെയായിരിക്കുന്നു, ആത്മാ കത്താവായും ഭോക്താവായുമി രിക്കുന്നു എന്ന വിചാരത്തോടുകൂടിയും, ധർമ്മാധർമ്മ**വിവേക** ത്തോടുകൂടിയും അനുപ്പിക്കേണ്ട തായ മോക്ഷസാധനകർമ്മത്ത ളുടെ നിരൂപണം യോഗമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. തദ്വിഷയമായ ബു**ദ്ധി യോഗബുദ്ധിയാകു**ന്നു. അതു<sup>ം</sup> ഏതു കർമ്മിക**ം**ക്കണ്ടോ അവർ യോഗികളാകുന്നു. ഇങ്ങനെ വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിട്ടള്ള രണ്ട ബുദ്ധികളെ ഉദ്ദേശിച്ചാണം' ഭഗവാൻ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതു': ''ഏ തേഭിഹിതാസാംഖ്യേബുദ്ധിര്യോഗേത്ഥിമാം (—സാംഖൃമായ ബുദ്ധിഞാൻ നിനക്ക പറഞ്ഞുതന്നു. ഇനി യോഗമായ ബുദ്ധിയെപ്പററി കേട്ടാലം) എന്ന്. അവയിൽ സാംഖ്യബുദ്ധിയെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്ന **ജ്ഞാനയോ**ഗനിഷ് യെ സാംഖ്യന്മാക്കും, യോഗബുദ്ധിയെ ആശ്രയിച്ച നില്ലുന്ന

കർമ്മയോഗനിപ്പുയെ യോഗികരംക്കമായി. ഭഗവാൻ വിഭാഗി ച്ചുപറയുന്നതാകുന്നു (അ. 3, ശ്രോ. 3). ജ്ഞാനം ഏകത്വമായും അകർത്തൃത്വമായുമുള്ള ബുദ്ധിയെ ആശ്രയിക്കുകയാലും, കർമ്മം അനേകത്വമായും കർത്തൃത്വമായുമുള്ള ബുദ<sup>്</sup>ധിയെ ആശ്രയിക്കുകയാലും, അവ രണ്ടും ഏകകാലത്തു<sup>ം</sup> ഒരു പുരുഷ ന്നും അനുപ്പിപ്പാനസാദ്ധ്യമാണെന്നു കാണുകയാൽ ആണും ഭഗ വാൻ അപ്രകാരം വിഭാഗംചെയ്യത്ര<sup>്</sup>. ഇവിടെ ഉദ്ദേശിക്കപ്പെ ട്ടിട്ടുള്ള വിഭാഗത്തെപ്പററിത്തന്നെ ശാതപഥീയബ്രാഹ്മണത്തി ലം പറയുന്നുണ്ടു്: ''ഏതമേവ പ്രവാജിനോ ലോകമിച'ഛ ന്തോ ബ്രാഹ്മണാഃ പ്രവ്യജന്തി'' (—ലൗകികവിഷയങ്ങളിലിച്ഛ യില്ലാത്തവരും ആത്മപദവിയെ ഇച<sup>്</sup>ഛിക്കുന്നവരുമായ ബ്രാ ഫമണർ പ്രാപഞ്ചികമായ വിചാരത്തെ ഉപേക്ഷിക്കണം). ഇങ്ങനെ സർവ്വകർമ്മസന്ന്യാസത്തെ വിധിച്ചതിൻെറശേഷം അവിടെത്തന്നെ മുൻപറഞ്ഞ വിധിയെ വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നു: ''കിം പ്രജയാ കരിഷ്യാമോ യേഷാം നോയമാതമായം (<u>ഈ</u> അത്മപദവിയിലിരിക്കുന്ന ഞങ്ങഠംക്ക് സന്തതികൊണ്ടെന്താവശ്യം). ആ ബ്രാഹ്മണത്തിൽത്തന്നെ പിന്നേയും പറയുന്നു: ''വിവാഹത്തിന മുമ്പു° വൈദികമായ വിധിനിഷേധങ്ങളുടെ സ്വഭാവത്തെ എല്ലാം പരിശോധിച്ചറി ഞ്ഞതിൻെറശേഷം ഒരു പ്രാപഞ്ചികൻ ത്രിലോകപ്രാപ്തിക്ക (മനഷ്യലോകം, പിത്യലോകം, ദേവലോകം എന്നീ മൂന്നു ലോ കപ്രാപ്പിക്കു') സാധനമായ പത്രനേയം രണ്ടുപ്രകാരമുള്ള ധന ത്തേയം (സോകാമയത) ഇച<sup>്</sup>ഛിച്ചു.'' ദ്വിപ്രകാരമായ ധന മെവയെന്നാൽ: 1. മാനഷ്യം. അതു കർമ്മരൂപമായ പിത്യ ലോകപ്രാപ്തിക്കള്ള സാധനമാകുന്നു. 2. ദൈവം. അതു വിദ്യാ ത്രപമായ ദേവലോകപ്രാപ്തിസാധനമാകുന്നു. ഇങ്ങനെ ആത്മ ജ്ഞാനമില്ലാത്തവക്ടം കാമികളായവക്ടമാണ<sup>ം</sup> സകല വൈദി കകർമ്മങ്ങളും വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും. ഇച്ഛയിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചവന്നും ആത്മപദവിയെ ഇച<sup>o</sup>ചരിക്കുന്നവന്നുംമാത്ര മേ സർവ്വകർമ്മസന്ന്യാസം വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള. കർമ്മവും **ജ്ഞാ**നവും ഒരാഠംതന്നെ അന്മപ്പാക്കണമെന്നാണു<sup>ം</sup> ഭഗവാന്റെറ അഭിപ്രായമെങ്കിൽ ഇപ്രകാരം രണ്ടായി വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിട്ട ള്ളതു ശരിയാവുകുയ്യില്ല. എന്നുതുന്നെയുമല്ല, മൂന്നാമദ്ധ്യായ

ത്തിൽ ആരംഭിക്കുന്ന ''ജ്യായസീ ചേൽ കർമ്മണസ്സേ'' എന്ന അള്ളുനൻറെ ചോദ്യവും യുക്തമാവുകയില്ല. ജ്ഞാനകർമ്മ അര ഒരേ പുരുഷനാൽ അനുവിക്കപ്പെടുവാനസാദ്ധ്യമെന്നും, ജ്ഞാനം കർമ്മത്തേക്കാരം ശ്രേഷ്യമെന്നമുള്ള സംഗതിയെ മുമ്പു' ഭഗവാൻ ഉപദേശിച്ചിട്ടില്ലായെങ്കിൽ പിന്നെ അള്ളൂനൻ 3-ാം അദ്ധ്യായം 1-ാം ശ്രോകംകൊണ്ടു' എങ്ങനെയാണു' അതിനെ വെറുതെ ഭഗവാങ്കൽ ആരോപിക്കുന്നത്?

അതിന്തപ്രമെ, ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങരം ഒന്നായിട്ടാണ് എല്ലാ വക്കും വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതെങ്കിൽ അജ്ജനനെ സംബന്ധിച്ചും അത്ങനെതന്നെ ആയിരിക്കണം. എന്നാൽ പിന്നെ അജ്ജനൻ, ''യപ്രേച്ചയ ഏതയോരേകം തന്മേ ബ്രൂഹി സുനി ശ്ചിതം'' (ഇവയിൽ അധികം ശ്രേയസ്സാമായതേതോ അതിനെ നിശ്ചയിച്ച പറഞ്ഞാലും) എന്നു രണ്ടിൽ ഒന്നിനെ മാത്രം ആവശ്യപ്പെട്ട പറഞ്ഞതെന്തുകൊണ്ടും? ഒരു വൈദ്യൻ ഒരു പിത്തരോഗിയോടും പിത്തശമനാത്ഥം മധുരമായും തണു പ്രായുമുള്ളതിനെ ഭക്ഷിക്കണമെന്നപദേശിച്ചാൽ അവയിൽ (മധുരമായും തണുപ്പായുമുള്ളവയിൽ) ഏതാണും പിത്തത്തെ ശമിപ്പിക്കുന്നതെന്ന ചോദ്യത്തിന്നർഹതയില്ല.

അന്ഭുനന്നു് ഭഗവാൻറ വാക്കു മനസ്സിലാകാഞ്ഞിട്ടാണു് പോദ്യം ചെയ്തയ്ക്കുന്നു കല്ലിക്കുകയാണെങ്കിൽ അതും ശരിയു. എന്തെന്നാൽ, അങ്ങനെയായിരുന്നുവെങ്കിൽ ഭഗവാൻറ ഉത്തരം 'കർമ്മവും ജ'ഞാനവുമാന്നായിട്ടാണല്ലോ ഞാൻ പറ ഞ്ഞതിൻറ താൽപര്യം. നീ എങ്ങനെയാണിത്ര തെററിലാരിച്ചത്ര്, എന്നിങ്ങനെ ചോദ്യത്തെ അനുസരിച്ചു വേണ്ടതായിരുന്നു. എന്നാൽ (ഇങ്ങനെ മറുപടി പറയുന്നതിന്നു പകരം) അന്ഭുനൻറെ ചോദ്യത്തിന്നനുത്രപമല്ലാതെ ''ദ്വേനിഷ്ടേ മയാപുരാ പ്രോക്കേ'' (—രണ്ടു നിഷയെപ്പററി മുമ്പു ഞാനുപദേശിച്ചിട്ടുണ്ട്) എന്ന ഭഗവാൻ മറുപടി പറഞ്ഞതു യുക്തമായില്ലോം. എതെന്നാൽ, ആ മറുപടി (കക്ഷിയുടെ അഭിപ്രായ പ്രകാരം) ചോദിക്കാത്ത വിഷയമാകന്നും.

കേവലം സൃാത്തംമാത്രമായ കർമ്മാനുഷാനവും ജ<sup>്</sup>ഞാന നിഷ്യയുമൊന്നായിട്ട വേണമെന്നാണ് ഭഗവാൻ അഭിപ്രായ പ്പെട്ടതെന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ, രണ്ടുവക ജനങ്ങരംക്ക് രണ്ടു വിധം മാഗ്ഗങ്ങരം വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും മററും യുക്തമാവുക യില്ല. അത്രയുമല്ല, സ്മാത്തകർമ്മമായ സ്വധർമ്മമാണ് ക്ഷത്രി യന്നു യുദ്ധം എന്നു ധരിച്ചുകൊണ്ട് അജ്ജനൻ ഭഗവാനോട് ''കിം കർമ്മണി ഘോരേ മാം നിയോജയസി'' (—ഘോര മായ കർമ്മത്തിൽ എന്നെ എന്തിനാണ് പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നതു്) എന്നു പരിഭവം പറയുന്നതും യുക്തമായിരിക്കുന്നില്ല.

അതിനാൽ ഗീതാശാസ്ത്രത്തിൽ ശ്രൗതമായം സ്മാത്തമാ യുമുള്ള ഏതെങ്കിലും കർമ്മത്തിൻെറ സഹായത്തോടുകൂടി യാണ് ആത്മജ്ഞാനം പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു് എന്നു കാണിക്കുവാൻ ആക്കും കഴിയുന്നതല്ല.

അജ<sup>്</sup>ഞാനംകൊണ്ടോ രാഗാദിദോഷംകൊണ്ടോ കർമ്മ ത്തിൽ പ്രവൃത്തനായ ഒരുവൻ യജ<sup>ം</sup>ഞദാനതപസ്സുകളെക്കൊണ്ടു മനഃശുദ്ധി വരുത്തിയതിൻെറശേഷം ''സവ്വ്വം അകത്താവായുമുള്ള ബ്രഹ്മമാണം ''' എന്ന പരമാത്ഥ തത്തച ജ്ഞാനത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ പിന്നെ അവന്ന കർമ്മത്തിലോ തൽഫലത്തിലോ യാതൊരിച്ഛയുമില്ലായെങ്കിലും ലോക സംഗ്രഹത്തിന്നവേണ്ടി പിന്നേയം അവന്ന മുമ്പെത്തെപ്പോലെ തന്നെ കർമ്മംചെയ<sup>്</sup>വാൻ വിരോധമില്ല. എന്തെന്നാൽ, പ്രവ്വ ത്തിരൂപമായി കാണപ്പെടുന്ന അതിനെ (അവൻെറ ചേഷ്ടയെ) കർമ്മമായി ഗണിക്കുന്നതല്ല. മുക്തിസാധനമായി അതിനെ ജ°ഞാനത്തോടു കൂട്ടിച്ചേർപ്പാനും പാടില്ല. എപ്രകാരം ഭഗവാ നായ വാസുദേവന്റെ ക്ഷാത്രമായ സ്വധർമ്മചേഷ്ടിതം, മോക്ഷസിദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ടോ അല്ലെങ്കിൽ വേറെ വല്ല പുര ഷാത്ഥസിദ്ധിക്കായിട്ടോ ജ്ഞാനത്തോടുകൂടി ചേർക്കപ്പെടുന്നി ല്ലയോ അപ്രകാരം വിദ്ധാൻെറ ബാഹ്യമായ പ്രവൃത്തിരുപ മായ കർമ്മം മുക്തിസിദ്ധ്യത്ഥം ജ'ഞാനത്തോടുകൂട്ടി ചേർക്ക പ്പെടുന്നതല്ല. എന്തെന്നാൽ, രണ്ട ദിക്കിലും ഫലാപേക്ഷയോ ഇല്ല. തത്ത്വത്തെ അറിയുന്നവൻ അഹങ്കാരമോ എന്നു വിചാരിക്കകയാവട്ടെ, കർമ്മഫലത്തെ ചെയ്യുന്നു ' ഇച്ഛിക്കേയാവട്ടെ ചെയ്യന്നില്ല.

ന്ന്നി വേറെ ഒരു ഉദാഹാണം പറയാം:—സ്വർഗ്ഗാദികാമ അളെ ഇപ്പിക്കുന്ന ഒരുവൻ അഗ്നിഹോത്രാദികാമ്യകർമ്മ അറേക്കു മുമ്പിൽ ചെയ്യേണ്ടതായ അഗ്ന്യാധാനം ചെയ്യവെന്നി രിക്കട്ടെ. അതിൻെറ ശേഷം അവൻ അഗ്നിഹോത്രമാരംഭിക്കുന്നു. യജ്ഞം പകതിയായപ്പോരം അവൻറ കാമം നശിച്ചു വെന്നും വിചാരിക്കുക. എങ്കിലും അവൻ ആ കർമ്മത്തെ സമാപ്തിവരുത്തുന്നു. ഈ സംഗതിയിൽ ആ അഗ്നിഹോത്ര കർമ്മം കാമ്യമായി ഭവിക്കുന്നില്ല. അപ്പകാരംതന്നെ ഭഗവാൻ പറയുന്നു: നകവനപ്പിന കരോതിന ലിപ്യതേന് (—അവൻ ചെയ്യുന്നുവെങ്കിലും അതും അവനെ ബാധിക്കുകയില്ല. അവനിൽ ഒട്ടുന്നതുമില്ല).

എന്നാൽ, ‹‹പൂറ്റ്വൈഃ പുവ്വതരം കൃതം 'ം, ‹‹കർമ്മണൈവ ഹി സംസിദ്ധിമാസ്ഥിതാ ജനകാദയഃ' (—പഴമയിൽ പണ്ട ള്ളവർ ചെയ്തതുപോലെ നീയം കർമ്മംചെയ്യക; കർമ്മം കൊണ്ടുതന്നെയാണ ജനകാദികരം സിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചത്ര°) എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുള്ള ഒരു ഭാഗത്തെപ്പററി വിചാരിപ്പാനുണ്ട്. മുമ്പത്തെ സംഗതിയേയും ഇതിനേയും വേറെയായി കല്പിച്ച് അറിയേണ്ട**തു**്. ജനകാദി**ക**≎ ഇ**തിനെ ഇപ്രകാരമാ**ണം° തത്താത്തെ അറിഞ്ഞവരാണെങ്കിലും കർമ്മംചെയ്തവെന്നതന്നെ അവർ ലോകസംഗ്രഹാത്ഥമാണ വിചാരിക്കക. പക്ഷേ, കർമ്മം ചെയ്തത്യ്. ആത്മാവല്ല, ഇന്ദ്രിയങ്ങളാണ്, വിഷയ ങ്ങളിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നതു<sup>ം</sup> എന്ന ദൃഢവിശ്വാസംകൊണ്ടാണം<sup>ം</sup> അവർ സിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചത്ര°. കർമ്മസന്ന്യാസത്തിന്നുള്ള അധികാരം അവക്ക സിദ്ധിച്ചിട്ടണ്ടായിരുന്നവെങ്കിലും അവർ പ്രവത്തിച്ചകൊണ്ടതന്നെയാണു കർമ്മത്തിൽ പ്രാപിച്ചത്ര°. കർമ്മസന്ന്യാസം അവർ നിയമാനസാരേണ ചെയ<sup>്</sup>തില്ലെന്നു മാത്രമേയുള്ള. എന്നാൽ അവർ തത്ത്വത്തെ അറിയാത്തവരായിരുന്നവെങ്കിൽ ഈശ്വ**രാ**പ്പ്**ണമായിരിക്കുന്ന** കർമ്മംകൊണ്ടു സിദ്ധിയെ—(ഇവിടെ സിദ്ധിയെന്നുവെച്ചാൽ അല്ലെങ്ക് ജ<sup>ം</sup>ഞാനോൽപത്തിലക്ഷണമായ മനഃശുദ്ധി, സിദ്ധിയെന്നത്ഥമാകുന്നു)—പ്രാപിച്ച എന്നേ വ്യാഖ്യാനിക്ക അത്ഥത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചാണം<sup>ം</sup> ഭഗവാൻ, വാൻ പാടുള്ള. ഈ ംസത്തചതുദ<sup>്</sup>ധയേ കർത്ത കുവ്വന്തി'' (<u></u>മനഃശുദ<sup>്</sup>ധിക്കായി ക്കൊണ്ട യോഗികരം കർമ്മംചെയ്യുന്നു) എന്നും, നസ്വകർമ്മണാ തമഭ്യച്ച്യ സിദ്ധിം വിന്ദതി മാനവും" (—സ്വകർമ്മംകൊണ്ട് അദ്ദേഹത്തെ അച്ചിച്ചു മനുഷ്യൻ സിദ്ധിയെ പ്രാപിക്കുന്നു) എന്നും, പറഞ്ഞതു്. സിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചവന്നു് ഭഗവാൻ പിന്നെ, ''സിദ്ധിംപ്രാപ്പോ യഥാ ബ്രഹ്മം" (—സിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചവൻ എങ്ങനെയാണു് ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കുക എന്നു് എന്നിൽനിന്നു പഠിക്കുക) എന്നിങ്ങനെ ജ്ഞാനനിഷ്യയെ ഉപദേശിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടു കേവലം തത്തവജ്ഞാനംകൊണ്ടു മാത്രമാണു് മോക്ഷമെന്നും, കർമ്മത്തോടുകൂടിയ ജ്ഞാനംകൊണ്ടുക്പെയാണു് ഗീതാശാസ്ത്രത്തിൻെറ നിശ്ചിതമായ അത്ഥം. ഇപ്രകാരമാണു് അത്ഥമെന്നു താഴെപ്പറയുന്ന അതാതു ഘട്ടങ്ങളിൽ നാം വിഭാഗിച്ചു കാണിക്കാം.

സ്വധർമ്മത്തിൽ സംശയമാനസനായവനം അജ്ഞാന ത്തോടുകൂടിയവനം, മഹത്തായ ദുഃഖസമുദ്രത്തിൽ മുങ്ങിക്കിട കുംക്നവനം ആയ അർജ്ജനനെ ഉദ്ധാിപ്പിക്കുന്നതിന്നു് ആത്മ ജ്ഞാനം ഒഴിച്ചു വേറെ ഒരു മാഗ്ഗവും കാണായ്കയാൽ ഭഗവാ നായ വാസുദേവൻ ദയകൊണ്ട് അർജ്ജനനെ ഉദ്ധാിപ്പിക്ക ണമെന്ന ആഗ്രഹത്തോടുകൂടി ആത്മോപദേശംചെയ്വാനാരം ഭിച്ച് ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു:

# ശ്രീഭഗവാനുവാച:

അശോച്യാനന്വശോചസ്ത്വം പ്രജ<sup>്</sup>ഞാവാദാംശ്ച ഭാഷസേ ഗതാസൂനഗതാസൂംശ്ച നാനുശോചന്തി പണ്ഡിതാഃ. 11

## ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

(ഹേ അർജ്<sup>യ</sup>ജുന) അല്ലയോ അർജ്<sup>യ</sup>ജുന

ത്വം നീ

അശോച്യാൻ ദുംഖത്തിന വിഷയീഭ്രതന്മാരല്ലാത്ത

വരെക്കുറിച്ച്യ

അന്വശോചഃ ദുഃഖിക്കുന്ന

പ്രജ°ഞാവാദാൻ ച വിവേകികളുടെ വാക്കിനെപ്പോലെ

യുള്ള വാക്കിനേയും

ഭാഷസേ നീ പറയ്യന്നു

ഗതാസൂൻ മരിച്ചവരെക്കറിച്ചം

അഗതാസൂൻ ച ജീവനോടെ ഇരിക്കുന്നവരെക്കുറിച്ചും

പണ്ഡിതാഃ വിദ്ധാന്മാർ ന അനുശോചന്തി ഭുഃഖിക്കുന്നില്ല.

അല്ലയോ അർജ്യൂന, ദുഃഖത്തിന്ന വിഷയീഭ്രതന്മാരല്ലാത്തവ രെക്കുറിച്ചു നീ ദുഃഖിക്കുന്നു. വിവേകികളുടെ വാക്കം പറയുന്നു. വിദ്ധാന്മാർ മരിച്ചവരെക്കുറിച്ചും ഇരിക്കുന്നവരെക്കുറിച്ചും വ്യസനിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] ഭീഷ്മദ്രോണാദികര അശോച്യന്ഥാരാകുന്നം. അവരെപ്പററി വ്യസനിപ്പാനാവശ്യമില്ല. എന്തെന്നാൽ, അവർ സദ്ധ്യത്തന്മാരും പരമാത്ഥത്തിൽ നിത്യന്മാരുമാകുന്നു. അങ്ങനെയുള്ളവരെക്കുറിച്ച് നീ, 'ഞാൻനിമിത്തം അവർ മരിക്കുന്നു; അവരില്ലെങ്കിൽ രാജ്യസുഖാദികളെക്കൊണ്ടു് എനിക്കെന്തു പ്രയാജനം' എന്നിങ്ങനെ പറഞ്ഞു വ്യസനിക്കുന്നു. ബുദ്ധിമാ ന്മാരുടെ വാക്കുകളെ നീ സംസാരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇങ്ങനെ നീ ഭ്രാന്തനെപ്പോലെ അന്യോന്യവിരുദ്ധങ്ങളായ വചനങ്ങളെ പറയുകയാൽ നിന്നിൽ പാണ്ഡിത്യവിരുദ്ധമായ മൃദ്ധത്വത്തെ കാണിക്കുവേന്നുഭിപ്രായം. എന്തെന്നാൽ, പണ്ഡിതന്മാർ മരിച്ചവരെപ്പററിയോ ഇരിക്കുന്നവരെപ്പററിയോ വ്യസനിക്കുന്നില്ല.

പണ്ഡിതാഃ — പണ്ഡാ — ആത്മവിഷയമായിരിക്കുന്ന ബുദ്ധി. അതാക്കണ്ടോ അവർ പണ്ഡിതന്മാർ —ആത്മജ്ഞാ നികഠം എന്നത്ഥം. ''പാണ്ഡിത്യം നിർവിദ്യ'' (ആത്മജ്ഞാ നത്തെ സിദ്ധിച്ചിട്ട്) എന്നു ശ്രൂതിവാക്യം.

പരമാത്ഥത്തിൽ നിത്യന്മാരും അതിനാൽ വ്യസനത്തിന്നു അവിഷയന്മാരുമായവരെപ്പററി നീ വ്യസനിക്കുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ട നീ മൂഡനാകുന്നു എന്നുളിപ്പായം.

ന തോവാഹം ജാതു നാസം ന ത്വം നേമേ ജനാധിപാഃ ന ചൈവ ന ഭവിഷ്യാമഃ സർവ്വേ വയമതഃ പരം. 12

അഹം ഞാൻ

ജാതു ഒരിക്കലും

ന ആസം(ഇതി)തു ന ഏവ ഇല്ലാതെയിരുന്നിട്ടില്ല

ത്വം നിയ്യം

(ന ആസീഃ ഇതി) ന ഇല്ലാതിരുന്നിട്ടില്ല

ഇമേ ജനാധിപാ: (യുദ്ധക്കളത്തിലുള്ള) ഈ രാജാക്ക

ന്മാരെല്ലാവരും

(ന ആസൻ ഇതി) ന ഇല്ലാതിരുന്നിട്ടില്ല വയം സപ്പേ നാമെല്ലാവരും

അതഃ പരം ദേഹം നശിച്ചതിൻെറശേഷം

ന ഭവിഷ്യാമഃ (ഇതി)

ച ന ഏവ ഭാവികാലത്തിലൂമില്ലാതെയാവുക യില്ല.

ഞാനും നിയ്യും ഇവിടെ കൂടിയിരിക്കുന്ന ഈ രാജാക്കന്മാരെല്ലാ വരും ഒരുകാലത്തുമില്ലാതെയിരുന്നിട്ടില്ല.

[ശം-ഭാ] ഞാൻ ഒരു കാലത്തിലും ഇല്ലാതെയിരുന്നിട്ടില്ല. ഞാനെപ്പോഴം ഉള്ളതായിത്തന്നെയിരുന്നു—കഴിഞ്ഞുപോയ ജനനമരണാവസ്ഥകളിൽ, ഘടത്തിൽ ആകാശമെന്നപോലെ, ഞാൻ നിത്യനായിത്തന്നെയിരുന്നുവെന്നു താൽപര്യം. അപ്രകാരംതന്നെ നിയ്യം ഇല്ലാതിരുന്നിട്ടില്ല—എന്നമുണ്ടായിരുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ ഈ രാജാക്കന്മാരും ഇല്ലാതിരുന്നിട്ടില്ല എന്നമുണ്ടായിരുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ നാമെല്ലാവരും, ഈ ദേഹം നശിച്ചതിൻറശേഷവും (ഭാവികാല ഞിലും) ഇല്ലാതാ വുകയില്ല എന്നു കാലത്തിലും ആത്മസ്വരുപേണ നാം നിത്യ ന്മാരാകുന്നുവെന്നത്ഥം.

ദേഹഭേദത്തെ അനസരിച്ചാകുന്ന ഇവിടെ ഞാൻ, നീ, ഈ രാജാക്കന്മാർ എന്നു ബഹുവചനം പ്രയോഗിച്ചിരിക്കു ന്നതു<sup>6</sup>. ആത്മഭേദത്തെ സംബന്ധിച്ചല്ല. ആത്മാ എല്ലാ ദേഹ ങ്ങളിലും ഒന്നുതന്നെയാകുന്നു.

ദേഹിനോസൂിൻ യഥാ ദേഹേ കൗമാരം യൗവനം ജരാ തഥാ ദേഹാന്തരപ്രാപ്തിദ്ധീരസൂത്ര ന മഹ്യതി. 13

ദേഹിനഃ ദേഹാഭിമാനമുള്ള ജീവനംº

അസ്തിൻ ദേഹേ ഈ ദേഹത്തിൽ

കൗമാരം ബാല്യവും

യൗവനവും ജരാ വാദ്ധക്യവും യഥാ എപ്രകാരമോ തഥാ അപ്രകാരംതന്ന

ദേഹാന്തരപ്രാപ്പിഃ അന്യദേഹത്തെ പ്രാപിക്കൽ

തത്ര ഈ അവസ്ഥയിൽ ധീരഃ ധീമാനായവൻ

ന മഹൃതി മോഹത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

ദേഹാഭിമാനമുള്ള ജീവന് ഈ ദേഹത്തിൽ എപ്രകാരമാണ് ബാല്യം, യൗവനം, വാദ്ധക്യം മുതലായവയുണ്ടാകുന്നതു് അതു പോലെ അന്യദേഹപ്രാപ്തിയുമുണ്ടാകുന്നു. ഇപ്രകാരം (ദേഹ മാണ നശിക്കുന്നതു്, ആത്മാ നാശമില്ലാത്തവനാകുന്നു എന്നു്) അറിയുന്ന ധീമാൻ (അർജ്ജനനെപ്പോലെ) മോഹത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] ദേഹത്തോടുകൂടിയവൻ ദേഹി \_\_ ആത്മാ. ദേഹ ത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ആത്മാവിന്നും ഇപ്പോഴുള്ള ഈ ദേഹ എപ്രകാരമാണ ബാല്യാവസ്ഥ, യൗവനാവസ്ഥ (മദ്ധ്യാവസ്ഥ), വയോഹാനിയായ ജീർണ്ണാവസ്ഥ എന്നീ മൂന്നവസ്ഥകളം, ഒന്നിനൊന്നു വ്യത്യാസപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവെന്നു നാം കാണുന്നതു്—അവയിൽ പ്രഥമാവസ്ഥ നശിക്കുമ്പോരം ആത്മാവുംകൂടെ നശിച്ച ദ്വിതീയാവസ്ഥയുടെ ഉൽപത്തി യിൽ പിന്നേയം ജനിക്കുന്നതിന്നുപകരം യാതൊരു മാററവും കൂടാതെ എപ്രകാരമാണം' ആത്മാ മൂന്നവസംഥയേയും പ്രാപി കാണുന്നതു $^{\circ}$ —അപ്രകാരംതുന്നെയാണ $^{\circ}$ ക്കുന്നതായ 1 നാം ആത്മാ ഈ ദേഹത്തെ വിട്ട് അന്യദേഹത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതും. ഈ സംഗതിയിൽ ധീമാനായവൻ മോഹത്തെ പ്രാപിക്ക ന്നില്ല.

മാത്രാസ്പ്രശാസ്ത കൗന്തേയ ശീതോഷ്ണസുഖദുഃഖദാഃ ആഗമാപായിനോനിത്യാസ്താംസ്കിതിക്ഷസ്വ ഭാരത. 14

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കന്തീപുത്ര

മാത്രാസ്പഗാഃ തു ഇന്ദ്രിയങ്ങരംകം വിഷയങ്ങളോടുള്ള

സംബന്ധം

ശീതോഷ്ണസുഖദുഃഖദാ: ശീതം ഉഷ്<sup>ര</sup>ണം, സുഖം ദുഃഖം

ഇ**വയെ** ഉണ്ടാക്കുന്നവയും

ആഗമാപായിനഃ വന്നകൊണ്ടും പോയിക്കൊണ്ടമി

രിക്കുന്നവയും

അനിത്യാഃ നിത്യങ്ളല്ലാത്തവയുമാകുന്ന

(അതഃ) ആയതുകൊണ്ടു<sup>ം</sup>

താൻ ആ ശീതോഷ<sup>ം</sup>ണാദികളെ

ഹേ ഭാരത അപ്പയോ ഭരതവംശജ

തിതിക്ഷസ്വ സഹിച്ചാലും.

അല്ലയോ അർജ്ജുന, ശ്രോത്രാദീന്ദ്രിയങ്ങരം ശബ്യാദിവിഷയ ങ്ങളോടു സംബന്ധപ്പെട്ടാൽ ആ സംബന്ധംകൊണ്ടു<sup>ം</sup> ശീതം ഉഷ്ണം, സുഖം ദുഃഖം, മുതലായവ ഉണ്ടാകുന്നു. അവ വന്നു കൊണ്ടും പോയിക്കൊണ്ടുമിരിക്കുന്നവയും നിത്യങ്ങളല്ലാത്തവ യുമാകുന്നു. അതിനാൽ അല്ലയോ ഭാരത, അവയെ സഹി ച്ചാലും.

[ശം-ഭാ] ആഭി: മീയന്തേ ശബ്ദാദയഃ ഇതി മാത്രാഃ —ശ്രോ ത്രാദീന്ദ്രിയാണി—ശബ്ദാദിവിഷയങ്ങ≎ം ഇതുകളാൽ അളക്ക പ്പെടുന്നതുകൊണ്ട്' (അവ) മാത്രകരം —ശ്രോത്രാദീന്ദ്രിയങ്ങരം എന്നത്ഥം. അവയുടെ ശബ്ദാദിവിഷയങ്ങളോടുള്ള സ്പശം, അല്ലെങ്കിൽ സംബന്ധം, ശീതം ഉഷ<sup>ം</sup>ണം, സുഖം ദുഃഖം, എന്നി വയെ ഉണ്ടാക്കുന്നു. ശീതം ചിലപ്പോരം സുഖമായം ചില പ്പോ<del>രം</del> ഭുഖമാ**യുമിരി**ക്കുന്നു. ഉഷ<sup>ം</sup>ണവും അപ്രകാരംതന്നെ നിശ്ചിതസ്വഭാവത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നില്ല. അതിനാലാണം ശീതോഷ്ണാദിക⊙ സംഖദഃഖങ്ങളിൽനിന്നു വേറെ പറയപ്പെ ട്ടിരിക്കുന്നതു്. എന്തെന്നാൽ, അവ (സുഖദുഃഖങ്ങ⊙) നിയത സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയവയാകുന്നു. ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കു വിഷയങ്ങ ളോടുള്ള സംബന്ധങ്ങഠം (അല്ലെങ്കിൽ സംയോഗം) വന്ന കൊണ്ടും പോയിക്കൊണ്ടമിരിക്കുന്ന സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയവ യാകയാൽ അവ അനിത്യങ്ങളാകുന്ന —അവ ഉല്പത്തിവിനാശ സ്വത്രപത്തോടുകൂടിയവയാകയാൽ അനിത്യങ്ങളാകുന്ന (എന്ന ത്ഥം), അതു ഹേതുവായിട്ട് ശീതോഷ്ണാദികളെ സഹിച്ചാ ലും — അവയിൽ സന്തോഷിക്കേയും സന്തപിക്കകയും വേണ്ട.

യം ഹി ന വ്യഥയന്ത്യേതേ പുരുഷം പുരുഷർഷഭ സമദുഃഖസൂഖം ധീരം സോമൃതത്വായ കല്പതേ. 15

ഹേ പുരുഷർഷഭ

അല്ലയോ പുരുഷശ്രേഷ്ട

ഏതേ

ഇവ

സമദ്ദഃഖസ്വഖം

സുഖദുഃഖങ്ങളെ സമമായി വിചാരി

ക്കുന്നവനും

ധീരം

വിവേകിയുമായ

യം പൃത്ദവ്വം

യാതൊരു പുരുഷനെ

**ന വൃ**ഥയന്തി

വ്യസനിപ്പിക്കുന്നില്ലയോ

സഃ

അവൻ

**അവതനായ** 

മോക്ഷത്തിന്നം

കല്പതേ ഹി

യോഗ്യനാകുന്നു.

അല്ലയോ പുരുഷശ്രേഷ്ഠനായ അർജ്ജുന, ഇതുകയ (ഇന്ദ്രിയ ഞ്ങയക്കു വിഷയങ്ങളോടുള്ള സംബന്ധങ്ങയ), സുഖദുഃഖങ്ങളെ സമമായി വിചാരിക്കുന്നവനും വിവേകിയുമായ യാതൊരു പുരുഷനെയാണു വ്യസനിപ്പിക്കാത്തതു് അവൻ മോക്ഷത്തിന്നു യോഗ്യനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] സുഖപ്രാപ്തിയിൽ സന്തോഷവും ദുഃഖപ്രാപ്തി യിൽ വ്യസനവും ഇല്ലാത്ത ഏതൊരു ധീമാനായ പുരുഷനെ, നിത്യാത്മദർശനംനിമിത്തം, ശീതോഷ്ണാദികഠം ചലിപ്പി ക്കുവാൻ കഴിയുന്നില്ലയോ അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന നിത്യാനിത്യ സ്വത്രപദർശനനിഷ്ഠനം, (ശീതോഷ്ണാദി) ദ്വദ്യങ്ങളെ സഹിക്കുന്നവനുമായ ആ പുരുഷൻ മോക്ഷത്തിന്നു സമത്ഥനായി ഭവിക്കുന്നു.

താഴെ കാണിക്കുന്ന കാരണംകൊണ്ടും ശോകമോഹങ്ങളെ തൃജിച്ച് ശീതോഷ്ണാദികളെ സഹിക്കുന്നതാണ് ഉചിതം. എതുകൊണ്ടെന്നാൽ:

നാസതോ വിദ്യതേ ഭാവോ നാഭാവോ വിദ്യ**തേ സ**തഃ ഉഭയോരപി ദൃഷ്ടോന്തസ്ത്വനയോസ്തത്തവദർശിഭിഃ .16

അസതഃ

ളല്ലാത്തതിന്നും

ഭാവഃ

ഉണ്ടു<sup>ം</sup> എന്ന ഭാ**വം** 

ന വിദ്യതേ ഇല്ല

സതഃ ഉള്ളതിന്ന<sup>ം</sup> അഭാവഃ ഇല്ലായ്യ ന വിദ്യതേ ഇല്ല

അനയോ: ഉഭയോ: അപി ഈ രണ്ടിൻേറയും

അന്തഃ തു നിർണ്ണയം

തത്തപദർശിഭിഃ തത്ത്വത്തെ അറിയുന്നവരാൽ

ഭൃഷ<sup>്</sup>ടഃ അറിയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു°.

ഇല്ലാത്തതിന്ന<sup>്</sup> ഉണ്ടു് എന്നവസ്ഥയില്ല. ഉള്ളതിന്നു് ഇല്ലായ്ക യുമില്ല. ഇവ രണ്ടിൻേറയും സൂക്ഷും തത്ത്വത്തെ അറിയുന്നവ രാൽ അറിയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു്.

[ശം\_ഭാ] ഇല്ലാത്തവയായ ശീതോഷ<sup>ം</sup>ണാദിക**ംക്കും അവ** യുടെ കാരണങ്ങരംകം ഉണ്ട് എന്നവസ്ഥയില്ല. ശീതോഷ്ണാ ദിയം തൽകാരണവം, പ്രമാണംകൊണ്ടു നിരുപിക്കപ്പെടുന്നു വെങ്കിൽ പരമാത്ഥത്തിൽ ഉള്ളതായി (വസ്തസൽ) ഭവിക്കുന്നി എന്തെന്നാൽ, അതു<sup>്</sup> ഒരു വികാരമാകുന്നു. എല്ലാ വികാരവം വൃഭിചരിക്കുന്ന (നിലനില്ലുന്നില്ല). ഇതിന്നദാഹര ണം —ഘടാദികഠം (കുടം മതലായവ), കണ്ണുകൊണ്ടു നോക്കി ക്കാണമ്പോ⊙ം അസത്തായി (ഇല്ലാത്തതായി) തോന്നുന്നു. എന്തെന്നാൽ, മണ്ണുകൂടാതെ അവ കാണപ്പെടുന്നതല്ല. ഇപ്രകാ രംതന്നെ എല്ലാ വ കാരവും —എല്ലാ കാര്യവും —അസത്താക ന്നു. എന്തെന്നാൽ, കാരണത്തിങ്കൽനിന്ന് അന്യമായി അവ കാണപ്പെടുന്നതല്ല. അവ, ഉണ്ടാകുന്നതിന്നുമുമ്പും, നശിച്ചതി ൻെറ ശേഷവം, കാണപ്പെടുന്നതുമില്ല. അപ്രകാരംതന്നെ ഘടം മുതലായ കാര്യവും മണ്ണ മുതലായ കാരണവും അസത്യ എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അവ അവയുടെ കാരണത്തിൽ മാകുന്നു. നിന്നു വൃതിര ക്തമായി കാണപ്പെടുന്നതല്ല.

പൂവ്വപക്ഷം: — അങ്ങനേയാണെങ്കിൽ ഒന്നുംതന്നെ ഇല്ലെന്നു വരുമല്ലോ.

സമാധാനം: \_\_അതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, എല്ലാ വി ഷയങ്ങളിലും സൽബ്ലലി (ഉണ്ട് എന്ന ജ്ഞാനം) എന്നും, അസൽബ്ലലി (ഇല്ല എന്ന ജ്ഞാനം) എന്നും രണ്ടു വകയായി കാണപ്പെടുന്നു. നമ്മുടെ ബുലി (ജ്ഞാനം) യാതൊരു വിഷ യത്തിൽ വൃഭിചരിക്കുന്നില്ലയോ (തെററിപ്പോകുന്നില്ലയോ) അതു് സത്തായിട്ടുള്ളതും, നമ്മുടെ ബുലി എവിടെ വൃഭിചരി

ക്കുന്നുവോ അതു<sup>ം</sup> അസത്തായിട്ടുള്ളതുമാകുന്നു. ഇങ്ങനെ സത്തി ന്റോയും അസത്തിഃൻായും ഭേദം നമ്മുടെ ബുദ്ധിയെ ആശ്രയി ച്ചനില്കുന്നു. നമ്മുടെ അനുഭവത്തിൽ ഈ രണ്ടു ബുദ്ധിയും (സൽബുദ്ധിയും അസൽബുദ്ധിയും) ഒരേ അധികരണത്തിൽ ത്തന്നെ കാണപ്പെടുന്നു. (എങ്ങനെയെന്നാൽ) 'ഘട∙ ഉണ്ടു°', 'പടം ഉണ്ടു°', 'ആന ഉണ്ടു°' എന്നിങ്ങനെയുള്ള ഘട്ടങ്ങളിൽ 'ഘടം' എന്ന അസൽബുദ്ധിയം 'ഉണ്ട<sup>ം</sup>' എന്ന <mark>സൽബു</mark> **ദ്ധിയം** 'പടം' എന്ന അസൽബുദ്ധ'ിയം 'ഉണ്ട⁰'എന്ന സൽബു ജിയം 'അതും' എന്ന അസൽബുദ്ധിയം 'ഉണ്ടംം എന്ന സൽ ബുദ്ധിയം ഇത്ഭാന സൽബുദ്ധിയം അസൽബുദ്ധിയം എല്ലാ വിഷയങ്ങളിലൂമിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ 'ഇതു' നീലനിറ മായ താമരപ്പുവ്യ' (എന്നിങ്ങനെ ധർമ്മവം ധർമ്മിയം) എന്ന ബുദ്ധികളള്ളതി**ൽ** തുപോലെയല്പതാനും. ഈ രണ്ടു ·ഘടം', <sub>'</sub>പടം' മതലായ (അസൽ) ബുദ്ധി വ്യഭിചരിക്ക ന്നുവെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. എന്നാൽ 'ഉണ്ടു<sup>ം</sup>' എന്ന (സൽ) ബുദ്ധി ഒരിക്കലും വൃഭിചരിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ ഘടാദി ബുദ<sup>ം</sup>ധിവിഷയം അസ്ഥിരമാകയാൽ അസത്യമാകുന്നു. എന്നാൽ ഉണ്ട°' എന്ന സൽബുദ°ധിവിഷയം അസത്യമാക ന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ അതു വ്യഭിചരിക്കുന്നില്ല.

ഇവിടെ പൂവ്വക്ഷി ഇങ്ങനെ പറയുമായിരിക്കാം:—ഘടം നശിച്ചതിൻെശേഷം നമ്മുടെ അതിനെപ്പററിയുള്ള ബുദ്ധി പോയാൽ (അതോടുകൂടി) ംഉണ്ടു<sup>ം</sup>' എന്ന ബുദ്ധിയം നശിക്ക ണമല്ലോ.

സമാധാനം: \_\_ഇല്ല. എന്തെന്നാൽ, 'ഉണ്ട്' എന്ന ബുദ്ധി, ഘടം നശിച്ചാലും, പടം മതലായവയിലും കാണു ന്തണ്ട്. വിശേഷണവിഷയമായിട്ടു മാത്രമാണം' സൽബുദ്ധി ഇരിക്കുന്നതു്. അതിനാൽ അതു നശിക്കുന്നില്ല,

പൂവ്വക്ഷം:—സൽബുദ്ധിയെപ്പോലെതന്നെ ഘടബു ദ്ധിയം, ഒരു ഘടം നശിച്ചാൽ, മറെറാതു ഘടത്തിൽ കാണ പ്പെടുന്നവല്ലോ.

സമാധാനം: – അങ്ങനെ പറഞ്ഞുകൂടാ. എന്തെന്നാൽ, ഘടബുദ്ധി പടാദിയിൽ കാണപ്പെടുന്നില്ല. പൂവ്വക്ഷം: —ഘടം നശിച്ചാൽ പിന്നെ സൽബുദ്ധി കാണപ്പെടുന്നില്ലലോ.

സമാധാനം: — അങ്ങനെ പറവാൻ പാടില്ല. എന്തെ ന്നാൽ, വിശേഷ്യം നശിച്ചിരിക്കുന്നു. സൽബുദ്ധി വിശേ ഷണവിഷയമാകുന്നു. വിശേഷ്യജ്ഞാനം കൂടാതെ വിശേ ഷണജ്ഞാനം പാടുള്ളതല്ല. അങ്ങനെയിരിക്കെ വിശേ ഷ്യാഭാവത്തിങ്കൽ വിശേഷണജ്ഞാനം എങ്ങനെ ഉണ്ടാ കുന്നു? വിഷയാഭാവം ഹേതുവായിട്ട് സൽബുദ്ധി ജനിക്കുന്നി ലൂ എന്നല്ലാതെ നശിച്ചുവെന്നു പറവാൻ പാടില്ല.

പൂവ്വപക്ഷം:- ഘടാദിവിശേഷ്യം അസത്യമായിരിക്കെ സത്യബുദ്ധിയം അസത്യബുദ്ധിയം ഒന്നിൽത്തന്നെയിരിക്കുന്നു വെന്നതു യുക്തമല്ലല്ലോ.

സമാധാനം:\_ അങ്ങനെയല്ല. എന്തെന്നാൽ, മരീചികയെ (കാനൽജലത്തെ) കണ്ടിട്ട് 'ഇതു ജലം ആകന്ദര്' എന്ന നമുക്കു തോന്നുമ്പോരം മരീചിക എന്ന ഒരേ അധികരണത്തിൽത്തന്നെ ജലം എന്ന അസത്യബ്ലയിയും, 'ആകന്ദര്' എന്ന സത്യബ്ലയിയും കൂടി ചേന്നിരിക്കുന്നതായി നാം കാണുന്നു. അതിനാൽ അസ് ത്തായിരിക്കുന്ന ദേഹാദികരംക്കും ദ്വന്ദ്വങ്ങരംക്കും തൽകാരണ അരാക്കും സത്യഭാവമില്ല. അപ്രകാരംതന്നെ സത്തായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിന്ദര്' അസത്യഭാവവുമില്ല; എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ആത്മാ ഒരേടത്തും വ്യഭിചരിക്കുന്നതല്ല എന്നു നാം തീർച്ച യായി പറയുന്നു.

ഇങ്ങനെ സത്തായും അസത്തായുമിരിക്കുന്ന ആത്മാവിൻേറ യും അനാത്മാവിൻേറയും രണ്ടിൻേറയും നിശ്ചയം തത്ത്വദശിക ളാൽ അറിയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും.

തത്താദശികം —സൽ എന്നമുള്ളതാകുന്നു, അസൽ ഒരിക്ക ലുമുള്ളതല്ല, എന്നിങ്ങനെ സദസത്തുകളുടെ തത്താത്തെ അറിയു ന്നവർ. 'തൽ' സവ്വനാമമാകുന്നു. സർവ്വമായതു് ബ്രഹ്മമാകുന്നു. അതുകൊണ്ടു് 'തൽ' ശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമാകുന്നു. അതിനെർ (തത്തിനെ റ) ഭാവം തത്താം-ബ്രഹ്മത്തിനെ യഥാത്ഥഭാവംം അതിനെ പരിശോധിക്കുക ശീലമുള്ളവർ തത്താദർശികരം. അങ്ങനെയുള്ള തത്താദർശികളെപ്പോലെ സൂക്ഷ്യത്തെ അറി ഞ്ഞൂ° ശോകമോഹങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ച്°, ശീതോഷ°ണാദികളാ യം ആഗമാപായികളായുമുള്ള ദാന്ദാങ്ങളെ, മരീചികയിൽ ജല മെന്നപോലെ, അസത്യമായി വിചാരിച്ച്°, അവയെ സഹി ച്ചാലും എന്നു താൽപര്യം.

> അവിനാശി തു തദ്വിദ്ധി യേന സവ്വമിദം തതം വിനാശമവ്യയസ്യാസ്യ ന കശ്ചിൽ കത്തുമഹ്തി. 17

സവ്വം ഇദം ഇതെല്ലാം (ആഗമാപായധർമ്മാത്മ

കമായിരിക്കുന്ന ദേഹാ<mark>ദിക</mark>∞)

യേന ഏതു വസ്തവിനാൽ

തതം സാക്ഷിതേന വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്ക

(ന്നുവോ

തൽ തു അതു (ആ ആത്മസ്വരുപമാകട്ടെ)

അവിനാശി നാശമില്ലാത്തതാണെന്ന<sup>ം</sup>

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും

അവ്യയസ്യ അസ്യ നാശമില്ലാത്ത ഇതിന്നും

വിനാശം കത്തും നാശത്തെ ചെയ്വാൻ കശ്ചിൽ. ഒരുവനം

ന അഹ്തി കഴിയുന്നില്ല.

ഇതെല്ലാം (ഈ പ്രപഞ്ചമെല്ലാം) ഏതു വസ്തവിനാൽ (ഏതു പരബ്രഹ്മത്തിനാൽ) വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ, അതിനെ (അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന സർവ്വവ്യാപിയായ പരബ്രഹ്മത്തെ) നാശമില്ലാത്തതെന്നറിഞ്ഞാലും. അവ്യയമായ അതിനെ നശിപ്പിപ്പാൻ ആക്ഷം കഴിയുന്നതല്ല.

[ശം-ഭാ] അസദാസ്തവിനെപ്പോലെ അതു നശിക്കുന്നതല്ല എന്നറിയണം. ഏത്<sup>2</sup>? യാതൊരു സൽ എന്നു പറയപ്പെടുന്ന ബ്രഹ്മത്താൽ ആകാശസഹിതം സർവ്വജഗത്തും, ഘടാദികരം ആകാശത്താലെന്നപോലെ, വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ അ തുരണ. ഈ സത്ത്<sup>2</sup>-ഈ ബ്രഹ്മം-വ്വജിക്ഷയമില്ലാത്തതാകുന്നു. അതിനാൽ അവ്യയമെന്നു പറയപ്പെടുന്നും അതു സാരൂപേണ അപചയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ, ദേഹാദിയെ പ്രോലെ അതു് അവയവമുള്ളതല്ല. തൻേറതായിട്ടുള്ള വല്ലതി ൻേറയും നാശംകൊണ്ടും അതിന്നു ക്ഷയം വരുന്നതല്ല. എന്തെ ന്നാൽ, സ്വന്തമായിട്ടു് അതിന്നു യാതൊന്നുമില്ല. ദേവദത്തൻ എന്നൊരായ സ്വന്തമായ ധനനാശംകൊണ്ടു ക്ഷയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. അതി നാൽ അവ്യയമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തിന്നു നാശം വരുത്തുവാൻ ആക്കും കഴിയുന്നതല്ല. ന കശ്ചിൽ \_\_ ആക്കും \_ ഈശ്വരനും കൂടി \_\_ ആതമാവിനെ നശിപ്പിക്കുവാൻ ശക്തിയില്ല. എന്തെന്നാൽ, ആതമാ ബ്രഹ്മംതന്നെയാകുന്നു. ആതമാവിങ്കൽ ആതമാവുതന്നെ പ്രവത്തിക്കുക എന്നതു വിരോധമാകുന്നു.

എന്നാൽ പിന്നെ അസ്ഥിരമായ ആ 'അസൽ' എന്ന**തു**° **ഏതാ**ഞ°?—പറയുന്നു:

അന്തവന്ത ഇമേ ദേഹാ നിത്യസ്യോക്താ: ശരീരിണഃ അനാശിനോപ്രമേയസ്യ തസ്മാദ്യധ്യസ്ഥ ഭാരത. 18

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ അജ്ജന

നിത്യസ്യ നിത്യനായം

അനാശിനഃ നാശമില്ലാത്തവനായും

അപ്രമേയസ്യ (പ്രത്യക്ഷാദിപ്രമാണങ്ങളെക്കൊണ്ട്)

അറിയപ്പെടു**വാൻ കഴിയാത്തവനായു** 

മിരിക്കുന്ന

ശരീരിണഃ ദേഹത്തോടുകൂടിയവനായ ആത്മാ ഇമേ ദേഹാഃ ഈ ദേഹങ്ങയ [വിൻെറ

അന്തവന്തഃ ഉക്താഃ അവസാനമുള്ളവയാണെന്നു പറയ

തസൂാൽ അതിനാൽ [പ്പെടുന്ന

യുധ്യസ്വ യുദ്ധംചെയ്താലും.

നിത്യനായും നാശമില്ലാത്തവനായും അറിയപ്പെടുവാൻ കഴിയാത്തവനായും ദേഹത്തോടുകൂടിയവനായുമിരിക്കുന്ന ആതമാവിൻെറ ഈ ദേഹങ്ങരം നാശമുള്ളവയാണെന്നു പറയ പ്പെടുന്നു. അതിനാൽ ഹേ അജ്ജന, യുദ്ധംചെയ്താലും.

[ശം-ഭാ] എപ്രകാരമാണം' മൃഗതൃഷ്ണികയിലുള്ള സൽബു

അസത്യമായി ഭവിക്കുന്നതു° അപ്രകാരംതന്നെ നിത്യനായം അനാശിയായും അറിയപ്പെടുവാൻ അശക്യനായും ശരീരത്തോ ടുകൂടിയവനായുമിരിക്കുന്ന ആത്മാവിൻെറെഈ ദേഹങ്ങരം, സച പ്പത്തി**ൽ തോ**ന്നപ്പെടുന്നവയെപ്പോലേയം കൺകെട്ടകാരൻെറ മായാപ്രയോഗങ്ങരം പോലേയും അവസാനത്തോടുകൂട**ിയവ** യാണെന്നു വീവേകിക⊙ പറയന്നു. 'നിത്യൻ' എന്നം 'നാശ മില്ലാത്തവൻ' എന്നും പറഞ്ഞതുകൊണ്ട<sup>്</sup> പുനരു**ക്തി**ദോഷമില്ല (പറഞ്ഞതുതന്നെ വീണ്ടം പറയുക എന്ന ദോഷമില്ല). എന്തെ ന്നാൽ, ലോകത്തിൽ നാം നിത്യത്വത്തേയും നാശത്തേയും രണ്ടു വിധമായി കാണന്നുണ്ട്. ദേഹം അഗ്നിയിൽ വെത്രുഭസ്തമായിട്ട് നമുക്കു കാണാതാകുമ്പോ⊙ അതു നശിച്ച എന്നു നാം പറയുന്നു∙ ദേഹം തദാകൃതിയിൽത്തന്നെ ഇരുന്നാലും, രോഗാദികരംനിമി ത്തം അതിനു മാററങ്ങരം സംഭവിക്കുമ്പോരം നാശത്തെ പ്രാപി ക്കുന്നു എന്നും നാം പറയാറുണ്ടും. ഇവിടെ 'നാശമില്ലാത്തവൻ', 'നിത്യൻ' എന്ന പദങ്ങളെക്കൊണ്ട് ആത്മാവിനു മുൻപറഞ്ഞ രണ്ടുവിധ നാശങ്ങളും സംബന്ധിക്കുകയില്ല എന്നത്ഥമാകുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ, ആത്മാവിൻെറ നിത്യത്വം, പൃഥിവ്യാദികളുടെ നിതൃത്വംപോലെയാണെന്നു ധരിച്ചെങ്കിലോ എന്നു ശങ്കിച്ച്<sup>ഗ</sup> അതിനെ നിഷേധിപ്പാൻവേണ്ടിയാകുന്ന 'നിത്യൻ' എന്നം, 'അനാശി' എന്നും രണ്ടു വിശേഷണങ്ങളെ പ്രയോഗിച്ചിരിക്കു ന്നതും. ആത്മാ (അപ്രമേയനാകുന്നു) പ്രത്യക്ഷാദിപ്രമാണങ്ങളേ **ക്കൊ**ണ്ട (പരിച്ഛേദിക്കപ്പെടുവാൻ) നിർണ്ണയിക്കപ്പെടുവാൻ വയ്യാത്തവനാകുന്നു. എന്നാൽ 'ആത്മ ആഗമംകൊണ്ടും, അതി ന്നു മുമ്പും പ്രത്യക്ഷാദിപ്രമാണങ്ങഠംകൊണ്ടും നിർണ്ണയിക്കപ്പെ ടുന്നുവെല്ലോ'എന്നുള്ള പൂവ്വപക്ഷം ഇവിടെ പാടുള്ളതല്ല. എന്തെ ന്നാൽ, ആത്മാ സ്വതസ്സിദ്ധനാകുന്നു. പ്രമാതാവായ ആത്മാ 'ഉണ്ടു<sup>ം</sup>' എന്നു സിദ്ധിച്ചാൽ മാത്രമേ അറിവാനിച്ഛിക്കുന്നവൻ അതിൻെറ പരമാത്ഥജ്ഞാനത്തിന്നു വേണ്ടുന്ന പ്രമാണത്തെ അ എന്നിങ്ങനെ 'ഞാനിപ്രകാരമാക്ടന്നു' നോഷിക്കുകയുള്ള. പ്രമാതാവായ ആത്മാവിനെ അറിയുന്നതിന്നമുമ്പ് ആരം പ്രമേ യവസ്തുവിനെ നിർണ്ണയിക്കുവാൻ ആരംഭിക്കുന്നതല്ല. ആത്മാ ആക്ം അപ്രസിദ്ധനായിരിക്കുന്നില്ല. അന്ത്യപ്രമാണമായിരി ക്കുന്ന ശാസ്ത്രം (വേദം)\* ആത്മാവിൽ ആരോപിക്കറ്റെ പ്രിട്ടള്ള അനാത്മധർമ്മങ്ങളെ നിവത്തിപ്പിക്കുന്ന കാര്യ ത്തിൽ മാത്രമേപ്രമാണമായി ഭവിക്കുന്നുള്ള. അപ്രാതെ മുമ്പത നെ അറിയപ്പെടാത്ത വസ്തുവിനെ അറിയിപ്പിക്കുന്നതിന്ത് അതു പ്രമാണമായി ഭവിക്കുന്നില്ല. ഇതിന്നു പ്രമാണമായി ശ്രുതിവാക്യം: ''യൽ സാക്ഷാദപരോക്ഷാൽ ബ്രഹ്മ, യ ആത്താ സവ്വാന്തരും'' (—യാതൊരു ബ്രഹ്മമാണം' സ്വതസ്സിദ്ധമായും അപരോക്ഷമായും [സ്വയമേവ പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതായും] ഇരിക്കുന്നതും, യാതൊന്നാണം' ആത്മാവായും സകലഭ്രത്യങ്ങളുടേയും അന്തര്യാമിയായുമിരിക്കുന്നതും'). (ബ്ര. ഉ. 3. 4. 1.)

ഇങ്ങനെ ആത്മാ നിത്യനും അവിക്രിയനമായിരിക്കുന്നതു നാൽ നീ യുദ്ധം ചെയ്താലും — യുദ്ധത്തിൽനിന്നു പിൻവലിക്ക അതു<sup>്</sup> എന്നത്ഥം

ഇവിടെ യുദ്ധംചെയ്യേണ്ടതാണ് എന്ന വിധിക്കുകയല്ല ചെയ്യുന്നതു്, അജ്ജനൻ യുദ്ധത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടുതന്നെ ഇരിക്കുന്നു. പക്ഷേ, ശോകമോഹങ്ങളാൽ പ്രതിബന്ധിക്കപ്പെട്ടി ട്ട് അജ്ജനൻ വെറുതെ ഇരിക്കുന്നു. ശോകമോഹങ്ങളാകുന്ന പ്ര തിബന്ധത്തെ നീക്കുവാൻ മാത്രമേ ഭഗവാൻ ശ്രമിക്കുന്നുള്ള. അ തിനാൽ 'യുദ്ധംചെയ്യാലും' എന്നു പറഞ്ഞതു് ഒരനുവാദം മാത്ര മാകുന്നു. അതൊരു വിധിയല്ല.

യ ഏനം വേത്തി ഹന്താരം യശ്ചൈനം മന്യതേ ഹതം ഉഭൗ തൗ ന വിജാനീതോ നായം ഹന്തി ന ഹന്യതേ.

യഃ എവൻ

ഏനം ഇവനെ (ഈ ആത്മാവിനെ)

ഹന്താരം കൊല്ലുന്നവനായി വേത്തി അറിയുന്നവോ

യഃ എവൻ ഏ**നം** ഇവനെ

ഹതം കൊല്ലപ്പെട്ടവനായി

<sup>\*</sup> വേദം അവസാനത്തെ പ്രമാണമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, ആത്മാവല്ലാതെ കാണപ്പെടുന്ന സകലവസ്തവും അസത്യമാണെ ന്നു വേദം പഠിപ്പിക്കുന്നു. ഈ തത്തവം അനുഭവപ്പെട്ടാൽ പിന്നെ വേറൊരു പ്രമാണംകൊണ്ടും പ്രയോജനമില്ല.

20

മന്യതേ അറിയുന്നവോ തൗ ഉഭൗ അവർ രണ്ടുപേ**രം** 

ന വിജാനീതഃ വാസ്തവത്തെ അറിയുന്നില്ല

അയം ഇവൻ

ന ഹന്തി (ആരേയും) കൊല്ലുന്നില്ല

ന ഹന്യതേ ച (ആരാലം) കൊല്ലപ്പെടുന്നതുമില്ല.

എവൻ ഈ ആത്മാവിനെ, (അന്യനെ) കൊല്ലുന്നവനായി അറിയുന്നവോ, എവൻ ഈ ആത്മാവിനെ (അന്യനാൽ) കൊല്ല പ്പെടുന്നവനായി അറിയുന്നവോ, അവർ രണ്ടുപേരും വാസ്ത വത്തെ അറിയുന്നവരല്ല. എന്തെന്നാൽ, ഈ ആത്മാ ആരേയും കൊല്ലുന്നില്ല; ആരാലും കൊല്ലപ്പെടുന്നതുമില്ല.

[ശം-ഭാ] യാതൊരുവനാണ് ഈ പ്രകൃതത്തിൽ പറയപ്പെടുന്ന ആത്മാവിനെ, കൊല്ലുക എന്ന ക്രിയയ്ക്ക് കത്താവായി വിചാരി ക്കുന്നത്ര്, (മറ്റൊരു)എവനാണ് ആത്മാവിനെ, ദേഹനാശത്താൽ 'ഞാൻ കൊല്ലപ്പെട്ട്' എന്നിങ്ങനെ കൊല്ലുന്ന ക്രിയയ്ക്ക് കർമ്മഭ്രത മായി വിചാരിക്കുന്നത്ര്, അവർ രണ്ടുപേരും, വിവേകമില്ലായ്യ കൊണ്ടും", പരമാത്ഥത്തെ അറിയുന്നില്ല. 'ഞാൻ' എന്ന ജ്ഞാന ത്തിന്നു വിഷയമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിനെപ്പററി, ദേഹനാശം നിമിത്തം 'ഞാൻ കൊല്ലുന്നും", 'ഞാൻ കൊല്ലപ്പെടുന്നും' എന്നാ വരല്ലെന്നത്ഥം. എന്തെന്നാൽ, ആത്മാ വികാരമില്ലാത്തവനാക യാൽ ഹനനക്രിയയ്ക്ക് കത്താവായം കർമ്മമായം ഭവിക്കുന്നില്ല.

എന്തുകൊണ്ടാണ് ആത്മാ അവിക്രിയനാകന്നതു്? ഇതിന്നു സമാധാനം രണ്ടാമത്തെ (ഋക്ക്) മന്ത്രംകൊണ്ട പറയുന്നു:

ന ജായതേ മ്രിയതേ വാ കദാചി-ന്നായം ഭൂത്വാ ഭവിതാ വാ ന ഭൂയഃ അജോ നിത്യഃ ശാശ്വതോയം പുരാണോ ന ഹന്യതേ ഹന്യമാനേ ശരീരേ.

അയം ഇവൻ (ഈ ആത്മാ)

ശരീരേ ദേഹം

ഹന്യമാനേ കൊല്ലപ്പെടുമ്പോ∞

കദാചിൽ ഒരിക്കലും

ന ഹന്യതേ കൊല്ലപ്പെടുന്നില്ല ന ജായതേ ജനിക്കുന്നില്ല ആവാ ഉണ്ടായിട്ട് ഭൂത്യം പിന്നെ

ഭവിതാ വാ ന ഇരിക്കമേന്നതുമിറ്റു (യസൂാൽ) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അയം ഇവൻ (ആത്മാ) അജഃ ജനമില്ലാത്തവൻ നിത്യം നാശമറാവൻ

ശാശ്ചതഃ ഒരേവിധമായിരിക്കുന്നവൻ

പുരാണഃ മുമ്പുതന്നെ ഉള്ളവൻ.

ദേഹം കൊല്ലപ്പെട്ടാലും ആത്മാ ഒരിക്കലും കൊല്ലപ്പെടുന്നില്ല. ആത്മാ ജനിക്കുന്നില്ല, മരിക്കുന്നതില്ല, ഉണ്ടായിട്ട് പിന്നെ ഇരിക്കുക എന്നതുമില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ആത്മാ ജന്നമി ല്ലാത്തവനും നിത്യനും ശാശ്ചതനും പണ്ടെക്കുപണ്ടേതന്നെ ഉള്ള വനമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ആത്മാ ജനിക്കുന്നില്ല—ജനനമെന്ന വികാരം ആത്മാവിന്നില്ലെന്നത്ഥം. അപ്രകാരംതന്നെ ആത്മാ മരിക്കു ന്നില്ല—ആത്മാവിന്ന് അന്ത്യമായ നാശലക്ഷണമായ വികാരവേം നിഷേധിച്ചിരിക്കുന്നു. 'വാ' എന്ന ശബ്ദത്തിന്നു' ഇവിടെ 'ച' എന്നത്ഥമാകുന്നു. കദാചിൽ (—ഒരിക്കലും) എന്ന ശബ്ദം കൊണ്ടു' ഒരിക്കലും മരിക്കുന്നില്ല, ഒരിക്കലും ജനിക്കുന്നില്ല എന്നിങ്ങനെ (ആത്മാവിൽ) എല്ലാജാതി വികാരത്തേയും നിഷേധിക്കുന്നു. എത്തകൊണ്ടെന്നാൽ, ആത്മാ ഒരിക്കൽ ഉണ്ടായിട്ടു" (ഭൂയഃ അഭവിതാ ന—) പിന്നെ ഇല്ലാതെയാകുന്നില്ല. ലോകത്തിൽ സാധാരണയായി ഉണ്ടായിട്ടു പിന്നെ ഇല്ലാതെയാകുന്നവനെക്കുറിച്ചാണു' 'മരിക്കുന്ന' എന്നു പറയുക. എന്നാൽ ആത്മാ അത്ങനെ മരിക്കുന്നില്ല. ദേഹത്തെപ്പോലെ ആത്മാ മുമ്പില്ലാതെയിരുന്നിട്ടു പിന്നെ ഉണ്ടാവുക എന്നതില്ലു.

<sup>ു</sup> ശങ്കരഭാഷ്യവ്രകാരം 'നായം ഭ്രത്വാഭവിതാ വാ ന ക്രാരം എന്നാകുന്നു പാരം. 'അഭവിതാ' എന്നു പദവ്വേദം.

മമ്പില്ലാതെയിരുന്നിട്ട പിന്നെ ഉണ്ടാകുന്നവനെകുറിച്ചാണം<sup>v</sup> 'ജനിക്കുന്നു' എന്നു സാധാരണ പറയു**ക. ആത്മാ അപ്രകാര** അതിനാൽ ആത്മാ ജനിക്കുന്നില്ല. അതു ഹേ**തുവാ** യിട്ട് ആത്മാ അജനാകുന്നു. മരിക്കുന്നില്ല എന്ന കാരണ ത്താൽ ആത്മാ നിത്യനമാകുന്നു. ആദ്യവസാനങ്ങളായ (ജനന മരണലക്ഷണങ്ങളായ) വികാരങ്ങളെ നിഷേധിച്ചതുകൊണ്ട തന്നെ ആത്മാവിൽ സകല വികാരങ്ങളം നിഷേധിക്കപ്പെ ടുന്നു. എന്നാലും, അവയുടെ മദ്ധ്യേ വത്തിക്കുന്ന യൗവനാദി വികാരങ്ങളം പ്രതിഷിദ്ധങ്ങളാണെന്ന് ഇവിടെ പ്രത്യേകം പറഞ്ഞിട്ടില്ലെങ്കിലും ശാശ്വതഃ എന്നു തുടങ്ങിയ പദങ്ങളെ ക്കൊണ്ട് അവയം പ്രതിഷേധിക്കപ്പെടുന്നു. അതു് (ആതമാ) ശാശ്വതനാകുന്നു—എന്നുമുള്ളവനാകുന്നു. ക്രമേണ ക്ഷയത്തെ പ്രാപിക്കുക എന്ന വിക്രിയയെ ഇതുകൊണ്ട് (ശ്വാശ്വതശബും കൊണ്ട<sup>ം</sup>) നിഷേധിക്കുന്നു. അവയവമില്ലാത്തതിനാൽ സ്വത്രപേണ ക്ഷയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. നിർഗ്ഗണത്വം ഹേതുവായിട്ട ഗുണക്ഷയംകൊണ്ടും (ആത്മാ) ക്ഷയത്തെ പ്രാപി ക്കുന്നില്ല. ക്ഷയത്തിൻെറ വിപരീതമായ എദ്ധി' വികാരത്തേയും പുരാണഃ<sup>,</sup> എന്ന ശബ്ദംകൊണ്ട പ്രതിഷേധി ക്കുന്നു. യാതൊന്നാണ°, സ്ഥാവയവങ്ങ⊙ തടിക്കുന്നത് കൊണ്ട്, വലിപ്പത്തിൽ കൂടുന്നതു് അതു വർദ്ധിക്കുന്നു എന്നും അഭിനവമാകുന്നു എന്നും (നാം) പറയുന്നു. എന്നാൽ ഈ ആത്മാ അവയവരഹിതനാകയാൽ പുരാണനാകന്നു (പുരാ അപി നവ ഏവ—പണ്ടതന്നെ പത്തനായിട്ടേ ഇരിക്കുന്നു) വദ്ധിക്കുന്നില്ല എന്നത്ഥം. ദേഹം ഹനിക്കപ്പെട്ടാലും ആത്മാ ഹനിക്കപ്പെടുന്നില്ല. പുനതക്തി ദോഷനിവാരണത്തിന്നായി 'ഹന്തി' എന്ന പദം 'വിപരിണാമം' (മറെറാന്നായി മാറുക) എന്ന അത്ഥത്തിലാണു<sup>ം</sup> പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതും. ആത്മാവി പരിണാമത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല എന്നത്ഥം.

ഈ മന്ത്രംകൊണ്ട് ലൗകികവസ്തവികാരങ്ങളായ ഷഠംഭാവ വികാരങ്ങഠം (ആറുവിധമാററങ്ങഠം) ആത്മാവിൽ നിഷേധി ക്കപ്പെടുന്നു. സവ്വപ്രകാരരണയുള്ള വികാരങ്ങഠം ഇല്ലാത്തവ നാണ്ട് ആത്മാ എന്നു വാക്യാത്ഥം. അതു ഹേതുവായിട്ട് 'ഉഭൗ തൗ ന വിജാനീത്ങം' (രണ്ടപേരും ആത്മതത്തവത്തെ അറി യുന്നില്ല) എന്നു മുമ്പിൽ പറഞ്ഞ മന്ത്രത്തോട്ട് ഇതിനെറ സംബന്ധത്തെ കാണിക്കുന്നു.

വേദാവിനാശിനം നിത്യം യ ഏനമജമവ്യയം കഥം സ പുരുഷഃ പാത്ഥ കം ഘാതയതി ഹന്തി കം. 21

അപ്രയോ അച്ച്ജന ഹേ പാത്ഥ

എവൻ ထား

അവിനാശിനം

ഈ ആത്മാവിനെ എനം നിത്യം വീങ്ങ്യത്തുന്നുവാൽം

ക്ഷയമില്ലാത്തവനായും അവ്യയം ജന്മമില്ലാത്തവനായും അജം നാശമില്ലാത്തവനായും

അറിയുന്നുവോ വേദ

ആ പുരുഷൻ സ: പുരുഷഃ

ആരെ കം എങ്ങനെ കഥം ഹന്തി കൊല്ലന്നു

അപ്രകാരം തന്നെ (യനാ)

കം ആരെ

കെംല്ലിക്കുന്നു. ഘാതയതി

അല്ലയോ അജ്ജുന, ഈ ആത്മാവിനെ വൃദ്ധിയില്ലാത്തവ നായും ക്ഷമയില്ലാത്തവനായും ജന്മമില്ലാത്തവനായും നാശമി ല്ലാ**ത്തവനായും എവൻ** അറിയുന്നുവോ ആ പുരുഷൻ ആരേയെ ങ്കിലും കൊല്ലുകയോ കൊല്ലിക്കുകയോ ചെയ്യുന്നതെങ്ങനെ?

[ശം-ഭാ] നാശമിപ്പാത്തവനെന്നും (അന്ത്യഭാവവികാര രഹിതനെന്നും), വിപരിണാമരഹിതനെന്നും, ജന്മരഹിത നെന്നും, അചക്ഷയരഹിതനെന്നും മററും മുൻമന്ത്രംകൊണ്ടു പറ യപ്പെട്ട ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയ ആത്മാവിനെ ആരറിയുന്നവോ അങ്ങനെയുള്ള വിദ്വാനായ പുരുഷൻ പിന്നെ എങ്ങനെയാണം° ഹനനക്രിയയെ ചെയ്യുന്നതു<sup>°</sup>? എങ്ങനെയാണു മറെറാരുവനെ ക്കൊണ്ടു ചെയ്യിക്കുന്നതും? ഒരുവിധത്തിലും ആരേയും കൊല്ല ന്നില്ല. ഒരുവിധത്തിലും ആരേയും കൊല്ലിക്കുന്നതുമില്ല. എന്നി

ങ്ങനെ ഈ രണ്ടു ചോദ്യങ്ങരംക്കം നിഷേധാത്ഥമാകുന്നു. എന്തെ ന്നാൽ ഇവിടെ ചോദ്യത്തിന്നു് ഒരു വഴിയുമില്ല. ഹനനക്രി യയെ നിക്ഷേധിക്കുന്നതിന്നു കാരണമായ (ആത്മാവിന്റെ) അവിക്രിയത്വം സവ്വകർമ്മനിഷേധത്തിന്നും കാരണമാകയാൽ വിദ്ധാനായവന്നു് സകലകർമ്മവും പ്രതിഷേധിച്ചിരികുന്നു വെന്നാണു് ഭഗവാൻ അഭിപ്രായപ്പെട്ടിട്ടുള്ള പ്രകരണാത്ഥം. ഹനനക്രിയാനിഷേധത്തെ കാണിച്ചതു് ഒരുദാഹരണം മാത്ര മായിട്ടാകുന്നു.

പുവ്വ പക്ഷം:-വിദ്ധാനിൽ കർമ്മാസംഭവത്തിന്ന് എന്തൊരു വിശേഷഹേതുവിനെ കണ്ടിട്ടാണ് ഭഗവാൻ 'കഥം സ പുരുഷഃ പാത്ഥ' എന്നിങ്ങനെ കർമ്മങ്ങളെ ആക്ഷേപിക്കുന്നതു്? ആത്മാ വിൻറ അവിക്രിയത്വംതന്നെ ഹേതുവിശേഷമെന്നു മുമ്പിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടല്ലോ എന്നു സമാധാനം പറയമായിരിക്കാം, ശരി തന്നെ. പക്ഷേ, അതൊരു മതിയായ കാരണമായില്ല. എന്നെ ന്നാൽ, വിദ്ധാൻ അവിക്രിയനായ ആത്മാവിൽനിന്ന് അന്യനാകുന്നു. അവിക്രിയമായിരിക്കുന്നു (അനങ്ങാത്ത) ഒരു തുണിനെ അറിയുന്ന ഒരുവന്നു കർമ്മമില്ലെന്നു പറവാൻ പാടില്ലല്ലോ.

സമാധാനം:- അങ്ങനെ പറഞ്ഞുകൂട. എന്നെന്നാൽ, വിദ്വാൻ ആത്മാവു തന്നെയാകുന്നു. വിദ്വാതാ ദേഹാദിസമൂഹ ത്തിന്തള്ളതല്ല. അപ്പോരം പിന്നെ വിദ്വാൻ ദേഹാദിസംഘാത ത്തിൽനിന്നു ഭിന്നനായിരിക്കുന്ന ആത്മാവാകാതെ വേറെ വഴിയില്ല. അതിനാൽ വിദ്വാനം ആത്മാവിൽ ഒരു കർമ്മവുമില്ലാത്ത തുകൊണ്ട് ''കഥം സ പുരുഷഃ പാത്ഥ'' എന്ന ആക്ഷേപം യുക്കമാകുന്നു. ആത്മാ അവിക്രിയനാണെങ്കിലും അജ്ഞാനം നിമിത്തം ബുദ്ധിവൃത്തികളിൽനിന്നു വേർതിരിച്ചറിയപ്പെടാത്ത തിനാൽ, ബുദ്ധിവൃത്തികളാലും മററും ഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്ന ശബ്ദോ ദിവിഷയങ്ങളെ ആത്മാ അനുഭവിക്കുന്നുവെന്നു് ഏതുപ്പകാര മാണം കല്പിക്കപ്പെടുന്നതു്, അപ്പകാരം, അജ്ഞാനംനിമിത്തം തന്നെ; ആത്മാനാത്മവിവേകജ്ഞാനത്തോടുകളിയും സ്വതേ അസത്യരൂപമായുള്ള ബുദ്ധിവൃത്തികൊണ്ടു് ആത്മാ, പരമാത്ഥത്തിൽ അവിക്രിയനാണെങ്കിലും 'വിദ്വാൻ' എന്നു കല്പിക്ക

പ്പെടുന്നു. വിദ്വാന്നു കർമ്മം നിഷേധിക്കപ്പെട്ടതുകൊണ്ടു ശാസ്ത്ര വിധികളായ സകല കർമ്മങ്ങളം അവിദ്വാന്നാണു വിധിക്ക പ്പെട്ടിട്ടുള്ളതെന്നാകുന്നു ഭഗവാൻെറ നിശ്ചയം എന്നറിയപ്പെടുന്നു.

പൂവ്വപക്ഷം: —വിദ്യയം അവിദാന്നാണ് വിധിക്കപ്പെട്ടി ടൂള്ളത്ര്. എത്തകൊണ്ടെന്നാൽ, സകലത്തെയുമറിഞ്ഞിരിക്കുന്ന വിദാന്ന്, പിഷ്ടപേഷണം പോലെ (വെണ്ണപോലെ അര ച്ചതിനെ പിന്നേയുമരയ്ക്കുക എന്നതുപോലെ) വിദ്യകൊണ്ടാവ ശ്യമില്ല. അതുകൊണ്ട് അവിദാനുവേണ്ടിയാണ് കർമ്മങ്ങരം വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്ര്, വിദാനുവേണ്ടിയല്ല, എന്നു വിശേ ഷിച്ച പറഞ്ഞത്ര് അത്ര ശരിയായില്ല.

സമാധാനം: — ആ ദോഷത്തെ ഇവിടെ കല്പിക്കുവാൻ പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ, അനുഷ<sup>ം</sup>ഠിക്കപ്പെടേണ്ട കർമ്മത്ങളുടെ (ഒരു ദിക്കിലുള്ള) ഭാവംകൊണ്ടം, (മറെറാരു ദിക്കിലുള്ള) അഭാ വംകൊണ്ടും ആ വിശേഷം സ്പഷ്ടമാകുന്നു. എങ്ങനെയെന്നാൽ, അഗ്നിഹോത്രാദികർമ്മങ്ങളുടെ അത്ഥത്തെ അവിദ്വാനറിഞ്ഞ തിൻെറശേഷം അനേകസാധനങ്ങളോടുകൂടിയ അഗ്നിഹോത്രാ ദികർമ്മങ്ങ**ം അവനാ**ൽ അനുഷിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു. 'ഞാൻ ചെയ്യന്നവൻ, ഇതു് എനിക്കു ചെയ്യേന്നുത്ര് എന്നിങ്ങനെയുള്ള വിചാരത്തോടുകൂടിയ അവിദ്ധാനം' ഏതു പ്രകാരം കർമ്മങ്ങ⊙ അനപ്പേയങ്ങളായി ഭവിക്കുന്നവോ അപ്രകാരം യാതൊന്നും 'ന ജായതേ' എന്നു' ആത്മസ്വത്രപജ്ഞാനം വന്നിട്ടുള്ളവന്നു ചെയ്യേണ്ടതായിട്ടില്ല. ആത്മജ്ഞാനി 'ഞാൻ കത്താവല്ല, എന്ന ദൃഢവിശ്ചാസത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നു. അവന്നും 'ആത്മാ ഏകൻ, അകത്താ' എന്നും മററുമുള്ള ജ്ഞാന മല്ലാതെ വേറെ ഒന്നും തോന്നുകയില്ല. അതിനാൽ മുൻപറയ പ്പെട്ട വിശേഷം —അവിദ്ധാനെ സംബന്ധിച്ച് അന്ദ്രേയകർ മ്മത്തിൻെറ ഭാവവം, വിദ്ധാനെ സംബന്ധിച്ച് അതിൻെറ അഭാവവം ആയ വിശേഷം ....ശരിയായിത്തന്നെയിരിക്കുന്നു. ആർ ആത്മാവിനെപ്പററി 'ഞാൻ കത്താ' എന്നു വിചാരിക്കുന്നു വോ അവന്നു 'എനിക്കു' ഇതു ചെയ്യേണ്ടതും' എന്ന ജുഞാനം നിശ്ചയമായി ഉണ്ടാകും. അപ്രകാരമുള്ളവനാണ് കർമ്മത്തിന്ന ധികാരി. അവന്നുവേണ്ടിയാണ° കർമ്മങ്ങ≎ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ട ള്ളതു°. അവനാണ° അവിദ്ധാനും. എന്തെന്നാൽ, അവനെ ഉദ്ദേ ശിച്ചാണം' ''ഉഭൗ തൗന വിജാനീതഃ'' എന്ന പറഞ്ഞത്ര്. ''കഥം സ പുരുഷഃ പാത്ഥ'' എന്ന ആക്ഷോപവചനംകൊണ്ട വിശേഷിപ്പിക്കപ്പെട്ട വിദ്വാനം' കർമ്മത്തെ നിക്ഷേധിക്കകയും ചെയ്യുന്നു. അതുകൊണ്ടും, ആത്മജംഞാനിയും വിദ്വാനം മുമുക്ഷു വുമായ വിശിഷ്ടപുരുഷൻ മാത്രമേ സർവ്വകർമ്മ സന്ന്യാസത്തി ന്നധികാരിയാവുകയുള്ള. - അതിനാലാകുന്ന ഭഗവാൻ **നാരാ** യണൻ വിദ്യാന്മാരായ സാംഖ്യന്മാരേയും അവിദ്യാന്മാരായ കർന്തികളേയും വേറെ വിഭാഗിച്ച ''ജ'ഞാനയോഗേന സാം ഖ്യാനാം കർമ്മയോഗേന യോഗിനാം'' എന്നു രണ്ടു നിഷ<sup>ം</sup>ഠ കളെ അവരെക്കൊണ്ടു സ്വീകരിപ്പിച്ചത്ര്. അപ്രകാരംതന്നെ ഭഗവാൻ വ്യാസൻ തൻെറ പത്രന്നും ''ദ്വാവിമാവഥ പന്ഥാ നൗ'' (≘മാർഗ്ഗങ്ങരം രണ്ടുവിധമാകുന്നു) എന്നംമററുമുപദേശി ച്ചിട്ടണ്ട്. കർമ്മമാഗ്ഗം ആദ്യത്തേതെന്നും പിന്നെ ജ്ഞാനമാ ഗ്റ്റമെന്നും അവിടെത്തന്നെ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഈ വിഭാഗത്തെ ത്തന്നെ ഭഗവാൻ ന്ത്രത്തവവിദാഹംകാരവിമുന്ധാത്മാ കത്താഹ മിതിമന്യതേ; തത്താവിത്തു നാഹം കരോമി'' (അ. 3, ശ്രോ. 27, 28; അ. 5, ശോ. 13) എന്നിങ്ങനെ അവിടവിടെ കാണിക്കുന്നതാകുന്നു.

പണ്ഡിതന്മാരാണെന്നു നടിച്ചുകൊണ്ടു ചിലർ ഈ ഘട്ട ത്തിൽ താഴെ പറയംപ്രകാരം അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു: 'ഞാൻ ജന്മാദിഷഠംഭാവവികാരമില്ലാത്തചനം അവിക്രിയനും അക ത്താവം ഏകനും ആയ ആത്മാവാകുന്നു' എന്ന ജ്ഞാനം ആക്ക മുണ്ടാകുന്നതല്ല. ആ ജ്ഞാനം വന്നാൽമാത്രമേ സവ്വകർമ്മ സന്ന്യാസമുപദേശിപ്പാൻ പാടുള്ള താനും.

സമാധാനം: —ഇതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ ന ജായതേ' എന്നും മററുള്ള ശാസ്ത്രോപദേശം എന്നാൽ വ്യത്ഥമായി ഭവിക്കാം. ശാസ്ത്രോപദേശസാമത്ഥ്യം കൊണ്ടു് ഒരുവന്നു ധർമ്മാ ധർമ്മങ്ങളുടെ ജ്ഞാനവും തൻെറ ജന്മാന്തരസംബന്ധമായ ജ്ഞാനവുമുണ്ടാകുന്നതുപോലെ ഏതത്മാ ഏകൻ, അവിക്രിയൻ, അകൽറ് എന്നും മററുമുള്ള ജ്ഞാനം എത്തുകൊണ്ടു്

അവന്ത ശാസ്ത്രങ്ങളിൽനിന്നു സിദ്ധിച്ചുകൂടാ എന്നു<sup>ം</sup> അവരോടു **ചോ**ദിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ആത<sup>്</sup>മാ ഇന്ദ്രിയങ്ങ**ാ**ംഗം ഗോചരമല്ലായ<sup>്</sup>കയാൽ അപ്രകാരമുള്ള ജ<sup>്</sup>ഞാനം അസാദ്ധ്യമാ അവക്ക് പറവാൻ പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ, •ആത<sup>്</sup>മാ മനസ്സു**കൊ**ണ്ടുമാത്രമേ ദശിക്കപ്പെടുവാൻ കഴികയുള്ള' (മനസൈവാനംഭ്രഷ്ടവ്യം) എന്ന ശ്രുതിവാക്യമുണ്ടു<sup>ം</sup>. ചാര്യോപദേശംകൊണ്ടണ്ടായിട്ടുള്ള ശമം, ദ്മം മുതലായവ യാൽ പരിശുദ്ധമാക്കപ്പെട്ട മനസ്സ് ആത്മദശനത്തിന്നു് ഒരു ഇന്ദ്രിയ (കരണ)മായി ഭവിക്കുന്നു. ആത്മാ അവിക്രിയനാ കുന്നു എന്നറിയുന്നതിന്നു് അനുമാനവും ആഗമവുമുള്ളപ്പോരം ആ ജ<sup>ം</sup>ഞാനമുണ്ടാവുകയില്ല എന്നു പറയുന്നത്ത സാഹസമാകുന്നു. ജ്ഞാനമുണ്ടാകുമ്പോ⊙ അതിൻെറ്വിപരീതമായ അജ്ഞാ നം നിശ്ചയമായി നശിക്കമേന്നു സമ്മതിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ആ അജ്ഞാനം ഇന്നപ്രകാരമാണെന്നു് നഹന്താ ഹം ഹതോ സ്തീത്യഭൗ തൗ ന വിജാനീതഃ'' എന്നുള്ള ഘട്ടത്തിൽ കാണി ച്ചിട്ടണ്ട്. ആതമാവിന്നു ഹനനക്രിയയ്ക്കൂ കർത്തൃത്വവും കർമ്മ താവം ഹേതുകർത്തൃതാവം അജ്ഞാനംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ളതാ ണെന്നും അവിടെത്തന്നെ കാണിച്ചിട്ടുണ്ടു°. ആത്മാ അവിക്രി യനാകയാൽ ആത്മാവിന്നു കർത്തൃത്വം മുതലായതുണ്ടെന്നു<sup>o</sup> ആരോപിക്കുന്നതു<sup>°</sup> അജ<sup>ം</sup>ഞാനംകൊണ്ടാചെന്ന സംഗതി എല്ലാ ക്രിയകളിലും ഒരുപോലെ പറയാവുന്നതാകുന്നു. സർവ്വ വികാരങ്ങളോടുകൂടിയ (വിക്രിയാവാനായ) ഒരു കത്താവിന്നു മാത്രമേ തൻെറ ക്രിയയ്ക്കൂ കർമ്മഭ്രതനായ അന്യനെക്കൊണ്ടു<sup>ം</sup> ഒരു കർമ്മം ചെയ്യിപ്പിക്കവാൻ പാടുള്ള. അതിനാൽ ഭഗവാൻ ''വേദാവിനാശിനം....കഥം വാസുദേവൻ സ പാത്ഥ'' എന്ന ശ്രോകംകൊണ്ട വിദ്വാന്മാക്ക് സകലകർമ്മങ്ങ ളിലും കർത്തൃത്വവും കാരയിതുത്വവും ഒരു ഭേദവുംകൂടാതെ തീരെ നിഷേധിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ ഭഗവാൻ വിദ്വാന്മാക്ക കർമ്മാധികാരം ലേശമില്ലെന്നു കാണിക്കുന്നു.

എന്നാൽ പിന്നെ വിദ്വാന്ന് എന്തിനാണ് അധികാര മെന്നു ചോദിക്കുന്നുവെങ്കിൽ അതിന്നു സമാധാനം ''ജ്ഞാന യോഗേന സാംഖ്യാനാം'' എന്നു മുമ്പുതന്നെ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. അപ്രകാരംതന്നെ ഭഗവാൻ സവ്വകർമ്മസന്ന്യാസത്തെപ്പററി ംസവ്വകർമ്മാണി മനസാ'' (അ 5, ശ്രോ. 13) എന്നുംമററു മുള്ള വചനങ്ങളെക്കൊണ്ടു പറയുന്നതുമാകുന്നു.

പൂവ്വപക്ഷം: —ഇവിടെ 'മനസാ' എന്ന വചനംകൊണ്ടു വാചികമായം കായികമായുമുള്ള കർമ്മങ്ങളുടെ സന്ന്യാസമ പ്രൈനു വരുന്നവല്ലോ.

സമാധാനം: — അതില്ല. എന്തെന്നാൽ, ംസവ്വ്കർമ്മാണി' എന്നു വിശേഷിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

പൂവ്വപക്ഷം: —മാനസികമായ സർവ്വകർമ്മങ്ങരം എന്നാ അ° അത്ഥം.

സമാധാനം—അല്ല. എത്തെന്നാൽ, വാക്കായ വ്യാപാര ങ്ങഠംക്കുമുമ്പു മനോവ്യാപാരമാകയാൽ മനോവ്യാപാരമില്ലെ കിൽ യാതൊരു കർമ്മവുമില്ല.

പൂർവ്വപക്ഷം: —എന്നാൽ ശാസ്ത്രസംബന്ധമായ വാക്കായ കർമ്മങ്ങരംക്കു കാരണങ്ങളായ മനോവ്യാപാരങ്ങളൊഴിച്ചു മറൊല്ലാ കർമ്മങ്ങളേയും മനസ്സുകൊണ്ടുപേക്ഷിക്കട്ടെ.

സമാധാനം:—''നൈവ കർവൻ ന കാരയൻ'' (ചെയ്യാ തേയും ചെയ്യിക്കാതേയും) എന്ന വിശേഷണംകൊണ്ടു° അതും പാടില്ല.

പൂർവ്വപക്ഷം: —എന്നാൽ പിന്നെ ഭഗവാൻ സർവ്വകർമ്മ സന്ന്യാസത്തെ ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നതു ജീവിച്ചിരിക്കുന്നവന്നു വേണ്ടിയല്ല; മരിക്കുന്നവന്നുവേണ്ടിയായിരിക്കാം.

സമാധാനം: — അങ്ങനെയുമല്ല. എന്നൊൽ, എന്നാൽ ''നവദാരേ പുരേ ദേഹീ ആസ്ലേ' (ഒമ്പതു ദാരമുള്ള പുര ത്തിൽ ദേഹി സ്വസ്ഥമായിരിക്കു) എന്നുള്ള വിശേഷണ ത്തിന്നത്ഥമില്ലാതെയാകം. മരിച്ചവൻ സർവ്വകർമ്മങ്ങളേയും സന്ന്യസിച്ച് ആ ദേഹത്തിൽത്തന്നെ ഇരിക്കുേ എന്നു പറ വാൻ പാടില്ല.

പൂവ്വപക്ഷം:—എന്നാൽ അതിനെ ഇങ്ങനെ വ്യാഖ്യാനി ക്കേ: ചെയ്യാതെയും ചെയ്യിക്കാതെയും അവൻ (വിദ്വാൻെറ ആത്<sup>യ</sup>മാ) സർവ്വകർമ്മങ്ങളേയും (ദേഹസംബന്ധമെന്നറിക യാൽ) ദേഹത്തിൽ സന്ന്യസിച്ചു സുഖമായി വസിക്കുന്നു. അല്ലാതെ പുരത്തിൽ (ദേഹത്തിൽ) വസിക്കന്നു എന്നയ്മെട്ട കേണ്ടം

സമാധാനം:—അങ്ങനേയും പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ, സകല ശ്രതിസ്മൃതികളിലും ആത്മാ അവിക്രിയനാണെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. എന്നുതന്നെയുമല്ല, ആസനക്രിയയ്ക്കൂ് (ഇരി ക്കുക എന്ന ക്രിയയ്ക്കൂ്) അധികരണം (ഒരു സ്ഥാനം) ആവശ്യ മാകുന്നു. സന്ന്യാസത്തിന്നു് അതാവശ്യമില്ല. 'സം' എന്നാ ദ്യമായിട്ടുള്ള ന്യാസശബ്യ ത്തിന്നു ത്യാഗാത്ഥമാകുന്നു. നിക്ഷേ പാത്ഥമല്ല. അതിനാൽ ആത്മജ്ഞാനിക്കു കർമ്മത്തിന്നല്ല, സന്ന്യാസത്തിന്നുതന്നെയാണ്ം, അധികാരം എന്നു ഗീതാ ശാസ്ത്രം നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുന്നു. ഈ അഭിപ്രായത്തെ നാം ആത്മ ജ്ഞാനപ്രകരണത്തെപ്പററി പറയുന്ന ഘട്ടങ്ങളിൽ അവിട വിടെ കാണിക്കാം.

വാസാംസി ജീർണ്ണാനി യഥാ വിഹായ നവാനി ഗൃഹ്ണാതി നരോപരാണി തഥാ ശരീരാണി വിഹായ ജീർണ്ണാ-ന്യന്യാനി സംയാതി നവാനി ദേഹീ.

22

നരഃ മനമ്പ്യൻ യഥാ ഏതുപ്രകാരം ജീർണാനി വഴയ

ജീർണ്ണാനി പഴയ

വാസാംസി വസ്ത്രങളെ വിഹായ ഉപേക്ഷിച്ച് നവാനി പതിയ അപരാണി വേറെ

(വസ്താണി) വസ്തങ്ങള

ഗൃഹ്**ണാതി** ഗ്രഹിക്ഷന്നവോ തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

ദേഹീ ദേഹത്തോടുകൂടിയ ആത്മാ

ജീർണ്ണാനി ജീർണ്ണങ്ങളായ ശരീരാണി ശരീരങ്ങളെ വിഹായ ഉപേക്ഷിച്ച് നവാനി

പുതിയതായ

അന്യാനി

വേറെ

(ശരീരാണി)

ശര**ീ**രങ്ങളെ

സംയാതി

പ്രാപിക്കുന്നു.

മനുഷ്യൻ എപ്രകാരമാണ° പഴയ വസ്ത്രങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ചുപതി യവയെ സ്വീകരിക്കുന്നതു° അപ്രകാരംതന്നെ ആത്മാവും പഴയ ദേഹങ്ങളെ വിട്ട° പതിയതായ അന്യദേഹങ്ങളെ പ്രപിക്കുന്നു.

[ശം\_ഭാ] ലോകത്തിൽ മനഷ്യൻ എപ്രകാരമാണ് ഒരു ജീർണ്ണവസ്ത്രത്ത കളഞ്ഞു് പതിയതിനെ സ്വീകരിക്കുന്നതു് അപ്രകാരംതന്നെ ആത്മാവം ജീർണ്ണദേഹത്തെ വിട്ട (മനഷ്യ നെപ്പോലെ) ഒരു വികാരവംകൂടാതെതന്നെ പതിയ ദേഹത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

നൈനം ഛിന്ദന്തി ശസ്ത്രാണി നൈനം ദഹതി പാവകഃ ന ചൈനം ക്ലേദയന്ത്യാപോ ന ശോഷയതി മാരുതഃ. 23

ശസ്ത്രാണി

ആയധങ്ങരം

ഏനം

ഇവനെ (ആത്മാവിനെ)

ന ഛിന്ദന്തി

ഛേദിക്കുനില്ല (വെട്ടിമറിക്കുനില്ല)

പാവകഃ

അഗ്നി ഇവനെ

ഏനം ന ദഹതി

\_\_ ദഹിപ്പിക്കുന്നില്ല

ആപഃ

ജലം

ഏനം

യ—ം ഇവനെ

ന ക്രേദയന്തി

<del>ന</del>നയ്ക്കുന്നില്ല

മാരുതഃ

വായ

(ഏനം) ന ശോഷയതി ച ഇവനെ ശോഷിപ്പിക്കുന്ന**തു**മില്ല.

ഈ ആതമാവിനെ ആയുധങ്ങരം മുറി ഏല്പിക്കുന്നില്ല; അഗ്നി ദഹിപ്പിക്കുന്നില്ല; വെള്ളം ദ്രവമാക്കിത്തീക്കുന്നില്ല; വായു ശോഷിപ്പിക്കുന്നതുമില്ല.

[ശം-ഭാ] പ്രകൃതവിഷയമായിരിക്കുന്ന ഈ ദേഹിയെ— ആത്മാവിനെ—ആയധങ്ങയ വെട്ടിമറിക്കുന്നില്ല. ആത്മാവിന്ന വയവങ്ങളില്ലാത്തതിനാൽ വാറം മുതലായ ആയുധങ്ങരം അവ യവവിഭാഗത്തെ ചെയ്യുന്നില്ല. അപ്രകാരംതന്നെ അഗ്നി ആത്മാ വിനെ ദഹിപ്പിക്കുന്നില്ല—അഗ്നിക്കും അതിനെ ഭസ്തമാക്കുവാൻ കഴികയില്ല. ജലം ആത്മാവിനെ ദ്രവിപ്പിക്കുന്നതുമില്ല. എന്തെ ന്നാൽ, അവയവത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന വസ്തുവിനെ ആർദ്ര മാക്കി തദവയവങ്ങളെ വേറെയാക്കുന്നതിലാണം ജലത്തിൻെറ സാമുത്ഥ്യം. എന്നാൽ അവയവഹിനനായ ആത്മാവിൽ അതു സംഭവിക്കുന്നില്ല. അപ്രകാരംതന്നെ, വായു സ്നേഹത്തോടുകൂടി യിരിക്കുന്ന ഒരു വസ്തുവിനെ, അതിലുള്ള സ്നേഹാംശത്തെ ശോഷിപ്പിച്ചുകൊണ്ടു നശിപ്പിക്കുന്നു. എന്നാൽ ആത്മാവിനെ വായുവുംകൂടി ശോഷിപ്പിക്കുന്നില്ല.

അപ്പേദ്യോയമദാഹ്യോയമക്സേദ്യോശോഷ്യ ഏവ ച നിത്യഃ സവ്വഗതഃ സ്ഥാണരചലോയം സ്ഥാതനഃ 24

അയം ഈ ആത്മാ

അച്ഛേദ്യഃ ഛേദിക്കപ്പെടത്തകവനല്ല

അയം ഇവൻ

അദാഹ്യ: ദഹിപ്പിക്കപ്പെടത്തക്കവനല്ല അക്ലേദ്യ: ദവിപ്പിക്കപ്പെടത്തക്കവനല്ല

അശോഷ്യ: ഏവ ച ശോഷിപ്പിക്കപ്പെടത്തക്കവനമല്ല

(യതഃ) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

അയം ഈ ആത്മാ

നിത്യഃ നാശമില്ലാത്തവൻ (ത്രികാലത്തിലു

മുള്ളവൻ)

സവ്വഗതഃ എങ്ങം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നവൻ

സ്ഥാണും സ്ഥിരസ്വഭാവമുള്ളവൻ (രൂപാന്തര

ത്തെ പ്രാപിക്കാത്തവൻ)

അചലഃ ചലിക്കാത്തവൻ (പൂവ്വ്ത്രപത്തെ

ത്യജിക്കാത്തവൻ)

സനാതനഃ അനാദിയായവൻ.

ഈ ആത്മാ ചേരിക്കപ്പെടത്തക്കവനല്ല; ഭഹിപ്പിക്കപ്പെട ത്തക്കവനല്ല; ഭ്രവിപ്പിക്കപ്പെടത്തക്കവനല്ല; ശോഷിപ്പിക്കപ്പെ ടത്തക്കവനമല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഈ ആത്മാ നിത്യനം എങ്ങം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നവനം സ<sup>്</sup>ഥിരസ്പഭാവമുള്ളവനം ചലിക്കാത്തവനും അനാദിയായവനമാകുന്നു.

[ശം—ഭാ] ഈ ആത്മാ അച്ഛേദ്യനാകുന്നു. എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ, അന്യോന്യം നാശകാരണങ്ങളായ (വാറം മുതലായവ) വസ്തുക്കരംക്കു് ആത്മാവിനെ നശിപ്പിപ്പാൻ കഴിയുന്നില്ല. അതു കൊണ്ടു് അത്മാ നിത്യനാകുന്നു. നിത്യത്വം ഹേതുവായിട്ടു് ആത്മാ സവ്വാപിയാകുന്നു. സവ്വായാപകത്വം ഹേതുവായിട്ടു് ആത്മാ (തുണപോലെ) സ്ഥിരസ്വഭാവമുള്ളവനാകുന്നു. സ്ഥിര സ്വഭാവത്താൽ ആത്മാ ചലിക്കാത്തവനാകുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ടു് ആത്മാ ചിരന്തനനാകുന്നു. വായുവിനെപ്പോലെ എന്തെ കിലും ഒരു കാരണത്തിൽനിന്നുണ്ടായതല്ലു.

ആത്മാവിൻെറ നിത്യത്യത്തേയം അവിക്രിയത്വത്തേയും പററി ''നജായതേ'' എന്ന ശ്ലോകത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതി നാൽ ഈ ശ്ലോകങ്ങളിൽ (21—24) അതിലില്ലാത്ത യാതൊന്നും ഉപദേശിക്കുന്നില്ലെന്നും, ചിലതു വാക്കിനു വാക്കായും ചിലതു് അത്ഥം മാത്രമായും ആവത്തിച്ചു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെന്നും അതിനാൽ പുനരുക്തിദോഷുണ്ടെന്നും ഇവിടെ പറഞ്ഞുകൂട. എന്തെന്നാൽ, ആത്മാ അറിയപ്പെടുവാൻ വളരെ പ്രയാസമായ വസ്തുവാകുന്നതിനാൽ ഭഗവാൻ വാസുദേവൻ സംസാരികളായവർക്കുന്നതായും അവ്യക്തമായും ഇരിക്കുന്ന തത്ത്വത്തെ വല്ലവിധത്തിലും ബുദ്ധിഗോചരമാക്കിത്തിത്താൽ സംസാരനിവ്വത്തിവ നെങ്കിലോ എന്നുവെച്ചാകുന്നു ആവിഷയത്തെ പിന്നേയും പിന്നേയും പ്രസംഗിച്ചു് അതിനെത്തന്നെ അന്യശബ്യങ്ങളെ ക്കൊണ്ടു നിരുപിക്കുന്നത്ര്.

അവൃക്തോയമചിന്ത്യോയമവികായ്യോയമച്യതേ തസൂാദേവം വിദിതൈനം നാനശോചിതുമഹസി. 25

| അയം              | ഈ ആത്മാ                                |
|------------------|----------------------------------------|
| അവ്യ <b>ക്തഃ</b> | കാണപ്പെടത്തക്കവനല്ല (ചക്ഷ <b>രാ</b> ദ് |
|                  | ദ്രിയങ്ങ≎ക്ക° അഗോ <b>ചരൻ</b>           |
| അയം              | ഇവൻ                                    |
| അചിന്ത്യ:        | ചിന്തിക്കപ്പെടത്തക്കവനല്ല (മനസ്സ്      |
| അയം              | ഇവൻ [ന്നും അഗോചരൻ]                     |

ന അർഹസി

ഭേദപ്രെടത്തക്കവനല്ല (കർമ്മേന്ദ്രിയ അവികാര്യഃ [ങ്ങ≎ക്കും ഗോചരനല്ല) (ഇതി) പറയപ്പെടുന്നു ഉച്യതേ ആയതുകൊണ്ടു<sup>o</sup> **ത**സൂാൽ ഇപ്രകാരം ഏവം ഈ ആത്മാവിനെ ഏനം അറിഞ്ഞു<sup>ം</sup> വിദിത്വാ വ്യസനിക്കുന്നതിന്നും അനശോചിതം

ഈ ആത്മാ കാണപ്പെടത്തക്കവനല്ല; ചിന്തിക്കപ്പെടത്ത ക്കവനല്ല; ഭേദപ്പെടത്തക്കവനുമല്ല എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ആയ തുകൊണ്ടു<sup>6</sup> ഇപ്രകാരം ഈ ആത്മാവിനെ അറിഞ്ഞിട്ടു<sup>6</sup> നിനക്കു വ്യസനിപ്പാനവകാശമില്ല.

നീ യോഗ്യനല്ല.

[ശം—ഭാ] യാതൊരു ഇന്ദ്രിയത്തിന്നും വിഷയമല്ലാത്തതി നാൽ ആത്മാ വ്യക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ അവ്യ ക്തൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ ആത്മാ ഇന്ദ്രിയങ്ങഠംക വിഷയമായ വസ്<mark>ത</mark> അചിന്ത്യ**നു**മാക്ടന്നു. മാത്രമേ ചിന്താവിഷയമായി ഭവിക്കകയുള്ള. എന്നാൽ ആതമാ ഇ**ന്ദ്രിയങ്ങ**⊙കം ഗോചരമല്ലായ്യയാൽ അചിന്ത്യനെന്നു പറയ പ്പെടുന്നു. അതേ കാരണത്താൽത്തന്നെ ആത്മാ അവികാര്യനെ ന്നം പറയപ്പെടുന്നു. മോ**ത** ചേൿദമ്പോയ പാല്യ<sup>്</sup> വികാരത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതുപോലെയല്ല ആത്മാ. അവയവമില്ലാത്തവനാക യാൽ ആത്മാ അവിക്രിയനാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, അവയവമി ല്ലാത്ത യാതൊരു വസ<sup>ം</sup>തുവും വികാരത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതായി കാണപ്പെടുന്നില്ല. അവിക്രിയനാകയാൽ ഈ <sup>ആ</sup>ത്മാ അവികാ ആയതുകൊണ്ട്` ഇപ്രകാരമെല്ലാം ആത്മാ<mark>വിനെ</mark> അറിഞ്ഞിട്ട് 'ഞാൻ അവരെ കൊല്ലുന്നവനാണല്ലോ, എന്നാൽ ഇവർ കൊല്പപ്പെടുന്നുവല്ലോ' എന്നു° നിനക്കു വ്യസനിക്കുവാന വകാശമില്ല.

<sup>🛪 &#</sup>x27;നൈനം' എന്നു പാറ്റാന്തരം.

ഏനം ഈ ആത്മാവി**നെ** 

നിത്യജാതം എപ്പോഴം ജനിക്കുന്നവനായും

നിത്യം എപ്പോഴം

മൃതം വാ മരിക്കുന്നവനായും

അഥ ച മന്യസേ നീ വിചാരിക്കുന്നവെങ്കിലും

തഥാ അപി എന്നാലും

ഹേ മഹാബാഹോ അല്ലയോ മഹാബാഹുവായ അജ്ജന

വം നീ

ഏവം ഇപ്രകാരം ശോചിതും വ്യസനിപ്പാൻ ന അർഹസി അർഹനല്ല.

ആത്മാ എപ്പോഴം ജനിക്കുന്നവനും മരിക്കുന്നവനുമാണെന്നു നീ വിചാരിക്കുന്നുവെങ്കിൽത്തന്നെയും, ഹേ അജ്ജുന, ഇപ്രകാരം നിനക്കു വ്യസനിപ്പാനവകാശമില്ല.

[ശം-ഭാ] നാം പ്രകൃതത്തിൽ പറയുന്ന ഈ ആത്മാ ലോകാ ഭിപ്രായത്തെ അനുസരിച്ചു' ദേഹമുത്ഭവിക്കുമ്പോഴെല്ലാം ജനി ക്കുന്നു എന്നും, ദേഹം നശിക്കുമ്പാഴെല്ലാം നശിക്കുന്ന എന്നും വിചാരിക്കുക. അങ്ങനെ നീ വിചാരിക്കുന്നപോലെയാണു' ഈ ആത്മാവെങ്കിൽത്തന്നെയും, അല്ലയോ അജ്ജുന, നിനക്കു വ്യസനിപ്പാൻ അവകാശമില്ല. എന്തെന്നാൽ, ജനനമുള്ളവന്നു മരണവും മരണമുള്ളവന്നു ജനനവും അവശ്യം ഉണ്ടാകുന്നു.

ജാതസ്യ ഹി ധ്രുവോ മൃത്യൂർധ്യവം ജന്മ മൃതസ്യ ച തസ്യാദപരിഹാശ്യേത്ഥേ ന ത്വം ശോചിതുമർഹസി. 27

ജാതസ്യ ജനിച്ചവന്നം

മൃത്യും മരണം

ധ്രുവഃ ഹി നിശ്ചയംതന്നെ മൃതസ്യ മരിച്ചവന്ന് ജന്മ ച ജന്മവും ധ്രുവം നിശ്ചയം തസ്മാൽ അതിനാൽ

അപരിഹാര്യേ അത്ഥ് നിവൃത്തിയില്ലാത്ത ഈ കാര്യത്തിൽ

ത്വം നീ

ശോചിതും വ്യസനിപ്പാൻ ന അഹസി അർഹതയില്ലം ജനിച്ചവന്ന മരണവം, മരിച്ചവന്ന ജനനവം നിശ്ചയമാകന്നം. അതിനാൽ നിവ്വാഹമില്ലാത്ത ഈ കാര്യത്തിൽ നീ വൃസനി ച്ചിട്ട ഫലമില്ല.

[ശം-ഭാ] ജന്മമുള്ളവന്ന മരണം അവ്യഭിചാരിയായിരി ക്കുന്നു. മരണമുള്ളവന്ന ജന്മവും നിശ്ചയമാകുന്നു. അതിനാൽ ജനനമരണങ്ങഠം നിവ്വത്തിയില്ലാത്ത കാര്യമാകുന്നു. അങ്ങനെ നിവ്വത്തിയില്ലാത്ത കാര്യത്തിൽ നീ വ്യസനിക്കരുത്വം.

കാര്യകാരണസംഘാതാത്മകമായിരിക്കുന്ന ഭ്രതങ്ങളെ (ശരീരങ്ങളെ) ഉദ്ദേശിച്ചം നിനക്ക വ്യസനിച്ചിട്ട കാര്യമില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ:

അവ്യക്താദീനി ഭൂതാനി വ്യക്തമധ്യാനി ഭാരത അവ്യക്തനിധനാന്യേവ തത്ര കാ പരിദേവനാ.

ഹേ ഭാരത അപ്പയോ അർജ്ജന

ഭൂതാനി ശരീരങ്ങരം

അവ്യക്താദീനി മായയിൽനിന്ന് (മൂലപ്രകൃതിയിൽ

നിന്നു') ഉണ്ടായവയാകുന്നു.

വ്യക്തമധ്യാനി മദ്ധ്യകാലത്തിൽമാത്രം കാണപ്പെ

ടുന്ന (ജന്മംമുതൽ മരണംവരെയുള്ള സ്ഥിതിലക്ഷണമായ അഭിവ്യക്തി

28

യോടുകൂടിയവയാകുന്നു)

അവ്യക്തനിധനാനി ഏവ മായയിൽത്തന്നെ ലയിക്കുന്ന

തത്ര ഈ വിഷയത്തിൽ കാ പരിദേവനാ എന്തു വ്യസനം?

അല്ലയോ അർജ്ളന, ശരീരങ്ങരം മായയിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നു. മദ്ധ്യകാലത്തും അഭിവ്യക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. മായയിൽത്തന്നെ ലയിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ കാര്യത്തിൽ എന്താണു വ്യസനിപ്പാനുള്ളതും? (അല്ലെങ്കിൽ, ശരീരങ്ങരം ആദിയിൽ അവ്യക്തങ്ങളാകുന്നു, മദ്ധ്യകാലത്തു വ്യക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു, അവ സാനം അവ്യക്തങ്ങളായിത്തന്നെ ഭവിക്കുന്നു. ഈ കാര്യത്തിൽ എന്താണം വ്യസനിപ്പാനുള്ളതും?)

് [ശം-ഭാ] കാര്യകാരണസംഘാതാത്മകങ്ങളായ പത്രമിത്രാ ദിശരീരങ്ങഠം അഭിയിൽ ചളൽപത്തിക്കുമ്പു<sup>ം</sup>—അവ്യക്തങ്ങു ളാകന്നു. ജനിച്ചിട്ടു മരിക്കുന്നതിന്നുമുമ്പായ മദ്ധ്യാവസ്ഥയിൽ അവ കാണപ്പെടുന്നു. പിന്നെ അവയുടെ അവസാനവും അവ്യക്തതന്നെയാകുന്നു. മരണശേഷം അവ അവ്യക്തതയെത്തന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു എന്നത്ഥം. ഇപ്രകാരം മഹാഭാരതത്തിലും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു്. \* ''അദശനാദാപതിതഃ പുനശ്ചാദശനം ഗതഃ; നാസൗ തവ ന തസ്യ തവം വൃഥാ കാ പരിദേവനാ'' (—കാണ പ്രെട്ടവാൻ പാടില്ലാത്ത അവസ്ഥയിൽനിന്നു വന്നു്, അങ്ങോട്ട തന്നെ പോയിം അവൻ നിൻേറയല്ല; നീ അവൻേറയുമല്ല. വെറുതെ എന്തിനു വ്യസ്തിക്കുന്നു) (മ. ഭാ. സ്ത്രീ. പ. 2. 13). ആദ്യം കാണപ്പെടാതേയും പിന്നെ കാണപ്പെട്ടം പിന്നേയും കാണപ്പെടാതേയുമിരിക്കുന്ന ഭ്രാന്തിഭ്രതങ്ങളായ ദേഹാദികളെ പ്രാറി വ്യസ്നിച്ചിട്ടെന്തു കാര്യം എന്നത്ഥം.

പ്രകൃതവിഷയമായിരിക്കുന്ന ഈ ആത്മാവിനെ അറിയ വാൻ വളരെ പ്രയാസമാകുന്നു. ഭ്രാന്തിക്കുള്ള കാരണം സാധാ രണയായിരിക്കെ ഞാൻ നിന്നെത്തന്നെ കുറം പറയുന്നില്ല. എന്തുകൊണ്ടാണ് ഈ ആത്മാവിനെ അറിയുവാൻ ഇത്ര പ്രയാ സമെന്നു പറയുന്നു:

> ആശ്ചരുവൽ പശ്യതി കശ്ചിദേന-മാശ്ചര്യവദ്ധദതി തഥൈവ ചാന്യഃ ആശ്ചര്യവച്ചൈനമന്യഃ ശൃണോതി ശ്രത്വാപ്യേനം വേദ ന ചൈവ കശ്ചിൽ.

29

| കശ്ചിൽ    | ഒ <b>രുവ</b> ൻ           |
|-----------|--------------------------|
| ഏനം       | ഈ ആത <sup>ം</sup> മാവിനെ |
| ആശ്ചര്യവൽ | ആശ്ചര്യവസ്തപോലെ          |
| പശ്യതി    | കാണന്ന                   |
| യനാ ഷാവ   | അപ്രകാരംതന്നെ            |
| അന്യഃ ച   | മറെറാ <b>രുവൻ</b>        |
| (ഏനം)     | ഈ ആത്മാവിനെ              |
| ആശ്ചര്യവൽ | ആശ്ചര്യവസ്തപോലെ          |

<sup>-</sup> അദശനാദാപതിതഃ പുനശ്ചാദശനം ഗതഃ ന ത്വാസൗ വേദ ന ത്വം തം കഃ സൻ കിമന്മശോചസിം (മ. ഭാ. ശാ. പ. മോ. 1. 17)

വദതി

പറയുന്നു

അന്യഃ ച

വേറൊതവൻ

ഏനം

ഈ ആത്താവിനെ

ആശ്ചര്യവൽ

ആശ്ചര്യവസ്തപോലെ

ശൃണോതി

കേരംക്കുന്നു

ശ്രത്വാ അപി ച കേട്ടാലും (കണ്ടാലും, പറഞ്ഞാലും)

കശ്ചിൽ

ആരും

ഏനം

ഈ ആത്മാവിനെ

ന ഏവ വേദ

അറിയുന്നില്ല.

ഒരുവൻ ഈ ആത്മാവിനെ ഒരാശ്ചര്യവസ്തപോലെ കാണന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ മറെറാരുവൻ ഈ ആത്മാവിനെപ്പററി ഒരാ ശ്ചര്യവസ്തപോലെ പറയുന്നു. പേറൊരുവൻ ഇതിനെ ഒരാശ്ച ര്യവസൂവെന്നപോലെ കേഠംക്കുന്നു. കേട്ടാലും (കണ്ടാലും, പറ ഞ്ഞാലും) ആ**രുംത**ന്നെ ആതമാവിനെ സൂക്ഷുമായി അറിയു ന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] ഈ ആത്മാവിനെ ഒരുവൻ ആശ്ചര്യമെന്ന പോലെ — മുമ്പു കാണാത്തതും പരിചയമില്ലാത്തതും യദ്ദച്ഛയാ കണ്ടെത്തിയതും അത്ഭ്രതവുമായ ഒരു വസ്ത എന്നപോലെ — കാണുന്നു. മറെറാരുവൻ ഇതിനെപ്പററി ആശ്ചര്യവസ്ത എന്ന പോലെ പറയുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ വേറൊരുവൻ ഇതിനെ ആശ്ചര്യവന്ത എന്നപോലെ കേരംക്കുന്നു. കണ്ടാലും കേട്ടാലും പറഞ്ഞാലം ആരും ആത്മാവിനെ അറിയുന്നില്ല.

അല്ലെങ്കിൽ (വേറൊരത്ഥം), ആത്മാവിനെ ആർ കാണ ന്നുവോ അവൻ ആശ്ചര്യതുല്യനാകുന്നു. ആത്മാവിനെപ്പററി പറയുകയും കേഠംക്കുകയും ചെയ്യുന്നതായിട്ട° അനേകായിരം പേരിൽ ഒരുവൻ മാത്രമേ ഉണ്ടാവുകയുള്ള. അതിനാൽ ആത്മാ അറിയപ്പെടുവാൻ പ്രയാസമെന്നഭിപ്രായം.

ദേഹീ നിത്യമവധ്യോയം ദേഹേ സർവ്വസ്യ ഭാരത തസൂാൽ സവ്വാണി ഭ്രതാനി ന ത്വം ശോചിതുമഹ്സി. 30

ഹേ ഭാരത

അല്ലയോ അജ്ജന

സർവ്വസ്യ

എല്ലാവരുടെ

ദേഹേ

ദേഹത്തിലുള്ള

അയം ദേഹീ ഈ ദേഹി (ജീവാതമാ)

നിത്യം എന്നും

അവധ്യഃ വധിക്കപ്പെടത്തക്കവനല്ല

തസ്യാൽ അതുകൊണ്ട് ം

ത്വം നീ

സവ്വാണി ഭൂതാനി സകല പ്രാണികളെക്കറിച്ച്

ശോചിതും വ്യസനിപ്പാൻ ന അഹസി അവകാശമില്ല.

അല്ലയോ അജ്ജന, എല്ലാവരുടേയും ദേഹത്തിലിരിക്കുന്ന ആത്മാ ഒരിക്കലും വധിക്കപ്പെടത്തക്കവനല്ല. അതിനാൽ യാതൊരു പ്രാണിയെപ്പാറിയെങ്കിലും നീ വ്യസനിപ്പാനാവ ശ്യമില്ല.

[ശം-ഭാ] ഈ ദേഹി (അല്ലെങ്കിൽ ശരീരി, ആത്മാ) അവ യവരഹിതനും നിത്യനമാകയാൽ എല്ലാ അവസ്ഥകളിലും അവധ്യനാകുന്നു. സവ്വ്യാപകത്വം ഹേതുവായിട്ട് (ആത്മാ) സ്ഥാവരാദി സകല ഉപാധികളിലുമിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും ഏതൊരു പ്രാണിയുടേയും ദേഹനാശത്തോടുകൂടി (ദേഹം വധി ക്കപ്പെട്ടാലും) ആത്മാ വധിക്കപ്പെടുന്നില്ല. അതിനാൽ നീ ഭീഷ്മർ മുതല്ല യാതൊരു ജീവിയേയും ഉദ്ദേശിച്ച വ്യസനി പ്രാനാവശ്യമില്ല.

ഇവിടെ (അ. 2, ശ്രോ. 30) പരമാത്ഥതത്തിത്തെ അപേ ക്ഷിച്ച് ശോകത്തിനോ മോഹത്തിനോ ഇടയില്ലെന്നു പറഞ്ഞു. കേവലം പരമാത്ഥതത്തിത്തെ അപേക്ഷിച്ചുനോക്കു മ്പോ⊙ എന്ന മാത്രമല്ല:

സാധർമ്മമപി ചാവേക്ഷ്യ ന വികംപിതുമഹ്സി ധർമ്മ്യാദ്ധി യുദ്ധാപ്രേച്ഛയോന്യൽ ക്ഷത്രിയസ്യ ന വിദ്യതേ. 31

സ്വധർമ്മം അപ**ി ച** സ്വധർമ്മ**ത്തേ**ക്കുടി**യം** 

അവേക്ഷ്യ അറിഞ്ഞു<sup>ം</sup> (ആലോചിച്ചിട്ട<sup>ം</sup>,

നോക്കീട്ട<sup>്</sup>)

വികംപിതും ചലിക്കുന്നതിന്നു് (ഭയപ്പെടുന്ന

തിന്നം)

ന അർഹസി നീ അർഹനല്ല ക്ഷത്രിയസ്യ ക്ഷത്രിയന്നം ധർമ്മ്യാൽ ധർമ്മ്യമായ

യുദ്ധാൽ യൂദ്ധത്തിനേക്കാരം

അന്യൽ വേറെ

ശ്രേഷം ശ്രേഷമായത്ത<sup>ം</sup>

ന വിദ്യതേ ഹി ഇല്ല.

സ്വധർമ്മത്തെ നോക്കീട്ടം നീ ഭയപ്പെടുവാനാവശ്യമില്ല. (എന്തെന്നാൽ) ക്ഷത്രിയന്നു ധർമ്മ്യമായിരിക്കുന്ന യുദ്ധത്തിനേ ക്കാരം ശ്രേഷ്യമായി വേറെ ഒന്നുമില്ല.

[ശം-ഭാ] യുദ്ധം ക്ഷത്രിയൻറെ ധർമ്മമാകുന്നു. അതിനെ ആലോചിച്ചുനോക്കീട്ടം നീ ക്ഷത്രിയന്നു സ്വാഭാവികമായിരിക്കുന്ന ക്രമ്മത്തിൽനിന്നു് ഇളക വാനാവശ്യമില്ല. എന്നെന്നാൽ, ആ യുദ്ധം ഏററവും ധർമ്മ്യമാകുന്നു. പ്ലഥിവീജയദ്വാരേണ ധർമ്മാത്ഥമായും പ്രജാരക്ഷണാത്ഥമായുമിരിക്കുന്നതിനാൽ (യുദ്ധം) ധർമ്മത്തിൽനിന്നു വേവ്വിട്ട നില്ലുന്നില്ല. അതിനാൽ ധർമ്മ്യ മായ യുദ്ധത്തിനേക്കാരം ശ്രേഷ്യമായിട്ടു ക്ഷത്രിയന്നു വേറെ ഒന്നു മില്ല.

യദ്ദപ്പയാ ചോപപന്നം സാഗ്നദ്ധാരമപാവൃതം സുഖിന ക്ഷത്രിയാഃ പാത്ഥ ലഭതേ യുദ്ധമീദ്ദശം. 32

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന

തദ്രച്ഛതാ തദ്രച്ഛതാതി

ഉപപന്നം വന്നതും (നേരിട്ടിരിക്കുന്നതും, പ്രാപി

ചയം)

അപാവൃതം <u>ത</u>റന്നിരിക്കുന്ന സാർഗ്ഗദാരം ച സാഗ്ഗവാതിലുമായ

ഇനൂഗം ഇപ്രകാരമുള്ള യുദ്ധം ഇപ്രകാരമുള്ള

(യേ) ക്ഷത്രിയാഃ ഏതു ക്ഷത്രിയർ ലഭന്തേ ലഭിക്കുന്നുവോ

(തേ) അവർ

സുഖിനഃ സുഖികയതന്നെ.

അല്ലയോ അജ്ജുന, യദ്ദച്ഛയായി നേരിട്ടതും തുറന്നിരിക്കുന്ന സ്വർഗ്ഗദ്വാരംതന്നെയുമായ ഇപ്രകാരമുള്ള യുദ്ധത്തെ ലഭിക്കുന്ന ക്ഷത്രിയർ സുഖികഠംതന്നെയാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] പ്രാത്ഥിക്കാതെതന്നെ നേരിട്ടതും തുറന്നിരിക്കുന സ്വർഗ്ഗദ്വാരവുമായ ഇപ്രകാരമുള്ള യുദ്ധത്തെ ലഭിക്കുന്ന ക്ഷത്രി യർ, ഹേ അജ്ജന, സൂഖികളല്ലയോ?

ഇപ്രകാരം ചെയ്യേണ്ടതാണെന്നറിഞ്ഞിട്ടം —

അഥ ചേത്ത്വമിമം ധർമ്മ്യം സംഗ്രാമം ന കരിഷൃസി തതഃ സ്വധർമ്മം കീത്തിം ച ഹിത്വാ പാപമവാപ്പ്യസി. 33

അഥ എന്നാൽ

പരം പര

ധർമ്മ്യം ധർമ്മ്യമായ

ഇമം ഈ

സംഗ്രാമം യുദ്ധത്തെ

ന കരിഷ്യസി ചേൽ ചെയ്യകയില്ല എങ്കിൽ

തതഃ അതിനാൽ

സ്വധർമ്മം നിൻെറ ധർമ്മത്തേയും

കീത്തിം ച കീത്തിയേയും ഹിത്വാ ഉപേക്ഷിച്ച് പാപം പാപത്തെ അവാപ്പ്യസി നീ പ്രാപിക്കം.

എന്നാൽ ധർമ്മ്യമായ ഈ യുദ്ധത്തെ നീ ചെയ്യുകയില്ല എങ്കിൽ, (സ്വർഗ്ഗപ്രാപ്തിയണ്ടാവുകയില്ല എന്നുതന്നെയല്ല) നിൻെറ ധർമ്മത്തേയും കീത്തിയേയുമപേക്ഷിച്ച് നീ പാപത്തെ പ്രാപി ക്കുന്നതാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] എന്നാൽ നീ വിഹിതമായം ധർമ്മാവിരുദ്ധമായു മുള്ള ഈ യുദ്ധത്തെ ചെയ്യുകയില്ല എങ്കിൽ സാധർമ്മത്തേയും, പരമേശാരൻ മതലായവരായി യുദ്ധംചെയ്തതിനാലുണ്ടായി ട്ടുള്ള കീത്തിയേയുമപേക്ഷിച്ച് കേവലം പാപത്തെ പ്രാപിക്കു ന്നതാകുന്നു.

അകീത്തിം ചാപി ഭൂതാനി കഥയിഷൃന്തി തേവ്യയാം സംഭാവിതസ്യ ചാകീത്തിമ്മരണാദതിരിച്യതേ. 34 അപിച അതിന്നം പുറമെ

ഭ്രതാനി ജനങ്ങ നിൻറ നിൻറ ശാശചതമായ

അകീത്തിം ച അകീത്തിയേയും

കഥയിഷൃന്തി പറയം

സംഭാവിതസ്യ ബഹമാനിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളവന്ന<sup>ം</sup>

അകീത്തി: അപകീത്തിമരണാൽ മരണത്തേക്കാഠം

അതിരിച്യതേ അധികമായി ഭവിക്കുന്നു.

എന്നതന്നെയുമല്ല, ജനങ്ങഠം നിൻെറ ശാശ്വതമായ അപകീ ത്തിയേയും പറയുന്നതാണം. ബഹുമാനിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളവന്നം അപകീത്തി മരണത്തേക്കാഠം അധികം ചീത്തയാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ദീർഘകാലം നിലനില്ലുന്നതായ നിൻെറ അപ കീത്തിയെ ജനങ്ങരം പറയുന്നതാകുന്നു. ധർമ്മാത്മാ, ശൂരൻ എന്നിങ്ങനെ തുടങ്ങിയ ഗുന്നങ്ങളെക്കൊണ്ടും ബഹുമാനിക്ക പ്പെട്ടിട്ടുള്ളവന്നും അപകീത്തിയേക്കാരം നല്ലതു മരണമാകുന്നു വെന്നത്ഥം.

## അത്രയുമല്ല----

ഭയാദ്രണാദു പരതം മംസ്യന്തേ തചാം മഹാരഥാഃ യേഷാഞ്ച തചം ബഹുമതോ ഭൂതചാ യാസ്യസി ലാഘവം. 35

തചം നീ

യേഷാം യാതൊരുത്തക്ട്

ബഹുമതഃ (അഭ്രഃ) ബഹുമാനിക്കപ്പെട്ടവനായിരുന്നവോ

(തേ) മഹാരഥാം ആ മഹാരഥന്മാർ

ത്വാം നിന്നെ

ഭയാൽ ഭയം ഹേതുവായിട്ടു<sup>ം</sup> രണാൽ യുദ്ധത്തിൽനിന്നം

ഉപരതം പിൻവലിച്ചവനായി

മംസ്യന്തേ വിചാരിക്കം

ഭൂത്വാ ച (ഒരിക്കൽ ബഹുമാനയോഗ്യനായിട്ട്<sup>ഗ</sup>)

പിന്നെ

ലാഘവം സാരമില്ലായ്മയെ (നിസ്സാരതയെ)

യാസ്യസി പ്രാപിക്കം.

നീ യുദ്ധത്തിൽനിന്നു പിൻവലിച്ചതു ഭയംകൊണ്ടാണെന്നു മഹാരഥന്മാർ വിചാരിക്കും. ആദ്യം അവരാൽ ബഹുമാനി ക്കപ്പെട്ടവനായിട്ട് നീ പിന്നെ നിസ്സാരതയെ പ്രാപിക്കുന്നതു മാണ്ം.

[ശം-ഭാ] കർണ്ണാദികളിലുള്ള ഭയംകൊണ്ടു നീ യുദ്ധത്തിൽ നിന്നു പിൻവലിച്ചതാണെന്നു് ഒര്യോധനപ്രഭൃതികളായ മഹാ രഥന്മാർ വിചാരിക്കും. അല്ലാതെ, കൃപനിമിത്തമാണെന്നു് അവർ വിചാരിക്കുകയില്ല. ആരാണു് അങ്ങനെ വിചാരിക്കുന്നുത്ത്?—നീ ബഹുവിധ ഗുണങ്ങളോടുകൂടിയവനാണെന്നു് ആരാൽ ബഹുമാനിക്കപ്പെട്ടിരുന്നുവോ അവർതന്നെ. ആദ്യം ബഹുമാനിക്കപ്പെട്ടിവനായിട്ട് നീ പിന്നെ നിസ്റ്റാരതയെ പ്രാപിക്കും. (അവക്കു നീ നിസ്റ്റാരനായി ഭവിക്കും.)

അവാച്യവാദാംശ്ച ബ<u>ഹ</u>ൻ വദിഷൃന്തി തവാഹിതാഃ നിന്ദതസ്സവ സാമത്ഥ്യം തതോ ഭഃഖതരം ന കിം. 36

തവ നിൻെറ അഹിതാഃ ശത്രുക്ക**ം** തവ നിൻെറ

സാമതഥ്യം സാമതഥ്യത്തെ

നിന്ദന്ത; നിന്ദിച്ചുകൊണ്ട്

ബഹൂൻ വളരെ

അവാച്യവാദാൻ ച പറയുവാൻ പാടില്ലാത്ത വാക്കുകളെ

വദിഷൃന്തി പറയും തതഃ അതിലും

ഭുഖതരം അധികം ദുഃഖം കിം നു എന്താണുള്ളതു്.

നിൻെറ ശത്രുക്കരം നിൻെറ സാമത്ഥ്യത്തെ നിന്ദിച്ചുകൊണ്ടു പറയുവാൻ യോഗ്യമല്ലാത്ത അനേകവാക്കുകളെ ്പറയും. അതി ലധികം ദുഃഖമായിട്ടെന്താണുള്ളതു<sup>ം</sup>?

[ശം-ഭാ] നിന്ദാവചനങ്ങളിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന ദുംഖത്തേ ക്കാരം അധികം കഷ്ടമായിട്ട വേറെ ദുഃഖമില്ല.

എന്നാൽ കർണ്ണാദികളോടു നീ യുദ്ധംചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ —

ഹതോ വാ പ്രാപ്പ്യസി സ്വർഗ്ഗം ജിത്വാ വാ ഭോക്ഷ്യസേ മഹീം

തസ്മാദുത്തിഷ്ട കൗന്തേയ യുദ്ധായ കൃതനിശ്ചയഃ.

37

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ അജ്ജന ഹതോ വാ

കൊല്ലപ്പെട്ടാലോ

സ്വർഗ്ഗം

സാഗ്ഗത്തെ

പ്രാപ്പ്യസി

നീ പ്രാപിക്കും

ജിത്വാ വാ

മഹീം

ജയിച്ചാലോ രാജ്യത്തെ

ഭോക്ഷ്യസേ

നീ അനഭവിക്കും

തസൂാൽ

അതുകൊണ്ടു്

**മ**ുങ്കാത

യുഭ്ധത്തിന്നായി

കൃതനിശ്ചയഃ

നിശ്ചയം ചെയ്തവനായിട്ട<sup>ം</sup>.

ഉത്തിഷ്ഠ

എഴനീല്ലൂക.

അല്ലയോ അജ്ജുന, നീ കൊല്ലപ്പെട്ടാലോ സാഗ്ഗത്തെ പ്രാപി ക്കും; ജയിച്ചാലോ രാജ്യമനഭവിക്കും. അതുകൊണ്ടു നീ (രണ്ടാ യാലും) യുദ്ധംചെയ<sup>ം</sup>വാനുറച്ചകൊണ്ട<sup>ം</sup> എഴുനീല്ലുക.

[ശം-ഭാ] കൊല്ലപ്പെട്ടാൽ സാഗ്ഗത്തെ പ്രാപിക്കാം. ശൂരന്മാ രായ കർണ്ണാദികളെ ജയിച്ചാൽ രാജ്യമനുഭവിക്കാം. രണ്ടായാ ലും നിനക്കു ലാഭംതന്നെ എന്നഭിപ്രായം. അതുകൊണ്ടു നീ 'ഒന്നുകിൽ ഞാൻ മരിക്കും, അല്ലെങ്കിൽ ഞാൻ ശത്രുക്കളെ ജയിക്കും, എന്ന ധ്യത്തെണ്ണിതോട്ടങ്ട്വ ത്തെയ്യിന്ധാത്വ എഴനീല്ലൂക.

യൂദ്ധം സ്വധർമ്മമാണെന്നു വിചാരിച്ച° യൂദ്ധംചെയ°വാ നാരംഭിക്കുന്ന നീ എൻെറ ഈ ഉപദേശത്തെ കേരംക്കുക:

സുഖദുഃഖേ സമേ കൃത്വാ ലാഭാലാഭൗ ജയാജയൗ തതോ യുദ്ധായ യൂജ്യസ്വ നൈവം പാപമവാപ്പ്യസി. 38

സുഖദ്ദഃഖേ

സുഖദ്ദഃഖങ്ങളെ

സമേ

സമമായി

കൃത്വാ ചെയ്ത് (ചിചാരിച്ച്) ലാഭാലാഭൗ ലാഭനഷ്ടങ്ങളേയും ജയാജയൗ ജയാപജയങ്ങളേയും (സമൗകൃത്വാ) സമമായി ചെയ്ത് തത്നു അതിന്റെശേഷം

യുഭ്ധായ യുദ്ധ ത്തിന്നായിക്കൊണ്ടും

ത്ജിധ്നി നധ്പങ്ങവാന്യു

ഏവം (ചേൽ) ഇപ്പകാരം നിശ്ചയത്തോടുകൂടു

യാണെങ്കിൽ

പാപം പാപത്ത

ന് അവാപ്പ്യസി നീ പ്രാപിക്കകയില്ല.

സുഖദുംഖങ്ങളേയും ലാഭനഷ്ടങ്ങളേയും ജയാപജയങ്ങളേയും സമമായി വിചാരിച്ചുകൊണ്ട് നീ യുദ്ധത്തിന്നായി ഒരുങ്ങക. എന്നാൽ നീ പാപത്തെ പ്രാപിക്കേയില്ല.

[ശം-ഭാ] സുഖദുഃഖാദികളെ തുല്യമായി – ഒന്നിൽ രാഗവും മറെറാന്നിൽ ദേഷവും ക്ടാതെ —വിചാരിച്ച പിന്നെ യുല ത്തിന്നായി ഒരുങ്ങക. ഇപ്രകാരം യുലംചെയ്താൽ നീ പാപഫ ലത്തെ അനുഭവിക്കുകയില്ല. (ഈ ഉപദേശം പ്രാസംഗികമാ കുന്നം.)

ശോകമോഹങ്ങളെ കളയുവാൻവേണ്ടി ഭഗവാൻ ''സ്വധ ർമ്മമപി ചാവേഷ്യ'' (അ. 2, ശ്ലോ. 31 — 38) എന്നിങ്ങനെ യുള്ള ശ്ലോകങ്ങളെക്കൊണ്ടു ലൗകികന്യായത്തെ പറഞ്ഞു. ഇതു മുഖ്യമായിട്ടുള്ള തല്ല. പരമാത്ഥദശനമാണ് ഈ പ്രകൃതത്തിൽ പ്രധാനമായിട്ടുള്ള ഉപദേശവിഷയം. അതു് മുമ്പു പറയപ്പെട്ടി ടൂമുണ്ടു്. എങ്കിലും ശാസ്ത്രവിഷയമായ വിഭാഗത്തെ കാണി പ്രാൻവേണ്ടി 'ഏഷാതേ' എന്ന താഴെ കാണിക്കുന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ടു് അതിനെ ഉപസംഹരിക്കുന്നു. എത്തെന്നാൽ ഇവിടെ കാണിച്ചിരിക്കുന്ന ശാസ്ത്രവിഷയമായിട്ടുള്ള ഈ വിഭാഗംകൊണ്ടു് "'ജ്ഞാനയോഗേന സാംഖ്യാനാം കർമ്മയോഗേന യോഗിനാം'' (അ. 3, ശ്ലോ. 3) എന്നു മേലിൽ പറയപ്പെടുന്ന നിഷ്യാഭവയവിഷയമായ ശാസ്ത്രം സ്ത്രാഹ്യമായി ഭവിക്കുന്ന താണം". ഈ വിഭാഗംകൊണ്ടു് ശ്രോതാക്കന്മാക്ക് അതു്

അധികം എളുപ്പത്തിൽ മനസ്സിലാവുകയും ചെയ്യും. അതിനാൽ ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

ഏഷാ തേഭിഹിതാ സാംഖ്യേ ബുജിയ്യോഗേ ത്വിമാം ശൃണ ബൂജ്യാ യക്തോ യയാ പാത്ഥ കർമ്മബന്ധം പ്രഹാസ്യസി. 39

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന

തേ നിനക്ക്

അഭിഹിതാ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള

ഏഷാ ഇതു<sup>ം</sup>

സാംഖ്യേ ആത്മതത്ത്വവിഷയത്തിൽ (ഉള്ള)

ബുദ്ധിഃ ബൂദ്ധിയംകുന്നു

യയാ ബുദ്ധ്യാ യാതൊരു ബുദ്ധിയോട്ട്

യുക്തഃ കൂടിയവനായാൽ

കർമ്മബന്ധം കർമ്മത്തിനാൽ ഉണ്ടാകുന്ന ബന്ധത്തെ

പ്രഹാസ്യസി നീ ഉപേക്ഷിക്കുമോ

(താം) അങ്ങനെയുള്ള

യോഗേ തു യോഗവിഷയത്തിലുള്ള

ഇമാം ഇതിനെ (പറയുവാൻപോകുന്ന ഈ

ബൂദ്ധിയെ)

ശ√ഞ കേഗക്കുക.

അല്ലയോ അജ്ജന, ഇതുവരെ ഞാൻ നിനക്കുപദേശിച്ചതു ആത്മതത്താവിഷയമായ ബുദ്ധിയാകുന്നു. ഇനി യോഗവിഷയ മായിട്ടുള്ളതിനെ കേട്ടാലും. ഈ (യോഗ) ബുദ്ധിയോടുകൂടിയ വൻ ആയിട്ടു നീ കർമ്മബന്ധത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുന്നതാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] നിനക്ക് ഇതു പര ഞാനു പദേശിച്ചത്ര് പരമാ തഥവസ്തുവിന്റെ വിവേകവിഷയത്തിലുള്ള ബുദ്ധി—സംസാര ത്തിന്നു ഹേത്രക്കളായ ശോകമോഹാദിദോഷങ്ങളുടെ നിവ്വ ത്തിക്കു സാക്ഷാൽ കാരണമായ ജ്ഞാനം ത്രുകന്നു. ഇന് വകർമ്മയോഗത്തിലുള്ള ഈ ബുദ്ധിയെ കേട്ടാലും. (എങ്ങനെ യിരിക്കുന്നതാണ് ആ കർമ്മയോഗം?) ജ്ഞാനപ്രാപ്തിക്കു സാധ നമായും, ദ്വന്ദ്വങ്ങളെ നശിപ്പിച്ചു സക്ത് കൂടാതെ ഈശ്വരാരാ ധനമായിട്ടുള്ള കർമ്മാനുഷ്യാനമായും, സമാധിയോഗമായും, ഇരിക്കുന്ന കർമ്മയോഗത്തിലുള്ള ബുദ്ധിയെ കേട്ടാലും. അതിൽ

അഭിരുചി ജനിപ്പിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി ആ ബുജിയെ സ്തൃതി ക്കുന്നു. യോഗവിഷയമായ ബുജിയെ പ്രാചിച്ചാൽ പിന്നെ നീ ധർമ്മാധർമ്മമെന്നു പറയപ്പെടുന്ന കർമ്മബന്ധത്തെ ഉപേ ക്ഷിക്കുന്നതാകുന്നു. ഈശ്വരപ്രസാദത്താൽ ജ്ഞാനം സിദ്ധി ചൃതിന്നുശേഷമേ അതു സാധിക്കുകയുള്ള എന്നുഭിപ്രായം.

നേഹാഭിക്രമനാശോ ∱ സ്തി പ്രത്യവായോ ന വിദ്യതേ സാല്പമപുസ്യ ധർമ്മസ്യ ത്രായതേ മഹതോ ഭയാൽ. 40

ഇഹ ഫലാപേക്ഷകൂടാതെ ഈശവരാപ്പ്ണ മായി ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മയോഗ

ത്തിൽ

അഭിക്രമനാശഃ ന അസ്തി ആരംഭനാശമില്ല (തുടങ്ങിയതു നിഷ്പ

ലമാവുകയില്ല)

പ്രത്യവായം എന്ന ദോഷം

ന വിദ്യതേ ഇല്ല.

അംഗി നൃത്യം ഇംശവരാരാനധായുന്താകുട്ടിള്ള ഈ

കർമ്മയോഗത്തിന്റെറ

സല്പം അപി സാല്പമായാലം (ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള

അംശം കുറച്ചുമാത്രമായാലും)

മഹതഃ വലിയതായ

ഭയാൽ സംസാരഭയത്തിൽനിന്നു

ത്രായതേ രക്ഷിക്കുന്നു.

ഈശ്വരാരാധനാത്ഥമായിട്ടുള്ള ഈ കർമ്മയോഗത്തിൽ ആരംഭ നാശമോ (പ്രയത്നാശമോ), തുടങ്ങിയതിനെ മുഴവനാക്കാ ഞ്ഞാലുള്ള ദോഷമോ ഇല്ല. ഈ നിഷ<sup>്</sup>കാമകർമ്മയോഗത്തി ൻെറ സ്വല്പാംശംകൂടി മഹത്തായ സംസാരഭയത്തിൽനിന്നു രക്ഷിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] മോഷമാർഗ്ഗമായിരിക്കുന്ന ഈ കർമ്മയോഗത്തിൽ, കൃഷി മതലായ കർമ്മങ്ങളെപ്പോലെ, ആരംഭിച്ച ത്രിന്നും (ആരംഭിച്ച പ്രയത്നത്തിന്നും) നാശമില്ല. കർമ്മയോഗവിഷയമായ ആരംഭത്തിൻെറ ഫലത്തിന്നു യാതൊരു സംശയ വുമില്ല എന്നത്ഥം. അതിന്നുംപുറമേ ഈ വിഷയത്തിൽ, ചികിത്സയ്ക്കുണ്ടാവുന്നതുപോലെ, ദോഷഫലമുണ്ടാകുന്നതല്ലം

എന്നാൽ ഈ കർമ്മയോഗസംബന്ധമായിട്ടു കുറച്ചു വല്ലതുമന സ്വിക്കപ്പെട്ടാലും അതു<sup>ം</sup> ജനനമരണലക്ഷണമായ മഹത്തായ സംസാരഭയത്തിൽനിന്നു രക്ഷിക്കന്നു.

മൻ വിവരിക്കപ്പെട്ട സാംഖ്യവിഷയമായം യോഗവിഷ യമായുമുള്ള ആ ബുദ്ധി താഴെ പറയുന്ന ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയ താകുന്നം.

വ്യവസായാത്മികാ ബൂജിരേകേഹ കുതുനന്ദന ബഹുശാഖാ ഹൃനന്താശ്ച ബുദ്ധയോവ്യവസായിനാം. 41

ഹേ കരുനന്ദന അപ്പയോ കരുവംശജ (അജ്ജന)

ഇഹ് ഈശവരാരാധനലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന

കർമ്മയോഗത്തിൽ

വ്യവസായാത്മികാ നിശ്ചയസ്വരുപമായ (പരമേശ്വര

ഭക്തികൊണ്ടുതന്നെ ഞാൻ നിശചച്ച മായി സംസാരബന്ധത്തിൽനിന്നു നിവത്തിക്കും എന്ന നിശചയത്തോടു

കൂടിയ)

ബുദ്ധിഃ ബുദ്ധി ഏകാഹി ഒന്നേ ഉള്ള

അ വൃവസായിനാം (തു) എന്നാൽ നിശചയബുദ്ധിയില്ലാത്ത

വരുടെ (ഈശവരാരാധനത്തിൽ

ബഹിർമ്മുഖന്മാരായ കാമികളുടെ)

ബിനേതഃ ബിനിഴംഗ

ബഹുശാഖാഃ (കർമ്മഫലഗുണഫലത്വാദിപ്രകാ

രഭേദം ഹേതുവായിട്ട്) പല ശാഖ

കളോടുകൂടിയവയായും

അനന്താഃ ച (കാമങ്ങരം അനന്തങ്ങളാകയാൽ)

അവസാനമില്ലാത്തവയായും

(ഭവന്തി) ഇരിക്കുന്നു.

അല്ലയോ കുരുവംശജ, ഈശ്വരാരാധനലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന ഈ കർമ്മയോഗത്തിൽ നിശ്ചയസ്വരൂപമായ ബുദ്ധി ഒന്നമാ ത്രമേ ഉള്ള. എന്നാൽ നിശ്ചയബുദ്ധിയില്ലാത്തവരുടെ ബുദ്ധി കരം പല ശാഖകളോടുകൂടിയവയായും അനേകങ്ങളായുമിരി കുന്നു.

[ശം-ഭാ] മോക്ഷമാർഗ്ഗത്തിൽ നിശ<sup>്</sup>ചയസ്വഭാവത്തോടു കൂടിയതായിട്ട് ഒരു ബുദ്ധിമാത്രമേ ഉള്ള. തദ്വിപരീത്മായിട്ട ള്ളതും വളരെ ശാഖകളോടുകൂടിയതുമായ അന്യബുദ്ധികഠംക്ക് <u>അത</u> ബാധകവുമാകന്നു. എന്തന്നാൽ, ആ ഏകബു**ധി ശരി** യായ പ്രമാണംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ളതാകുന്നു. എന്നാൽ, ഇതിന്നു വിപരീതമായിട്ടുള്ള അന്യബുദ്ധിക∞ അനേകങ്ങളായിരി ക്കുന്നു. ഈ ബുദ്ധികളുടെ ശാഖാഭേദങ്ങളെ അനുസരിച്ചു പ്രവ ത്തിക്കുന്നതിനാൽ സംസാരം അവസാനമില്ലാതേയും വിസ്താര എങ്കിലും പ്രമാണംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള ഭവിക്കുന്നു. മായും വിവേകബുജികൊണ്ട്<sup>°</sup>, അനന്തശാഖകളോടുകൂടിയ ഈ ബു**ജി** കഠം ഇല്ലാതാകമ്പോരം സംസാരവും നശിക്കുന്നു. അനേകശാഖ കളായിരിക്കുന്നതിൽത്തന്നെ ബഹുവിധ ഭേദങ്ങളുള്ളതിനാൽ നിശ°ചയബുജിയില്ലാത്തവരുടെ — പ്രമാണജനിതമായ വിവേകബുദ്ധിയില്ലാത്തവരുടെ—ബുദ്ധിക⊙ അനന്തങ്ങളായു മിരിക്കുന്നു.

വ്യവസായാത്മികയായ ബുദ്ധി ആക്കില്ലയോ അവക്ക്°—

യാമിമാം പുഷ്പിതാം വാചം പ്രവദന്ത്യവിപശ്ചിതഃ വേദവാദരതാഃ പാത്ഥ നാന്യദസ്തിതി വാദിനഃ. 42

കാമാത്മാനഃ സ്വർഗ്ഗപരാ ജന്മകർമ്മഫലപ്രദാം ക്രിയാവിശേഷബഹുലാം ഭോഗൈശ്വര്യഗതിം പ്രതി. 43

ഭോഗൈശ്വര്യപ്രസക്താനാം തയാപഹൃതചേതസാം വ്യവസായാത്മികാ ബുജിഃ സമാധൗ ന വിധീയതേ. 44

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അർജ്ജന വേദവാദരതാഃ വേദത്തിൽ ഫലത്തെ പറയുന്ന വാക്യങ്ങളിൽ (അത്ഥാദത്തിൽ) പ്രീതിയുള്ളവരും ന അന്യൽ അസ്തി ഇതി (സ്വർഗ്ഗത്തെക്കാരം മേലെയായി) വാദിനഃ വേറെ (പ്രാപ്യമായിട്ട് ഈശ്വര തത്വം)മന്നില്ലഎന്നു പറയുന്നവരും കാമാത്മാനഃ (പുത്രമിത്രകളത്രാദികളിൽ ഉള്ള)

ആശകൊണ്ടു നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന

മനസ്സോടുകൂടിയവരും

സ്വർഗ്ഗപരാഃ സ്വഗ്ഗംതന്നെയാണ്യ എല്ലാററിലും

ശ്രേഷ്ഠമായ പുരുഷാത്ഥമെന്നു

വിചാരിക്കുന്നവരുമായ

അവിപശ്ചിതഃ അവിവേകിക∞ (മൂഢന്മാർ)

ഭോഗൈശവരൃഗതിംപ്രതി ഭോഗൈശവരൃങ്ങളെ പ്രാപിക്കന്ന

തിനുവേണ്ടി

ക്രിയാവിശേഷബഹുലാം അനേക്ഷർമ്മങ്ങളെപ്പററി പറയ

ന്നതും

ജന്മകർമ്മഫലപ്രദാം ജന്മത്തേയും കർമ്മത്തേയും കർമ്മ

ഫലങ്ങളേയും കൊടുക്കുന്നതും

പുഷിതാം ഇമാം (ഫലമില്ലാത്ത) പുഷ്പങ്ങ⊙ മാത്ര

മുള്ള വൃക്ഷങ്ങളെപ്പോലെയിരിക്കു

ന്ന**തുമ**ായ ഇപ്ര**കാരമു**ള്ള

യാം വാചം യാതൊരു വാക്കിനെ

പ്രവദന്തി പറയുന്നുവോ തയാ ആ വാക്കിനാ**ൽ** 

അപഹതിക്കപ്പെട്ട മനസ്സകളോടു

**കടിയവ**രും

ഭോഗൈശ്വര്യപ്രസക്താനാം ഭോഗൈശ്വര്യങ്ങളിൽ ആശയോ

ട്ടകൂടിയിരിക്കുന്നവരുമായ അവ

ക്ര

വ്യവസായാത്തികാബുദ്ധിഃ നിശ്ചയസ്വരൂപത്തോടുകൂടിയ

ബൂദ്ധി

സമാധൗ പരമേശചരധ്യാനവിഷയത്തിൽ

(ചിത്തെകാഗ്ര്യത്തിൽ)

ന വിധീയതേ ഉണ്ടാകുന്നില്ല.

വേദത്തിലുള്ള അത്ഥവാദത്തിൽ തൽപരന്മാരും, സാഗ്ഗത്തേ ക്കാരം വേറെ വിശേഷഫലമില്ലെന്ന പറയുന്നവരും, കാമാക ലിതചിത്തന്മാരും സാർഗ്ഗംതന്നെയാണ പരമപുരുഷാത്ഥമെന്നു വിചാരിക്കുന്നുവരുമായ അവിവേകികരം ഭോഗൈശവര്യങ്ങളെ സിദ്ധിപ്പാനായിക്കൊണ്ട് അനേകകർമ്മദേദങ്ങളെപ്പററി പറ യുന്നതും ജന്മത്തേയും കർമ്മത്തേയും കർമ്മഫലത്തേയും കൊടു ക്കുന്നതും ഫലമില്ലാതെ പുഷ്പം മാത്രമായിട്ടുള്ള വൃക്ഷംപോലെ വിളങ്ങുന്നതുമായ വാക്കുകളെ പറയുന്നു. അപ്രകാരമുള്ള വാക്കു കളാൽ അപഹൃതചേതസ്സുകളായും ഭോഗൈശ്വര്യങ്ങളിൽ ആസ ക്തിയുള്ളവരായും ഇരിക്കുന്ന അവക്കു പരമേശ്വരധ്യാനവിഷയ ത്തിൽ നിശ്ചയസ്വരൂപയായ ബുദ്ധി ഉണ്ടാകുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] പുഷ്പിച്ചിരിക്കുന്ന വൃക്ഷംപോലെ ശോഭിക്ക ന്നതും കേ⊙ക്കുവാൻമാത്രം വളരെ രസമുള്ളതുമായ (പറയുവാൻ പോകുന്ന) ഈ വാക്കുകളെ പറയുന്നു. ആരു"?—അല്പബ്ലബി കരം, അവിവേകികരം –(അവർ എങ്ങനെയുള്ളവർ?) – പല വിധ അത്ഥവാദങ്ങളേയും ഫലസാധനങ്ങളേയും പ്രകാശിപ്പി ക്കുന്നതായ വേദവാക്യങ്ങളിൽ തൽപരന്മാരും സ്വർഗ്ഗപശ്വാ ദിഫലങ്ങരംക്കു സാധനഭൂതങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളേക്കാരം മേലെ വേറെ ഒന്നും ഇല്ലെന്നു പറയുന്നവരും, കാമസ്വഭാവത്തോ ടുകൂടി യവരം, സ്വർഗ്ഗമാണ പരമപുരുഷാത്ഥമെന്നു വിചാരിക്കുന്ന വരുമാകുന്നു. ജന്മത്തെത്തന്നെ കർമ്മഫലമായി കൊടുക്കുന്നതും, ഭോഗൈശ്വര്യപ്രാപ്തിക്കു സാധനഭ്രതങ്ങളായ അനേകകർമ്മവി ശേഷങ്ങളെപ്പററി പറയുന്നതുമായ വാക്കുകളെ അവർ പറ യുന്നു. അങ്ങനെയുള്ള മൂഢന്മാർ സംസാരത്തിൽത്തന്നെ കിടന്നു തീരിയുന്നുവെന്നുഭിപ്രായം. ഭോഗൈശ്വര്യങ്ങരം അത്യാവശ്യ ങ്ങളാണെന്നു വിചാരിച്ച<sup>ം</sup> അവയിൽ ആസക്തിയോടുകൂടിയ വരും ക്രിയാവിശേഷബഹുലങ്ങളായ വാക്കുകളാൽ മറയ്ക്കുപ്പെട്ട വിവേകജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയവരും ആയവക്ട സാംഖ്യവിഷ യമായിട്ടോ യോഗവിഷയമായിട്ടോ ഉള്ള ദൃഢജ്ഞാനം അവ രുടെ (സമാധിയിൽ<u>—)</u> അന്തഃകരണത്തിൽ ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. ഭോഗാനുഭവത്തിന്നായി സവ്വ്വം യാതൊന്നി ലാണം° ശേഖരിച്ചുവെച്ചിട്ടുള്ളതു° അതു സമാധി —അന്തഃകര ണം, ബു**ജാി** എന്നത്ഥം.

യജ്ഞം മുതലായ കർമ്മങ്ങരാക്കു ശ്രേഷ്യമായ ഫലം സ്വർഗ്ഗാദികളാണെന്നും, അവയിൽനിന്ന<sup>ു</sup> പുത്രമിത്രകളത്രധന ധാന്യാദിവസ്തകളായ അനേകം ഫലങ്ങളുണ്ടാകുമെന്നും മറ**ും** വേദത്തിൽ ഫലങ്ങളെപ്പററി പറയുന്ന അത്ഥവാദത്തെ കേട്ട ഭോഗൈശ്വര്യങ്ങളിൽ ആസക്തിയോടുകൂടിയും അവയാൽ ആകഷിക്കപ്പെട്ട മനസ്സോടുകൂടിയുമിരിക്കുന്നവന്നു് ആത്മസ്വത്ര പജ്ഞാനത്തിൽ പ്രവൃത്തിയുണ്ടാവുകയില്ലെന്നു താൽപര്യം. അവിവേകികളായ കാമാത്മാക്കയക്കുണ്ടാകുന്ന ഫലത്തെ ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

ത്രൈഗുണ്യവിഷയാ വേദാ നിസ്ത്രൈഗുണ്യോ ഭവാജ്ജന നിദ്ദ്വന്ദോ നിത്യസത്ത്വസ്ഥോ നിര്യോഗക്ഷേമആത്മവാൻ. 45

ഹേ അജ്ജുന അപ്ലയോ അജ്ജുന

വേദാഃ വേദങ്ങാം

ത്രൈഗുണ്യവിഷയാഃ കാമികളായ അധികാരികഠംക്ക

വിഷയമായ കർമ്മഫലസംബന്ധ

ത്തെ പ്രതിപാദിക്കുന്നവയാകുന്നു

(ത്വം തു) എന്നാൽ നീ

നിസ്ത്രെഗുണ്യും നിഷ'കാമനായും

നിദ്ദ്വന്ദ്യം സുഖദ്ദാഖ ശീതോഷ്കാദിദ്യങ്ങളി

ലാത്തവനായം

നിതൃസത്താസ്ഥം എന്നം സത്താനിലയിൽ സ്ഥിതി

പെയ്യുന്നവനായും (ധൈര്യത്തെ അവ

ലംബിച്ചവനായം)

നിര്യോഗക്ഷേമം യോഗക്ഷേമങ്ങളില്ലാത്തവനായും

(പ്രാപിക്കാത്തതിനെ സ്വീകരിക്ക ന്നതു യോഗം, പ്രാപിച്ചതിനെ

പാലിക്കുന്നതു ക്ഷേമം)

ആത്മവാൻ അപ്രമത്തനായും

ഭവ ഭവിക്കേ.

അല്ലയോ അച്ജന, വേദങ്ങരം ത്രിഗുന്നങ്ങളെ (കാമ്യകർമ്മ ഫലത്തെ)പ്പാറി പ്രതിപാദിക്കുന്നവയാകുന്നു. എന്നാൽ നീ നിഷ്കാമനായും സുഖദുഃഖാദിദ്വന്ദ്വഹിതനായും എപ്പോഴം സത്താഗുണത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവനായും യോഗക്ഷേമരഹി തനായും അപ്രമത്തനായും ഭവിക്കകേ.

[ശം-ഭാ] വേദങ്ങഠം സംസാരവിഷയത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കു ന്നവയാകുന്നു. എന്നാൽ നീ സംസാരത്തിൽ (ത്രൈഗുണ്യ ത്തിൽ)നിന്നു മോചിച്ചവനായി ഭവിക്കുക —നിഷ്കാമനായി ഭവിച്ചാലുമെന്നത്ഥം. അനോന്യവിരുദ്ധങ്ങളായ പദാത്ഥങ്ങരം ദാന്ദ്യങ്ങരം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അവ സുഖദ്ദുഖങ്ങരംക്കു ഹേത്മക്കളാകുന്നു. അവയിൽനിന്നു വേർവിട്ടവനായി (നിർദ്ദ്വ ന്യായി) ഭവിച്ചാലും. നീ എന്നും സത്താഗുണത്തെ ആശ്രയിച്ചവനായി ഭവിച്ചാലും. കൈവശമില്ലാത്തതിനെ സമ്പാ ദിക്കുന്നതു യോഗം; സമ്പാദിച്ചതിനെ രക്ഷിക്കുന്നതു ക്ഷേമം; ഇങ്ങനെ യോഗക്ഷേമപ്രധാനനായവന്നു ശ്രേയസ്സരമായ അനു എാനം പ്രയാസമാകയാൽ നീ യോഗക്ഷേമങ്ങളില്ലാത്തവ നായി ഭവിക്കുക. നീ അപ്രമത്തനായുമിരിക്കുക — മനസ്സിനെ വിഷയങ്ങരംക്കു വശമാക്കാതിരിക്കുക — എന്നത്ഥം. നീ സ്വധർമ്മത്തെ അനുഷ്യിക്കുമ്പോരം ഇതാണും നിനക്കുള്ള ഉപ ദേശം.

യാവാനത്ഥ ഉദപാനേ സവ്വതഃ സംപ<sup>്</sup>ലതോദകേ താവാൻ സവ്പേഷ വേദേഷ ബ്രാഹ്മണസ്യ വിജാനതഃ. 46

ഉദപാനേ സ്നാനം, പാനം മുതലായ കാര്യ

ങ്ങഠംക േസാല്പജലമുള്ള കിണറ്റ°,

കുളം മുതലായവയിൽ

യാവാൻ അത്ഥഃ എത്രത്തോളം പ്രയോജനമുണ്ടോ

താവാൻ അതെല്ലാം

സവ്വതഃ സംപ<sup>്</sup>ലുതോദ**കേ** എല്ലാ ദിക്കിൽനിന്നും ജലം വന്നു

ചേരുന്ന അതിവിസ്കാരമുള്ള <mark>ജലാ</mark>

ശയത്തിൽ (ഒരു ദിക്കിൽത്തന്നെ)

യഥാ ഭവതി എപ്രകാരമാണുണ്ടാകുന്നതു<sup>ം</sup>

(ഏവം) അപ്രകാരംതന്നെ

സവ്പ്പ്പു വേദേഷ വേദോക്തങ്ങളായ സകലകർമ്മങ്ങ

ളിലും

(യാവാനത്ഥഃ) അതാതു കർമ്മഫലരൂപമായ

പ്രയോജനമെത്രത്തോളമുണ്ടോ

(താവാൻ സവ്വാ അപി) അതെല്ലാം

വുടാധയം ധുത്തതായ്യുഴതാത(വിവസാതാ

ത്തികയായ) ബുദ്ധിയോടുകൂടിയ

ബ്രാഹ്മണസ്യ ഭവതി ബ്രഹ്മ**നി**ഷന്നും ഉണ്ടാകുന്നു.

സ്സാനപാനാദികഠംക്ക് സാല്പജലാശയങ്ങളായ കളം, കിണറ്റ് മതലായവയെക്കൊണ്ട് എത്രത്തോളം പ്രയോജനമുണ്ടോ അതെല്ലാം വലിയ ജലാശയത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നു. അതു പോലെ വേദോക്തങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ട് തത്തൽ കർമ്മഫലരുപമായ പ്രയോജനമെത്രത്തോളമുണ്ടാകുന്നുവോ അതെല്ലാം ആത്മതത്താസാരുപനിശ്ചയമുള്ള (നിശ്ചയാത്മിക യായ ബുദ്ധിയോടുകൂടിയ) ബ്രഹ്മനിഷുന്നുണ്ടാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ലോകത്തിൽ സ്നാനം, പാനം മതലായ പ്രയോ ജനം കുളം, കിണറു് മുതലായവയിൽനിന്നു് എത്രത്തോളം സിദ്ധിക്കപ്പെടുന്നുവോ അതെല്ലാം നാലഭാഗത്തുനിന്നും ജലം വന്നുപേരുന്ന വിസ്താരമുള്ള ജലാശയത്തിൽ (അല്ലെങ്കിൽ സമ രുത്തിൽ)നിന്നു സിദ്ധിക്കപ്പെടുന്നു. കിണു<sup>ം</sup> മുതലായവയിൽ നിന്നു സിദ്ധിക്കപ്പെടുന്ന ഫല(പ്രയോജന)മെല്ലാം ഏരിയിൽ സമുദ്രത്തിൽ)നിന്നു സിദ്ധിക്കപ്പെടുന്നതിൽ (അല്ലെങ്കിൽ – അന്തർഭവിക്കുന്ന എന്നത്ഥം. (വലിയ ജലാശയത്തിൻെറ സഹാ യംകൊണ്ടു മുമ്പറഞ്ഞ അനേകം സാല്പകാര്യങ്ങളെ സാധിക്കു കൃഷി മതലായ വലിയ കാര്യങ്ങളേയും ന്നതിന്തപുറമേ സാധിക്കാമെന്നു താൽപര്യം.) അപ്രകാരംതന്നെ വേദോക്ത ങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളിൽനിന്നും എന്തെല്ലാം ഫലമാണും സിദ്ധി ക്കപ്പെടുന്നതു<sup>ം</sup> അതെല്ലാം പരമാത്ഥതത്തപത്തെ അറിയുന്ന സന്ന്യാസിയുടെ സമുദ്രസ്ഥാനമായ (സവ്വ്തഃ സംപ<sup>്</sup>ലതോദക സ്ഥാനീയമായ) വിജ്ഞാനഫലത്തിൽനിന്നു സിദ്ധിക്കപ്പെടു ന്നം —കർമ്മഫലമെല്ലാം വിജ്ഞാനഫലത്തിൽ അന്തർഭവിച്ചി രിക്കുന്നു എന്നർത്ഥം. ശ്രുതിയും താഴെ പറയുംപ്രകാരം പറ യന്നു: \_\_''യഥാ കൃതായവിജിതായാധരേഷാം സംയന്ത്യേവ മേനം സവ്വം തദഭിസമേതി യൽ കിഞ്ചിൽ പ്രജാ: സാധു കവന്തി യസ്തദേവദ യൽ സ വേദ'' (—സദവിഷയമായി ജന ങ്ങഠം എന്തെല്ലാം ചെയ്യുന്നുവോ അതെല്ലാം, അവൻ [രൈകപഃ) അറിഞ്ഞതിനെ എവൻ അറിയുന്നുവോ അവൻ പ്രാപിക്കുന്നു) (ഛാ. ഉ. 4. 1. 4). ''സർവ്വം കർമ്മാഖിലം പാർത്ഥ, ജ്ഞാ നേപരിസമാപ്യതേ'' (—സകല കർമ്മങ്ങളം ജ്ഞാനത്തിൽ

അന്തർഭവിക്കുന്ന) (അ. 4, ശ്ലോ. 33) എന്ന മേൽ പറയുന്നതു മാകുന്ന. അതിനാൽ ജ'ഞാനനിഷ്ഠയ്ക്കുള്ള അധികാരം സിദ'ധി ക്കുന്നതിന്നുമുമ്പു കർമ്മത്തിലധികാരിയായവൻ കുളം, കിണറു് മുതലായവയുടെ സ്ഥാനത്തു നില്ലുന്ന കർമ്മത്തെച്ചെയ്യേണ്ടതാ കുന്നം.

കർമ്മണ്യവാധികാരസ്തേ മാ ഫലേഷു കദാചന മാ കർമ്മഫലഹേതുർഭൂർമ്മാ തേ സംഗോസ്ലകർമ്മണി. 47

തേ നിനക്കം (തത്തിട്ടംബാനത്തെയിച്ചി

ക്കുന്ന നിനക്ക്°)

കർമ്മണി ഏവ കർമ്മംചെയ്യന്നതിൽ മാത്രമേ

അധികാരഃ അധികാരമുള്ള

കദാചന ഒരിക്കലും

ഫലേഷ് (ബന്ധഹേതുക്കളായ അവയുടെ) ഫല

ങ്ങളിൽ

(അധികാരഃ) കാമം (ഇച്ല) മാ (അസ്ത) പാടുള്ളതല്ല

കർമ്മഫലഹേതു: മാ ഭ്രഃ കർമ്മഫലത്തെ ഉദ്ദേശിച്ച പ്രവത്തി

കുന്നേവനായി ഭവിക്കരുത്യ

അകർമ്മണി കർമ്മംചെയ്യാതിരിക്കുന്നതിലും

തേ നിനക്ക് സംഗഃ നിഷ് മാ അന്ത

നിനക്കു കർമ്മം ചെയ്യുന്നതിൽ മാത്രമേ അധികാരമുള്ള. കർമ്മ ഫലങ്ങളിൻ ഇച്ഛ ഒരിക്കലും പാടുള്ളതല്ല. നീൂഒരിക്കലും ഫല ത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചു കർമ്മം ചെയ്യുന്നവനായി ഭവിക്കരുത്ര്. കർമ്മം ചെയ്യാതിരിക്കുന്നതിൽ നിനക്കു സക്തിയുമരുത്ര്.

[ശം-ഭാ] കർമ്മത്തിൽത്തന്നെയാണ് നിനക്കധികാരം. ജ്ഞാനനിഷ്ഠസ്റ്റു നീ അധികാരിയായിട്ടില്ല. അതിൽത്തന്നെ കർമ്മം ചെയ്യുമ്പോരം നിനക്കു കർമ്മഫലത്തിലാഗ്രഹം ഒരി ക്കലും ഒരവസ്ഥയിലും പാടുള്ളതല്ല. എപ്പോരം നിനക്കു കർമ്മ ഫലത്തിലിച്ഛയുണ്ടാകുന്നുവോ അപ്പോരം നീ കർമ്മഫലത്തെ പ്രാപിക്കുന്നുതിന്നു ഹേതുവായി ഭവിക്കുന്നതാണും. അതിനാൽ

നീ ഫലത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചു' കർമ്മംചെയ്യുന്നവനായി ഭവിക്ക ആതു'. ഒരുവൻ കർമ്മഫലത്തിൽ ആഗ്രഹത്തോടുകൂടി കർമ്മം ചെയ്യുമ്പോഠം അവൻ കർമ്മഫലമാകുന്ന ജന്മത്തിന്നു ഹേതു വായി ഭവിക്കും. 'കർമ്മഫലത്തെ ഇച്ഛിപ്പാൻ പാടില്ല എങ്കിൽ പിന്നെ ഭുഖരൂപമായിരിക്കുന്ന കർമ്മംകൊണ്ടെ ന്താണം' പ്രയോജനം' എന്നു വിചാരിച്ചു കർമ്മം ചെയ്യാതിരി ക്കുന്നതിൽ നിനക്കു പ്രീതിയുമരുതു്.

യോഗസ്ഥഃ കൃരു കർമ്മാണി സംഗം ത്യക്ത്വാ ധനഞ്ജയ സിദ്ധ്യസിഭല്യാഃ സമോ ഭൂത്വാ സമത്വം യോഗ ഉച്യത്രേ. 48

ഹേ നഡക്കുത അലിതോ അകുള്ളസ

ത്വം നീ

യോഗസ്ഥഃ ഭഗവന്നിഷയിലിരുന്നുകൊണ്ടു°

സംഗം ത്യക്തചാ താൻ കത്താവാണെന്ന അഭിമാന

ത്തെ കളഞ്ഞു (കേവലം ഈശാരാ

ശ്രയംകൊണ്ടതന്നെ)

സിദ്ധ്യസിദ്ധ്യോഃ തൽഫലമായ ജ്ഞാനത്തെക്കുടി

സിദ്ധിച്ചാലമില്ലെങ്കിലും അതിൽ

സമഃ ഭൂത്വാ സമനായിരുന്നുകൊണ്ടു (കേവലമീ

ശചരാപ്പ്ണമായിട്ടതന്നെ)

കർമ്മാണി കർമ്മങ്ങളെ

കുരു ചെയ്താലും

സമത്വം (സിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചാലുമില്ലെങ്കി

ലൂം അതിൽ) സമഭാവമാണ<sup>ം</sup>

യോഗഃ (ഇതി) ഉച്യതേ

(സത്ഭിഃ) യോഗമെന്നു സ്ത്തുക്കളാൽ പറയ

പ്പെടുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, നീ ഭഗവന്നിഷയിലിരുന്നുകൊണ്ട്, (സക ലത്തിലും) സംഗത്തെ ഉപേക്ഷിച്ച്, ജ്ഞാനസിദ്ധിയെക്കൂടി പ്രാപിച്ചാലുമില്ലെങ്കിലും സമബ്ദ്ധിയോടുകൂടി കർമ്മം ചെയ്യുക. സമഭാവമാണ് യോഗം എന്ന സത്തുക്കറം പറയുന്നു (എന്തെന്നാൽ, സമഭാവത്തിലേ ചിത്തസമാധാനമുള്ള. അതു ഹേതുവായിട്ടാണ് സമതും യോഗമെന്നു പറയപ്പെടുന്നത്യ്). [ശം-ഭാ] കേവലമീശ്വരാത്ഥമായി നീ കർമ്മം ചെയ്യുക. അതിൽത്തന്നെ 'ഈശ്വരൻ പ്രസാദിക്കട്ടെ' എന്ന ആസക്തിയെള്ളടി ഉപേക്ഷിക്കണം. സിദ്ധ്യസിദ്ധ്യോഃ —ഫലാപേക്ഷ കൂടാതെ കർമ്മംചെയ്ത മനഃശുദ്ധി വന്നതിൽപ്പിന്നെ ഉണ്ടാകുന്ന ജ്ഞാനപ്രാപ്തിലക്ഷണമായിരിക്കുന്നത്ര സിദ്ധ്യസിദ്ധി പരീതം അസിദ്ധി. അത്തനെയിരിക്കുന്ന സിദ്ധ്യസിദ്ധി കളിലുംകൂടി തുല്യനായിരുന്നുകൊണ്ടു കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്താലും. 'യോഗത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്തകൊണ്ടു' കർമ്മംചെയ്താലും' എന്നിങ്ങനെ പറയപ്പെട്ട ആ യോഗമെന്താണം'? അത്ര് ഇതുത ന്നെയാണം" — സിദ്ധ്യസിദ്ധികളിൽ സമത്വമാണം" യോഗമെന്തുവന്നും.

സമത്വബുദ്ധിയോടുകൂടി ഈശവരാരാധനാത്ഥമായി ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മത്തേക്കാരം —

ഭൂരേണ ഹ്യവരം കർമ്മ ബുദ്ധിയോഗാദ്ധനഞ്ജയ ബുദ്ധൗ ശരണമന്പിച്ഛ കൃപണാഃ ഫലഹേതവഃ. 49

| ഹേ ധനഞ്ജയ     | അപ്പയോ അജ്ജന                               |  |  |
|---------------|--------------------------------------------|--|--|
| ബുദ്ധിയോഗാൽ   | നിശ്ചയസാരൂപബുദ്ധിയോടുകൂടി                  |  |  |
|               | ചെയ്യപ്പെടുന്ന നിഷ <sup>ം</sup> കാമകർമ്മയോ |  |  |
|               | ഗത്തേക്കാ⊙                                 |  |  |
| കർമ്മ         | ഫലേച്ഛയോടുകൂടി ചെയ്യപ്പെടുന്ന              |  |  |
|               | കാമ്യകർമ്മം                                |  |  |
| ഭൂരേണ അവരം ഹി | വളരെ താണതാകന്നു (അത്യന്തമപകൃ               |  |  |
|               | ഷ്ടമാകുന്നു)                               |  |  |
| (അതഃ)         | അ <b>തു ഹേതുവായി</b> ട്ട്                  |  |  |
| ബുദ്ധൗ        | നിശ്ചയസ്വരൂപബുദ <sup>്</sup> ധിയിൽത്ത      |  |  |
|               | ന്നെ (ജ <sup>ം</sup> ഞാനസിദ്ധിക്കായിക്കൊ   |  |  |
|               | ണ്ടു")                                     |  |  |
| ശരണം          | തൽകാരണമായ നിഷ <sup>്</sup> കാമകർമ്മ        |  |  |
|               | യോഗത്തെ                                    |  |  |
| അനചിച്ച       | അനരഷ <sup>്</sup> ഠിക്കുക                  |  |  |
| ഫലഹേതവഃ (തു)  | ഫലത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവർ (സകാമന്മാ            |  |  |
|               |                                            |  |  |

രായ മനപ്പ്യർ)

കൃപണാഃ

ദീനന്മാരാകന്ന (ദുഖത്തെ പ്രാപിക്കു ന്നവരാകന്നു).

അല്ലയോ അജ്ജന, നിശ്ചയസ്വരുപത്തോടുകൂടി ചെയ്യപ്പെ ടുന്ന നിഷ്കാമകർമ്മയോഗത്തേക്കാര ഫലേച്ഛയോടുകൂടി ചെയ്യപ്പെടുന്ന കാമ്യകർമ്മം വളരെ താണതാകുന്നു. അതിനാൽ നിശ്ചയസ്വരുപബുദ്ധിയെ (ജ്ഞാനത്തെ) പ്രാപിക്കുന്നതി ന്നവേണ്ടി തൽകാരണമായ നിഷ്കാമകർമ്മയോഗത്തെ ആശ്രയിക്കുക. ഫലത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവർ ദുഃഖത്തെ പ്രാപിക്കുന്നവരാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] സമബുദ്ധിയോടുകൂടി ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മ തേക്കാ⊙ ഫലത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവനാൽ ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മം അത്യന്തം നിക്ഷഷ്യമാകുന്നു. എതെന്നാൽ, കാമ്യകർമ്മം ജനന മരണങ്ങരംക്കു ഹേതുവാകുന്നു. അതിനാൽ ഹേ അജ്ജുന, നീ യോഗവിഷയമായ ബുദ്ധിയിൽ, അല്ലെങ്കിൽ യോഗബു ഒ°ധിക്കു പരിപാകതവന്നിട്ടുണ്ടാകന്ന സാംഖ്യബുദ°ധിയിൽ, ശരണത്തെ (ആശ്രയത്തെ) പ്രാത്ഥിച്ചാലം – പരമാത്ഥജ്ഞാന ത്തിൽ ശരണംപ്രാപിക്കുന്നവനായി ഭവിക്കേ—എന്നത്ഥം. എന്തെന്നാൽ, ഫലേച്ഛയോടുകൂടി നികൃഷ്ടകർമ്മത്തെ (കാമ്യ കർമ്മത്തെ) ചെയ്യുന്നവർ ദീനന്മാരാകുന്നു. ശ്രുതിയുമിങ്ങനെ പറയുന്നു: — ''യോവാ ഏതദക്ഷരം ഗാഗ്ഗ്യവിദിത്വാസൂാല്ലോ കാൽ പ്രൈതി സ കൃപണഃ'' (— അല്ലയോ ഗാർഗ്ഗി, അക്ഷര മായിരിക്കുന്ന [അനശ്ചരമായിരിക്കുന്ന] ഈ വസ്തുവിനെ അറി യാതെ ആരാണം' ഈ ലോകത്തെ വിട്ടപോകുന്ന<u>ത</u>ം' അവൻ ദീനനാകുന്നു) (ബ്ബ. ഉ. 3. 8. 10).

സമതാബുലിയോടുകൂടി സാധർമ്മത്തെ അനുപ്പിക്കുന്ന വൻ എന്തു ഫലത്തെയാണ് പ്രാപിക്കുന്നതു് എന്നു കേട്ടാലും:

ബുദ്ധിയക്തോ ജഹാതീഹ ഉഭേ സുകൃതദുഷ<sup>ം</sup>കൃതേ തസ്മാദ്യോഗായ യുജ്യസ്വ യോഗഃ കർമ്മസു കൗശലം. 50

ബു**ദ്ധിയുക്കു:** (സുഖദുഃഖാമികളിൽ സമത്വ)ബുദ്ധിയോ ടുകൂടിയ വൻ (പരമേശ്വരപ്രസാദത്തോടു കൂടിയവൻ)

ഉടേ സുകൃതദേഷ<sup>ം</sup>കൃതേ പുണ്യപാപങ്ങളെ രണ്ടിനേയും

| ഇഹ ( | (ഏവ | ) ഈ | ജന്മത്ത | <b>ിൽ</b> ത്തന്നെ |
|------|-----|-----|---------|-------------------|
|------|-----|-----|---------|-------------------|

ജഹാതി ഉപേക്ഷിക്കുന്ന തസൂാൽ അതിനാൽ

യോഗായ (ജ്ഞാനോപായമായ) നിഷ്ഷാമകർമ്മ

യോഗത്തിന്നായിക്കൊണ്ടും

യുജ്യസ്വ പ്രയത്ന•ചെയ്യുക (യതഃ) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

കൃത്തകൾ കൃത്തങ്ളില്ള്ള (കൃത്തങ്ങഗം ഹാഭാ

വേന ബന്ധകങ്ങളാണെങ്കിലും അവ യെ ഈശപരാപ്പ്ണമായി ചെയ്ത മോക്ഷ

പരമാക്കിത്തീക്നേ)

കൗശലം സാമത്ഥ്യം യോഗഃ യോഗമാകുന്നു.

സുഖദുഃഖാദികളിൽ സമത്വബുദ്ധിയോടുകൂടിയവൻ ഇഫലോ കത്തിൽത്തന്നെ സുകൃതദേഷ്കൃതങ്ങളെ രണ്ടിനേയുമപേക്ഷി കന്നു. അതിനാൽ നീ ജ്ഞാനോപായമായ നിഷ്കാമകർമ്മ യോഗത്തിന്നായിക്കൊണ്ട് യത്നംചെയ്താലും. എന്തെന്നാൽ, കർമ്മങ്ങളിലുള്ള സാമത്ഥ്യംതന്നെയാണ് യോഗമെന്നു പറയ പ്രെടുന്നത്ര്.

[ശം-ഭാ] സമത്വബുദ്ധിയോടുക്ടിയവൻ മനഃശുദ്ധി വന്ന് ജ്ഞാനം പ്രാപിച്ചതിൻറശേഷം ഇഹലോകത്തിൽ (തന്നെ) പുണ്യപാപങ്ങളെ രണ്ടിനേയുമപേക്ഷിക്കുന്ന. അതി നാൽ, നീ സമതവബുദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ടു പരിശ്രമിച്ചാലും. എന്തെന്നാൽ, യോഗമാണം കർമ്മങ്ങളിലുള്ള കൗശലം. ഈശ്വം രങ്കൽ അപ്പിക്കപ്പെട്ട മനസ്സോടുക്കടി സാധർമ്മമായിട്ടു കർമ്മ ങ്ങളെ അനുഷിക്കുന്നവന്നു സിദ്ധ്യസിദ്ധികളിൽ യാതൊരു സമതവബുദ്ധിയാണുള്ളത് അതാണം കൗശലം, കുശലഭാവം. അതൊരു കൗശലംതന്നെയാണം. എന്തെന്നാൽ, ബന്ധത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നവയാണെങ്കിലും കർമ്മങ്ങയം, സമതവബുദ്ധികൊ ണ്ടും, തത്സഭാവത്തിൽ (ബന്ധനസഭാവത്തിൽ)നിന്നു നിവ ത്തിക്കുന്നു. (അവ ബന്ധനസഭാവത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുന്നു എന്നത്ഥം.) അതിനാൽ നീ സമത്വബുദ്ധിയോടുകൂടിയവ് നായി ഭവിക്കുക.

കർമ്മജം ബുദ്ധിയുക്താ ഹി ഫലം തൃക്തചാ മനീഷിണഃ ജന്മബന്ധവിനിർമ്മുക്താഃ പദാ ഗച്ഛന്ത്യനാമയം. 51

ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

ബുദ്ധിയക്താഃ (സുഖദ്ദാവദികളിൽ സമതച)ബുദ്ധി

യുള്ളവർ

കർമ്മജം കർമ്മത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന

ഫലം ഫലത്തെ

ത്യക്ത്വാ ഉപേക്ഷിച്ചിട്ട്

മനീഷിണ (ഭൂത്വാ) കേവലം ഈശ്വരാരാധനമായി

(കർമ്മംചെയ്യുന്ന) ജ'ഞാനികളായി

ഭവിച്ചിട്ട്

ജന്മബന്ധവിനിർമ്മുക്താഃ ജന്മത്രപമായ ബന്ധത്തിൽനിന്നു

(സന്തഃ) മോചിച്ചവരായി

അനാമയം സവ്വോപദ്രവരഹിതമായിരിക്കുന്ന

പദം മോക്ഷമെന്ന പറയപ്പെടുന്ന വിഷ്ണ

പദത്തെ (സ്ഥാനത്തെ)

ഗച്ഛന്തി പ്രാപിക്കുന്നു.

സുഖഭുഃഖാദികളിൽ സമത്വബുദ്ധിയുള്ളവർ കർമ്മഫലത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചു ജ്ഞാനികളായി ഭവിച്ച് ജന്മത്രപമായ ബന്ധ ത്തിൽനിന്നു മോചിച്ചവരായി സവ്വോപദ്രവരഹിതമായിരി ക്കുന്ന മോക്ഷപദവിയെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, നിഷ്കാമകർമ്മയോഗി കരം ഇഷ്ടാനിഷ്ടങ്ളായ ദേഹപ്രാപ്ലിയാകുന്ന കർമ്മഫലത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചിട്ട് സമത്വബുദ്ധിയോടുകൂടിയവരായി ജ്ഞാനി കളായി ഭവിച്ച ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോരംത്തന്നെ ജന്മലക്ഷണമാ യിരിക്കുന്ന ബന്ധത്തിൽനിന്നു മോചിച്ചവരായി സവ്വോപദ്ര വരഹിതമായ മോക്ഷമെന്നു പറയപ്പെടുന്ന വിഷ്ലവിന്റെ പരമ പദത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ, 'ബുദ്ധിയോഗാദ്ധനഞ്ജയ' എന്നതുമുതൽ ഇതേവരെ പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ബുദ്ധി പരമാത്ഥദശനലക്ഷണമാ യം,സവ്വതസ്സംപ്ലതോദകസ്ഥാനീയമായം,കർമ്മാനുഷ്യാനം കൊണ്ടു മനഃശുദ്ധി വന്നതിൻെറശേഷം ഉണ്ടായിട്ടുള്ളതുമായി രിക്ഷന്ന, സാംഖ്യബുദ്ധിയാകന്നു എന്നു ഗ്രഹിക്കാം. എന്തെ ന്നാൽ, ആ സാംഖ്യബുദ്ധി സുകൃതദേഷ്കൃതങ്ങളെ രണ്ടി നേയും നശിപ്പിക്ഷന്നതിന്നു സാക്ഷാൽ ഹേതുവാകുന്നു എന്നു് ഇതിൻെറ മുമ്പിലത്തെ (അ. 2, ശ്ലോ. 50) ശ്ലോകത്തിൽ പറ

യോഗാനുഷാനംകൊണ്ടു മനഃശുദ്ധിവന്ന ഉടനെ ഉണ്ടാ കന്നതായ ആ ബുദ്ധി എപ്പോഴാണ് പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നതു്? പറയുന്നു:

യദാ തേ മോഹകലില• ബുദ്ധിവ്വ്യതിതരിഷ്യതി തദാ ഗന്താസി നിവ്വേദം ശ്രോതവ്യസ്യ ശ്രതസ്യ ച. 52

യദാ എപ്പോഗ തേ നിൻെറ ബൂദ്ധിഃ ബുദ്ധി

മോഹകലിലം (ദേഹമാണ<sup>ം</sup> ആത്മാ എന്ന) അജ<sup>ം</sup>ഞാ

നമായ ദോഷത്തെ

വ്യതിതരിഷ്യതി കടക്കമോ തദാ അപ്പോയ

ശ്രോതവ്യസ്യ കേരംക്കണ്ടുന്ന പദാത്ഥത്തിലും ശ്രതസ്യ ച കേരംക്കപ്പെട്ട വേദാത്ഥത്തിലും

നിപ്േദം വൈരാഗ്യത്തെ ഗന്താസി നീ പ്രാപിക്കം.

എപ്പോഴാണം' നിൻെറ ബുദ്ധി, ദേഹമാണം' ആത്മാ എന്ന അജ്ഞാനമായ ദോഷത്തെ കടക്കുന്നതും', അപ്പോരം നീ ഇതു വരെ കേട്ട വേദാത്ഥത്തിലും ഇനി കേരംക്കേണ്ടതായിട്ടുള്ള തിലും വൈരാഗ്യത്തെ പ്രാപിക്കും.

[ശം-ഭാ] യാതൊന്നുകൊണ്ട് ആത്മാനാത്മവിവേകബോ ധമില്ലാതെയായി നിൻെറ അന്തഃകരണം വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവ ത്തിക്കുന്നുവോ അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന അവിവേകരൂപമായ കാലു ഷൃത്തെ നിൻെറ ബുദ്ധി എപ്പോഴാണു അതിക്രമിക്കുന്നതു്— എപ്പോഴാണു നിൻെറ മനസ്സ് ഏററവും ശുദ്ധഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്നത്ത് — അപ്പോരം നീ ഇതേവരെ കേട്ടതിലും ഇനി കേരം കേണ്ടതിലും വൈരാഗ്യത്തെ പ്രാപിക്കും. അവ നിനക്കു നീഷ്ല ലമായി ഭവിക്കമേന്നുടിപ്രായം.

'അജ്'ഞാനരൂപമായ കാലുഷ്യത്തെ അതിക്രമിച്ചു വിവേ കംകൊണ്ട് ആത്മജ്ഞാനിയായിട്ട് എപ്പോഴാണ് ഞാൻ കർമ്മയോഗത്തിൻെറ ഫലമായ പരമാത്ഥയോഗത്തെ പ്രാപി ക്കുന്നതു്' എന്ന ചോദിക്കുന്നവെങ്കിൽ കേട്ടാലും:

ശൃതിവിപ്രതിപന്നാ തേ യദാ സ്ഥാസ്യതി നിശ്ചലാ സമാധാവചലാ ബുദ്ധിസ്തദാ യോഗമവാപ്പ്യസി. 53

ശ്രുതിവിപ്രതിപന്നാ ലൗകികമായം വൈദികമായുമുള്ള

അനേകാത്ഥങ്ങളെ കേട്ടതിനാൽ കലങ്ങിയിരിക്കുന്ന (ഇളകിയിരി

ക്കുന്ന)

തേ ബുദ്ധി നിൻെറ ബുദ്ധി (അന്തഃകരണം)

യഭാ എപ്പോഴാണ്

നിശ്ചലാ ചലിക്കാതെയായി

സമാധൗ പരമേശ്വരനിൽ (പരമാതമാ

വിൽ), അല്ലെങ്കിൽ ഇടവിടാത്ത

ധ്യാനത്തിൽ

അചലാ (അഭ്യാസപാടവം**കൊ**ണ്ട് അവി

ടെത്തന്നെ)സ്ഥിരമായ നിലയായി

സ്ഥാസ്യതി നില്ലുന്നത്ര

തദാ അപ്പോഠം

യോഗം (കർമ്മയോഗഫലമായ) തത്തി

ജ<sup>ം</sup>ഞാനത്തെ

അവാപ്യസി നീ പ്രാപിക്കം.

അനേകാത്ഥങ്ങളെ കേട്ട<sup>്</sup> (ഇതുവരെ) ഇളകിയിരിക്കുന്ന നിൻെറ ബുധി എ<sub>്</sub>പ്പാഴാൺ് ചലനംകൂടാതെ സ്ഥിരമായി പരമാതമാവിൽ നില്ലുന്നതു് അപ്പോ⊙ നീ തത്തിജ്ഞാനയോ ഗത്തെ പ്രാപിക്കം.

[ശം-ഭാ] അനേകസാദ്ധ്യങ്ങളേയും സാധനങ്ങളേയും അവ യുടെ സംബന്ധങ്ങളേയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നവയായ അദ്ധ്യാത്മ മായും അന്യമായുമുള്ള ശാസ്ത്രങ്ങളെ കേട്ട് ഇളകിയിരിക്കുന്ന നിൻെറ ബുദ്ധി എപ്പോഴാണ് വിക്ഷേപവികല്പങ്ങരം കൂടാതെ ആതമാവിൽ സ്ഥിരമായി നില്ലുന്നതു് അപ്പോരം നീ യോഗ ത്തെ —വിവേകംകൊണ്ടുണ്ടായ പ്രജ്ഞയാകുന്ന സമാധിയെ — പ്രാപിക്കും.

## അജ്ജന ഉവാച:

സ്ഥിതപ്രജ°ഞസ്യ കാ ഭ**ംഷാ സമാധിസ°ഥസ്യ കേശവ** സ°ഥിതധീഃ കി∙ പ്രഭാഷേത കിമാസീത വ്രജേത കിം. 54

## അജ്ജ്വാൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ കേശവ അല്ലയോ കേശവ (ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനേ) സമാധിസ°ഥസ്യ (സ്ഥാഭാവികമായ) സമാധിയിൽ

സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന

സ്ഥിതപ്രജ്ഞസ്യ നിശ്ചലജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയവൺറ

ഭാഷാ കാ ലക്ഷണം എതാകുന്ന

സ്ഥിതധീഃ നിശ്ചലജ്ഞാനമുള്ളവൻ

കിം എങ്ങന

പ്രഭാഷേത സംസാരിക്കുന്ന

കിം എങ്ങന

ആസീത ഇരിക്കുന്ന (എന്തുചെയ്യകൊണ്ടിരി

ക്കുന്നു)

കിം വ്വജ**േ** എങ്ങനെ നടക്കുന്ന (അവൻെറ നടപ്പ്

അല്ലെങ്കിൽ പ്രവൃത്തി എങ്ങനെയാ

കുന്നു)?

അല്ലയോ കേശവ, സമാധിയിലിരിക്കുന്ന നിശ്ചലജ്ഞാനി യുടെ ലക്ഷണമെന്താകുന്ന? നിശ്ചലജ്ഞാനി എങ്ങനെ സംസാ രിക്കുന്നു? എങ്ങനെ ഇരിക്കുന്ന? എങ്ങനെ നടക്കുന്നു? [ മം-ഭാ] സമാധിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവനം നിശ്ചല ജ്ഞാനിയുായവനെപ്പററി, ഹേ കേശവ, അന്യന്മാർ എങ്ങ നെ പറയുന്നു? നിശ്ചലജ്ഞാനിയായവൻ സായമേവ എങ്ങനെ സംസാരിക്കുന്നു? അവൻ എങ്ങനെ ഇരിക്കുന്നു? എങ്ങനെ നടക്കുന്നു? ഈ ശ്രോകംകൊണ്ടു് അജ്ജുനൻ സ്ഥിത പ്രജ്ഞൻെറ ലക്ഷണം ചോദിക്കുന്നു.

ആദ്യംതന്നെ (ബ്രഹ്മചര്യംമുതല്ല്) സവ്വകർമ്മങ്ങളേയും സന്ന്യസിച്ച് ജ്ഞാനന്ഷ്യയിലിരിക്കുന്നവരിൽ പ്രജ്ഞാസ്ഫെര്യമുള്ളവന്നമായി (പ്രജ്ഞാസ്ഫൈര്യമുള്ളവന്നമായി 'പ്രജഹാതി' (അ. 2, ശ്രോ. 55) എന്ന ശ്രോകംമത്ത് അദ്ധ്യായാവസാനം വരെ സ്ഥിതപ്പജ്ഞൻറെ ലക്ഷണവും ജ്ഞാനസാധനവും (ഭഗവാനാൽ) ഉപദേശിക്കപ്പെടുന്നു. അദ്ധ്യാത്മശാസ്ത്രത്തിൽ എല്ലാ ദിക്കിലും കൃത്യത്ഥൻറെ (സ്ഥിതപ്പജ്ഞൻറ) ലക്ഷണങ്ങരാതന്നെയാണ് (തദവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുന്നതിന്ന്) സാധനങ്ങളായി ഉപദേശിക്കപ്പെടുന്നത്ര്. എന്തെന്നാൽ, അവ പ്രയത്തംകൊണ്ടു സാദ്ധ്യമായി ഭവിക്കുന്നു. യാതൊരു ലക്ഷണങ്ങളാണ്, പ്രയത്താദ്യെട്ടയുത്തു സാധനങ്ങളായി ഭവിക്കുന്നത്ര്, പ്രയത്താദ്യെട്ടയുത്തു സാധനങ്ങളായി ഭവിക്കുന്നത്ര് അവയെശ്രീഭഗവാൻ പറയുന്നു: ശ്രീഭഗവാൻവാച:

പ്രജഹാതി യദാ കാമാൻ സവ്വാൻ പാത്ഥ മനോഗതാൻ ആത്മന്യേവാത്മനാ തുഷ്ടഃ സ°ഥിതപ്രജ°ഞസ്തദോച്യതേ.55

ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ പാത്ഥ അപ്രയോ അജ്ജുന

യഭാ എപ്പോയ

മനോഗതാൻ മനസ്സിലിരിക്കുന്ന

സവ്വാൻ സകല

കാമാൻ കാമങ്ങളേയും

പ്രജഹാതി തീരെ (മുഴവനം) ഉപേക്ഷിക്കുന്ന

വോ

(യളാ) എപ്പോ∞

ആത്മനി ഏവ പരമാനന്ദത്രപമായ ആത്മാ**വിൽ** ത്തന്നെ ആത്മനാ തന്നാൽ തുഷ്ട (സൻ) സന്തുഷ°ടനായിട്ട° (ആത്മാരാമനാ യുട്ട്ം) (ക്ഷദ്രവിഷയാഭിലാഷാൻ ക്ഷ്യങ്ങളായ വിഷയങ്ങളിലുള്ള ത്യജതി) ഇച്ഛകളെ ത്യജിക്കുന്നവോ തദാ അപ്പോ∞ (തേന ലക്ഷര്ണന മുനിഃ) അപ്രകാരമുള്ള ലക്ഷണത്തോടുക ടിയ മനി സംസിയല്ടെ (ഇയി) നിശ്ചലജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയ**വൻ** എന്നും

അല്ലയോ അജ്ജുന, മനസ്സിലിരിക്കുന്ന സകലകാമങ്ങളേയും തീരെ ഉപേക്ഷിച്ച് എപ്പോഴാണു് (ഒരുവൻ) സ്വാത്മാവിൽത്ത ന്നെ സന്തുഷ്ടചിത്തനായിരിക്കുന്നതു് അപ്പോ⊙ ആ മുനി സ്ഥിതപ്രജ്ഞനെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

പറയപ്പെടുന്നു.

ഉച്യതേ

[ശം-ഭാ] ഹേ പാത്ഥ, എപ്പോഴാണ് ഒരുവൻ മനസ്സിൽ പ്രവേശിച്ചിട്ടുള്ള പലവിധ ഇച്ഛകളേയും നിശ്ശേഷമപേക്ഷിച്ച് പ്രത്യഗാത്മസ്വരൂപമായ സാത്മാവിങ്കൽത്തന്നെ, ബാഹ്യ മായ യാതൊരു ലാഭത്തിൻേറയുമപേക്ഷകൂടാതെ, താനേ സന്തോഷിക്കുന്നവനും, പരമാത്ഥദശനമായിരിക്കുന്ന അമൃതര സത്തെ ലഭിക്കയാൽ അന്യവസ്തക്കളിലിച്ഛയില്ലാത്തവനമായി ഭവിക്കുന്നമായ് അപ്പോയ അവൻ സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻ — ആത്മാ നാത്മവിവേകംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള നിശ്ചലപ്രജ്ഞയോടുക്കുടിയ വിദ്വാൻ—എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

ഒരുവൻ സവ്വകാമങ്ങളേയുമുപേക്ഷിച്ചു; എങ്കിലും അവൻെ ശരീരധാരണത്തിന്നു നിമിത്തമായ കാമം നശിച്ചി ട്ടില്ലതാനും; ഈ അവസ്ഥയിൽ തുഷ്ടി കാരണമില്ലായ്ക്ക യാൽ അവൻെ പ്രവൃത്തി ഒരു കള്ളകടിയൻേറയോ ഒരു ഭ്രാന്ത ൻേറയോപോലെയാകമെന്നു് ഒരു ശങ്ക ജനിച്ചേക്കാം. അതി നാലാണം' 'ആത്മാവുകൊണ്ടു' ആത്മാവിങ്കൽത്തന്നെ സന്തുഷ്ട നായിട്ടു'' എന്ന പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു'.

പുത്രൻ, ധനം, ലോകം ഇവയെ സംബന്ധിച്ച സകല കാരങ്ങളേയുമപേക്ഷിച്ച്യ ആത്മാരാമനായിരിക്കുന്ന—ആത്മ ക്രീഡനായിരിക്കുന്ന—സന്ന്യാസിയാണ്യ സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻ എന്നത്ഥം.

എന്നുതന്നെയുമല്ല....

ഭുഖേഷചനുദ്വിഗ്നമനാഃ സുഖേഷ്യ വിഗതസ്പ്പഹഃ വീതരാഗഭയക്രോധഃ സ്ഥിതധീർമ്മുനിരുച്ചത്രം. 56

**ഭുഖേ**ഷ ഭുംഖം വന്നാലും

അനദ്ധിഗ്നമനാഃ ക്ഷോഭിക്കാത്ത മനസ്സോടുകൂടിയവ

നായും

സുഖേഷ സുഖം വന്നാൽ (അതിൽ) വിഗതസ്പ്പഹഃ ഇച്ലയില്ലാത്തവനായം

വീതരാഗഭയക്രോധഃ കാമക്രോധഭയങ്ങളില്ലാത്തവനായുമി

രിക്കുന്ന

മൂനി:\* മൂനി (സന്യാസി)

സംന്വയനും (ഇയി) ധിശ്ചപ്പജംയാനത്തോട്ജടിതവശ്

എന്നം

ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു.

ഭുഖപ്രാപ്തിയിൽ മനഃക്ഷോഭമില്ലാത്തവനായും സുഖപ്രാപ്തി യിൽ ഇച്ഛയില്ലാത്തവനായും കാമക്രോധാദികളില്ലാത്തവനാ യൂമിരിക്കുന്ന സന്ന്യാസി നിശ്ചലജ്ഞാനി എന്നു പറയപ്പെ ടുന്നു.

[ശം-ഭാ] ആദ്ധ്യാത്മികം മുതലായ ദുഃഖപ്രാപ്തിയിലും ഇള ക്കമില്ലാത്ത മനസ്സോടുകൂടിയവനും, വിറക് അധികമാകുന്നേട

<sup>\*</sup> കാണുന്നതും കേരംക്കുന്നതും സ്വശിക്കുന്നതുമായ സകല ദൃശ്യപഭാത്ഥങ്ങളേയും പ്രത്യഗ്ദ്ദഷ്ടിയോടുകൂടി (തത്തദാകാ രമായിട്ടല്ലാതെ) ബ്രഹ്മമായിട്ടുതന്നെ (മനുതേ—) കാണുന്നവൻ (അറിയുന്നവൻ) മുനി—ബ്രഹുനിഷ്യർ,

തോളം അഗ്നി വദ്ധിക്കുന്നതുപോലെ സുഖം കിട്ടുന്നേടത്തോളം ഇച്ഛയെ വദ്ധിപ്പിക്കാത്തവനും, കാമക്രോധഭയങ്ങളില്ലാത്തവ നമായ സന്ന്യാസി അപ്പോരം സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻ (നിശ്ചല ജ്ഞാനി) എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

യം സർവ്വത്രാനഭിസ്നേഹസ്തത്തൽ പ്രാപ്യ ശുഭാശുഭം നാഭിനന്ദതി ന ദേഷ്ടി തസ്യ പ്രജ്ഞാ പ്രതിഷ്ഠിതാ. 57

യു യാതൊരുത്തൻ

സവ്വത സകലത്തിലും (പുത്രമിത്രകളത്രാദി

കളിലംകടി)

അനഭിസ്നേഹഃ അഭിമാനമില്ലാത്തവനായി (സ്നേഹ

ശൂന്യനായി)

തൽ തൽ ശൂഭാശുഭം അതാതു് ഇഷ്ടാനിഷ്ടങ്ങളെ

(അനുകൂലപ്രതികൂലങ്ങളെ)

പ്രാപ്യ പ്രാപിച്ചാലം

ന അഭിനന്ദതി സന്തോഷിക്കുന്നില്ലയോ

(പ്രശംസിക്കുന്നില്ലയോ)

ന ദേചഷ്ടി വെറുക്കുന്നതുമില്ലയോ (നിന്ദിക്കുന്നി

ലയോ)

തസ്യ അവൻെറ പ്രജ്ഞാ ജ്ഞാനം

പ്രതിഷിതാ ഉറച്ചതാകുന്നു.

യാതൊരുവനാണ് സകലത്തിലും അഭിമാനമില്ലാത്തവനായി അനുകൂലമായിട്ടുള്ളതിനെ പ്രാപിച്ചാൽ പ്രശംസിക്കാതേയും, പ്രതികൂലമായിട്ടുള്ളതിനെ പ്രാപിച്ചാൽ നിന്ദിക്കാതേയും (കേവലം ഉദാസീനനായിത്തന്നെ) ഇരിക്കുന്നത് അവൻറ ജ്ഞാനം ഉറച്ചതാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] യാതൊരുവൻ ദേഹം ജീവിതം മതലായവയിൽ ക്കൂടി സ്നേഹവജ്ജിതനായി, ശുടത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ സന്തോഷി ക്കയും അശുഭത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ ദേഷിക്കയും ചെയ്യുന്നില്ലയോ അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന - അപ്രകാരം ഹഷവിഷാദവജ്ജിതനായി രിക്കുന്ന പുനിയുടെ വിവേകംകൊണ്ടുണ്ടായ പ്രജ്ഞ സ്ഥിര മായി ഭവിക്കുന്നു. യദാ സംഹരതേ ചായം കൂർമ്മോംഗാനീവ സർവ്വശഃ ഇ**ന്ദ്രി**യാണീന്ദ്രിയാത്ഥേഭ്യസ്സസ്യ പ്രജ<sup>ം</sup>ഞാ പ്രതിഷ്ഠിതാ. 58

കൂർമ്മ: ആമ

സർവ്വശഃ എല്ലാ ഭാഗത്തുനിന്നും

അംഗാനി ഇവ തൻെറ അവയവങ്ങളെ (ഉള്ളിലേക്ക

വലിക്കുന്നതു)പോലെ

അയം ഈ യോഗി (ഈ സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻ)

ഇന്ദ്രിയാത്ഥേഭ്യഃ ഇന്ദ്രിയാത്ഥങ്ങളിൽനിന്നും (വിഷയ

ങ്ങളിൽനിന്നം°)

ഇന്ദ്രിയാണി ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ യദാ എപ്പോരം

സംഹരതേ ച പിൻവലിക്കുന്നവോ

(തദാ) അപ്പോരം തസ്യ അവൻറ പ്രജ്ഞാ ജ്ഞാനം

പ്രതിഷ്ഠിതാ ഉറച്ചതായി ഭവിക്കുന്നു.

ആമ തൻെറ അവയവങ്ങളെ എല്ലാ ഭാഗത്തുനിന്നും ഉള്ളിലേക്കു വലിക്കുന്നതുപോലെ ഈ യോഗി എപ്പോഴാണ് സകല വിഷയങ്ങളിൽനിന്നും ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ പിൻവലിക്കുന്നതു് അപ്പോയ അവൻെറ ജ്ഞാനം ഉറച്ചതായി ഭവിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] എപ്രകാരമാണ് ആമ ഭയംകൊണ്ടു സ്വന്തം അവ യവങ്ങളെ എല്ലാ ഭാഗത്തുനിന്നും ഉള്ളിലേക്കു വലിക്കുന്നതു് അതുപോലെ ജ്ഞാനനിഷ്യയിലിരിക്കുന്ന യതി എപ്പോഴാണ് സകല വിഷയങ്ങളിൽനിന്നും ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ പിൻവലിക്കു ന്നതു് അപ്പോരം അവൻെ ജ്ഞാനം സ്ഥിരമായി ഭവി കുന്നു.

വിഷയാ വിനിവത്തന്തേ നിരാഹാരസ്യ ദേഹിനു രസവജ്ജം രസോപ്യസ്യ പരം ദൃഷ<sup>്</sup>ട്വാ നിവത്തതേ. 59

നിരാഹാരസ്യ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ട വിഷയങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കാതിരിക്കുന്ന ദേഹിനഃ ദേഹാഭിമാനത്തോടുകൂടിയ അജ്ഞാനി

യുടെ

രസവജ്ജം ഇപ്ഛ (അഭിലാഷം) ഒഴിച്ച്

വിഷയാ: വിഷയാനഭവങ്ങ

വിനിവത്തതേ ക്രമണ നിവത്തിക്കുന്നു അസ്യ ഈ സ്ഥിതപ്പജ്ഞൻാ

രസഃ അ പി (വിഷയങ്ങളിലുള്ള) ഇപ്ലയം കൂടി

പരം പരമാതമാവിനെ

ളഷ<sup>്</sup>ട്വാ അറിഞ്ഞിട്ട് നിവത്തതേ നിവത്തിക്കുന്നു.

ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ട് വിഷയങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കാതെതന്നെ ദേഹാഭിമാനത്തോടുകൂടിയ അജ്ഞാനിയിൽനിന്നു വിഷയ അരം നിവത്തിക്കുന്നു. എന്നാൽ അവയിലുള്ള ഇപ്പ നിവത്തിക്കുന്നില്ല. സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻറ ഇപ്ഫയുംകൂടി പരമാത്മ ദശനത്താൽ നിവത്തിക്കുന്നു. (താനേ നശിച്ചുപോകുന്നു എന്ന ത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] വിഷയങ്ങരം എന്നതിന്ത് ഇന്ദ്രിയങ്ങരം എന്നോ ഇന്ദ്രിയാത്ഥങ്ങരം എന്നോ അത്ഥം ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാകുന്നു. വിഷ യങ്ങളെ ഗ്ര ഗി ഛാതെ കഠിനതപസ്സിൽ സ<sup>്</sup>ഥിതിചെയ്യുന്ന ഒര മൂർഖൻെറ ഇന്ദ്രിയങ്ങരംകൂടി വിഷയങ്ങളിൽനിന്നു നിവത്തി പക്ഷേ, വിഷയങ്ങളിലുള്ള (അവൻെറ) ഇപ<sup>ം</sup>ഛ നിവ ത്തിക്കുന്നില്ല. 'രസ'ശബ്ദത്തിന്നു രാഗം (ഇപ'ഛ) എന്നത്ഥ മാകുന്നു. ഉ\_ം: 'സ്വരസേന പ്രവൃത്തഃ', 'രസികഃ', 'രസജ<sup>ം</sup>ഞഃ'• സൂക്ഷുമായം രഞ്ജനരൂപമായുമിരിക്കുന്ന ആ രസവം (ഇച<sup>്</sup>ഛ യും) കൂടി, പരമാത്ഥതത്ത്വമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തെ അറി ഞ്ഞിട്ട്, 'അ ഹമേവ തൽ' (—ഞാൻതന്നെയാണം' അതു') എന്നു സ്ഥാനുഭവംവന്ന യതിയിൽനിന്നു നിവത്തിക്കുന്നു. അവൻെറ വിഷയവിജ<sup>ം</sup>ഞാനം സകാരണം നശിക്കുന്നവെന്ന ത്ഥം. സമ്യഗ്ദശ്നം (യഥാത്ഥജ്ഞാനം) എപ്പോരം ഇല്ലയോ അപ്പോരം രാഗം നിവത്തിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ സമ്യഗ്ദശ് നാത്മികയായിരിക്കുന്ന പ്രജ്ഞയുടെ സ്ഫൈര്യത്തെ സമ്പാ ദിക്കേണ്ടതാണെന്നഭിപ്രായം.

യതതോ ഹൃപി കൗന്തേയ പുരുഷസ്യ വിപശ്ചിതഃ ഇന്ദ്രിയാണി പ്രമാഥീനി ഹരന്തി പ്രസഭം മനഃ. 60

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കന്തീപുത്ര ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

യതതഃ മോക്ഷത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു പ്രയത്നം

ചെയ്യുന്ന

വിപശ്ചിതഃ വിവേകിയായ

പുരുഷസ്യ അപി പുരുഷൻേറയുംകൂടി

മനു മനസ്സിനെ

പ്രമാഥീനി ക്ഷോഭിപ്പിക്കുന്നവയായ (വിഷയാഭി

മുഖമാക്കിത്തീക്ഒന്നവയായ)

ഇന്ദ്രിയാണി ഇന്ദ്രിയങ്ങരം പ്രസഭം ബലമായി

ഹരന്തി വലിച്ചകൊണ്ടപോകന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, മോക്ഷത്തിന്നായിക്കൊണ്ട പ്രയതംചെ യ്യന്ന വിവേകിയുടെ മനസ്സിനെക്കൂടി ക്ഷോഭിപ്പിക്കുന്നവയായ ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ബലമായി വലിച്ചകൊണ്ടപോകുന്നു.

[ശം-ഭാ] എന്തെന്നാൽ, ഹേ അജ്ജന, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ക്ഷോഭിപ്പിക്കുന്നവയാകുന്നു. വിഷയങ്ങളിൽ ലേശം ഇപ്പ് ചര യുള്ള ഒരു വിദ്വാനൻറ മനസ്സിനെക്കൂടി അവ ഇളക്കിത്തീക്കുന്നു. വിദ്വാനായ ആ പുരുഷൻ പരമാത്ഥത്തെ അറിയുന്നവനാണെ കിലും അവൻെറ മനസ്സ വിവേകവിജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയതാണെകിലും ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ആ മനസ്സിനെ ഇളക്കിയതിൻെറ ശേഷം ബലാല്ലാരമായി വിഷയങ്ങളിലേക്കിഴച്ചുകൊണ്ടുപോകുന്നു പ്രവേകവി ജ്ഞാനയുക്കമായി കണ്ടുകൊണ്ടിരിക്കെത്തന്നെ വിവേകവി ജ്ഞാനയുക്തമായിരിക്കുന്ന അവൻെറ മനസ്സിനെ ബലാൽക്കാരമായി വിഷയങ്ങളിലേക്കിഴച്ചുകൊണ്ടുപോകുന്നുവെന്നത്ഥം. ആയതുകൊണ്ടു്—

താനി സവ്വാണി സംയമു യക്ത ആസീത മൽപരഃ വശേ ഹി യസ്യേങ്ങിയാണി തസു പ്രജ്ഞാ പ്രതിഷ്ഠിതാ. 61 താനി സവ്വാണി എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും

സംയമ്യ അടക്കിക്കൊണ്ട്<sup>ം</sup>

യുക്ത: യോഗിയായും (നിശചലമാനസ

നായം)

മൽപരഃ എന്നെത്തന്നെ പരമായി വിചാരി

ക്കുന്നവനായും

ആസീത ഇരിക്കണം

യസ്യ യാതൊരുവൻെറ

വശേ ഹി സ്വാധീനത്തിൽത്തന്നെ

ഇന്ദ്രിയാണി ഇന്ദ്രിയങ്ങരം (വത്രത്തേ) ഇരിക്കുന്നുവോ തസ്യ അവൻെറ പ്രജ°ഞാ ജ°ഞാനം

പ്രതിഷിതാ ഉറച്ചതായി ഭവിക്കുന്നു.

ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ എല്ലാം അടക്കിക്കൊണ്ട് അവൻ നിശ്ചലമാന സനായം എന്നെത്തന്നെ പരമായി വിചാരിക്കുന്നവനായമിരി ക്കണം. ആരുടെ സ്വാധീനത്തിലിന്ദ്രിയങ്ങളിരിക്കുന്നുവോ അവൻെറ ജ്ഞാനം ഉറച്ചതാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ എല്ലാം വശീകരിച്ചതിൻറശേ പ്പം അവൻ ചിത്തസമാധാനത്തോടുകൂടിയവനായും, സവ്വത്തി ന്നും പ്രത്യഗാത്മാവായും വാസുഭവനായുമിരിക്കുന്നം എന്നെ അദ്ദേഹത്തിൽനിന്നു വേറെയല്ല' എന്ന വിചാരത്തോടുകൂടിയി രിക്കണമെന്നത്ഥം. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന യാതൊരു സന്ന്യാ സിയുടെ ഇന്ദ്രിയങ്ങരം അഭ്യാസവശാൽ സാധീനമായിരിക്കുന്നുവോ അദ്രേഹത്തിൻെറ ജ്ഞാനം ഉറച്ചതായി ഭവിക്കുന്നു.

ധ്യായതോ വിഷയാൻ പംസഃ സംഗസ്ലേഷൂപജായതേ സംഗാൽ സഞ്ജായതേ കാമഃ കാമാൽ ക്രോധോഭിജായതേ. 62

വിഷയാൻ വിഷയങ്ങളെ ധ്യായതഃ വിചാരിക്കുന്ന പംസഃ പുരുഷന്നം ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

തേഷ അവയിൽ സംഗഃ ആസക്തി

116

ഉപജായതേ ഉണ്ട് കുന്നു

സംഗാൽ ആസക്തിനിമിത്തം

കാമഃ ആശ

സംജായതേ ഉണ്ടാകുന്നു

കാമത്തിൽനിന്ന് (എപ്പോഴെങ്കിലും

അതിന്നു പ്രതിബന്ധം നേരിടു

ധോ∞)

കോനഃ കോനം

അഭിജായതേ ഉണ്ടാകന്നു

വിഷയങ്ങളെപ്പററി വിചാരിക്കുന്നവന്ത<sup>്</sup> അവയിൽ ആസക്തി ജനിക്കുന്നു. ആസക്തിനിമിത്തം കാമവും, കാമത്തിൽനിന്നു ക്രോധവുമണ്ടാകുന്നു.

[ശം\_ഭാ] ശബ്ദാദിവിഷയവിശേഷങ്ങളെ ആലോചിച്ച കൊണ്ടിരിക്കുന്ന പുരുഷന്ന് അവയിൽ ആസക്തി, അല്ലെങ്കിൽ പ്രീതി, ഉണ്ടാകുന്നു. പ്രീതിയിൽനിന്ന് തൃഷ്ണയുണ്ടാകുന്നു. തൃഷ്ണയിൽനിന്ന് (അതിന്നു വല്ല പ്രതിബന്ധവും നേരിടു മ്പോരം) ക്രോധമുണ്ടാകുന്നു.

ക്രോധാൽ ഭവതി സമ്മോഹഃ സമ്മോഹാൽ സൂതിവിഭ്രമഃ സ്തതിഭ്രംശാൽ ബുദ്ധിനാശോ ബുദ്ധിനാശാൽ പ്രണശ്യതി. 63

ക്രോധാൽ ക്രോധത്തിൽനിന്നു

സമ്മോഹഃ അവിവേകം (അറിവില്ലായ്യ)

ഭവതി ഉണ്ടാകുന്നു

സമ്മോഹാൽ അവിവേകത്തിൽനിന്ന്

സ്മൃതിവിഭ്രമഃ ഓർമ്മയില്ലായ്ത (ശാസ്ത്രങ്ങളം ആചാ

ര്യനം ഉപദേശിച്ച അത്ഥത്തിൻെറ

ഓർമ്മയില്ലായ്യ)

(ഭവതി) ഉണ്ടാകുന്നു

സ്മൃതിഭ്രംശാൽ ഓർമ്മക്കേടിൽനിന്നു്

ബുദ്ധിനാശഃ ബുദ്ധിനാശം (ഭവതി) ഉണ്ടാകുന്ന ബുദ്ധിനാശാൽ ബുദ്ധിനാശം ഹേതുവായിട്ടു<sup>°</sup> പ്രണശ്യതി തീരെ നശിക്കന്ദേ (മൃതതുല്യനായി ഭവിക്കുന്നു).

കോപത്തിൽനിന്നു് അവിവേകമുണ്ടാകുന്നു. അവിവേകത്തിൽ നിന്നു് ഓർമ്മയില്ലായ്ക്ക്, ഓർമ്മത്തെററിൽനിന്നു ബുദ്ധിനാശം. ബുദ്ധിനാശംനിമിത്തം ഒരുവൻ മൃതതുല്യനായി ഭവിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ക്രോധത്തിൽനിന്ന് അവിവേകമുണ്ടാകന്ന — കാര്യാകാര്യവിഷയങ്ങളിൽ ഭ്രമുണ്ടാകുന്നുവെന്നു താൽപര്യം. എത്തെന്നാൽ, നിശ്ചയമായിട്ടം ക്രൂയനായവൻ വളരെ മൂഢനാ യിട്ട് സ്വന്തഗു**രുവി**നെക്കൂടി നിന്ദിക്കുന്നു. അവിവേകത്തിൽ സ്°മൃതിഭ്രംശം —ശാസ്ത്രങ്ങളുടേയും ആചാര്യൻേറയും ഉപദേശത്താൽ സിദ്ധിച്ച സംസ്ഥാരത്തിൽനിന്നുണ്ടായ സ്മൃ നാശം \_ഉണ്ടാകുന്നു. (സ°മൃതിഭ്രംശം <u>—</u>സ°മൃതി യുടെ ഉൽപത്തിക്ക ഹേതുവുണ്ടായാലും സ്മൃതിയംഭാകാതി രിക്കും.) സൗമൃതിഭ്രംശത്തിൽനിന്ന ബുജിനാശമുണ്ടാകുന്നു. കാര്യാകാര്യങ്ങളെ തിരിച്ചറിവാനുള്ള അനാഭകരണത്തിന്നു യോഗ്യതയില്ലാതെയിരിക്കുന്നതു ബൂദ്ധിയുടെ പറയപ്പെടുന്നു. ബൂജിനാശംനിമിത്തം അവൻ തീരേ നശിച്ച പോകുന്നു. കാര്യാകാര്യവിഷയങ്ങളെ തിരിച്ചറിവാൻ തക്ക ത്നതാകരണം അല്ലെങ്കിൽ ബുദ്ധി ഉള്ളവനാണ് പുരുഷൻ. അന്തഃകരണത്തിന്നും അതിന്നുള്ള യോഗ്യത ഇപ്പെങ്കിൽ ആ പുരുഷൻ തീരേ നശിച്ചപോകുന്നു. അതിനാൽ അവൻ ബുദ്ധി നാശംനിമിത്തം നശിക്കുന്ന—പു അഷാത്ഥത്തിന്ന<sup>്</sup> അവൻ അയോഗ്യനായി ഭവിക്കുന്നത്ഥം.

സകല അനത്ഥത്തിന്നും കാരണം വിഷയചിതനമാണെ ന്നപറഞ്ഞു° ഇനി മോക്ഷത്തിന്നുള്ള കാരണമിന്നതെന്നു പറ യന്നു:

രാഗദേഷവിയുക്കെന്നു വിഷയാനിന്ദ്രിയെശ്ചാൻ ആത്മവശെുപ്പിധേയാത്മാ പ്രസാദമധിഗച്ഛതി. 64 രാഗദേഷവിയുക്കൈ: രാഗദേഷരഹിതങ്ങളായും ആത്മവശെുഃ തനിക്കു സ്വാധീനങ്ങളായൂമിരിക്കുന ഇന്ദ്രിയെഃ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുക്കാണ്ട് വിഷയാൻ അന്നപാനാദിവിഷയങ്ങളെ ചരൻ തു അനുഭവിക്കുന്നവനായാലും

വിധേയാത്മാ സ്വാധീനമായ മനസ്സോടുകൂടിയവൻ

പ്രസാഭം ശാന്തിയെ (മനസ്സമാധാനത്തെ)

അധിഗച്ഛതി പ്രാപിക്കുന്നു.

എന്നാൽ. ജിതമാനസനായവൻ രാഗദേഷരഹിതങ്ങളായും സാംധീനങ്ങളായുമിരിക്കുന്ന ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടു വിഷയ ങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നവനായാലും മനസ്സമാധാനത്തെ പ്രാപി കുന്നു.

[ശ -ഭാ] ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ പ്രവൃത്തി സ്വഭാവേന രാഗദേവ ഷങ്ങരമുമ്പായിട്ടാകുന്നു. എന്നാൽ മോക്ഷത്തെ ഇപ്ഛിക്കുന്ന വൻ, രാഗദേവഷൗഹിതങ്ങളായും സ്വാധീനങ്ങളായുമിരിക്കുന്ന ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടു വഴ്ജിപ്പാൻ പാടില്ലാത്ത വിഷയങ്ങളെ മാത്രം അനുഭവിക്കുന്നവനായി ജിതമാനസനായിട്ട് പ്രസന്ന തയെ (സ്വസ്ഥതയെ) പ്രാപിക്കുന്നു. വിധേയാതമാ—തൻറെ ഇപ്ഛപോലെ സ്വാധീനത്തിലിരിക്കുന്ന ആത്മാവോടു (അന്തഃകരണത്തോടു)കൂടിയവൻ.

പ്രസാദേ സവ്വ്ദ്യഃഖാനാം ഹാനിരസ്യോപജായതേ പ്രസന്നചേതസോ ഹ്യാശു ബുദ്ധിഃ പര്യവതിഷ്യതേ. 65

പ്രസാദേ (സതി) മനസ്സമാധാനമണ്ടാകുമ്പോരം

അസ്യ ഇവന്ദ്

സവ്വ്ദുഃഖാനാം സകല ദുഃഖങ്ങളുടേയും

ഹാനിഃ നാശം ഉപജായതേ ഉണ്ടാകുന്ന ഹി എന്തെന്നാൽ

പ്രസന്ന**ചേതസഃ** ശാന്തമനസ്സോടുകൂടിയവൻെറ

ബുദ്ധി: ബുദ്ധി ആശു വേഗം

പര്യവതിഷതേ സ്ഥിരമായി നില്ലുന്നു.

മനസ്സമാധാനമുണ്ടാകുമ്പോരം അവൻെറ്റ് സകല ദുഃഖങ്ങളും നശിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ, ശാന്തമാനസൻെറ്റ് ബുദ്ധി ക്ഷണത്തിൽ സ്ഥിരമായി നില്ലൂന്നു.

[ശം-ഭാ] പ്രസന്നതയെ പ്രാപിക്കുമ്പോരം ആ യതിയുടെ ആദ്ധ്യാത്മികം മുതലായ സകല ദ്രേഖങ്ങരക്കും നാശം സംഭവിക്കുന്നു. എന്നുതന്നെയുമല്ല, സാച്ഛമായ അന്തഃകരണത്തോടുകൂടി യവൻറെ ബുദ്ധി വേഗത്തിൽ സ്ഥിരമായി നില്ലുന്നു. ആകാശം പോലെ സവ്വത വ്യാപിച്ചു് ആത്മസ്വര്യപനായിത്തന്നെ നിശ്ചലനായി ഭവിക്കുന്നുവന്നത്ഥം. (അതു ഹേതുവായിട്ട് ബുദ്ധിപ്രസാദത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു പ്രയത്നംചെയ്യേണ്ടതാകന്നു എന്നു വാക്യശേഷം.) മനഃപ്രസാദവും ബുദ്ധിസ്ഫെര്യവുമുള്ള വൻറെ കൃതകൃത്യത ഇപ്പകാരമാകുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ട് യോഗിയായവൻ രാഗദേവഷരഹിതങ്ങളായ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ ക്കൊണ്ടു്, ശാസ്രവിരുദ്ധമല്ലാത്തവയും ഉപേക്ഷിപ്പാൻ പാടിലാത്തവയുമായ വിഷയങ്ങളിൽ മാത്രമേ പ്രവത്തിക്കാവൂ എന്നു വാക്യാത്ഥം.

അങ്ങനയിരിക്കുന്ന ഈ പ്രസന്നതയെ സൂതികന്നേ:

നാസ്തി ബുദ്ധിരയുക്ത സ്യ ന ചായുക്ത സ്യ ഭാവനാ ന ചാഭാവയതഃ ശാന്തിരശാന്തസ്യ കുതഃ സുഖം? 66

അയുക്തസ്യ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ സ്വാധീനപ്പെടുത്താത്ത

വന്നം

ബുദ്ധിഃ ശാസ്ത്രങ്ങളിൽനിന്നും ആചാര്യനിൽ

നിന്നും സിദ്ധിക്കപ്പെടുന്ന ആത്മവിഷ യമായ ബുദ്ധി, പ്രജ്ഞ (ആത്മസ്വരൂപ

ജ്ഞാനം)

ന അസ്തി ഉണ്ടാകുന്നതല്ല അയുക്തസ്യ അജിതേന്ദ്രിയന്ന<sup>ം</sup> ഭാവനാ ച ആത്മധ്യാനവും

ന ഉണ്ടാകുന്നില്ല

അഭാവയതഃ ആത്മധ്യാനത്തെ ചെയ്യാത്തവന്ന്

ശാന്തിഃ ന ച ആതമാവിൽ ചിത്തോപരമവം (മന

സ°ഥൈര്യവം) ഇല്ല

അശാന്തസ്യ മനഃസ്ഫൈര്യമില്ലാത്തവന്ത്

സുഖം കുതഃ? മോക്ഷാനന്ദമായിരിക്കുന്ന സുഖമെ

വിടെ?

ഇന്ദ്രിയങ്ങരം സ്വാധീനമില്ലാത്തവന്നു് ആത്മസ്വരുപജ്ഞാന മോ ആത്മധ്യാനമോ ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. ആത്മധ്യാനമില്ലാത്ത വന്നു് ആത്മാവിൽ ചിത്തോപരമവുണ്ടാകുന്നതല്ല. ചിത്തോ പരമമില്ലാത്തവന്നു് സുഖമെവിടെ?

[ശം-ഭാ] മനസ്സിനെ ധ്യാനത്തിൽ (സമാധിയിൽ) ഉറപ്പി ക്കുവാൻ ശേഷിയില്ലാത്തവന്ന് ആത്മസ്ത്രപവിഷയമായ ബ്യി ഉണ്ടാകുന്നില്ല. അസമാഹിതചിത്തന്ന് (അയുക്കുന്ന്) ആത്മജ്ഞാനത്തിൽ അഭിനിവേശവുമുണ്ടാകുന്നില്ല. അപ്രകാ രംതന്നെ ആത്മജ്ഞാനത്തിൽ അഭിനിവേശമില്ലാത്തവന്ന് ഉപശമമുണ്ടാകുന്നില്ല. അശാന്തപുരുഷന്ന് (ഉപശമമില്ലാത്ത വന്ന്) സുഖമെവിടെ? വിഷയാനുഭവത്തിന്നുള്ള ഇച്ഛ (തൃഷ്ണ) യിൽനിന്ന് ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ നിവത്തിപ്പിക്കുന്നതുതന്നെയാണ് പരമാത്ഥസുഖം. അതല്ലാതെ വിഷയങ്ങളിലുള്ള തൃഷ്ണയല്ല സുഖം; അതു ടുംഖംതന്നെയാകുന്നു. തൃഷ്ണയുള്ളപ്പോരം സുഖ

ഇന്ദ്രീയാണാം ഹി ചരതാം യന്മനോനുവിധീയതേ തദസ്യ ഹരതി പ്രജ°ഞാം വായുന്നാവമിവാംഭസി. 67

ചരതാം സൈവരമായി വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവേ

ശിക്കുന്ന

ഇന്ദ്രിയാണാം (മധ്യേ) അവശീകൃതങ്ങളായ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ

മധ്യേ

യൽ യാതൊരു ഇന്ദ്രിയത്തെയാണം

മനഃ മനസ്സ<sup>ം</sup>

അനുവിധീയതേ അനുഗമിക്കുന്നതും (ഒന്നിച്ച സഞ്ചരി

ക്കുന്നതു<sup>ം</sup>)

തൽ ആ ഒരു ഇന്ദ്രിയംതന്നെ

അസ്യ ആ മനസ്സിന്റെ (അല്ലെങ്കിൽ ആ പുത

ഷൻെറ)

പ്രജ°ഞാം വിവേകത്തെ

അംഭസി വെള്ള അിൽ (സമുദ്രത്തിൽ)

നാവം കപ്പലിനെ

വായും ഇവ കാറ**ു**° എന്നപോലെ ഹരതി ഹി വലിച്ചുരകാനുപോകന്നം.

സൈക്കായി വിഷയങ്ങളിൽ സഞ്ചാികണ അവശീകൃതങ്ങളായ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ മദ്ധ്യേ യാതൊരു ഇന്ദ്രിയത്തെയാണ് മനസ്സ പിൻതുടരുന്നതു് ആ ഒര്ന്ദ്രിയംതന്നെ ആ മനസ്സിൻെറ വിവേകത്തെ, സമുദ്രത്തിൽ കപ്പലിനെ കാററു് എന്നപോലെ, വലിച്ചുകൊണ്ടുപോകുന്നു. (സമുദ്രത്തിൽ കാററു് പ്രമത്തനാ യിരിക്കുന്ന ഒരു വൻറെ കപ്പലിനെ അവിടവിടെ അടിച്ചുകൊ ണ്ടുപോകുന്നതുപോലെ ഒരു ഒററ ഇന്ദ്രിയംതന്നെ പ്രജ്ഞയെ വിഷയത്തിലേക്കിഴച്ചുകൊണ്ടുപോകുന്നു. അപ്പോരം പിന്നെ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെല്ലാം കൂടിയാൽ പ്രജ്ഞയെ ഹരിക്കുന്നു

[ശം-ഭാ] യാതാരു മനസ്സാണ് സ്വസ്വവിഷയങ്ങളിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ അനവത്തിക്കു ന്നത്ര്, യാതൊരു മനസ്സാണ് അതാതിന്ദ്രിയത്തിന്റെ പ്രത്യേ കവിഷയത്തെ തിരിച്ചറിവാനു ദ്യോഗിക്കുന്നത്ര്, ആ മനസ്സ് ആത്മാനാത്മവിവേകംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള ആ യതിയുടെ പ്രജ്ഞയെ നശിപ്പിക്കുന്നു. എങ്ങനെ? —സമുദ്രത്തിൽ കപ്പ ലിനെ കാററ് എപ്രകാരമാണ് വേണ്ട മാഗ്ഗത്തിൽനിന്നു തെററിച്ച വേണ്ടാത്തവഴിക്കോടിക്കുന്നത്ര് അതുപോലെ മനസ്സ് യതിയുടെ ആത്മവിഷയമായ പ്രത്തിപ്പിക്കുന്നു.

തസൂാദ്യസ്യ മഹാബാഹോ നിഗൃഹീതാനി സവ്വശഃ ഇന്ദ്രിയാണീന്ദ്രിയാത്ഥേട്യസ്ത സ്യ പ്രജ്ഞാ പ്രതിഷിതാ. 68

ഹേ മഹാബാഹോ - അല്ലഃയാ മഹാബാഹുവായ അജ്ജന

തസൂാൽ ആയതുകൊണ്ടു യസ്യ യാതൊരുവൻറ ഇന്ദ്രിയണ

സവ്വ്ശഃ സകല

ഇന്ദ്രിയാത്ഥേടും വിഷയങ്ങളിൽനിന്നും നിഗൃഹീതാനി നിവത്തിക്കപ്പെടുന്നവോ

തസ്യ അ.ചൻറ

പ്രജ്ഞാ ജ്ഞാനം

പ്രതിഷ്ഠിതാ ഉറച്ചതാകുന്നു.

ആ യതുകൊണ്ടു് അല്ലയോ അജ്ജുന, എവൻെറ ഇന്ദ്രിയങ്ങ ളാണു് വിഷയങ്ങളിൽനിന്നു നിവത്തിപ്പിക്കപ്പെടുന്നതു്, അവൻെറ ജ്ഞാനം ഉറച്ചതായി ഭവിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ വിഷയങ്ങളിലുള്ള പ്രവൃത്തിയിൽ ദോഷുണ്ടെന്നു കാണിക്കപ്പെട്ടു. അതു ഹേതുവായുിട്ട് അല്ലയോ അജ്ജന, ഏതു യതിയുടെയാണം' മനസ്സ മുതലായ സകല ഇന്ദ്രിയങ്ങളും ശബ്ദാദിവിഷയങ്ങളിൽനിന്നു നിവത്തി കുപ്പെടുന്നതു' അവരർറ പ്രജ്ഞ ഉറച്ചതായി ഭവിക്കുന്നു.

യാ നിശാ സച്ചിഭ്രതാനാം തസ്യാം ജാഗത്തി സംയമീ യസ്യാം ജാഗ്രതി ഭൂതാനി സാ നിശാ പശ്യതോ മനോം. 69

സവ്വഭ്രതാനാം സകല പ്രാണികഠംക്കും യാ യാതൊരാത്മനിഷ്യയാണ് നിശാ രാത്രിപോലെയാകുന്നതു്

തസ്യാം ആ ആത്മനിഷയിൽ

സംയമീ ജിതേന്ദ്രിയനായ വിവേകി

ജാഗത്തി ഉണന്നിരിക്കുന്നു, ബോധത്തോടുകൂടിയി

രിക്കുന്നു

യസ്യാം (തു) യാതൊരു വിഷയനിഷ്യിൽ

(അജ്ഞാനദശയിൽ)

ഭൂതാനി പ്രാണിക∞

ജാഗ്രതി ഉണന്നിരിക്കുന്നുവോ

സാ ആ അജ്ഞാനാവസ്ഥ, വിഷയനിഷ്

പശ്യതഃ ആത്മതത്ത്വത്തെ ദശിക്കുന്ന

മുനേഃ മുനിക്ക്

നിശാ രാത്രിയാകുന്നു.

യാതൊരാത്മനിഷ്യ സകലപ്രാണിക⇔കും രാത്രിപോലെ (ശുദ്ധ അന്ധകാരംപോലെ)യിരിക്കുന്നുവോ ആ നിഷ്യയിൽ വിവേകിയായവൻ ഉണന്നിരിക്കുന്നു. യാതൊരജ°ഞാനദശ യിൽ (വിഷയനിഷ്യിൽ) പ്രാണിക⇔ ഉണന്നിരിക്കുന്നുവോ (ബോധത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നുവോ) ആ ദശ ആത്മതത്ത്വത്തെ ദശിക്കുന്നവന്നു രാത്രിയാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] പരമാത്ഥതത്മാം സകലപ്രാണികയക്കും രാത്രി പോലെയാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, രാത്രി തമഃസ്വഭാവമാക യാൽ ഒരു പദാത്ഥത്തേയും തിരിച്ചറിവാൻ പാടില്ലാതെയാ ്ആ പരമാത്ഥതത്താം സ<sup>്</sup>ഥിതപ്രജ്ഞന്ത ക്കിത്തീക്ന്നേ. മാത്രമേ ഗോചരമാവുകയുള്ള. എപ്രകാരമാണ് രാത്രിഞ്ചര ന്മാക്ക് (രാക്ഷസന്മാക്ക്<sup>°</sup>) പകലായ<del>ത</del>് അന്യന്മാക്ക് രാത്രി യായി ഭവിക്കുന്നതു° അതുപോലെ രാത്രിഞ്ചരസ°ഥാനീയന്മാ രായ അജ്ഞാനികളായ സവ്വഭ്രതംങ്ങാംകംം പരമാത്ഥതത്ത്വം രാത്രിപോലെ അന്ധകാരമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, പരമാത്ഥ തത്ത്വത്തിൽ ബുദ്ധിയെ ഉറപ്പിക്കാത്തവക്ക് അതു ഗോചരമാക പരമാത്ഥ തത്താലക്ഷണമായും അജ്ഞാനം നിദ്രയാ യൂമിരിക്കുന്ന ആ ദശയിൽ ജിതേന്ദ്രിയനായ യോഗി (പകലെ ന്നപോലെ) ഉണന്നിരിക്കുന്ന (ബോധത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നു). 'അവൻ ഗ്രാഹകൻ, അതു ഗ്രാഹ്യവസ്ത' എന്നിങ്ങനെയുള്ള ഭേദ ലഷണത്തോടുകൂടിയ അജ്ഞാനമാകുന്ന നിരുയിൽ ഉറങ്ങി ത്തന്നെ കിടക്കുന്ന ഭൂതങ്ങ⊙ ഏതവസ്ഥയിലാണം' ഉണന്നിരി ക്കുന്നു എന്നു പറയുന്നതു്—യാതൊരവസ്ഥയിലാണു് സവ്വ ഭൂതങ്ങളം രാത്രിയിൽ ഉറങ്ങിക്കൊണ്ടു സാപ്സം കാണുന്നവരെ പ്പോലെ യിരിക്കുന്നതു°—ആ അവസ°ഥ പരമാത്ഥതത്തിത്തെ മുനിക്കു രാത്രിപോലെയാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, അതു° അവിദ്യാരൂപമായിത്തന്നെയ രിക്കുന്നു.

അതു ഹേതു വായിട്ട് അവിദ്യാവസ്ഥയിൽ മാത്രമേ കർമ്മ ങ്ങരം വിധിക്കപ്പെടുന്നുള്ള; വിദ്യാവസ്ഥയിലില്ല. വിദ്യയുണ്ടാ കമ്പോരം അവിദ്യ, സൂര്യോദയത്തിൽ രാത്രിയിലെ ഇരുട്ടെന്ന പോലെ, നശിക്കുന്നു. വിദ്യയുണ്ടാകുന്നതിന്നുമുന്നു് ക്രിയാകാ രകഫലഭേദരൂപമായിരിക്കുന്ന അവിദ്യ പ്രമാണബുദ്ധിയോടു കൂടി ഗ്രഹിക്കപ്പെടുകയും സകല കർമ്മങ്ങരാക്കും ഹേതുവായി ഭവിക്കുകയുംചെയ്യുന്നു. പ്രമാണബുദ്ധികൂടാതെ ഗ്രഹിക്കപ്പെടു ന്നതു് കർമ്മത്തിന്നു ഹേതുവായി ഭവിക്കുന്നില്ല. പ്രമാണഭ്രത മായ വേദം വിധിച്ചിട്ടുള്ള ഈ കർമ്മം അാൻ ചെയ്യേണ്ടതാ ണല്ലോ എന്നു വിചാരിച്ച് ഒരുവൻ കർമ്മത്തിൽ കത്താവായി പ്രവത്തിക്കുന്നു. ഇതെല്ലാം രാത്രി എന്നപോലെ അവിദ്യ മാത്രമാണ് (അജ്ഞാന കല്പിതം മാത്രമാണ്) എന്നു വിചാരി ക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ ഈ സകലഭേദങ്ങളും രാത്രി എന്നപോലെ അജ്ഞാനമാകന്ന അന്ധകാരംകൊണ്ടുന്ടായതാകന്നു എന്ന ജ്ഞാനം ആക്കുണ്ടാകുന്നുവോ ആ ആത്മയ്യ് ഞാനിയുടെ അധികാരം സവ്വകർമ്മസന്ന്യാസംതന്നെയാകന്നു. അല്ലാതെ, കർമ്മം ചെയ്യുന്നതിൽ അധികാരമില്ല. 'തൽ ബുദ്ധയസ്തദാത്താനു' (അ. 5, ശ്ലോ. 17) എന്നു മുതലായവയെക്കൊണ്ടു് അങ്ങനെയുള്ളവന്നു് ആത്മനിപ്പയിൽ.അന്നെയാണ് അധികാരമെന്നു ഗവാൻ ഇനി കാണിക്കുന്നതാണു്.

പൂവ്വപക്ഷം: —പ്രവത്തകമായ പ്രമാണത്തിന്റെ (വിധി യുടെ)അഭാവത്തിങ്കൽ പ്രവൃത്തിയുണ്ടാകുന്നതല്ല.

സമാധാനം: — അതു ശരിയപ്പ. എതെന്നാൽ, ആത്മജ്ഞാ നത്തിന്നു സ്വാതമാതന്നെയാണ് വിഷയം. ഒരുവന്നു സ്വന്ത ആത്മാവിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നതിന്നു പ്രമാണമാവശ്യമില്ല. എന്തെ ന്നാൽ, ആത്മാവാണ് എന്നതുകൊണ്ടതന്നെ. എന്നുതന്നെയു മല്ല, സവ്വ്പ്രമാണങ്ങളുടെ അവസാനവും അവിടെ (ആതമാ ആത്മസ്വരൂപമറിയപ്പെട്ടതിൻെറശേഷം ആകുന്നു. പ്രമാണത്വത്തിന്റ് പിന്നേയും പ്രമാണപ്രമേയവ്യവഹാരമുണ്ടാ അവസാനപ്രമാണമായ വേദം ആതമാവിന്നു പ്രമാ തൃത്വത്തെ നിഷേധിക്കുന്നു; നിഷേധിക്കുന്നതോടുകൂടി അതു (വേദം) പ്രമാണമല്ലാതെയായി ഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഉറക്ക മുണന്നവന്നു സാപ്നകാലം എപ്രകാരമാണു പ്രമാണമല്ലാതെ യായി ഭവിക്കുന്നതു° അപ്രകാരം ആത്മബോധം വന്നവന്ന വേദം അപ്രമാണമായി ഭവിക്കുന്നു. ലോകത്തിൽ സാധാരണ യായി നാം ഒരു വസ്തവിനെ അറിഞ്ഞാൽ പിന്നെ അതിനെ ത്തന്നെ മറെറാരു പ്രമാണംകൊണ്ടും ഒന്നുകൂടി അറിവാൻ ശ്രമി ക്കാറില്ല. അതിനാൽ ആത്മാവിനെ അറിയുന്നവന്ന<sup>ം</sup> കർമ്മ ത്തിൽ അധികാരമില്ല എന്നം സിദ്ധമാക്ഷന്നു.

> ആപൂര്യമാണമചലപ്രതിഎം സമുദ്രമാപഃ പ്രവിശന്തി യലൽ

തദ്വൻ കാമാ യം പ്രവിശന്തി സവ്വേ സ ശാന്തിമാപ്പോതി ന കാമകാമീ.

70

ആപൂര്യമാണം ജലംകൊണ്ട നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന**തും** അചലപ്രതിഷം സ്ഥിരമായി നില്ലുന്ന**തുമായ** 

സമുദ്രം സമുദ്രത്തെ

ആപഃ (നദി മതലായതിലെ) ജലങ്ങ∞

യദ്വൽ എപ്രകാരമാണ<sup>ം</sup> പ്രവിശന്തി പ്രവേശിക്കുന്ന**ത**ം

തഭ്വൽ അപ്രകാരം

സപ്പേ കാമാഃ സകല വിഷയങ്ങളം

യം അന്തർദ്ദന്തുിയോടുകൂടിയ യാതൊരു

മുനിയെ

പ്രവിശന്തി പ്രവേശീക്കുന്നുവോ

സഃ അവൻ

ശാന്തിം കൈവല്യത്തെ, മോക്ഷത്തെ

ആപ്പോതി പ്രാപിക്കുന്ന

കാമകാമീ വിഷയങ്ങളെ ഇച്ഛിക്കുന്നവൻ ന മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും സ്ഥിരമായിരിക്കുന്നതുമായ സമുദ്രത്തെ എപ്രകാരമാണം' നദി മതലായതിലെ ജലങ്ങരം പ്രവേശിക്കു ന്നതു് അതുപോലെ, യാതൊരു ബ്രഹ്മനിഷ്ഠനെയാണു സവ്വവി ഷയങ്ങളം പ്രവേശിക്കുന്നതു് അവൻ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. വിഷയങ്ങളിലിച്ഛയുള്ളവൻ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] ജലംകൊണ്ടു നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും ചലനംകൂടാതെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതുമായ സമുദ്രത്തെ നാലുപുറത്തുനിന്നും ഒഴുകുന്ന ജലങ്ങയ എപ്രകാരമാണ പ്രവേശിക്കുന്നത്ര് — (ജലങ്ങയ പ്രവേശിച്ചാലും) തനിക്കുയാതൊരു വികാരവും കൂടാതെ സ്വാത്മസ്ഥമായിത്തന്നെയിരിക്കുന്ന സമുദ്രത്തെ എപ്രകാര മാണം പ്രവേശിക്കുന്നത്ര് — അതുപോലെ, വിഷയസന്നിധിയിലായാലും യാതൊരു മുനിയെയാണം നാനാവിധ ഇച്ഛാവിശേ ഷങ്ങയം, സമുദ്രത്തിൽ ജലമെന്നുപോലെ, അവനിൽ ഒരു വികാരത്തേയും ചെയ്യാതെ പ്രവേശിക്കുന്നത്ര് — യാതൊരുവ

നെയാണു് ഇച്ഛകരം തങ്ങളുടെ വശമാക്കാതെ അവ അവനിൽ ലയിക്കുന്നതു് — അവൻ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. വിഷയ ങ്ങളെ ഇച്ഛിക്കുന്നവൻ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല എന്നത്ഥം. വിഹായ കാമാൻ യഃ സവ്വാൻ പുമാംശ്ചരതി നിഃസ്പ്പഹഃ നിർമ്മമോ നിരഹങ്കാരു സ ശാന്തിമധിഗച്ഛതി.

യഃ പുമാൻ യാ**തൊരു** പുരുഷൻ (പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ള) സകല ഇച്ഛകളേയും സർവ്വാൻ കാമാൻ ഉപേക്ഷിച്ച് വിഹായ നിഃസ്പ്പഹഃ (പ്രാപിക്കാത്ത) യാതൊന്നിലുമിച്ഛ യില്ലാത്തവനായി നിർമ്മമഃ ഭോഗസാധനങ്ങളിൽ മമത (എ**ൻെ**റ എന്ന ബുദ്ധി) ഇല്ലാത്തവനായി അഹങ്കാരമില്ലാത്തവനായി നിരഹങ്കാരഃ (സൻ) ചരതി (പ്രാരബ<sup>ം</sup>ധവശേന ഭോഗങ്ങളെയനംഭ എവിടെയെങ്കിലും) വിച്ചകൊണ്ട് സഞ്ചരിക്കുന്നുവോ

സഃ അവൻ ശാന്തിം മോക്ഷത്തെ അധിഗച്ഛതി പ്രാപിക്കുന്നു.

യാതൊരു പുരുഷൻ സകല ഇച്ലകളേയുമപേക്ഷിച്ച് ഒന്നിലു മിച്ഛയില്ലാത്തവനായി മമതയില്ലാത്തവനായി അഹങ്കാരരഹി തനായി സഞ്ചരിക്കുന്നവോ അവൻ മോക്ഷത്തെ പ്രാപി കുന്നു.

[ശം-ഭാ] യാതൊരു സന്ന്യാസിയാണ് സകല കാമങ്ങളേയും പരിത്യജിച്ച കേവലം ജീവനത്തിന്നു മാത്രം ചേഷ്ടിക്കുന്നത്യ് — ശരീരജീവിതത്തിൽക്കൂടി ഇപ്ഛയില്ലാത്തവനായി, ശരീരജീവനത്തിന്നു വേണ്ടുന്ന പദാ ത്ഥങ്ങളിലും കൂടി എൻെറ എന്ന അഭിനിവേശമില്ലാത്തവനായി, താൻ വിദ്ധാനാണെന്നുള്ള അഭിമാനവുമില്ലാത്തവനായി, യാതൊരു സന്ന്യാസിയാണ് സഞ്ചരിക്കുന്നു സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻ, ബ്രഹ്മവിത്ത്യ്, സംസാ

രദഃഖത്തെ നശിപ്പിക്കുന്നതായ നിവ്വാണമെന്ന പായപ്പെടുന്ന ശാന്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. അവൻ ബ്രഹ്മംതന്നെയായി ഭവി ക്കുന്നു എന്നത്ഥം.

ഏഷാ ബ്രാഹ്മീ സ്ഥിതിഃ പാത്ഥ നൈനാം പ്രാപ്യ വിമഹ്യതി സ്ഥിത്വാസ്യാമന്തകാലേപി ബ്രഹ്മനിവ്വാണമു ച്ഛതി. 72

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന ബ്രാഹമീ സ്ഥിതിഃ ബ്രഹ്മജ്ഞാനനിഷ്ഠ

ഏഷാ ഇപ്രകാരമാകുന്നു (ഇതുവരെ പറ

ഞ്ഞതാകുന്നു)

ഏനാം ഈ ബ്രഹ്മജ്ഞാനനിഷ്യയെ

(പരമേശ്ചരാരാധനേന വിശുദ്ധാന്തഃകരണഃ

പുമാൻ) പരമേശ്ചരാരാധനംകൊണ്ട മനഃശു

ദ്ധിവന്ന പുരുഷൻ

പ്രാപ്യ പ്രാപിച്ചിട്ട<sup>ം</sup>

ന വിമഹൃതി പിന്നേയം സംസാരമോഹത്തെ പ്രാ

പിക്കുന്നില്ല

(യതഃ) എന്തെന്നാൽ

അന്തകാലേ അപി മരണകാലത്തിൽക്കടി അസ്യാം ഈ ബ്രഹ്മനിഷ്യിൽ സ്ഥിത്വാ (ക്ഷണമാത്രം) ഇരുന്നാലും

ബ്രഹ്മനിർവ്വാണം ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയത്തെ

ഋ**ച°ഛതി** പ്രാപിക്കുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, ബ്രഹ്മജ്ഞാനനിഷ് എന്നത് ഇതുവരെ പറഞ്ഞുവന്നതാകുന്നു. ഈ ബ്രഹ്മജ്ഞാനനിഷ്ഠയെ പ്രാപി ച്ചാൽ പിന്നെ ആരും സംസാരമോഹാത്ത പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ഈ ബ്രഹ്മജ്ഞാനനിഷ്ഠയിൽ മരണകാലത്തു മാത്രമേ ഇരി പ്രാൻ സംഗതിവന്നുള്ളവെങ്കിലും അവൻ ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. (അപ്പോയ പിന്നെ ബാല്യംമുതല്ല തന്നെ ബ്രഹ്മജ്ഞാനനിഷ്ഠയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവൻ ലയത്തെ പ്രാപിക്കുമെന്നു പറയേണമോ?) [ശം-ഭാ] ഇതുവരെ പറയപ്പെട്ട അവസ്ഥ സർവ്വകർമ്മ ങ്ങളേയും സന്ന്യസിച്ചു ബ്രഹ്മര്യപമായിട്ടതന്നെയുള്ള സ്ഥിതി —ആകന്നു ബ്രഹ്മനിഷ്യ. ഈ അവസ്ഥയെ പ്രാപിച്ചാൽ പിന്നെ (ഒരുവൻ) മോഹത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ഈ ബ്രഹ്മ നിഷ്ഠയിൽ മരണകാലത്തു മാത്രം പോലും സ്ഥിതിചെയ്താൽ ഒരുവൻ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. അപ്പോരം പിന്നെ ബ്രഹ്മ ചര്യംമുതല്ലുതന്നെ സവ്വത്തേയും സന്ന്യസിച്ചു ജീവകാലം മുഴു വൻ ബ്രഹ്മനിഷ്ഠയിലിരിക്കുന്നവൻ ബ്രഹ്മനിർവ്വാണത്തെ പ്രാപിക്കുമന്നു പറയേണമോ?

ഇതി ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷതു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ സാംഖ്യയോഗോ നാമ ദ്വീതീയോദ്ധ്യായഃ സാംഖ്യയോഗമെന്ന രണ്ടാമദ്ധ്യാതം സമാപ്പം.

## മൂന്നാമദ്ധ്യായം

[ശം-ഭാ] പ്രവൃത്തിമാഗ്ഗമായി യോഗബൂദ്ധിയം, നിവൃത്തി മാഗ്ഗമായി സാംഖ്യബ്യയിയും, ഇങ്ങനെ രണ്ടവക ബുദ്ധികരം ഈ ശാസ്ത്രത്തിൽ ഭഗവാനാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടു. 'പ്രജഹാതി യദാ കാമാൻ' (അ. 2, ശ്രോ. 55) എന്ന ശ്രോകംമുതല്ലൂ<sup>o</sup> അദ്ധ്യാ സാംഖ്യബൂദ്ധിയെ ആശ്രയിച്ചവക്ക്<sup>ം</sup> യാവസാനംവരെ, സന്ന്യാസമാണ് കത്തവ്യമായിട്ടുള്ളതു് എന്നും, 'ഏഷാ ബ്രാഹ്മീ സ്ഥിതിഃ' (അ. 2, ശ്ലോ. 72) എന്ന ശ്ലോകംകൊണ്ട് ആ നിഷ്യകൊണ്ടതന്നെ അവർ കൃതാത്ഥന്മാരാകമെന്നും ഉപദേശി എന്നാൽ ഭഗവാൻ അജ്<mark>ജനനോ</mark>ടു യോഗബു**ദ്ധിയെ** ആശ്രയിച്ചു° ''കർമ്മണ്യേവാധികാരസ്തേ; മാ തേ സംഗോസ്ത്വ കർമ്മണി'' എന്നിങ്ങനെ കർമ്മത്തെത്തന്നെ ചെയ<sup>്</sup>വാനുപ (കർമ്മംകൊണ്ടു)തന്നെ ദേശിച്ചു. എങ്കിലും, അതുകൊണ്ടു ശ്രേയസ്സിനെ പ്രാപിക്കമേന്നു പറഞ്ഞതുമില്ല. ഇതു കേട്ടപ്പോരം പരിഭ്രമിച്ചവശായിട്ട്° അജ്ജനൻ ഭഗവാനോട താഴെ പറയംപ്രകാരം പറയന്നു.

അജ്ജനനുള്ള ഈ പര്യാകലീഭാവം യുക്തംതന്നെയാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, സ്വഭക്തനും മോക്ഷേച്ചുവുമായ അജ്ജനന്റ് ശ്രീഭഗവാൻ ആദ്യം മോക്ഷപ്രാപ്തിക്കെ സാക്ഷാൽ സാധനമായ സാംഖ്യബ്രൂയിനിഷ്ഠയെ ഉപദേശിച്ചതിൻറശേഷം പിന്നെ മോക്ഷപ്രാപ്തിക്ക സാക്ഷാൽ സാധനമല്ലാത്തതും നിയമേന ഫലം സിദ്ധിക്കമേന്നു വിശ്വസിക്കുവാൻ പാടില്ലാത്തതും അനേകദോഷങ്ങളോടുകൂടിയതുമായ കർമ്മത്തെ ചെയ്വാൻ അജ്ജനനോടാജ്ഞാപിക്കുന്നതെങ്ങനെയാകുന്നു? ''ജ്യായസീ ചേൽ'' എന്ന അജ്ജനൻറെ ചോദ്യം (അപ്പോരം പരിഭ്രമിച്ചി രിക്കുന്നു അജ്ജനൻറെ മനസ്സിന്ക്) അനുരൂപമായിരിക്കുന്നു. (സാംഖ്യം, യോഗം എന്ന് മൻവിവരിക്കപ്പെട്ടപ്രകാരം) വിഭാഗിച്ചു പറഞ്ഞിട്ടുള്ള ഭഗവാൻറെ മറുപടിയും യുക്തമായിരിക്കുന്നു.

ചിലർ അർജ്'ജ്ലനൻറ ചോദ്യത്തിന്നു വേറെവിധം അത്ഥം പറയുകയും അതിന്നുള്ള ഭഗവാറ്റൻറ മറുപടിയെ

ചോദ്യത്തിന്നു വിരോധമായി വ്യാഖ്യാനിക്കുകയുംചെയ്യന്നു. തങ്ങരം ചെയ്തിട്ടുള്ള വ്യാഖ്യാനത്തിന്റെ പ്രസ്താവനയിൽ പറ ഞ്ഞിട്ടുള്ള ഗീതാതഥത്തിന്നു വിപരീതമായിട്ടാണും അവർ ഈ സന്ദർഭത്തിലുള്ള ചോദ്യോത്തരങ്ങഠംക്ക വ്യാഖ്യാനംചെയ്യ എന്നാൽ — സകലവർണ്ണാശ്രമികരംകും ന്നതു<sup>ം</sup>. എങ്ങനെ . ജ'ഞാനവം കർമ്മവം ഒന്നിച്ച വിധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു എന്നാ ണ<sup>്</sup> ഗീതാശാസ്ത്രത്തിൽ നിരൂപിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള അത്ഥം എന്ന**്** പിന്നെ ജീവപര്യന്തം അവർ പ്രസ്താവനയിൽ പറയുന്നു. ചെയ്യപ്പെടേണ്ടവയായ ശ്രതിചോദിതങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ച് കേവലം ജ്ഞാനംകൊണ്ടമാത്രം മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന എന്നതിനെ വിശേഷിച്ചം നിഷേധിച്ചിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ യോഗികരംക്കു കർമ്മനിഷ**ായം സന്ന്യാസികരംക്കു** ആശ്രമിക്കും ഓരോ ജ°ഞാനനിഷ°ഠയും ഇങ്ങനെ ഓരോ നിഷ<sup>ം</sup>റയെ മാത്രമേ ഭഗവാൻ ഇവിടെ (മൂന്നാമദ്ധ്യായത്തിൽ) ഉപദേശിക്കുന്നുള്ള എന്നും അവർതുന്നെ പറയുന്നു.

അപ്പോരം ജന്മപര്യന്തം ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതായി വിധിക്ക പ്പെട്ടിട്ടുള്ള ശ്രതിചോദിതങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളെ ഉപേക്ഷിക്കാ മെന്നുവരുന്നു. ഇങ്ങനെ വിരോധമായ അത്ഥത്തെ ഭഗവാൻ അർജ്ജുനനായിക്കൊണ്ടുപദേശിച്ചു എന്നത്തങ്ങനെ? ശ്രോതാ വായ അർജ്ജുനൻ അതിനെ സ്വീകരിച്ചു എന്നതും എങ്ങനെ? വ്യാഖ്യാതാവും ഈ വിരുദ്ധാത്ഥത്തിന്നും ഇങ്ങനെ സമാ ധാനം പറയുമായിരിക്കാം —ശ്രൗതകർമ്മങ്ങളെ പരിത്യജിച്ചും കേവലം ആത്മജ്ഞാനംകൊണ്ടു മാത്രമുള്ള മോക്ഷം ഗൃഹസ്ഥ നമാക്കു മാത്രമേ നിഷേധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള; അന്യാശ്രമികരം ക്കില്ല.

ഇതും അസംബന്ധംതന്നെ. എന്തെന്നാൽ, വ്യാഖ്യാതാവ് പ്രസ്താവനയിൽ സകല ആശ്രമികഠാകം ജ്ഞാനവും കർമ്മവും ഒന്നായിട്ടാണും ഗീതാശാസ്ത്രം ഉപദേശിക്കുന്നതെന്നും ആദ്യം പറഞ്ഞിൻെറശേഷം ഇവിടെ (മൂന്നാമദ്ധ്യായത്തിൽ) അതിന്നു വിപരീതമായി ചില ആശ്രമികഠാക്കുമാത്രം കേവലം ജ്ഞാ നംകൊണ്ടാണും മോക്ഷസിദ്ധി എന്നും എങ്ങനെ പറയാം?

അല്ലെങ്കിൽ വ്യാഖ്യാതാവു<sup>ം</sup> ഈ വിരുദ്ധാത്ഥത്തിന്നു<sup>ം</sup> ഇങ്ങനെ സമാധാനം പറയുമായിരിക്കാം ... ശ്രൗതകർമ്മങ്ങളെ മാത്രമുദ്ദേശിച്ചാണം' ഈ വാക്കം'. ശ്രൗതകർമ്മങ്ങരം കൂടാതെ കേവലം ജ്ഞാനംകൊണ്ടുള്ള മോക്ഷമാണം' ഗൃഹസ്ഥന നിഷേധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്രം'. ഇവിടെ സൂാത്തകർമ്മങ്ങരം ഗൃഹ സംഥനം' കൃത്യങ്ങളാണെങ്കിലും അവ ഇല്ലാത്തപോലെ വിചാ രിക്കപ്പെടുന്നു. അതുകൊണ്ടു കേവലം ജ്ഞാനം കൊണ്ടുള്ള മോക്ഷം ഗൃഹസ്ഥനമാത്രം നിഷേധിക്കപ്പെടുന്നു.

ഇതും വിരുദ്ധംതന്നെ. എന്നെന്നാൽ, സൂാത്തകർമ്മത്തോ ടൂക്കടിയ ജ്ഞാനംകൊണ്ടുള്ള മോക്ഷം ഗൃഹസ്ഥനുമാത്രം നിഷേധിക്കപ്പെടുന്നുവെന്നും അന്യാശ്രമികയക്ക് വിരോധി ക്കപ്പെടുന്നില്ല എന്നുമുള്ള സംഗതി വിവേകികളാൽ എങ്ങനെ ഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നു? സന്ന്യാസികയക്ക് മോക്ഷസാധനമായി ജ്ഞാനവം സൂാർത്തകർമ്മവും കൂട്ടിച്ചേർക്കപ്പെടുന്നുവെങ്കിൽ ഗൃഹസ്ഥനും മോക്ഷസാധനമായിട്ട് സൂാത്തകർമ്മങ്ങളോടു കൂടിത്തന്നെയുള്ള ജ്ഞാനമാകുന്നു, അല്ലാതെ ശ്രൗതകർമ്മങ്ങ

അല്ലെങ്കിൽ വ്യാഖ്യാതാവ് ഈ വിരുദ്ധാത്ഥത്തെ വേറൊ രുമാതിരി വ്യാഖ്യാനിക്കമായിരിക്കാം—ശ്രൗതവും സ്മാത്തവു മായ കർമ്മങ്ങളോടുകൂടിയ ജ്ഞാനം ഗൃഹസ്ഥനുമാത്രം മോക്ഷസാധനമായി ഭവിക്കുന്നു. എന്നാൽ സന്ന്യാസിക്ക് സൂാത്തകർമ്മങ്ങളോടുകൂടി മാത്രമുള്ള ജ്ഞാനമാണ് മോക്ഷസാ ധനമായി ഭവിക്കുന്നത്ര്. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ ബഹുപ്രയാ സമായം ദുഖരൂപമായുമുള്ള ശ്രൗതസൂാത്തകർമ്മങ്ങയ എല്ലാം ഗൃഹസ്ഥൻെറ തലയിൽത്തന്നെ പെടുന്നു.

(കർമ്മങ്ങളെ പെയ്യുന്നതിൽ) ആയാസം വളരെയുള്ളത കൊണ്ട് ഗൃഹസ്ഥനുമാത്രമേ മോക്ഷമുള്ള എന്നും, ശ്രൗതമായ നിത്യകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യാത്ത അന്യാശ്രമികഠംക്കു മോക്ഷസി ദ്ധിയുണ്ടാകുന്നതല്ല എന്നും അവർ പറയുമായിരിക്കാം. അതും ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, സകല ഉപനിഷത്തുകളിലും ഇതി ഹാസങ്ങളിലും പുരാണങ്ങളിലും യോഗശാസ്ത്രങ്ങളിലും മുമുഷ്യ വിന്നു ജ്ഞാനാംഗമായി സവ്വകർമ്മസന്ന്യാസമാണു വിധിക്ക പ്രെട്ടിട്ടുള്ളത്ര്. (ബ്രഹ്മചര്യം, ഗാർഹസ്ഥ്യം, വാനപ്ര സ്ഥം എന്നീ മൂന്നു്) ആശ്രമങ്ങളിൽക്കൂടി ക്രമമായിട്ടോ, (അല്ലെങ്കിൽ മൂന്നാശ്രമങ്ങളിൽ ഏതെങ്കിലും) ഒന്നിൽനിന്നോ (എപ്പോരം വൈരാഗ്യം വരുന്നുവോ അപ്പോരം) നാലാമാശ്രമ മായ സന്ന്യാസത്തെ സ്വീകരിക്കാമെന്നു ശ്രൂതിസ്തുതികളിലും പറയുന്നുണ്ടും.

അപ്പോരം സവ്വാശ്രമികരംക്കും ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങളുടെ സമ ച്ചയം സിദ്ധമായല്ലോ എന്നു പറയന്നുവെങ്കിൽ അതും ശരി യല്ല. എന്തെന്നാൽ, മുമക്ഷവിന്നു സവ്വകർമ്മസന്ന്യാസമാണ് വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു്. ഇതിന്നു താഴെ കാണിക്കുന്ന ശ്രുതി കരം പ്രമാണമാകുന്നു.

''പുത്യൈഷണായാശ്ച വിത്തെഷണായാശ്ച ലോകൈ ഷണായാശ്ച വൃത്ഥായാഥ ഭിക്ഷാചര്യം ചരന്തി'' (—പുത്രൻ, ധനം, ധാന്യം ഇവയിൽ ആശയെ ത്യജിച്ചിട്ട് ' അവർ ഭിക്ഷ യെടുത്തു നടക്കുന്ന) (ബ്രഹ. ഉപ. 3. 5. 1). ''തസ്മാൽ സംന്യാ സമേഷാം തപസാമതിരിക്തമാഹും, ന്യാസ ഏവാത്യരേച യൽ'' (—ആയതുകൊണ്ട് സന്ന്യാസമാണ് എല്ലാ തപസ്സുക ളേക്കാരം ഉൽക്ലഷ്ടമായതു്) (തെ, ഉപ. 4. 79. 78). ''ന കർമ്മണാ ന പ്രജയാ ധനേന ത്യാഗേ നൈകേ അമൃത്തചമാ നശും ''(—കർമ്മംകൊണ്ടോ ധനംകൊണ്ടോ സന്തതികൊണ്ടോ അല്ല, വെറും സന്ന്യാസം ഒന്നുകൊണ്ടു മാത്രമാണ്, ചിലർ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിച്ചതു്) (തൈ. ഉപ. 4. 12). ''ബ്രഹ്മ ചര്യാദേവ പ്രവ്രജ്ജേ'' (—ബ്രഹ്മചാരിയായിരിക്കുമ്പോരം തന്നെ ഒരുവന്ന് സവ്വവം സന്ന്യസിക്കാം) (ജാ. ഉപ. 4). താഴെക്കാണിക്കുന്ന സൂതിവാക്യങ്ങളം മൻപറഞ്ഞ അഭിപ്രായ ത്തിന്നു പ്രമാണമാകുന്നു.

''ത്യജ ധർമ്മമധർമ്മഞ്ച ഉഭേ സത്യാനൃതേ ത്യജ ഉഭേ സത്യാനൃതേ ത്യക്തവാ യേന ത്യജസി തത്ത്യജ.'' (—ധർമ്മത്തേയുമധർമ്മത്തേയുമപേക്ഷിക്കുക. സത്യത്തേയുമസ ത്യത്തേയുമപേക്ഷിക്കുക. നീ എന്തുകൊണ്ടും അവയെ ഉപേ ക്ഷിച്ചുവോ ഒടുക്കം അതിനേയുമപേക്ഷിക്കുക.) ''സംസാരമേവ നിസ്സാരം ദൃഷ്ടാ സാരദിദ്ദക്ഷയാ പ്രവ്യജന്ത്യകൃതോദാഹാം പരം വൈരാഗ്യമാശ്രിതാം.''

(—സംസാരം നിസ്സാരമാണെന്നുകണ്ട് അതിൻെറ സൂക്ഷൂത്തെ അറിവാനുള്ള ഇച്ഛയോടുകൂടിയവനായി ബ്രഹ്മചാരി ഏററ വം വൈരാഗ്യത്തെ പ്രാപിച്ചു സകലത്തേയുമപേക്ഷിക്കുന്നം.) (ബ്ലഹസ്സതി)

''പരമാത്മനി യോ രക്തോ യോ രക്തോപരമാത്മനി സർവ്വൈഷണാവിനിർമ്മക്തഃ സ ഭൈക്ഷ്യം ഭോൿതുമഹതി.''

(—യാതൊരുവൻ സകല ഇച്ഛകളേയുപോക്ഷിച്ച പരമാത്മാ വിൽ പ്രീതിയോടും പരമാത്മവ്യതിരിക്തമായിരിക്കുന്ന ദൃശ്യ പ്രപഞ്ചത്തിൽ വൈരാഗ്യത്തോടുംകൂടിയവനായിരിക്കുന്നവോ അവൻ ഭിക്ഷയെടുത്തു ഭുജിപ്പാൻ [സന്ന്യസിപ്പാൻ] അഹനാ കുന്നം.)

''കർമ്മണാ ബധ്യതേ ജന്തൂർവ്വിദ്യയാ ച വിമച്യതേ തസ<sup>ം</sup>മാൽ കർമ്മ ന കർവ്വതി യതയഃ പാരദശിനഃ.''

( തരുവൻ കർമ്മത്താൽ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ വിദ്യ യാൽ അവൻ മോചിക്കപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നു. അതു ഹേതുവാ യിട്ട് സൂക്ഷൂദശികഠം കർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നില്ല) (മ. ഭ. ശാ. പ. മോ. ധ. 241. 7) എന്നു ശുകാനുശാസനം. ഇവിടേയും (ഭഗവദ് ഗീതയിലും) ''സർവ്വകർമ്മാണി മനസാ സംന്യസ്യ.....'' ( സർവ്വകർമ്മങ്ങളേയും മനസ്സുകൊണ്ടു സന്ന്യസിച്ചിട്ട് .....) എന്നു പറയുന്നു.

മോക്ഷം ഒരു കർമ്മത്തിന്റെ ഫലമല്ലായ്ക്കയാൽ മോക്ഷത്തെ ഇപ്പിക്കുന്നവന്ത് കർമ്മംകൊണ്ടു യാതൊരു പ്രയോ ജനവുമില്ല. നിത്യകർമ്മങ്ങാ പ്രത്യവായദോഷത്തെ പരി ഹരിപ്പാൻവേണ്ടിയാണെന്നു പറഞ്ഞുകൂടാ. എന്തെന്നാൽ, ആ ദോഷം സന്ന്യാസാശ്രമത്തെ എടുക്കാത്തവർക്ക് മാത്രമേ ബാധ കമാവുകയുള്ള. അഗ്നികാര്യാദികളെ ചെയ്യാഞ്ഞാൽ സന്ന്യ സിക്കാത്ത ബ്രഹ്മചാരികാക്കു പ്രത്യവായദോഷം കല്ലിക്കുന്ന ഇപോലെ സന്ന്യാസികാക്കും (സന്ന്യസിച്ചിട്ടുള്ള ബ്രഹ്മ ചാരികാക്കും), അഗ്നികാര്യാദികളെ ചെയ്യാഞ്ഞാൽ, പ്രത്യ വായദോഷം കല്പിക്കുവാൻ പാടില്ല. നിത്യകർമ്മങ്ങളുടെ അഭാവത്തിൽനിന്ന ഭാവത്രപമായിരിക്കുന്ന പ്രത്യവായ ത്തിൻെറ ഉൽപത്തിയെ കല്പിക്കുവാൻ പാടുള്ളതല്ല. "കഥമസതഃ സജ്ജായതേ"' (—അസത്തിൽനിന്നു് എങ്ങനെ സത്തുണ്ടാകുന്നു) (ഛാ. ഉപ. 6.2) എന്ന ശ്രതിവാക്യംകൊണ്ടു് അസത്തിൽനിന്നു സത്തിൻെറ ഉൽപത്തി സംഭവിപ്പാൻ പാടി ല്ലാത്തതാകുന്നുവെന്നു കാണിക്കുന്നു.

വിഹിതകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യാഞ്ഞാൽ പ്രത്യവായമുണ്ടാ ഉണ്ട് എന്നു വേദമപദേശിക്കുന്നുവെങ്കിൽ വാൻ പാടില്ല. അപ്രമാണവുമാണെന്നു പറയേണ്ടിവരും. വേദമനത്ഥകരവും എന്തെന്നാൽ, വിഹിതകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്താലും ഞ്ഞാലും ഫലം ദുഃഖം മാത്രമേ ആവുകയുള്ള. അപ്പോയ ശാസ്ത്രം (വേദം) ജ്ഞാപകമല്ല, കാരകമാണ്, എന്ന് അസം ബന്ധമായി കല്പിക്കേണ്ടിവരും. ഇതു് ആരും സമ്മതിക്കുന്ന തല്ല. അതിനാൽ സന്ന്യാസികയക്കു കർമ്മത്തിൽ അധികാര മില്ല എന്നും, അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങളുടെ സമുച്ചയം അസംബന്ധമാകുന്നു എന്നും സിദ്ധമാകുന്നു. അല്ലാ ത്തപക്ഷം നജ്യായസീ ചേൽ കർമ്മണസ്കേ'' (അ. 3, ശ്രോ. 1) എന്ന അജ്ജനൻെറ ചോദ്യവും അനാപപന്നമായി ഭവിക്കം. ജ്ഞാനവും കർമ്മവുമൊന്നായിട്ടതന്നെ അജ്ജനൻ അനുഷിക്ക ണമെന്നാണും ഭഗവാൻ രണ്ടാമദ്ധ്യായത്തിൽ ഉപദേശിച്ചതെ കിൽ നജ്യായസീ ചേൽ കർമ്മണസ്ലേ....ജനാദ്ദന്' എന്ന അജ്ജുനൻെറ ചോദ്യത്തിനവകാശമില്ലായിരുന്നു. നജ്ഞാന വം കർമ്മവം നീ അനുഷിക്കണം'' എന്നാണ<sup>്</sup> അജ്ജ<mark>നന</mark>ുപ ദേശിച്ചിട്ടുള്ളതെങ്കിൽ കർമ്മത്തേക്കാരം ശ്രേഷ്യമായ ജ<sup>്</sup>ഞാന രേതയും ഭഗവാൻ നിശ്ചയമായി അർജുനന്ന<sup>്</sup> ഉപദേശിച്ചിട്ട ണ്ടായിരിക്കണമല്ലോ. അപ്പോരം പിന്നെ ഏകിം കർമ്മണി ഘോരേ മാം നിയോജയസി കേശവ'' (അ. 3, ശ്ലോ. 1) എന്ന അർജനൻറെ ആവലാതിക്കോ ചോദ്യത്തിന്നോ ഒരിക്കലും കർമ്മത്തേക്കാഠം ശ്രേഷ°ഠമായ ജ°ഞാനത്തെ ഇടയില്ല. അർജനൻമാത്രം അനുഷ്ഠിപ്പാൻ പാടില്ല എന്നു ഭഗവാൻ മുന്പും ഉപദേശിച്ചതായി ഒരികലും കല്പിക്കാനം പാടില്ല. ഇങ്ങനെ കല്പിക്കാമെങ്കിൽ ''ജ്യായസീ ചേൽ....ജനാദ്ദന''

എന്ന വേർതിരിച്ച ചോദ്യത്തിന്നിടവന്നേക്കാം. എന്നാൽ, ജ°ഞാനകർമ്മങ്ങ**ം** അന്യോന്യവിരുദ°ധങ്ങളാകകൊണ്ടു° അവ (ഒരു സമയത്ത്ര<sup>o</sup>) ഒരേ പുരുഷനാൽ അനുഷ<sup>o</sup>ിക്കപ്പെടു വാൻ അസാദ<sup>്</sup>ധ്യമാകയാൽ ഭിന്നപുരുഷന്മാരാൽ അനുഷ<sup>്</sup>ഠി ക്കപ്പെടേണ്ടതാണെന്നാണ് ഭഗവാൻ മുമ്പുപദേശിച്ചിട്ടുള്ളതെ ങ്കിൽ ''ജ്യായസീ ചേൽ….'' എന്ന ചോദ്യം യുക്തമായിരി അർജനൻ അറിവില്ലാഞ്ഞിട്ട ചോദിച്ചതാണെന്നു കല്പിക്കുന്നപക്ഷത്തിലും ജ്ഞാനവും കർമ്മവും ഭിന്നപുരുഷ അനുഷ<sup>ം</sup>ഠിക്കപ്പെടേണ്ടതാണെന്നുള്ള ന്മാരാൽ ഭഗവാൻെറ മറുപടിയും അനുപപന്നമായി ഭവിക്കുന്നു. ഭഗവാനറിവില്ലായ്ക്ക യാൽ മറുപടി പറഞ്ഞു എന്നം കല്പിപ്പാൻ പാടില്ല. അതിനാൽ ജൗഞാനവും കർമ്മവും ഭിന്നപുരുഷന്മാരാൽ അനുഷ<sup>്</sup>ഠിക്കപ്പെ ടേണ്ടതാണെന്നുള്ള ഭഗവാൻെറ്റ മറുപടികൊണ്ടും ജാഞാന കർമ്മ**ങ്ങ**ഠം ഒന്നിച്ച<sup>ം</sup> അനുപ്പ<sup>ം</sup>ഠിക്കപ്പെടുവാൻ അസാദ<sup>്</sup>ധ്യ മാണെന്നു സാധിക്കുന്നു.

അതിനാൽ കേവലം ജ'ഞാനംകൊണ്ടുതന്നെയാണ് മോക്ഷം എന്നാണ് ഗീതാശാസ്ത്രത്തിൻെറയും സകല ഉപ നിഷത്തുകളുടെയും നിശ്ചിതാത്ഥം.

രണ്ടുംകൂടി ഒന്നിച്ചനാഷ്ഠിക്കപ്പെടാമെങ്കിൽ ജ്ഞാന കർമ്മങ്ങളിൽ ഒന്നിനെ നിശ്ചയിച്ചുപദേശിക്കണമെന്ന് അജ്ജനൻെറ പ്രാത്ഥനയ്ക്കുവകാശമില്ല. ''കുരുകർമ്മൈവ തസ്മാത്തവം'' (—അതുകൊണ്ടു നീ കർമ്മത്തെത്തന്നെ ചെയ്യുക) എന്ന വചനംകൊണ്ട് അജ്ജനന്ന ജ്ഞാനനിഷ്യ അസാദ്ധ്യ മാണെന്ന് ഭഗവാൻ ദൃഢമായി കാണിക്കുന്നതാകുന്നു. അർജ്'ജന ഉവാച:

ജ്യായസീ ചേൽ കർമ്മണസ്സേ മതാ ബുദ്ധിജ്ജനാള്ന തൽ കിം കർമ്മണി ഘോരേ മാം നിയോജയസി കേശവ. 1 അർജ്യൂനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ ജനാദ്ദ്ന അല്ലയോ ജനാദ്ദ്ന കർമ്മണഃ (സകാശാൽ) കർമ്മത്തേക്കാരം ബുദ്ധിഃ ജ്ഞാനം

ജ്യായസീ അധികം ശ്രേഷ്ഠം എന്നാണ്

തേ അങ്ങയുടെ മതാ ചേൽ സമ്മതമെങ്കിൽ തൽ അപ്പോയ (പിന്നെ) ഹേ കേശവ അല്ലയോ കേശവ കിം എന്തിനുവേണ്ടി

ഘോരേ കർമ്മണി ഭയങ്കരമായ (ഹിംസാത്മക

മായ) കർമ്മത്തിൽ

മാം എന്നെ

നിയോജയസി പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നു.

അല്ലയോ ജനാദ്ദ്ന, കർമ്മത്തേക്കാരം ജ്ഞാനമധികം ശ്രേഷ്ഠ മെന്നാണ് അങ്ങയുടെ അഭിപ്രായമെങ്കിൽ പിന്നെ, ഹേ കേശവ, എന്തിനാണ് എന്നെക്കൊണ്ടു ഹിംസാത്മകമായ കർമ്മത്തെ ചെയ്യിപ്പിക്കുന്നതു്?

ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങരം സമുച്ചിതമായിട്ടാണ് ഭഗവാൻ അഭിപ്രായപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതെങ്കിൽ മുക്തിസാധനം (ജ<sup>ം</sup>ഞാ നകർമ്മങ്ങ⊙ രണ്ടും കൂടിച്ചേന്നിരിക്കുന്നതായ) ഒന്നു മാത്ര മായിട്ടേ ഭവിക്കേയുള്ള. അപ്പോരം ബുദ്ധി കർമ്മത്തിനേ ക്കാരം ശ്രേഷ<sup>ം</sup>ാമെന്നി<mark>ങ്ങനെ അ</mark>ർജ<sup>ം</sup>ജുനൻ കർമ്മത്തിൽനിന്നു ബുദ്ധിയെ വേർതിരിച്ചതു് തെററായി ഭവിക്കം. എന്തെ ന്നാൽ, ഒരു സാധനം — ഒരു സാഭ്ധ്യത്തിന്നു സാധനമായി (യോജിച്ച° ഒന്നായി) നില്ലുന്നതു°—ഫലംകൊണ്ട പലതാക വാൻ പാടുള്ളതല്ല. എന്നുതന്നെയുമല്ല, 'കർമ്മത്തേക്കാരം ശ്രേയ സ്സരമായതു് ബുദ്ധിയാണെന്നു ഭഗവാൻ മുമ്പെതന്നെ പറഞ്ഞി ട്ടണ്ടും. ഇപ്പോരം ശ്രേയസ്സരമല്ലാത്ത കർമ്മത്തെ ചെയ്വാൻ എന്നോടാജ്ഞാപിക്കകയും ചെയ്യുന്നു. അതിനുള്ളകാരണം മനസ്സിലാകുന്നില്ല' എന്നിങ്ങനെ അജ്ജുനൻ ഭഗവാനെ കുപ്പെ ടുത്തുന്ന**തുപേലെ പറഞ്ഞുംകൊണ്ട ''തൽ കിം ക**ർമ്മണി…." ( = എന്തിനാണം' എന്നെക്കൊണ്ടു ഹിംസാലക്ഷണമായ കർമ്മ ത്തെ ചെയ്യിപ്പിക്കുന്നതും).എന്നുള്ള അർജ<sup>്</sup>ജുനൻെറ ഭവിക്കുന്നു. സൂറത്തകർമ്മത്തോടുകൂടിയ വം നിരത്ഥകമായി ജ'ഞാനാനുഷ'ഠാനമാണം' ഭഗവാനാൽ (മോക്ഷസാധനമായി) എല്ലാവർക്കും വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും, അപ്രകാരംതന്നെയാണം° അച്ചൂനൻ മനസ്സിലാക്കിയതുമെങ്കിൽ പിന്നെ അച്ചൂനൻെറ

''കിം കർമ്മണി ഘോരേമാം നിയോജയസി കേശവം' എന്ന ചോദ്യം എങ്ങനെ യോജിക്കന്നു?

വ്യാമിശ്രേണേവ വാക്യേന ബുദ്ധിം മോഹയസീവ മേ തദേകം വദ നിശ്ചിത്യ യേന ശ്രേയോഹമാപ്**നു**യാം. 2

വ്യാമിശ്രേണ ഇവ സംശയത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നപോലെ

യുള്ള

വാക്കേന വാക്കുകൊണ്ട്

മേ എൻെറ ബൂദ്ധിം ബുദ്ധിയെ

മോഹയസി ഇവഃ മോഹിപ്പിക്കുന്പോലെ

തോന്നുന്നു

യേന എന്തുകൊണ്ട<sup>ം</sup> (യാതൊരന

ഷ'ഠാനംകൊണ്ട്')

ശ്രേയഃ മോക്ഷത്ത

അഹം ഞാൻ

ആപ്നയാം പ്രാപിക്കമോ തൽ ഏകം അതൊന്നിനെ നിശ്ചിത്യ നിശ്ചയിച്ച് വദ പറഞ്ഞാലും.

സംശയത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നപോലെയുള്ള വാക്യംകൊണ്ട് എൻെറ ബുദ്ധിയെ അങ്ങു മോഹിപ്പിക്കുന്നതുപോലെ തോന്നന്നം. (അതിനാൽ) യാതൊന്നുകൊണ്ട് ഞാൻ മോക്ഷത്തെ പ്രാപി കുമോ അതിനെ നിശ്ചയിച്ച പറഞ്ഞാലും.

[ശം-ഭാ] ഭഗവാൻെറ വാക്യം വളരെ വ്യക്തമായിരിക്കു ന്നവെങ്കിലും മന്ദബ്ദ്ധിയായ എനിക്ക് അതു സംശയത്തെ ജനിപ്പിക്കുന്നതുപോലെ തോന്നുന്നു. അതിനാൽ അങ്ങ് എൻെറ ബ്ദ്ധിയെ മോഹിപ്പിക്കുന്നതുപോലെയും തോന്നു ന്നു. എൻെറ മോഹത്തെ കളവാൻ ശ്രമിക്കുന്ന അങ്ങ് എങ്ങനെയാണ് എന്നെ മോഹിപ്പിക്കുന്നത്ര്? അതുകൊ ഞടാണ് അങ്ങയുടെ വാക്ക് എന്നെ മോഹിപ്പിക്കുന്നപോലെ തോന്നുന്ന എന്നു ഞാൻ പറഞ്ഞത്ര്— (അജ്ജനൻ പിന്നേയും പറയുന്നു)—ഭിന്നാധികാരികഠംക്കായി വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങഠം ഒരേ പ്രവേദനൽ അനുഷിക്കപ്പെട്ടവാൻ പ്രയാസമാണെന്ന് അങ്ങ വിചാരിക്കുന്നുവെങ്കിൽ ജ്ഞാന തേരയോ കർമ്മത്തേയോ ഏതെങ്കിലുമൊന്നിനെ 'ഇതു' അർജ്ജനന്നു യോഗ്യമാകുന്നു, അവൻെറ ബുദ്ധിശക്തിക്ക് അനു രൂപവുമാകുന്നു, നിശ്ചയിച്ചു പറഞ്ഞാലും—ജ്ഞാന കർമ്മങ്ങളിൽ ഏതുകൊണ്ടാണം' ഞാൻ മോക്ഷത്തെ പ്രാപി ക്കുന്നതു് അതിനെ ഉപദേശിച്ചാലും.

### ശ്രീഭഗവാനുവാച:

ലോകേസ്മിൻ ദ്വിവിധാ നിഷ്ഠാ പുരാ പ്രോക്താ മയാനഘ ജ്ഞാനയോഗേന സാംഖ്യാനാം കർമ്മയോഗേന യോഗിനാം.3

### ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ അനഘ അല്ലയോ പാപരഹിത

പുരാ മുന്നദ്ധ്യായത്തിൽ

അസ്മിൻ ലോകേ ഈ ലോകത്തിൽ, അധികാരിജന

ത്തിൽ

സാംഖ്യാനാം ജ്ഞാനികഠംക്ക് (മനഃശുദ്ധിവന്ത്

ജ<sup>ം</sup>ഞാനഭൂമിയെ ആരോഹണംചെയ്ത

വക്ഭ°)

ജ<sup>്</sup>ഞാനയോഗേന ജ്ഞാനപരിപാകത്തിന്നുവേണ്ടി

ചെയ്യപ്പെടുന്ന ധ്യാനാദിയോഗംകൊ

ണ്ടും

യോഗിനാം (കർമ്മംചെയ്യ് അതിനാൽ ചിത്തശ്ര

ലിവന്നു പിന്നെ സാംഖ്യത്തിൽ പ്രവേ ശിപ്പാനിച്ഛിക്കുന്നവരായ) കർമ്മയോ

ഗിക∞ക്ഷ്

കർമ്മയോഗേന നിഷ്ഷാമകർമ്മംകൊണ്ടും ഉള്ള

ദ്വിവിധാ രണ്ടുവിധമായ

നിഷാ നിഷ്ഠ

മയാ (സർവ്വജ<sup>ം</sup>ഞനായിരിക്കുന്ന) എന്നാൽ

പ്രോക്താ പറയപ്പെട്ടു.

അല്ലയോ അജ്ജന, സാംഖ്യന്താക്ക് ജ്ഞാനയോഗവും യോഗി കരംക്കു കർമ്മയോഗവും ഇങ്ങനെ രണ്ടുവിധനിഷ്ഠകരം മുന്ന ദ്ധ്യായത്തിൽ എന്നാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടു.

[ശം-ഭാ] ഈ ലോകത്തിൽ ശാസ്ത്രാത്ഥാ (വേദാ)നഷ്യാന ത്തിവര്, അധികാരികളായ മൂന്നു ജാതിക്കാക്കായി സ്പഷ്ടിയുടെ ആദിയിൽ രണ്ടുവിധനിഷ്ഠകരം എന്നാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടു. പാപരഹിത, സർവ്വജ്ഞനായുമീശ്വരനായുമിരിക്കുന്ന ഞാൻ പ്രജകളെ സൃഷ്ടിച്ചിട്ട് അവക്ട് അഭ്യദയത്തിന്നം മോക്ഷപ്രാപ്തിക്കംവേണ്ടി വേദാത്ഥസന്വ്രദായത്തെ വെളി വായി ഉപദേശിച്ച. ആ രണ്ടുവിധ നിഷ്യകരം ഏതെല്ലാമാ ണെന്നു പറയുന്നു: —ഒന്നു്, ജ്ഞാനയോഗം: ജ്ഞാനംതന്നെ യോഗമായതു ജ°ഞാനയോഗം. സാംഖ്യന്മാക്ക് —ആത്മാനാ തമവിഷയവിവേകജ<sup>ം</sup>ഞാനമുള്ളവരും ബ്രഹ്മചര്യാശ്രമത്തിൽ നിന്നതന്നെ സന്ന്യസിച്ചിട്ടുള്ളവരും, വേദാന്തവിജ്ഞാനം കൊണ്ടു തത്ത്വനിർണ്ണയംചെയ്തിട്ടുള്ളവരും പരമഹംസപരിവ്രാ ജകന്മാരും, ബ്രഹ്മത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവരും, ആയവക്ക്—ജ<sup>ം</sup>ഞാനയോഗംകൊണ്ടുള്ള നിഷ്പ ഉപദേശിക്ക മറേറത്ര് — കർമ്മയോഗം —കർമ്മംതന്നെ യോഗമാ യത്ര° കർമ്മയോഗം. കർമ്മികളായവക്ക് കർമ്മയോഗംകൊ ണ്ടുള്ള നിഷ്യയുപദേശിക്കപ്പെട്ടു.

ഒരു പുരുഷാത്ഥത്തിന്നായിക്കൊണ്ട് ഒരേ പുരുഷനാൽ ത്തന്നെ ജ്ഞാനവും കർമ്മവുംകൂടി ഒന്നായി അനുഷ്ഠിക്കപ്പെടേണമെന്നാണ് ഗീതയിൽ ഭഗവാൻ ഇതേവരെ ഉപദേശിച്ചി ട്ടള്ളതും ഇനി ഉപദേശിക്കുവാൻപോകുന്നതുമെങ്കിൽ, വേദങ്ങളിൽ പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും ഭഗവാൺറ അഭിപ്രായവുമപ്രകാരം തന്നെയാണ് എങ്കിൽ, പിന്നെ എങ്ങനെയാണ് ഭഗവാൻ, തന്നെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്ന പ്രിയശിഷ്യനായ അജ്ജനനായി കൊണ്ടു കർമ്മം ജ്ഞാനം എന്ന രണ്ടു നിഷ്ഠകളെ രണ്ടു പ്രത്യേക അധികാരികരംക്കായിട്ടെന്നിങ്ങനെ ഉപദേശിച്ചതു്? അല്ലെങ്കിൽ, 'ജ്ഞാനത്തേയും കർമ്മത്തേയും രണ്ടിനേയും കേട്ടിട്ട് അജ്ജനൻ സ്വയമായി രണ്ടിനേയുമൊന്നിച്ച് അന്ദ

പുരുഷന്മാരാൽ അനാഷ്ഠിക്കപ്പെ ടണ്ടതാണെന്നും ഉപദേശിച്ച കൊള്ളാം' എന്നാണും ഭഗവന്മതമെന്നു കല്ലിക്കുന്നുവെങ്കിൽ അതും ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, അപ്പോരം ഭഗവാൻ രാഗദേവ ഷാദികളോടുകൂടിയവനായം തന്നിമിത്തം പ്രമാണമല്ലാതായം അതും കല്പിക്കപ്പെടേണ്ടിവരും. യുക്തമല്ല. യാതൊരു യുക്തികൊണ്ടും ജ്ഞാനകർമ്മസമുച്ചയം പാടുള്ള തല്ല.

ന കർമ്മണാമനാരംഭാന്നൈഷ്ഫർമ്മ്യ**ം പുരുഷോശ<sup>്</sup>നതേ** ന ച സംന്യസനാദേവ സിദ്ധിം സമധിഗച്ഛതി. 4

പുതുഷഃ

പുരുഷൻ

കർമ്മണാം

കർമ്മങ്ങളടെ

അനാരംഭാൽ

അനനാഷ്ഠാനംകൊണ്ട് (ചെയ്യായ്ക്കാ

ണ്ടു്)

നൈഷ<sup>്</sup>കർമ്മ്യം ജ്ഞാനത്തെ

ന അശ്നതേ പ്രാപിക്കുന്നില്ല

സംന്യസനാൽ ഏവ (ചിത്തശുദ്ധികൂടാതെ) കർമ്മത്തെ തീരെ വിടുന്നതുകൊണ്ട് '

സിദ്ധിം

മോക്ഷത്തെ

ന ച സമധിഗച്ഛതി പ്രാപിക്കുന്നതുമില്ല.

ഒരുവൻ കർമ്മങ്ങളെ അനുഷ<sup>്</sup>ഠിക്കാതിരുന്നാൽ ജ്ഞാനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ചിത്തശുദ്ധികൂടാതെ കർമ്മത്തെ തീരെ ഉപേക്ഷിച്ചാൽ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതുമില്ല.

[ശം-ഭാ] കർമ്മങ്ങ**ം** യജ<sup>ം</sup>ഞാദിക്രിയകളാകുന്നു. ജന്മത്തിലോ ജന്മാന്തരത്തിലോ അവയുടെ അ**ന**ഷ്ഠാനംകൊ (ഒരുവൻെറ) പൂവ്വകൃതപാപങ്ങയം തന്നിമിത്തം മനഃശുദ്ധിക്ക് അവ കാരണമായി ഭവിക്കുന്നു. തൽ കാരണത്താൽ ജ<sup>ം</sup>ഞാനോൽ പത്തിദ്വാരേണ സ്ഥാനനി ഷ<sup>്</sup>ായ്ക്കും അവ കാരണമായി ഭവിക്കുന്നു. മഹാഭാരതത്തിൽ ഈ വിഷയത്തെപ്പററി ഇങ്ങനെ പറയന്നു: ''ജ്ഞാനമൽപദ്യ തേ പംസാം കഷയാൽ പാപസ്യ കർമ്മണഃ, യഥാ ദശതല പ്രഖ്യേ പശ്യത്യാത്മാനമാത്മനി'' (ചപാപകർമ്മത്തിൻറ ക്ഷയം വന്നാൽ മനുഷ്യന്നു ജ<sup>്</sup>ഞാനമുണ്ടാകുന്നു. അപ്പോയ

ആത്മാവിനെ ആത്മാവിൽ, ഒരു കണ്ണാടിയിൽ എന്നപോലെ കാണന്ന) (ശാ. 204. 8). അതുകൊണ്ടു മനുഷ്യൻ കർമ്മമന ഷ<sup>ം</sup>ടിക്കാതിരുന്നാൽ അവന്ത നിഷ്പർമ്മഭാവം, അല്ലെങ്കിൽ കർമ്മശ്ശന്യത, അതായതു ജ<sup>്</sup>ഞാനയോഗംകൊണ്ടുള്ള **നിഷ<sup>ം</sup>ാ —നിഷ<sup>ം</sup>ക്രിയമായ** ആത്മസ്വരൂപത്തോടുകൂടിത്തന്നെ **യുള്ള സ്ഥിതി**—സിദ്ധിക്കുന്നതല്ല. 'കർമ്മം ചെയ്യാഞ്ഞാൽ **ഒരുവൻ നൈ**ഷ്ൂർമ്മ്യത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല' എന്നു പറഞ്ഞതു കൊണ്ടു കർമ്മംചെയ്താൽ നൈഷ്ഡർമ്മ്യസിദ്ധി ഉണ്ടാകുന്നവെന്നു **ം കർമ്മമനുഷ<sup>്</sup>ഠിക്കാതിരുന്നാൽ ഒരുവൻ എന്തുകൊണ്ടു** നൈഷ്പർമ്മ്യത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല, എന്ന ചോദ്യത്തിനത്തരം —-എ**ന്തെന്നാൽ, കർമ്മാന**ഷ<sup>്</sup>ഠാനം നൈഷ്ഡർമ്മ്യസിദ്ധിക്ക സാധനമാകുന്നു. ഉപായം (സാധനം) കൂടാതെ ഉപേയം (സാദ്ധ്യം) ഉണ്ടാകുന്നില്ല എന്നതു നിശ്ചയമാണ്യ. കർമ്മയോ ഗം നൈഷ്ഡർമ്മുലക്ഷണമായ ജ<sup>ം</sup>ഞാനയോഗത്തിന്നു് ഉപായ മാകുന്നുവെന്നു ശ്രുതിയം ഗീതാശാസ്ത്രവും നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുന്നു. ഇതിന്നു പ്രമാണമായിട്ടുള്ള ശ്രുതിവാക്യം താഴെ ചേക്കുന്നു: ''<mark>തമേതം വേദാനുവചനേന</mark> ബ്രാഹ്മണാ വിവിദഷന്തി യജ്രംഅന....'' (—ബ്രാഹ്മണർ വേദാജ്യയനംകൊണ്ടും യജ്ഞാദികർമ്മംകൊണ്ടും ഇതിനെ [ഈ ആത്മാവിനെ] അറി വാനിച $^{\circ}$ ഛിക്കുന്നു) (ബ്ല. ആ. ഉ. 6.~4.~22). ഈ വാക്യത്തിൽ കർമ്മയോഗം വേദ്യമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിനെ പ്രാപിപ്പാ നുള്ള ഉപായമായി പറയപ്പെടുന്നു. ഇവിടേയം (ഗീതയിൽ) താഴെ കാണിക്കുന്ന ഭാഗങ്ങളെക്കൊണ്ടു കർമ്മയോഗത്തിന്നു ജ°ഞാനയോഗോപായത്വം പ്രതിപാദിക്കപ്പെടുന്നു: 'സന്യാ സസ്ത മഹാബാഹോ ദുഃഖമാപ $^\circ$ തുമയോഗതഃ $^{\prime\prime}$  (5. 6). ''യോ ഗിനഃ കർമ്മ കുവ്വന്തി സംഗം ത്യക്തചാത്മശുദ്ധയേ, ' (5. 11). ''യജ്<mark>ഞോ ദാനം തപശൈ</mark>വ പാവനാനി മനീഷിണാം'' (18.5).

പൂവ്വക്ഷം: — 'ഒരുവൻ സകല പ്രാണികഠംക്കും അഭയ ത്തെ കൊടുത്തു നൈഷ്യർമ്മ്യത്തെ ആചരിക്കണം' എന്ന സ്മൃ തിവാക്യംകൊണ്ടു കത്തവ്യകർമ്മങ്ങളുടേയും സന്ന്യാസംകൊ ണ്ടാണം' നൈഷ്യർമ്മ്യപ്രാപ്തി എന്നു കാണിക്കുന്നു. ലോക ത്തിൽ (നമ്മുടെ അനുഭവംകൊണ്ടും) കർമ്മംചെയ്യാതിരുന്നാൽ (ഒരുവൻ) കർമ്മശുന്യതയെ പ്രാപിക്കുന്നു എന്നതു പ്രസിദ്ധമാ ണല്ലോ. അതിനാൽ നൈഷ്ലർമ്മ്യത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവക്ക് കർമ്മാ അഷ്യാനമെന്തിനാകുന്നു?

ഇതിന്നു സമാധാനം ഭഗവാൻ പറയുന്നു — ജ°ഞാനരഹിത മായ കേവലം കർമ്മപരിത്യാഗംകൊണ്ടമാത്രം ഒരുവൻ നൈഷ്ലർമ്മ്യലക്ഷണമായ സിദ്ധിയെ— ജ°ഞാനയോഗംകൊ ണടുള്ള നിഷ°ഠയെ — പ്രാപിക്കുന്നതല്ല.

ജ്ഞാനശൂന്യമായ കേവലം കർമ്മസന്ന്യാസംകൊണ്ടമാ ത്രം നൈഷ്ലർമ്മ്യസിദ്ധിയെ ഒരുവൻ എന്തുകൊണ്ടു പ്രാപിക്കു ന്നില്ല എന്ന ചോദ്യത്തിന്നു സമാധാനം താഴെ പറയ്യന്നു:

ന ഹി കശ്ചിൽ ക്ഷണമപി ജാതു തിഷ<sup>്</sup>ഠത്യകർമ്മകൃൽ കായ്യതേ ഹ്യവശഃ കർമ്മ സവ്വഃ പ്രകൃതിജൈർഗ്ഗണൈഃ. 5

ജാത

ഒരിക്കലും

ക്ഷണം അപി

ഒരു നിമിഷംപോലും

കശ്ചിൽ

ഒരുവനം (ജ°ഞാനിയാകട്ടെ അജ°ഞാനി

യാകട്ടെ)

അകർമ്മകൃൽ

കർമ്മംചെയ്യാതെ

എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

ന ഹി തിഷ്ഠതി

**ഇരി**ക്കുന്നില്ല

ഹി

സ്വഭാവത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന

പ്രകൃതിജൈഃ

ഥുണൈഃ

രാഗദേപഷാദിഗുണങ്ങളാൽ

സവ്വഃ

സകല ജനങ്ങളം

അവശഃ

അസ്വതന്ത്രന്മാരായിട്ട്

കർമ്മ

കർമ്മം

കാര്യതേ

ചെയ്യിപ്പിക്കപ്പെടുന്നു (കർമ്മത്തിൽ പ്രവ

ത്തിപ്പിക്കപ്പെടന്നു).

ഒരിക്കലും ഒരു നിമിഷംപോലും ഒരുവനും കർമ്മംചെയ്യാതിരി ക്കുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ, സ്വഭാവത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന രാഗ ദേചഷാദിഗുണങ്ങളാൽ സകലജനങ്ങളും അസ്വതന്ത്രന്മാരായിട്ട കർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നു.

[ശം--ഭാ] ആരും ഒരിക്കലും ഒരു സമയത്തും കർമ്മം ചെയ്യാതിരിക്കുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ, എല്ലാവരും — അജ്ഞാ നികളായ സകല പ്രാണികളം —പ്രകൃതിയിൽനിന്നുത്ഭവിച്ചി സത്ത്വരജസ്തമോഗുണങ്ങളാൽ അവശന്മാരായിട്ട കർമ്മ ത്തെ നിർബ്ബന്ധമായി ചെയ്യേണ്ടിവരുന്നു. 'എല്ലാവരും' എന്നതിന്നും 'അജ'ഞാനികളായ സകല പ്രാണികളം' എന്നത്ഥം. എന്തെന്നാൽ, ഏഗ്രണൈര്യോ ന വിചാല്യതോ (=ഇണങ്ങളാൽ യാതൊരുവൻ ചലിപ്പിക്കപ്പെടുന്നില്ലയോ) 14, ശ്രോ. 23) എന്ന വാക്യംകൊണ്ട വിവേകികളെ വേർതിരിച്ച പറയുന്നുണ്ട്. അതിനാൽ അജ്ഞാനികഠംക്കു തന്നെയാണും കർമ്മയോഗം; ജ്ഞാനികരംക്കല്ല. സ്വതേ ചലനമില്ലാത്തവരും ത്രിഗുണങ്ങളാൽ ചലിപ്പിക്കപ്പെടാത്ത വരുമായ ജ°ഞാനികരംകും കർമ്മയോഗം യുക്തമല്ല. ശവദാ വിനാശിനം....' (അ. 2, ശ്രോ. 21) എന്ന ദിക്കിലും ഇപ്രകാരം തന്നെയാണം' നാം വ്യാഖ്യാനിച്ചിരിക്കുന്നത്ര'.

ആത്മാവിനെ അറിയാത്തവൻ കത്തവ്യകർമ്മത്തെ ചെയ്യാതിരിക്കുന്നതു ശരിയല്ലെന്ന<sup>ം</sup> ഭഗവാൻ പറയുന്നു—

കർമ്മേന്ദ്രിയാണി സംയമ്യ യ ആന്ലേ മനസാ സ്മരൻ ഇന്ദ്രിയാത്ഥാൻ വിമൂഢാത്മാ മിഥ്യാചാരഃ സ ഉച്യതേ. 6

കർമ്മേന്ദ്രിയാണി വാൿപാണ്യാദികർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളെ

സംയമ്യ അടക്കീട്ട്

യഃ എവൻ മനസാ മനസ്സകൊണ്ട്

ഇന്ദ്രിയാത്ഥാൻ (ഭഗവദ്ധ്യാനത്തെ ചെയ്യാതെ)

വിഷയങ്ങളെ

സൂരൻ ആസ്ലേ വിചാരിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നുവോ

വിമഢാതമാ വിവേകശൂന്യനായ

സഃ അവൻ

മിഥ്യാചാരഃ ദാംഭികൻ (കപടമായി ആചരിക്ക

ന്നവൻ) എന്നു

ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു.

യാതൊരുവൻ കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളെ അടക്കി മനസ്സുകൊണ്ട വിഷയങ്ങളെ വിചാരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നുവോ വിവേക ശൂന്യനായ അവൻ കപടാചാരനെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

എന്നാൽ.....

യസ്തചീന്ദ്രിയാണി മനസാ നിയമ്യാരഭതേർജ്ജന കർമ്മേന്ദ്രിയൈഃ കർമ്മയോഗമസക്തഃ സ വിശിഷ്യതേ.

7

യുത്ത യാതൊരുവനാകട്ടെ ഇന്ദ്രിയാണി ജൗതാനേന്ദ്രിയങ്ങളെ

മനസാ നിയമ്യ മനസ്സകൊണ്ടടക്കീട്ട് (ഈശ്വരപര

മാക്കിച്ചെയ്തിട്ട്')

കർമ്മേന്ദ്രിയൈം കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ട്

കർമ്മയോഗം കർമ്മയോഗത്തെ (കർമ്മയോഗമാ

യിരിക്കുന്ന ഉപായത്തെ)

അസക്തഃ ഫലാപേക്ഷക്ടടാതെ ആരഭതേ അനപ്പിക്കുന്നവോ ഹേ അർജ്ജന അല്ലയോ അർജ്ജന

സഃ അവൻ

വിശിഷ്യതേ വിശിഷ്യനായി ഭവിക്കുന്നു.

എന്നാൽ യാതൊരുവൻ ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളെ മനസ്സുകൊണ്ട ടക്കി കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ട് കർമ്മയോഗത്തെ ഫലാപേ ക്ഷകൂടാതെ അനുഷ്ഠിക്കുന്നുവോ, ഹേ അർജ്ജുന, അവൻ വിശിഷ്യനായി ഭവിക്കുന്നു. (മനഃശുദ്ധിദ്വാരേണ അവൻ ജ്ഞാനവാനായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] കർമ്മത്തിൽമാത്രമധികാരിയായിരിക്കുന്ന അജ്ഞൻ വാൿപാണ്യാദികളെക്കൊണ്ട് ഫലാപേക്ഷള ടാതെ കർമ്മയോഗത്തെ അനുഷ്ഠിക്കുന്നുവെങ്കിൽ അവൻ മിത്ഥ്യാചാരനായിരിക്കുന്നവനേക്കാരം വിശിഷ്ഠനായി <mark>ഭവി</mark> കടന്നം.

നിയതം കുരു കർമ്മ ത്വം കർമ്മ ജ്യായോ ഹൃകർമ്മണഃ ശരീരയാത്രാപി ച തേ ന പ്രസിധ്യേദകർമ്മണഃ. 8

നിയതം നിത്യമായ (നിത്യം ചെയ്യേണ്ടതായി

വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള)

കർമ്മ കർമ്മത്തെ

ത്വം നീ

കുന്ദ്ര ചെയ<sup>ം</sup>താല്യം

ഹി എ<u>ന്ത</u>്ര**കൊണ്ടെന്ന**ാൽ

അകർമ്മണഃ കർമ്മം ചെയ്യാതിരിക്കുന്നതിനേക്കാരം

കർമ്മം ചെയ്യുന്ന**ത**്

ജ്യായഃ അധികം ശ്രേഷ്ഠമാകുന്നു

അകർമ്മണഃ സവ്വ്കർമ്മശുന്യനായിരിക്കുന്ന

തേ നിനക്ക്

ശരീരയാത്രാ അപി ച ശരീരസംരക്ഷണവുംകൂടി (ശരീര

നിവ്വാഹവം കൂടി)

ന പ്രസിധ്യേൽ സാധിക്കുകയില്ല.

നിത്യമായ കർമ്മത്തെ നീ ചെയ്താലും. എന്തെന്നാൽ, കർമ്മം ചെയ്യാതിരിക്കുന്നതിനേക്കാരം കർമ്മം ചെയ്യുന്നതാണ് അധികം ശ്രേഷ്പം. കർമ്മം ചെയ്യാഞ്ഞാൽ നിൻെറ ദേഹസംര ക്ഷണംകൂടി നിനക്കു സാധിക്കുകയില്ല.

[ശം-ഭാ] ഒരുവന്ന വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും, ശാസ്ത്രോക്ത മായിട്ടുള്ളതും ഇന്നഫലത്തെ കൊടുക്കുമെന്നു ശ്രതിയിൽ പറയപ്പെടാത്തതുമായതാണും നിത്യകർമ്മം. ആ നിയത കർമ്മത്തെ ഹേ അർജ്ജന, നീ ചെയ്താലും. എന്തെന്നാൽ കർമ്മം ഫലത്തോടുകൂടിയതാകയാൽ, അകർമ്മത്തേക്കാരം ശ്രേഷ്ഠമാകുന്നു. കർമ്മംചെയ്യാതിരുന്നാൽ നിൻറെ ശരീര സ്ഥിതികൂടി സാധിക്കുകയില്ല. അതിനാൽ കർമ്മം ചെയ് താറും ചെയ്യാഞ്ഞാലുമുള്ള വ്യത്യാസം നമ്മുടെ അനുഭവത്തിൽ ത്തന്നെ ദൃഷ്യമാണല്ലോ. യജ്ഞാത്ഥാൽ കർമ്മണോന്യത്ര ലോകോയം കർമ്മബന്ധനഃ തദത്ഥം കർമ്മ കൗന്തേയ മുക്തസംഗഃ സമാചര.

തഞ്ചായു ഈ പോരാരാനധായുമായ

കർമ്മണഃ കർമ്മത്തിൽനിന്ന<sup>്</sup>

അന്യത്ര അന്യമായ കാമ്യകർമ്മത്തിൽ (പ്രവത്തി

ക്കുന്നു)

അയം ലോകം: ഈ ലോകം

കർമ്മബന്ധന: കർമ്മത്താൽ ബന്ധിക്കപ്പെട്ടവരാകുന്നു

(അതഃ) ഇതു ഹേതുവായിട്ട്

തദത്ഥം ഈശചരാരാധനാത്ഥമായി

കർമ്മ കർമ്മത്തെ

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കന്തീപ്യത മുക്തസംഗഃ നിഷ്കാമനായിട്ട് സമാചര നല്ലവണ്ണം ചെയ്യുക.

ഈശ്വരാരാധനാത്ഥമായ കർമ്മത്തിൽനിന്ന് (അതൊഴിച്ചുള്ള) അന്യമായ കാമ്യകർമ്മങ്ങളാൽ ഈ ലോകം ബന്ധിക്കപ്പെ ടന്നു. അതിനാൽ ഈശ്വരാരാധനാത്ഥമായി കർമ്മത്തെ, ഹേ അജ്ജന, നിഷ്കാമനായിട്ട നല്ലവണ്ണം ചെയ്താലും.

[ശം-ഭാ] ''യജ്ഞോ വൈ വിഷ്ണും'' (തൈത്തിരീയസം ഹിത, 1. 7. 4) എന്ന ശ്രതിവാക്യപ്രകാരം 'യജ്ഞ' ശബ്യ ത്തിന്നു് ഇവിടെ ഈശ്വരൻ എന്നത്ഥമാകുന്നു. അദ്ദേഹത്തിനായിക്കൊണ്ടു ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മത്തിൽനിന്നു് അന്യമായ കർമ്മത്താൽ ഈ ലോകം—കർമ്മത്തിന്നമാത്രമധികാരിയായ ഈ ലോകം—ബന്ധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ ഈശ്വരാത്ഥമായി ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മത്താൽ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല. അതിനാൽ ഹേ കൗന്തേയ, കർമ്മഫലത്തിൽ സംഗവജ്ജിതനായിട്ട് ഈശ്വരായാധനാത്ഥമായി കർമ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം ചെയ്യാലും.

താഴെ പറയുന്ന സംഗതികഠംകൊണ്ടും അധികാരിയായ വൻ കർമ്മം ചെയ്യേണ്ടതാകന്നു:

സഹയജ്ഞാഃ പ്രജാഃ സൃഷ്ടവാ പുരോവാച പ്രജാപതിഃ അനേന പ്രസവിഷ്യധ്യമേഷ വോസ്ലിഷ്ടകാമധുൿ്. 10 പ്രജാപതിഃ ബ്രഹ്മാവു<sup>o</sup>

സഹയജ്ഞാ; യജ്ഞാധികാരികളായ (ബ്രാഹ്മണർ

മുതലായ)

പ്രജാഃ പ്രജകളെ

പുരാ ആദികാലത്തിൽ (സൃഷ<sup>o</sup>ടികാലത്തിൽ)

സൃഷ്ട്വാ സൃഷ്ടിച്ചിട്ട്

അനേന ഈ യജ<sup>°</sup>ഞംകൊണ്ടു°

പ്രസവിഷ്യധ്വം നിങ്ങരം മേല്ലമേൽ വദ്ധിച്ചാലും

വഃ നിങ്ങഗംജം ഈ യജ്ഞ∙

ഇഷ°ടകാമധുൿ ഇഷ°ടഭോഗങ്ങളെ തരുന്ന തായി

അസ്ത (ഇതി) ഭവിക്കട്ടെ എന്ന<sup>ം</sup>

ഉവാച പറഞ്ഞു.

ആദികാലത്തിൽ ബ്രഹ്മാവും പ്രജകളെ യജ്ഞാധികാരിക ളായി സൃഷ്ടിച്ചിട്ട് (അവരോട്) ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു: ''ഈ യജ'ഞംകൊണ്ടു നിങ്ങരം മേല്ലുമേൽ വർദ്ധിച്ചാലും. എന്തെ ന്നാൽ, ഈ യജ്ഞം നിങ്ങരംക്കും ഇഷ്ട്രഭോഗങ്ങളെ തരുന്ന തായി ഭവിക്കട്ടെ.''

[ശം-ഭാ] പ്രജകളുടെ സൃഷ്ടാവായ ബ്രഹ്മാവ് പണ്ടു സൃഷ്ടിയുടെ ആദികാലത്തിൽ യജ്ഞസഹിതന്മാരായ പ്രജകളെ—മൂന്ന വർണ്ണങ്ങളെ—ഉൽപാദിപ്പിച്ചിട്ട് ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു: ''ഈ യജ്ഞംകൊണ്ടു നിങ്ങഠം വൃദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചാലും. ഈ യജ്ഞം നിങ്ങഠംക്ക് ഇഷ്ടകാമധുക്കായി ഭവിക്കട്ടെ—അഭീഷ്ടങ്ങളായ ഫലവിശേഷങ്ങളെ തരുന്നതായി ഭവിക്കട്ടെ.''

യജ്ഞംകൊണ്ടു് ഇതെങ്ങനെ സാധിക്കുന്ന? —

ഭേവാൻ ഭാവയതാനേന തേ ദേവാ ഭാവയന്തു വഃ പരസ്പരം ഭാവയന്തഃ ശ്രേയഃ പരമവാപ്പ്യഥ. 11

അനേന ഈ യജ്ഞംകൊണ്ടു്

ദേവാൻ ദേവന്മാരെ

ഭാവയത ഹവിർഭാഗംകൊണ്ടു വർദ്ധിപ്പിച്ചാലും

തേ ദേവാഃ ആ ദേവന്മാർ

148 ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

വഃ നിങ്ങളെ

ഭാവയന്ത്ര മഴ മുതലായതുകൊണ്ടു° അന്നോല്പത്തി

യെ (ചെയ്ത വർദ്ധിപ്പിക്കട്ടെ)

പരസ്പരം അന്യോന്യം (ദേവന്മാരും നിങ്ങളം)

ഭാവയന്ത്രാ വർദ്ധിറ്റ് പ്രക്ഷേവരായിട്ട്

പരം ശ്രേഷ്മായ

ഗ്രേയഃ അഭീഷ<sup>ം</sup>ടമായിരിക്കുന്ന അത്ഥത്തെ

അവാ<sub>റി</sub>പ്യഥ നിങ്ങയ പ്രാപിക്കം.

ഈ യജ്ഞംകൊണ്ടു നിങ്ങ⊙ ദേവനാരെ വർദ്ധിപ്പിച്ചാലും. ആ ദേവന്മാർ നിങ്ങളേയും വർദ്ധിപ്പിക്കട്ടെ. ഇപ്രകാരം നിങ്ങ⊙ (രണ്ടു വകക്കാരും) അന്യോന്യം വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നവ രായിട്ട ശ്രേഷ്യമായ ശ്രേയസ്സിനെ പ്രാപിക്കം.

[ഗംപഭാ] ഈ യജ്ഞംകൊണ്ടു നിങ്ങര ഇന്ദ്രദിദേവ നാരെ വർദ്ധിപ്പിച്ചാലും. ആ ദേവന്മാർ നിങ്ങളെ മഴ മുതലാ യതുകൊണ്ടു രക്ഷിക്കട്ടെ. ഇപ്രകാരം അന്യോന്യം അഭിവ്വ ദ്ധിയെ ചെയ്യുന്നവരായിട്ടു നിങ്ങരം ശ്രേയസ്സിനെ (സാഗ്ഗത്തെ) പ്രാപിക്കും. അല്ലെങ്കിൽ, മോക്ഷലക്ഷണമായ പരമായിരി ക്കുന്ന ശ്രേയസ്സിനെ ജ്ഞാനപ്രാപ്പിക്രമേണ നിങ്ങരം പ്രാപി ക്കും.

ഇഷ്ടാൻ ഭോഗാൻ ഹി വോ ദേവാ ദാസ്യന്തേ യജ്ഞഭാവിതാഃ തൈദ്ദ്ത്താനപ്രദായൈഭ്യോ യോ ഉങ്ക്ക് സ്നേന ഏവ സഃ 12

യജ'ഞഭാവിതാഃ യജ'ഞങ്ങളെക്കൊണ്ടു'

ആരാധിക്കപ്പെട്ട

ദേവാഃ ദേവന്മാർ വഃ നിങ്ങഠംക്ക്

ഇഷ്ടാൻ രോഗാൻ ഇഷ്ടങ്ങളായ ഭോഗങ്ങളെ

ഭാസ്യന്തേ തരം

ഹി അതുകൊണ്ട<sup>ം</sup>

തൈഃ അവരാൽ (ദേവന്മാരാൽ) ദത്താൻ ദത്തമായിട്ടുള്ള (അന്നാദിയെ)

ഏഭ്യും ഈ ദേവന്മാക്ക് അപ്രദായ കൊടുക്കാതെ യഃ യാതൊരുവൻ

ളങ്ക്തേ അനുഭവിക്കുന്നുവോ

സം അവൻ

സ<sup>o</sup>തേനു ഏവ കള്ളൻതന്നെ (ആകുന്നു).

(ബ്രഹ്മാവ് മനുഷ്യരോടായി പിന്നേയും പറയുന്നു)—യജ്ഞാ ദികളെക്കൊണ്ട് ആരാധിക്കപ്പെട്ട ദേവന്മാർ നിങ്ങയക്ക് ഇഷ്ടഭോഗങ്ങളെ തരുന്നതാകുന്നു. അതിനാൽ, ദേവന്മാരാൽ നല്ലപ്പെട്ടവയെ അവക്ക് (പഞ്ചയജ്ഞാദികളെക്കൊണ്ട്) കൊടുക്കാതെ എവനാണ് അനുഭവിക്കുന്നതു് അവൻ കള്ളൻ തന്നെയാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] യജ്ഞങ്ങളെക്കൊണ്ടു സന്തോഷിപ്പിക്കപ്പെട്ട ദേവന്മാർ നിങ്ങരക്ക് സ്ത്രീപശുപ്താദി ഇഷ്ടഭോഗങ്ങളെ തരുന്നതാകുന്നു. യാതൊരുവനാണ് ആ ദേവന്മാർ കൊടുത്തി ട്ടുള്ള ഭോഗങ്ങളെ അവക്ക് കൊടുക്കാതെ—അവരുടെ കടം വീട്ടാതെ—അനുഭവിക്കുന്നതു്, സ്വന്ത ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും ദേഹ ത്തേയും മാത്രം പോഷിപ്പിക്കുന്നതു്, അവൻ ദേവാദികളുടെ സ്വത്തിനെ അപഹരിച്ച കള്ളൻ തന്നെയാകുന്നു.

# എന്നാൽ എവർ\_\_\_

യജ'ഞശിഷ്ടാശിനഃ സന്തോ മചൃന്തേ സവ്വകില'ബിഷൈഃ ഭുഞ്ജതേ തേ താഘം പാപാ യേ പചന്ത്യാത്മകാരണാൽ. 13

യജ്ണശിഷ്ടാശിനഃ സന്തഃ വൈശ്വദേവാദിയജ്ഞങ്ങളെ

ദേവന്മാക്കപ്പ്ണം ചെയ്യ തച്ഛി ഷ<sup>ം</sup>ടമായ അന്നത്തെ ഭൂജിക്കുന്ന

സൽപൃരുഷന്മാർ

സവ്കില്ബിഷൈഃ പഞ്ചസൂനാദികൃതമായിരിക്കുന്ന

സകലപാപങ്ങളാൽ

മച്യന്തേ മോചിക്കപ്പെടുന്നു യേതു എന്നാൽ, എവർ

ആത്മകാരണാൽ തങ്ങരംക്കും ഭൂജിപ്പാൻവേണ്ടി

മാത്രം

പചന്തി പാകംചെയ്യുന്നുവോ

തേ പാപാഃ ആ ഒരാചാരന്മാർ അഘം (ഏവ) പാപത്തെത്നെ ഭുജതേ ഭുജിക്കുന്നു.

യജ്ഞങ്ങളെ ദേവന്മാക്കപ്പ്ണംചെയ്ത തച്ഛിഷ്യമായ അന്നത്തെ ഭ്രജിക്കുന്ന സൽപുരുഷന്മാർ പഞ്ചസൂനാദികൃതമായ സകല പാപങ്ങളിൽനിന്നും മോചിക്കുന്നു, എന്നാൽ എവർ (വൈശ്വദേവാദ്യത്ഥമായിട്ടല്ലാതെ) തങ്ങാക്ക ഭുജിപ്പാൻ വേണ്ടിമാത്രം പാകംചെയ്യുന്നുവോ അങ്ങനെയുള്ള ദുരാചാര ന്മാർ പാപത്തെത്തന്നെ ഭുജിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] യാതൊരുവർ ദേവയജ്ഞാദികളെ ചെയ്ത തച്ഛിഷ്ടമായ അമൃതാഖ്യമായ അന്നത്തെ ഭുജിക്കുന്നവോ അവർ പഞ്ചസൂനാദികൃതമായ പാപങ്ങളിൽ നിന്നും, അറി യാതെ ചെയ്യപ്പെടുന്ന മറ്റനേകപാപങ്ങളിൽനിന്നും മോചി ക്കുന്നു. എന്നാൽ എവർ സ്വാത്ഥപരന്മാരായിട്ടു തങ്ങഠംക്കു വേണ്ടി മാത്രം പാകം ചെയ്യുന്നുവോ ആ പാപികരം പാപ ത്തെത്തന്നെ ഭൂജിക്കുന്നു.

ഈ ഗ്ലോകത്തിൽ യജ്ഞശിഷ്ടമായ അന്നത്തെ ളജിക്കു ന്നവൻ സകല പാപങ്ങളിൽനിന്നും മോചിക്കുന്ന എന്നു പറയുന്നും ഇവിടെ 'യജ്ഞ'ശബ്ദത്തിന്നു ജ്യോതിഷ്ടോമാദി യജ്ണങ്ങാ എന്ന മാത്രം അത്ഥം ധരിച്ചാൽ പോര. മനുഷ്യർ നിത്യം ചെയ്യേണ്ടതായിട്ടുള്ള പഞ്ചയജ്ഞവുംകൂടി പ്രധാനമാ ണെന്നു പറഞ്ഞതായി കാണിക്കുന്നു. എന്നെന്നാൽ സവ്വകില്ബിഷെങ്ങ് എന്ന പദത്തിന്നു പഞ്ചസൂനാദിപാപ ഞ്ജാം എന്നു അത്ഥം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു് പഞ്ചയജ്ഞ ശേഷമുള്ള അന്നമെന്നും ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഇതിന്നു പ്രമാ ണമായി സൂപതിയിൽനിന്നു് ഒരു ശ്ലോകം താഴെ ചേക്കുന്നു:

''കണ്ഡനീ പേഷണീ ചുല്ലീ ചോദകംഭീ ച മാജ്ജനീ പഞ്ചസൂനാ ഗൃഹസ്ഥസ്യ പഞ്ചയജ്ഞാൽ പ്രണശ്യതി.'' (ഇലക്ക മുതലായതുകൊണ്ടിടിക്കുന്നതു്, അമ്മിയന്ത്രം മുതലാ യവയിൽ അരയ്ക്കുന്നതു്, വിറക മുതലായതു കത്തികുന്നതു്, കിണറ്റിൽനിന്നു വെള്ളം കൊണ്ടുവന്നു് ആ വെള്ളത്തെ ഉപ യോഗിക്കുന്നതു്, നിലം മെഴുകക മുതലായതു്, ഈവക പ്രവൃത്തികളിൽ ഗൃഹസ്ഥന്നുണ്ടാകുന്ന പ്രാണിഹിംസാദോഷം പഞ്ചമഹായജ്ഞംനിമിത്തം നശിച്ചപോകുന്നു.) പഞ്ച മഹായജ്ഞങ്ങഠം ഏതെല്ലാമെന്നു് താഴെ കാണിക്കുന്ന ശ്രോകംകൊണ്ടു സ്പഷ്ടമാകുന്നു:

''അദ്ധ്യാപനം ബ്രഹ്മയജ്ഞഃ പിതൃയജ്ഞസ്ത തപ്പണം ഹോമോ ദൈവോ ബലിർഭൗതോ നൃയജ്ഞോതിഥിപൂജനം പഞ്ചെതാൻ യോ മഹായജ്ഞാൻ ന ഹാപയതി ശക്തിതഃ സ ഗൃഹേപി വസൻ നിത്യം സൂനാദോഷെന്ന ലിപ്യതേ.'' (—വേദമഭ്യസിപ്പിക്കക എന്നതു ബ്രഹ്മയജ്ഞം, തപ്പണം പിതൃയജ്ഞം, ഹോമം ദേവയജ്ഞം, ബലിഭ്രതയജ്ഞം, അതിഥിപൂജ നൃയജ്ഞം, ഇപ്പകാരമുള്ള പഞ്ചാഹായജ്ഞ ത്തെ ആർ യഥാശക്തി അനുഷ്യിക്കുന്നുവോ അവൻ ഗൃഹത്തിൽ അന്നെ വസിക്കുന്നവുന്നാദോഷങ്ങരം അവനെ ബാധിക്കുന്നില്ല.)

താഴെ പറയുന്ന കാരണംകൊണ്ടും അധികാരിയായവൻ കർമ്മം ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ ജഗത്താകുന്ന ചക്രത്തെ തിരിക്കുന്നതു കർമ്മമാകുന്നു. എങ്ങനെയെന്നാൽ:

അന്നാൽ ഭവന്തി ഭൂതാനി പജ്ജന്യാദന്നസംഭവഃ യജ്ഞാൽ ഭവതി പജ്ജന്യോ യജ്ഞഃ കർമ്മസമുത്ഭവഃ. 14 കർമ്മ ബ്രഹ്മോത്ഭവം വിദ്ധി ബ്രഹ്മാക്ഷരസമുത്ഭവം തസ്മാൽ സവ്വഗതം ബ്രഹ്മ നിത്യം യജ്ഞേ പ്രതിഷ്ഠിതം. 15

അന്നാൽ അന്നത്തിൽനിന്ന<sup>ം</sup> (ശുക്രശോണിത്യപ

മായി പരിണമിച്ചിട്ടുള്ള അന്നത്തിൽ

നിന്നും)

ഭൃതാനി ജീവിക≎ ഭവന്തി ഉണ്ടാകുന്നു പജ്ജന്യാൽ മഴയിൽനിന്നം

അന്നസംഭവഃ (ആഹാരത്തിന വേണ്ടുന്ന) അന്നമുണ്ടാ

കുന്നു

യജ്ഞാൽ യജ്ഞത്തിൽനിന്നു

പജ്ജന്യു മഴ

ഭവതി ഉണ്ടാകുന്നു യജ<sup>്</sup>ഞഃ യജ<sup>്</sup>ഞം

കർമ്മസമുത്ഭവഃ കർമ്മത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നു

കർമ്മ കർമ്മം

ബ്രഹോത്ഭവം വേദത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നു

ബ്രഹ്മ വേദം

അക്ഷരസമുത്ഭവം പരബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നുണ്ടായതാകുന്നു

(ഇതി) വിദ്ധി എന്നറിഞ്ഞാലും തസൂാൽ ആയതുകൊണ്ടു്

സവ്വഗതം എങ്ങം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന

ബ്രഹ്മ വേദം (അല്ലെങ്കിൽ പരബ്രഹ്മം)

നിത്യം എപ്പോഴം യജ്ഞേ യജ്ഞത്തിൽ പ്രതിഷ്യതം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു (ഇതി ഉച്യതേ) എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

അന്നത്തിൽനിന്നു ജീവികളും, മഴയിൽനിന്നവും, യജ്ഞ ത്തിൽനിന്നു മഴയും, കർമ്മത്തിൽനിന്നു യജ്ഞവും, വേദത്തിൽ നിന്നു കർമ്മവും, പരബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു വേദവും ഉണ്ടാകന്നു എന്നറിഞ്ഞാലും. അതിനാൽ എങ്ങം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന പര ബ്രഹ്മം നിത്യം യജ്ഞത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു എന്നു പറയ പ്രെട്രനു (യജ്ഞമാകുന്ന ഉപായംകൊണ്ടു ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കാമെന്നത്ഥം).

[ശം-ഭാ] ഭക്ഷിക്കപ്പെട്ട അന്നം ശുക്രശോണിതങ്ങളായി പരിണമിച്ച് അതിൽനിന്നു ഭ്രത്ങരം ഉണ്ടാകുന്നു എന്നതു പ്രത്യക്ഷമാണല്ലോ. മഴയിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നു. ''അഗ്നൗ പ്രാഹൃക്ഷമാണല്ലോ. മഴയിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നു. ''അഗ്നൗ പ്രാഹൃതിഃ സമ്യഗാദിത്യമുപതിഷതേ, ആദിത്യാജ്യയതേ വൃഷ്ടി; വൃഷ്ടോത്നം തതഃ പ്രജാം;'' (—അഗ്നിയിൽ ഹോമി ക്കപ്പെട്ട ആഹുതി സൂര്യനെ പ്രാപിക്കുന്നു. സൂര്യനിൽനിന്നു മഴയുണ്ടാകുന്നു. മഴയിൽനിന്നുന്നം. അന്നത്തിൽനിന്നു സകല പ്രജകളമുണ്ടാകുന്നു) എന്നു സൂതിയിൽ (മനു. 3. 76) പറയുന്നു. ഇവിടെ യജ്ഞത്തിന്നു് അപുപ്പ്മെന്നത്ഥമാകുന്നു. ആ യജ്ഞം

കർമ്മത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നു. യജമാനൻേറയും ഋത്വിക്കിൻേറ യും വ്യാപാരമാണ് കർമ്മമെന്നു പറയപ്പെടുന്നത്ര്. ആ കർമ്മം ബ്രഹ്മത്തിൽ — വേദത്തിൽനിന്നുത്തവിച്ചതാകുന്നു. വേദം എന്നു പറയപ്പെടുന്ന ബ്രഹ്മം അക്ഷരബ്രഹ്മമായ പരമാത്മാ വിൽനിന്നാണുണ്ടായത്ര്. യാതൊരു കാരണത്താൽ വേദം, പരമാതമാവായും അക്ഷരനായുമിരിക്കുന്ന പുരുഷനിൽനിന്നും, അദ്ദേഹത്തിൻെറ ശ്വാസമെന്നപോലെ, ഉത്ഭവിച്ചിരിക്കുന്നു വോ അതു ഹേതുവായിട്ട് അതു സവ്വത്തേയും പ്രകാശിപ്പിച്ചു കൊണ്ടു സർവ്വത്തിലും വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു. എങ്കിലും മുഖ്യ മായി യജ്ണങ്ങളേയും തദ്വിധികളേയുംപററി പ്രതിപാദിക്കുന്നുതാകയാൽ വേദം നിത്യം യജ്ണത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു (എന്നു പറയുന്നു).

ഏവം പ്രവത്തിതം ചക്രം നാനുവത്തയതീഹ യഃ അഘായുരിന്ദ്രിയാരാമോ മോഘം പാത്ഥ സ ജീവതി. 16

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അർജ്ജന

ഏവം

ഇപ്രകാരം

പ്രവത്തിതം

പ്രവത്തിക്കുന്ന (കർമ്മാദിസമൂഹമായ) ചക്രത്തെ

ചക്രം ഇഹ

ഇഹലോകത്തി**ൽ** 

യാതൊരുവൻ

യാ

ന അനുവത്തയതി അനുസരിക്കുന്നില്ലയോ

അഘായുഃ

പാപരൂപമായ ആയുസ്സോടുകൂടിയവനംം

ഇന്ദ്രിയാരാമ<u>ഃ</u>

ഇന്ദ്രിയങ്ങരം മൂലമായി വിഷയങ്ങളിൽ

ത്തന്നെ രമിക്കുന്നവനുമായ

സഃ

അവൻ

മോഘം

വൃത്ഥമായി

ജീവതി ജീവിക്കുന്നു.

അല്ലയോ അർജ്ളന, ഇപ്രകാരം ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നുണ്ടായ കർമ്മം മുതലായവയുടെ സമൂഹമായ ചക്രത്തെ ഇഹലോക ത്തിൽ എവൻ അനുസരിക്കുന്നില്ലയോ (യജ്ഞാദികർമ്മത്തെ ഈശ്വരശ്രപമായും ഈശ്വരാരാധനമായുമറിഞ്ഞു് ചെയ്യുന്നില്ല യോ) അവൻ പാപസ്വരുപമായ ആയുസ്സോടുകൂടിയവനം ഇന്ദ്രിയദ്ധാരേണ വിഷയങ്ങളെ എപ്പോഴുമനുഭവിക്കുന്നവന മായി വൃഥാ ജീവിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഇപ്രകാരം ഈശ്വരനാൽ വേദയജ<sup>ം</sup>ഞപുവ്വക മായി പ്രവത്തിതമായിരിക്കുന്ന ജഗൽചക്രത്തെ കർമ്മാധി കാരിയായ യാതൊരുവൻ അനുസരിക്കുന്നില്ലയോ പാപജീവ നായം ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ട് വിഷയങ്ങളിൽ ക്രീഡിക്കുന്നവ നായുമിരിക്കുന്ന അവൻ ഹേ പാത്ഥ, വൃഥാ ജീവിക്കുന്നു. അതി നാൽ അജ<sup>്</sup>ഞനായിരിക്കുന്ന അധികാരിയാൽത്തന്നെയാണ്യ കർമ്മം ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതെന്നാകുന്നു പ്രകരണാത്ഥം. **ജ്ഞാനനി**ഷ<sup>ം</sup>ഠസ്തുള്ള യോഗ്യതാസിദ്ധിക്കുമ്പു° അതിന്ന വേണ്ടി ആത്മജ്ഞാനമില്ലാത്തവനം അധികാരിയുമായവൻ മാത്രം കർമ്മംചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു എന്നു' ഈ അദ്ധ്യായം 4 മു തൽ 8 വരെയുള്ള ശ്രോകങ്ങളെക്കൊണ്ട് പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ട. **'യജ്ഞാ**ത്ഥാൽ കർമ്മണോന്യത്ര' എന്നതുമുതൽ 'മോഘം പാത്ഥ സ ജീവതി' എന്നതുവരെയുള്ള ശ്രോകങ്ങളെക്കൊണ്ട് ആത്മജ<sup>്</sup>ഞാനമില്ലാത്തവന്നം (തന്നിമിത്തം) അധികാരിയായ വന്നമാണ<sup>ം</sup> കർമ്മാനഷ<sup>ം</sup>ഠാനമെന്നതിലേക്ക<sup>ം</sup> അസംഖ്യം കാര ണങ്ങളും പറയപ്പെട്ടു. അതു ചെയ്യാഞ്ഞാലുള്ള ദോഷവും പറയ പ്പെട്ടം

ഇങ്ങനെ ഇരിക്കെ ഈ ചക്രം എല്ലാവരും അനുവത്തിക്കേ ണമോ അതോ മുമ്പറയപ്പെട്ട കർമ്മയോഗാനുഷ്ഠാനമാകുന്ന ഉപായംകൊണ്ടു പ്രാപിക്കത്തക്കളും ആത്മവിത്തുകളായ സാംഖ്യന്മാരാൽ അനുഷ്ഠിക്കപ്പെടേണ്ടതുമായ ജ്ഞാന യോഗംകൊണ്ടുതന്നേയുമുള്ള നിഷ്ഠയെ പ്രാപിക്കാത്ത അനാ തമവിത്തുകരം മാത്രം അനുവത്തിച്ചാൽ മതിയോ? — ഇങ്ങനെ ഒരു ചോദ്യത്തെ അർജ്ജൂനർ ചോദിക്കുമെന്നു ശങ്കിച്ച് ഭഗ വാൻ, അല്ലെങ്കിൽ താൻതന്നെ, ശാസ്ത്രാത്ഥത്തെ വിഭാഗിച്ചു മനസ്സിലാക്കുന്നതിനുവേണ്ടി, ഗീതാശാസ്ത്രത്തിൽ പ്രതിപാദി കന്നേതുതന്നെയാണു താഴെ കാണിക്കുന്ന ശ്രതിയുടെ അത്ഥവു മെന്നു കാണിക്കുന്നതായി പറയുന്നു:

''ഏതം വൈ തമാത്മാനം വിദിത്വാ നിവൃത്തമിഥ്യാ ജ'ഞാനാഃ സന്തോ ബ്രാഹ°മണാ മിഥ്യാജ'ഞാനവത്ഭിരവശ്യം കത്തവ്യേഭ്യഃ പുത്രൈഷണാദിഭ്യോ വൃത്ഥായാഥ ഭിക്ഷാചര്യം ശരീരസ്ഥിതിമാത്രപ്രയുക്തം ചരന്തി; ന തേഷാമാത്മജ്ഞാന നിഷ്ഠാവ്യതിരേകേണാന്യൽ കാര്യമസ്തി'' (—ബ്രഹ്മനി ഷ്ഠന്മാർ ഈ ആത്മാവിനെ അറിഞ്ഞു് അജ്ഞാനത്തിൽ നിന്നു നിവത്തിച്ചിട്ട് അജ്ഞാനികഠംക്കു വേണ്ടതായ പുത്തെ ഷണ മുതലായതിനെ തള്ളിക്കളഞ്ഞു് ശരീരരക്ഷയ്ക്കുവേണ്ടി മാത്രം ഭിക്ഷാചര്യംചെയ്ത സഞ്ചരിക്കുന്നു. ആത്മനിഷയല്ലാതെ അവക്കു വേറെ ഒന്നും ചെയ്യേണ്ടതായിട്ടില്ല) (ബ്രഹ. ആ. ഉ. 3. 5. 1).

യസ്സ്വാത്മരതിരേവ സ്യാദാത്മതൃപൃശ്ച മാനവ*ു* ആത്മന്യേവ ച സന്ത്രഷ്ട്രസ്സ്യ കാര്യം ന വിദ്യതേ. 17

യഃ മാനവഃ തു എന്നാൽ യാതൊരു മനുഷ്യൻ

ആത്മരതിഃ ഏവ ആത്മാവിൽത്തന്നെ പ്രീതിയുള്ളവനായും ആത്മതുപ്പുഃ ച ആത്മാവിൽത്തന്നെ തൃപ്തിയുള്ളവനായും

ആത്മനി ഏവ ച ആത്മാവിൽത്തന്നെ സന്ത്രഷ്ടഃ സന്തോഷമുള്ളവനായും

സ്യാൽ ഇരിക്കുന്നുവോ

തസ്യ അവന്ത്

**കാര്യം ചെയ്യേ**ണ്ടതായിട്ട്

ന വിദ്യതേ ഒന്നമില്ല.

എന്നാൽ എവനാണ<sup>്</sup> ആത്മാവിൽത്തന്നെ പ്രീതിയുള്ളവനാ യും, ആത്മാവിൽത്തന്നെ തൃപ്തിയുള്ളവനായും, ആത്മാവിൽ ത്തന്നെ സന്തോഷമുള്ളവനായുമിരിക്കുന്നതു<sup>്</sup> അവന്നു ചെയ്യേണ്ട തായിട്ടൊന്നുമില്ല.

[ശം-ഭാ] സാംഖ്യനായം ആത്മനിഷ്യനായൂമിരിക്കുന്ന യാതൊരു പുരുഷൻ — സന്ന്യാസി—വിഷയങ്ങളിലല്ലാതെ ആത്മാവിൽ പ്രീതനായിരിക്കുന്നുവോ, യാതൊരുവൻ അന്ന പാനാദികളെക്കൊണ്ടല്ലാതെ ആത്മാവുകൊണ്ടു തൃപ്പനായിരിക്കു ന്നുവോ, യാതൊരുവൻ ആത്മാവിൽത്തന്നെ സന്തോഷത്തെ പ്രാപിച്ചവനായിരിക്കുന്നുവോ — സാധാരണജനങ്ങയക്കു ബാഹൃപദാത്ഥലാഭംകൊണ്ടാണ് സന്തോഷമുണ്ടാകുന്നതുന്; അതിനെ അപേക്ഷിക്കാതെ യാതൊരുവൻ ആത്മാവിൽത്തന്നെ

സന്തുഷ്യനായിരിക്കുന്നവോ — സവ്വത്തിങ്കൽനിന്നും തൃഷ്ണയെ നിവത്തിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നവോ — അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ആത്മവി ത്തിന്നും ചെയ്യേണ്ടതായിട്ടൊന്നമില്ല.

നൈവ തസ്യ കൃതേനാത്ഥോ നാകൃതേനേഹ കശ്ചന ന ചാസ്യ സവ്വിഭ്രതേഷ്യ കശ്ചിദത്ഥവ്യപാശ്രയം. 18

തസ്യ അവന്ദ<sup>്</sup> (ആത്മാവിൽ തൃപ്പി മുതലായതു

ള്ളവന്നും)

ഇഹ ഈ ലോകത്തിൽ കൃതേന കർമ്മംകൊണ്ട്

അത്ഥം പുണ്യം (പ്രയോജനം)

ന ഏവ (അസ്തി) ഇല്ല

അകൃതേന കർമ്മം ചെയ്യാഞ്ഞാൽ

കശ്ചന (പ്രത്യവായഃ)യാതൊരു (പ്രത്യവായ) ദോഷവും

ന (അസ്തി) ഇല്ല അസ്യ ഇവന്നും

സർവ്വഭ്രതേഷ (ബ്രഹ്മാ മതലായ) സകലജീവികളിലും കശ്ചിൽ അത്ഥവ്യ വല്ല കാര്യത്തിന്നുവേണ്ടി ആശ്രയിക്കേ പാശ്രയഃ നച ണ്ടതൊന്നമില്ല.

ആത്മാവിൽത്തനെ തൃപ്തനായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മജ്ഞാനിക്ക കർമ്മംകൊണ്ട് ഒരു പ്രയോജനവുമില്ല. കർമ്മം ചെയ്യാഞ്ഞാൽ അവന്നൊരു ദോഷവുമില്ല. ബ്രഹ്മാ മുതല്ലുള്ള സകല ജീവി കളിൽ ആരേയും വല്ല കാര്യത്തിന്നുവേണ്ടി അവന്നാശ്രയിക്കേ ണ്ടതുമില്ല.

[ശം\_ഭാ] പാമാത്മാവിൽ രമിക്കുന്നവന്നു് കർമ്മംകൊണ്ടു് ഒരു പ്രയോജനവുമില്ല. എന്നാൽ കർമ്മം ചെയ്യാഞ്ഞാൽ അവന്നു പ്രത്യവായമെന്ന ദോഷംകൊണ്ടനത്ഥമുണ്ടാകുമോ? ഇല്ല. പ്രത്യവായപ്രാപ്തിരുപമായോ ആത്മഹാനി ലക്ഷണ മായോയാതൊരു ദോഷവും അവന്നു് ഈ ലോകത്തിൽ കർമ്മം ചെയ്യാഞ്ഞാലുണ്ടാകുന്നില്ല. അവന്നു് ഒരു കാര്യത്തിന്നുവേണ്ടി ബ്രഹ്മാമുതൽ സ്ഥാവരംവരേയുള്ള ജീവികളിൽ ഒന്നി ൻേറയും സഹായത്തെ കർമ്മംചെയ്ത ലഭിക്കേണ്ടതില്ല —ആരെ യെങ്കിലുമാശ്രയിച്ചിട്ട സാധിക്കേണ്ടതായ കാര്യം അവനൊന്നു മില്ല. ഉണ്ടെങ്കിൽ അതിന്നുവേണ്ടി അവന്നു കർമ്മംചെയ്യേണ്ട തായിട്ടുണ്ടാകം.

നീ സവ്വതഃസംപ്പുതോദകസ്ഥാനീയമായ സമ്യഗ്ദശ് നത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ടില്ല. അതുകൊണ്ട് —

തസൂാദസക്തഃ സതതം കാര്യം കർമ്മ സമാചര അസക്തോ ഹ്യാചരൻ കർമ്മ പരമാപ്പോതി പൂരുഷഃ. 19

**ത**സ്മാൽ

ആയതുകൊണ്ടു<sup>o</sup>

അസക്തഃ

ഫലാപേക്ഷകൂടാ**തെ** 

സതതം

എപ്പോഴം

കാര്യം കർമ്മ

അവശ്യം ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതായ (നിത്യനൈമിത്തിക) കർമ്മത്തെ

സമാചര

നല്ലവണ്ണം ചെയ്താലും

ഹി

എന്തെന്നാൽ

അസക്തഃ

ഫലാപേക്ഷകൂടാതെ

കർമ്മ

കർമ്മത്തെ

ആച**ര**ൻ

ചെയ്യുന്ന പുരുഷൻ

പൃതദവാഃ പരം

മോക്ഷത്തെ

ആപ്പോതി

(ചിത്തശുദ്ധിദ്ധാരാ) പ്രാപിക്കുന്നു.

ആയതുകൊണ്ട് കർമ്മഫലത്തെ ഇച്ഛിക്കാതെ അവശ്യം ചെയ്യ പ്പെടേണ്ട കർമ്മത്തെ നിത്യം നീ ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു. എന്തെ ന്നാൽ, ഫലാപേക്ഷകൂടാതെ കർമ്മം ചെയ്യുന്ന പുരുഷൻ (ചിത്തശുദ്ധിദ്വാരേണ ജ്ഞാനത്തെ പ്രാപിച്ചതിൻൊശേഷം) മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] ഫലാപേക്ഷക്ടാതെ ഈശാരാപ്പണമായി കർമമം ചെയ്യുന്ന പുരുഷൻ ചിത്തശുദ്ധിദ്വാരേണ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നം

കർമ്മണൈവ ഹി സംസിദ്ധിമാസ്ഥിതാ ജനകാദയഃ ലോകസംഗ്രഹമേവാപി സംപശ്യൻ കത്തുമഹ്സി.

20

ജനകാദയഃ ജനകൻ മുതലായവർ

കർമ്മണാ ഏവ ഹി നിഷ്യാമകർമ്മംകൊണ്ടതന്നെ

സംസിദ്ധിം സമ്യഗ°ജ്ഞാനത്തെ

ആസ്ഥിതാഃ പ്രാപിച്ച

ലോകസംഗ്രഹം ഏവ

അപി ലോകരക്ഷണമാകന്ന **പ്രയോ** 

ജനത്തെ**യെങ്കിലും** 

സംപശ്യൻ നോക്കിയിട്ട്

കത്തം കർമ്മംചെയ്യുന്നതിന്ന<sup>്</sup> അർഹസി നീ യോഗ്യനാകുന്നം.

ജനകാദികഠം നിഷ്കാമകർമ്മംകൊണ്ടതന്നെയാണ് **ജ്ഞാനത്തെ** പ്രാപിച്ചതു<sup>്</sup>, ലോകരക്ഷണത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചെങ്കിലും നീ കർമ്മം ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ജനകൻ, അശ്വപതി മുതലായ പണ്ടത്തെ ക്ഷത്രി യവിദ്ധാന്മാർ കർമ്മംകൊണ്ടതന്നെയാണ<sup>ം</sup> മോക്ഷത്തെ പ്രാപി പ്പാൻ ശ്രമിച്ചതു°. അവർ സമ്യഗ°ദശനത്തെ പ്രാപിച്ചവരായി രുന്നുവെങ്കിൽ ലോകസംഗ്രഹാത്ഥം പ്രാരബ്ലകർമ്മം ഹേതുവാ യിട്ട<sup>ം</sup> അവർ കർമ്മത്തെ സന്ന്യസിക്കാതെതന്നെ സിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചവെന്നത്ഥം ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. അതല്ല, അവർ (ജന കാദിക⇔) സമ്യഗ°ദശനത്തെ പ്രാപിക്കാത്തവരായിരുന്നുവെ ങ്കിൽ കർമ്മംചെയ്ത മനഃശുദ്ധിവരുത്തി ക്രമേണ അവർ സിദ്ധി യെ പ്രാപിച്ചവെന്ന<sup>്</sup> ഈ ശ്രോകത്തെ വ്യാഖ്യാനിക്കേണ്ടതാക ന്നു. ജനകാദികഠം അജ്ഞാനികളായിരുന്നുകൊണ്ടുതന്നെ കർമ്മ ത്തെ ചെയ്തവെന്നം, അതിനാൽ സമ്യഗ്ദശിയായം കൃതാത്ഥനാ യൂമുള്ളവൻ കർമ്മം ചെയ്യണമെന്നില്ലെന്നും നീ വിചാരിക്കുന്നു വെങ്കിൽ, (എന്നാലം) നിൻെ പ്രാരബ്ലകർമ്മത്തിന്ന<sup>ം</sup> അധീന നായിരിക്കുന്ന നീ ലോകസംഗ്രഹത്തിന്നുവേണ്ടിയെങ്കിലും കർമ്മം ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു. ജനങ്ങ**ം തെററായ മാ**ഗ്ഗത്തി**ൽ** പ്രവത്തിക്കുന്നതിനെ നിവാരണംചെയ്യുന്നതു ലോകസംഗ്രഹം.

യദ്യദാചരതി ശ്രേഷ്ഠസ്തത്തദേവേതരോ ജനഃ സ യൽ പ്രമാണം കുരുതേ ലോകസ്തദനുവത്ത**തേ.** 

21

ശ്രേഷ്ട ശ്രേഷ്ഠനായവൻ

യൽ യൽ ഏതേതിനെ (കർമ്മശാസ്ത്ര**ത്തേയോ** 

തന്നിവൃത്തിശാസ്ത്രത്തേയോ)

ആചരതി ആചരിക്കുന്നവോ തൽ തൽ ഏവ അതാതിനെത്തന്ന

ഇതരം ജനം അന്യജനങ്ങരം (പ്രാകൃതജനങ്ങരം)

(ആചരതി) ആചരിക്കുന്ന

സഃ ആ ശ്രേഷ്പപര്ഷൻ

യൽ പ്രമാണം കുരുതേ ഏതിനെ (ഏതു ശാസ്ത്രത്തെ) പ്രമാ

ണമായി വിചാരിക്കുന്നുവോ

ലോ**കഃ** ജനങ്ങളം തൽ അതിനെ

അനുവത്തതേ അനുസരിക്കുന്നു.

(കലശീലാദി മഹത്താസമ്പന്നനായിരിക്കുന്ന) ശ്രേഷ്ഠനായവൻ ഏതു കർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നവോ അതിനെത്തന്നെ മററുള്ള ജനങ്ങളം ചെയ്യുന്നു. അവൻ ഏതിനെ പ്രമാണമാക്കി സ്വീകരി ക്കുന്നുവോ ജനങ്ങളം അതിനെ അനുസരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] പ്രധാനപ്യങ്ഷൻ ഏതേതു കർമ്മത്തെ ആചരി ക്ഷന്നുവോ അതിനെത്തന്നെ ഇതരജനങ്ങളും അവനെ പിന്തുട ന്നുകൊണ്ട് ആചരിക്കുന്നു. ലൗകികമായോ വൈദികമായോ ഏതു പ്രമാണത്തെയാണ് അവൻ സ്വീകരിക്കുന്നതു് അതിനെ ജനങ്ങളും അനുസരിക്കുന്നു—അതിനെത്തന്നെ അവർ പ്രമാണ മായി സ്വീകരിക്കുന്നു.

ന മേ പാത്ഥാസ്തി കത്തവ്യം ത്രിഷ ലോകേഷ കിഞ്ചന നാനവാപ്ലമവാപ്പവ്യം വത്ത ഏവ ച കർമ്മണിം 22

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജുന

മേ എനിക്ക്

കത്തവ്യം ചെയ്യേണ്ടതായി

ന (അസ്കി) ഒന്നമില്ല

(യതഃ) എതുകൊണ്ടെന്നാൽ ത്രീഷ ലോകേഷ മൂന്നുലോകങ്ങളിലും അവാപ്ലവ്യം പ്രാപിക്കപ്പെടേണ്ടതായ

കിഞ്ചന ഒന്നും

അനവാപ്പം പ്രാപിക്കപ്പെടാത്തതായിട്ട്

ന (അസ്കി) ഇല്ല

(തഥാപി) എന്നാലും കർമ്മണി കർമ്മത്തിൽ

വത്തേ ഏവ ച ഞാൻ പ്രവത്തിച്ചകൊണ്ടതന്നെയിരി

ക്കുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, എനിക്കു ചെയ്യേണ്ടതായിട്ടൊന്നുമില്ല. എത്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, മൂന്നു ലോകങ്ങളിലും എനിക്കു പ്രാപി കുക്പ്യെടേണ്ടതായ യാരോന്നും പ്രാപിക്കപ്പെടാത്തതായിട്ടില്ല. എന്നാലും ഞാൻ കർമ്മം ചെയ്തുകൊണ്ടുതന്നെയിരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഹേ അജ്ജന, മൂന്നു ലോകങ്ങളിലും എനിക്കു ചെയ്യേണ്ടതായിട്ടൊന്നുമില്ല. എന്തെന്നാൽ പ്രാപിക്കേണ്ടതാ യിട്ടുള്ളതിനെ ഞാൻ പ്രാപിക്കാതിരുന്നിട്ടില്ല. എങ്കിലും ഞാൻ കർമ്മത്തിൽത്തന്നെ പ്രവത്തിക്കുന്നു.

യദി ഹൃഹം ന വത്തേയ ജാതു കർമ്മണ്യതന്ദ്രിതഃ മമ വർത്മാനുവത്തന്തേ മനുഷ്യാഃ പാത്ഥ സവ്വശഃ 23

ഹി എന്തെന്നാൽ

ഹേ പാത്ഥ അല്പയോ അജ്ജന

അഹം ഞാൻ

ജാതു ഒരിക്കലെങ്കിലും

അതന്ദ്രിതഃ അനലസനായി (ജാഗ്രതയോടുകൂടിയ

വനായി)

കർമ്മണി കർമ്മത്തിൽ

ന വത്തേയ യദി പ്രവത്തിക്കാതിരുന്നാൽ

മനപ്പ്യാ മനപ്പ്യർ

സവ്വശഃ എല്ലാവിധത്തിലും

 മമ
 എൻെറ

 വർത്മ
 മാഗ്ഗത്തെ

അനാവത്തതേ അനാസരിക്കുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, ഞാൻ അനലസനായി ഒരിക്കലെങ്കിലും കർമ്മംചെയ്യാതിരുന്നാൽ മനുഷ്യൻ എല്ലാവിധത്തിലും എൻെ വഴിയെ അനസരിക്കുന്നതാണ്

[ശം-ഭാ] മമ<u>--ശ്രേഷ്യനായിരിക്കുന്ന എൻറെ സവ്വ്ശം-</u>--സവ്വപ്രകാരത്തിലും. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

ഉത്സീദേയ്യരിമേ ലോകാ ന കര്യാം കർമ്മ ചേദഹം സംകരസ്യ ച കത്താ സ്യാമപഹന്യാമിമാഃ പ്രജാഃ. 24

അഹം ഞാൻ

കർമ്മ **ക**ർമ്മ**ത്തെ** 

ന കര്യാം ചേൽ ചെയ്യുന്നില്ലെങ്കിൽ ഇമേ ലോകാഃ ഈ ലോകങ്ങ⊙

ഉത്സീദേയഃ ധർമ്മലോപംകൊണ്ടനശിച്ചപോകം

സംകരസ്യച ജാതിമിശ്രത്തിന്റെ കത്താ സ്യാം കത്താവായി ഭവിക്കം

ഇമാഃ പ്രജാഃ ഈ പ്രജകളെ

ഉപഹന്യാം മലിനമാക്കിച്ചെയ്യം (നശിപ്പിക്കം).

ഞാൻ കർമ്മംചെയ്യുന്നില്ലെങ്കിൽ ഈ ലോകങ്ങരം ധർമ്മലോ പംകൊണ്ടു നശിച്ചപോകം. (അതു ഹേതുവായിട്ട്<sup>o</sup>) ജാതിമി ശ്രത്തിന്ന് ഞാൻ കത്താവായി ഭവിക്കുകയും, ഈ പ്രജകളെ നശിപ്പിക്കുന്നവനായിത്തീരുകയും ചെയ്യും.

[ശം-ഭാ] ഞാൻ കർമ്മംചെയ്യുന്നില്ലെങ്കിൽ ലോകസ്ഥി തിക്കു കാരണമായ കർമ്മത്തിൻെറ അഭാവംനിമിത്തം ഈ ലോകങ്ങരം നശിച്ചുപോകം. അത്രയുമല്ല, ജാതിമിശ്രത്തിന്നും ഞാൻ കത്താവായി ഭവിക്കുകയും, അതു ഹേതുവായിട്ട് ഈ പ്രജകളെ നശിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യം—ഇങ്ങനെ ജനങ്ങളുടെ ക്ഷേമത്തിന്നായി പ്രവത്തിക്കുന്ന ഞാൻ അവരുടെ നാശത്തെ ഉണ്ടാക്കിത്തീക്കും. ഇതു് ഈശ്വരനായിരിക്കുന്ന എനിക്കും അനുരൂപമാവുകയില്ല.

സക്താഃ കർമ്മണ്യവിദ്വാംസോ യഥാ കുവ്വന്തി ഭാരത കുര്യാഭചിദ്വാംസ്തഥാസക്തശ്ചികീർഷൂർല്ലോകസംഗ്രഹം. 25

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ ഭരതവംശജ

കർമ്മണി കർമ്മത്തിൽ

സക്താഃ (സന്തഃ) അഭിനിവേശത്തോടുകൂടിയവരായി

യഥാ എപ്രകാരമാണ്

അവിദ്വാംസഃ അജ്ഞാനികയ (ആത്മജ്ഞാനമി

ല്ലാത്തവർ)

കുവ്വന്തി ചെയ്യുന്ന**ത**് തഥാ അപ്രകാരം

വിദ്വാൻ വിദ്വാനായവൻ (ആത്മജ്ഞാനമുള്ള

വൻ)

അസക്കഃ (സൻ) സക്തികൂടാത്തവനായി ലോകസംഗ്രഹം ലോകസംഗ്രഹത്തെ

ചികീർഷുഃ ചെയ<sup>്</sup>വാനിച്ഛയുള്ളവനായി

കുര്യാൽ ചെയ്യണം.

അല്ലയോ അജ്ജുന, ആത്മജ്ഞാനമില്ലാത്തവർ സക്തിയോടു കൂടി എപ്രകാരം കർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നുവോ അപ്രകാരംതന്നെ ആത്മജ്ഞാനിയായവൻ സക്തികൂടാതെ ജനോപകാരത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവനായി കർമ്മം ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഹേ ഭാരത, അജ്ഞാനികരം 'ഈ കർമ്മത്തി നെറെ ഫലം എനിക്കു സിദ്ധിക്കും' എന്ന വിചാരത്തോടുകൂടി എങ്ങനെ കർമ്മം ചെയ്യുന്നുവോ അപ്രകാരംതന്നെ ജ്ഞാനിയാ യവൻ സക്തികൂടാതെ കർമ്മം ചെയ്യുന്നും. എന്തിനുവേണ്ടി ചെയ്യുന്നു? — കേട്ടാലും — ലോകസംഗ്രഹത്തെ ചെയ്വാൻ ഇച്ഛിച്ചിട്ടതന്നെ.

ന ബുദ്ധിഭേദം ജനയേദജ<sup>ം</sup>ഞാനാം കർമ്മസംഗിനാം ജോഷയേൽ സവ്വകർമ്മാണി വിദ്വാൻ യുക്തഃ സമാചരൻ. 26

വിദ്വാൻ ആത്മജ്ഞാനിയായവൻ

കർമ്മസംഗിനാം കർമ്മത്തിൽ സക്തിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന

അജ്ഞാനാം അജ്ഞാനിക**ംക്ക്** ബൂദ്ധിഭേദം ബുദ്ധിഭേദത്തെ നജനയേൽ ഉണ്ടാക്കരുതു

യുക്തഃ അവഹിതനായിട്ട്

സമാചരൻ (താനം) കർമ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം ചെയ്യ്

സ്ച്ച് കർമ്മാണി സകല കർമ്മങ്ങളേയും

ജോഷയേൽ (അവരെക്കാണ്ട്<sup>°</sup>) ചെയ്യിക്കണം.

ആത്മജ്ഞാനിയായവൻ കർമ്മത്തിൽ ആസക്തിയോടുകൂടിയി രിക്കുന്ന അജ്ഞാനികളുടെ ബുദ്ധിക്ക് ഇളക്കം വരുത്തരുത്വ്. അവഹിതനായി താനും കർമ്മംചെയ്ത് അവരെക്കൊണ്ടു സകല കർമ്മങ്ങളേയും ചെയ്യിക്കണം.

[ശം-ഭാ] കർമ്മത്തിൽ ആസക്തിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന അജ്ഞാനിക്ക 'ഇതു' എന്നാൽ ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതു്, ഈ കർമ്മത്തിൻെറ ഫലം എനിക്കനുഭവിക്കണം' എന്നു ദൃഢമായി വിശ്വസിക്കുന്നു. അങ്ങനെ നിശ്ചയത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന അവരുടെ ബുദ്ധിക്കു വിവേകിയായവൻ ഇളക്കം വരുത്തരുതു്. എന്നാൽ വിദ്വാനായവൻ അഭിയുക്തനായി താൻതന്നെ കർമ്മ ത്തെ യഥാവിധി ചെയ്തു' അവരെക്കൊണ്ടു് സർവ്വകർമ്മങ്ങ ളേയും ചെയ്യിക്കണം.

പ്രകൃതേഃ ക്രിയമാണാനി ഗുണൈഃ കർമ്മാണി സവ്വശഃ അഹംകാരവിമൂഢാത്മാ കത്താഹമിതി മന്യതേ.

പ്രകൃതേഃ പ്രകൃതിയുടെ (മായയുടെ) ഗുണൈഃ കാര്യങ്ങളായ ഇന്ദ്രിയങ്ങളാൽ

സവ്വ്ശഃ പലപ്രകാരത്തിലും

കർമ്മാണി കർമ്മങ്ങയ

ക്രിയമാണാനി ചെയ്യപ്പെടുന്നവയാകുന്ന

(താനി) അവയെ

അഹങ്കാരവിമൂഢാത്മാ അഹങ്കാരത്താൽ വിവേകശുന്യമായ

മനസ്സോടുകൂടിയവൻ

അഹം കത്താ ഇതി ഞാൻ ചെയ്യന്ന എന്ന്

മന്യതേ വിചാരിക്കുന്നു.

പ്രകൃതികാര്യങ്ങളായ ഇന്ദ്രിയങ്ങളാലാണം' കർമ്മങ്ങരം സവ്വ പ്രകാരേണ ചെയ്യപ്പെടുന്നതും'. എന്നാൽ അഹങ്കാരംനിമിത്തം മൂഢബുദ്ധിയായവൻ അവയെ 'ഞാൻ ചെയ്യുന്നു' എന്നു വിചാ രിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] പ്രകൃതി അല്ലെങ്കിൽ പ്രധാനം എന്നതു് സത്ത്വ രജസ്തമോഗുണങ്ങളുടെ സാമ്യാവസ്ഥയാകുന്നു. ആ പ്രകൃതി യുടെ കാര്യകരണരൂപങ്ങളായ വികാരങ്ങളാലാണ് (ദേഹേ ന്ദ്രിയാദികളാലാണ്) ലൗകികമായം ശാസ്ത്രീയമായുമുള്ള കർമ്മങ്ങട എല്ലാപ്രകാരത്തിലും ചെയ്യപ്പെടുന്നത്ര്. ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളിൽ ആത്മബുദ്ധിയാണ് അഹങ്കാരം. ആ അഹങ്കാരത്തി നാൽ പലവിധത്തിലും മോഹിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന അന്തഃകരണ ത്തോടുകൂടിയവൻ—ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങടംക്കുള്ള ധർമ്മങ്ങടെ ആത്മാവിന്നുണ്ടെന്നു വിചാരിക്കുകയും ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളിൽ അഭിമാനി കുടകയും ചെയ്യുന്നവൻ—അജ്ഞാനംനിമിത്തം കർമ്മങ്ങളെല്ലാം ആത്മാവിലാണെന്നു കാണുകയും അതാത്ര കർമ്മങ്ങളെല്ലാം ആത്മാവിലാണെന്നു കാണുകയും അതാത്ര കർമ്മങ്ങടെല്ലാം

എന്നാൽ വിദ്വാനായവൻ....

തത്താവിത്തു മഹാബാഹോ ഗുണകർമ്മവിഭാഗയോഃ ഗുണാ ഗുണേഷ്യ വത്തന്തേ ഇതി മത്വാ ന സജ്ജതേ. 28

ഹേ മഹാബാഹോ അല്ലയോ മഹാബാഹോ (മഹത്താ

യകൈകളോടുകൂടിയവനേ)

ഗുണകർമ്മവിഭാഗയോഃ ഗുണങ്ങളി<mark>ൽനിന്നും കർമ്മങ്ങളിൽ</mark>

നിന്നമുള്ള ആത്മാവിൻെറ വിഭാഗ

ത്തിന്റെ

തത്തചവിൽ തു യഥാത്ഥത്തെ അറിയുന്നവനാകട്ടെ

ഇന്നാഃ ഇന്ദ്രിയങ്ങരം വിഷയങ്ങളിൽ

വത്തന്തേ ഈി പ്രവത്തിക്കുന്നു എന്നും

മത്വാ അറിഞ്ഞു'

ന സജ്ജതേ അഭിമാനിക്കുന്നില്ല (കർത്തുതചാഭി

നിവേശം ചെയ്യുന്നില്ല).

അല്ലയോ അജ്ജന, ഗുണകർമ്മങ്ങളുടെ വിഭാഗങ്ങളെപ്പറ്റി യഥാത്ഥമായി അറിയുന്നവൻ, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്ന (അഹമത്ഥമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവല്ല) എന്നറിഞ്ഞു<sup>്</sup> കർമ്മത്തിൽ അഭിമാനിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] ഗുണവിഭാഗത്തിൻേറയും കർമ്മവിഭാഗത്തി ൻേറയും തത്ത്വത്തെ അറിയുന്നവൻ, ഇന്ദ്രിയങ്ങ**ം വിഷയങ്ങ**  ളിൽ പ്രവത്തിക്കുന്ന, ആത്മാവല്ല, എന്നറിഞ്ഞൂ° (കർമ്മത്തിൽ) സക്തിയെ ചെയ്യുന്നില്ല.

പ്രകൃതേർഗ്ഗുണസംമൂഢാഃ സജ്ജന്തേ ഗുണകർമ്മസു താനകൃൽസ്നവിദോ മന്ദാൻ കൃൽസ്സവിന്ന വിചാലയേൽ. 29

പ്രകൃതോ പ്രകൃതിയുടെ (മായയുടെ)

നുക്കുന്നും നത്താദിഗുണങ്ങളാൽ മുഢന്മാരായി

രിക്കുന്നവർ

ഗുണകർമ്മസ ഇന്ദ്രിയങ്ങളിലും തദ്ധ്യാപാരങ്ങളിലും

സജ്ജന്തേ അഭിമാനിക്കുന്ന അകൃൽസ്സവിദഃ ഒന്നുമറിഞ്ഞുകൂടാത്ത

മന്ദാൻ മൂഢന്മാരായ (മന്ദമതികളായ)

താൻ അവരെ

കൃൽസ്സവിൽ സവ്വജ്ഞനായവൻ (ആത്മജ്ഞാനി)

ന വിചാലയേൽ ചലിപ്പിക്ക<u>രുത</u>്.

പ്രകൃതിയുടെ ഗുണങ്ങളാൽ മൂഢന്മാരായിരിക്കുന്നവർ ഇന്ദ്രിയ ങ്ങളിലും തദ്വ്യാപാരങ്ങളിലും അഭിമാനിക്കുന്നു. ഒന്നമറിഞ്ഞു കൂടാത്ത അങ്ങനെയുള്ള മൂഢന്മാരെ സവ്വജ്ണനായവൻ ചലിപ്പിക്കരുതു് (അവരുടെ മനസ്സിന്ന് ഇളക്കം വരുത്തരുതു്).

[ശം\_ഭാ] പ്രകൃതിയുടെ ഗുണങ്ങളാൽ മോഹിപ്പിക്കപ്പെട്ടി രിക്കുന്നവർ 'ഞങ്ങരം ഫലത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു കർമ്മംചെയ്യ ന്നു' എന്നു വിചാരിച്ചു' അതിൽ അഭിമാനിക്കുന്നു. കർമ്മത്തിൽ സക്തിയുള്ളവരും കർമ്മഫലത്തെ മാത്രം ദശിക്കുന്നവരും മന്ദ ബുല്ധികളുമായ ആ മൂഢന്മാരെ ആത്മജ്ഞാനിയായവൻ ചലിപ്പിക്കുമ്മയ്. അവരുടെ ബുല്യിക്ക് ഇളക്കംവരുത്തരുതെ ന്നത്ഥം.

എന്നാൽ കർമ്മത്തിന്നധികാരിയായും അജ<sup>ം</sup>ഞനായും മോക്ഷേച്ചുവായുമുള്ളവൻ എങ്ങനെയാണ കർമ്മംചെയ്യേണ്ട തും?—പറയുന്നു:

മയി സർവ്വാണി കർമ്മാണി സംന്യസ്യാധ്യാത്മചേത്സാ നിരാശീന്നിർമ്മമോ ഭൂത്വാ യധ്യസ്വ വിഗതജ്വരഃ. 30

സർവ്വാണി കർമ്മാണി സകല കർമ്മങ്ങളേയും മയി എന്നിൽ സംന്യസ്യ സമപ്പിച്ചിട്ട്

അദ്ധ്യാത്മചേതസാ പരമാത്മാവിൽ മനസ്സിരുത്തിക്കൊ

ണ്ട<sup>ം</sup> ('ഞാൻ അന്തര്യാമ്യധീനനായി കർമ്മം ചെയ്യന്നു' എന്ന ദ്ലഷ്ടിയോടു

കൂടി)

നിരാശീഃ നിഷ്പാമനും

നിർമ്മമഃ മമതാശൂന്യനം (എൻെറ എന്ന ഭാവ

മില്ലാത്തവനം)

വിഗതജ്വരം ഭൂത്വാം വൃദ

വാം വ്യസനത്തെ ത്യജിച്ചവനുമായിട്ട്

യുധ്യസ്വ യുദ്ധംചെയ്താലും.

അല്ലയോ അജ്ജന, സകല കർമ്മങ്ങളേയുമെന്നിലപ്പിച്ചിട്ട്, മനസ്സിനെ പരമത്മാവിലറപ്പിച്ച്, നിഷ്ലാമനും മമതയില്ലാ അവനും വൃസനത്തെ ത്യജിച്ചവനുമായി യുദ്ധംചെയ്താലും.

[ശം-ഭാ] വാസുദേവനായം പരമേശ്വരനായം സർവ്വജ്ഞ നായം സർവ്വാത്മാവായമിരിക്കുന്ന എന്നിൽ സകലകർമ്മങ്ങളേ യുമപ്പിച്ചിട്ട് 'ഞാൻ കത്താവായിട്ട്' ഒരു ഭൃത്യനെന്നപോലെ ഈശ്വരനായിക്കൊണ്ടു കർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നു' എന്ന വിവേക ബുദ്ധിയോടുകൂടി ആശയെ ഉപേക്ഷിച്ചവനും മമതയില്ലാത്ത വനും സന്താപരഹിതനുമായിട്ട യുദ്ധംചെയ്താലും.

യേ മേ മതമിദം നിതൃമനതിഷ്യന്തി മാനവാഃ ശ്രദ്ധാവന്തോനസൂയന്തോ മച്യന്തേ തേപി കർമ്മഭിഃ. 31

യേ മാനവാഃ യാതൊരു മനുഷ്യർ

ശ്രദ്ധാവന്തഃ എൻെറ വാക്യത്തിൽ ശ്രദ്ധയുള്ളവരും

അനസൂയന്തഃ എന്നിൽ ദോഷത്തെ ആരോപിക്കാത്തവ

രുമായി

മേ ഇദം മതം എൻെറ ഈ അഭിപ്രായത്തെ

നിത്യം എപ്പോഴം

അനുതിഷ്യന്തി അനുസരിച്ചു നടക്കുന്നുവോ

തേ അപി അവരം

കർമ്മഭിഃ (പാപപുണ്യ)കർമ്മങ്ങളാൽ

മച്യന്തേ മോചിക്കപ്പെടുന്നു.

യാതൊരുവർ എൻെറ വാക്യത്തിൽ വിശ്വാസമുള്ളവരം എന്നിൽ ദോഷത്തെ ആരോപിക്കാത്തവരുമായി എൻെറ ഈ അഭിപ്രായത്തെ അനുസരിച്ച നടക്കുന്നുവോ അവരും (ക്രമേണ) പാപപുണ്യകർമ്മങ്ങളിൽനിന്നു (സമ്യഗ്ജ്ഞാനിയെപ്പോ ലെ) മോചിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഏതു മനുഷ്യർ ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവരും, വാസുദേ വനും പരമഗുരുവുമായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ അസൂയയില്ലാത്തവ രുമായി എൻെറ ഈ അഭിപ്രായത്തെ നിത്യമനുവത്തിക്കുന്നു പോ അവരും ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളായ സകല കർമ്മങ്ങളിൽനി നും മോചിക്കുന്നു.

എന്നാൽ —

യേ ത്വേതദഭ്യസൂയന്തോ നാനതിഷ്ഠന്തി മേ മതം സർവ്വജ<sup>ം</sup>ഞാനവിമൂഢാംസ്താൻ വിദ്ധി നഷ<sup>ം</sup>ടാനചേതസഃ. 32

യേ തു എന്നാൽ യാതൊരുവർ

മേ ഏതൽ മതം എൻറെ ഈ അഭിപ്രായത്തെ

അഭ്യസൂയന്തഃ നിന്ദിക്കുന്നവരായി

ന അനുതിഷ്ടനതി അനുസരിച്ച നടക്കുന്നില്ലയോ

അചേതസഃ വിവേകശുന്യന്യരായം

സർവ്വജ°ഞാനവിമൂഢാൻ ബ്രഹ്മവിഷയമായം കർമ്മവിഷയ

മായുമുള്ള ജ്ഞാനത്തിൽ മൂഢന്മാ

രായുമിരിക്കുന്ന

താൻ അവരെ

നഷ്ടാൻ നശിച്ചപോയവരായി

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലം.

എന്നാൽ എവർ എൻെറ ഈ അഭിപ്രായത്തെ നിന്ദിക്കുന്നവ രായി അതിനെ അനസരിക്കുന്നില്ലയോ വിവേകശുന്യവാ രായും, ബ്രഹ്മവിഷയമായും കർമ്മവിഷയമായുമുള്ള സകല ജ<sup>്</sup>ഞാനത്തിലും മൂഢന്മാരായമിരിക്കുന്ന അവരെ നശിച്ച പോയവരെന്നറിഞ്ഞാലും.

[ശം-ഭാ] എന്നാൽ എവർ അതിന്നു വിപരീതമായിട്ട് എൻെറ ഈ അഭിപ്രായത്തെ നിന്ദിക്കുന്നവരായി അതിനെ അനുവത്തിക്കുന്നില്ലയോ സർവ്വജ്ഞാനങ്ങളിലും പല വിധത്തിലും മൂഢന്മാ**രും** അവിവേകികളമായ അവരെ നഷ<sup>്</sup>ട ന്മാരായി അറിഞ്ഞാലും.

എന്നാൽ പിന്നെ എന്തുകൊണ്ടാണം' അവർ അങ്ങയുടെ മതത്തെ അനുവത്തിക്കാത്തവരായി പരധർമ്മത്തെ സ്വീകരി ക്യുകയും സ്വധർമ്മത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതും? അങ്ങയുടെ മതത്തിന്നു പ്രതിക്ലലന്മാരായ അവർ അങ്ങയുടെ ശാസനയെ ലംഘിക്കുന്നതുകൊണ്ടുള്ള ദോഷംനിമിത്തം എങ്ങനെ ഭയപ്പെടാതെയിരിക്കുന്നു? ഇതിനു കാരണം പറയുന്നു:

സദ്ദശംചേഷ്ടതേ സ്വസ്യാഃ പ്രകൃതേർജ്ഞാനവാനപി പ്രകൃതിം യാന്തി ഭൂതാനി നിഗ്രഹഃ കിം കരിഷ്യതി. 33

ജ°ഞാനവാൻ അപി ഗുണദോഷങ്ങളെ അറിയുന്നവനം

കൂടി (ആത്മജ്ഞാനിയുംകൂടി)

സ്വസ്യാം സ്വന്തമായ

പ്രച്ചത്തം പ്രാചീനകർമ്മസംസ്കാരത്തിന്നധീ

നമായിരിക്കുന്ന സ്വഭാവത്തിന്ത<sup>്</sup>

സദ്ദശം അനുരൂപമായിത്തന്നെ

ചേഷ<sup>o</sup>ടതേ പ്രവത്തിക്കുന്നു (യസൂാൽ) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഭൂതാനി സകല പ്രാണികളം

പ്രകൃതിം പ്രകൃതിയെ പ്രാചീനകർമ്മ

സംസ്കാരത്തിന്നധീനമായ)

സ്വഭാവത്തെ

യാന്തി അനവത്തിക്കുന്നു നിഗ്രഹം ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹം കിം കരിഷ്യതി എന്തുചെയ്യം?

ആത്മജ്ഞാനിയംകൂടി സ്വന്തസ്വഭാവത്തിന്നനുപ്രചായി ത്തന്നെ പ്രവത്തിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ, സകല പ്രാണികളം തങ്ങളുടെ പൂർവ്വകർമ്മസംസ്കാരത്തിന്നധീനമായിരിക്കുന്ന സ്വഭാവത്തെ അനുവത്തിക്കുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കെ ഇന്ദ്രിയ നിഗ്രഹം ഇവക്ക് എന്തു (ഫലത്തെ) ചെയ്യുന്നു? [ശം-ഭാ] പ്രകൃതി—പൂർവ്വജനത്തിൽ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ധർമ്മാധർമ്മങ്ങര മതലായതുകളുടെ സംസ്ഥാരത്തിന്റെറ (പ്രവീണ്ടം പ്രകാശിപ്പാനുള്ള വാസനയുടെ) ഈ ജനത്തിലുള്ള അഭിവ്യക്തിക്കു് (പ്രകാശത്തിന്നു്) പ്രകൃതി എന്നു പേർ പറയുന്നു. ആ പ്രകൃതിക്കനുരുപമായിട്ടാണ് സകല പ്രാണി കളം — ജ്ഞാനിയുംകൂടി — പ്രവത്തിക്കുന്നത്. അപ്പോരം പിന്നെ മൂർഖൻെറ കഥ പറവാനുണ്ടോ? അതുകൊണ്ടു സകല പ്രാണികളം തങ്ങളുടെ സ്വഭാവത്തെ അനുമിക്കുന്നു. നിഗ്രഹം എന്തു ചെയ്വാൻ കഴിയും? എനിക്കാകുടെ, അന്യന്നാകുട്ടെ പ്രകൃതി അനിവാര്യമാകുന്നുവെന്നത്ഥം.

ഇന്ദ്രിയസ്യേന്ദ്രിയസ്യാത്ഥേ രാഗദേചഷൗ വ്യവസ്ഥിതൗ തയോന്ന വശമാഗച്ഛേത്തൗ ഹ്യസ്യ പരിപന്ഥിനൗ. 34

ഇ**ദ്രിയസ്യ ഇ**ന്ദ്രിയസ്യ അതാതിന്ദ്രിയത്തിൻറ അത്ഥേ സ്വസ്വവിഷയത്തിൽ

രാഗദോഷൗ അനക്ലലത്തിൽ രാഗവും പ്രതിക്ലല

ത്തിൽ ദേപഷവും

വ്യവസ്ഥിതൗ ഇരിക്കുന്ന (തഥാപി) എങ്കിലും

തയോ: അവയുടെ (രാഗദേവ്ഷങ്ങളടെ)

വശം അധീനത്തെ ന ആഗച്ഛേൽ പ്രാപിക്ക**രുതു**് ഹി എന്തെന്നാൽ

യം **യാ** യാസം (ർർഷുന്വധം)

പരിപസ്ഥിനൗ ശത്രക്കളാക്ഷന്തം.

അതാതിന്ദ്രിയത്തിൻെറ വിഷയത്തിലാണം' രാഗവും ദേവഷവു മിരിക്കുന്നതും'. എങ്കിലും അവയുടെ അധീനത്തെ പ്രാപിക്ക ആതും'. എന്തെന്നാൽ അവ ഇവൻെറ ശത്രുക്കളാകുന്നു.

് [ശം-ഭാ] ഇഷ്ടമായിരിക്കുന്ന ശബ്ദാദിവിഷയത്തിൽ രാഗവം അനിഷ്ടമായിരിക്കുന്നതിൽ ദേഷവം ഇങ്ങനെ എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ വിഷയങ്ങളിലും രാഗദേഷങ്ങരം അവശ്യം ഉണ്ടാകുന്നു. പുരുഷപ്രയതാത്തിന്നും ശാസ്ത്രത്തിന്നും ഉള്ള വിഷയം ഇനി പറയാം — ശാസ്ത്രാത്ഥത്തെ അനുവത്തിക്കു ന്നവൻ ആദ്യം തന്നെ രാഗദേഷങ്ങളുടെ അധീനത്തിലാകാതി രിക്കണം. ഒരുവൻറെ പ്രകൃതി എന്നതു യാതൊന്നോ അതു് അവനെ സാധീനമാക്കീട്ട സ്വകാര്യങ്ങളിൽ രാഗദേഷങ്ങളോടുകൂടിത്തന്നെ പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നു. അപ്പോരം അവൻ സാധർ മ്മത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുകയും പരധർമ്മത്തെ അനുവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. എന്നാൽ എപ്പോഴാണ് ഒരുവൻ രാഗദേഷങ്ങളെ തൽപ്രതിപക്ഷമാകന്ന വിവേകജ്ഞാനം കൊണ്ടടക്കുന്നതു് അപ്പാരം അവൻ തൻറെ പ്രകൃതിക്കു വശമാകാതെ ശാസ്ത്രത്തിൽ ദൃഷ്ടിയുള്ളവനായിത്തന്നെ ഭവിക്കുന്നു. അതിനാൽ ഒരുവനും രാഗദേഷങ്ങളാകുന്ന ഈ രണ്ടു കൂട്ടത്തിൻറ വശത്താകരുത്രം. എന്തെന്നാൽ, അവ അവൻറെ ശത്രുക്കളാകുന്ന — അവന്നു ശ്രേയാമാഗ്ഗത്തിൽ, കള്ളന്മാരെന്നപോലെ, വിഘ്യ ത്തെ ചെയ്യുന്നവയാകുന്നു.

ശ്രേയാൻ സ്വധർമ്മോ വിഗുണഃ പരധർമ്മാൽ സ്വ**നുപ്പിതാൽ** സ്വധർമ്മേ നിധനം ശ്രേയഃ പരധർമ്മോ ഭയാവഹ**ഃ** 35

സ്വനുഷിതാൽ നല്ലവണ്ണമനഷ<sup>്</sup>ഠിക്കപ്പെട്ട (സ**കലാം**ഗ

പൃത്തിയോടുകൂടി ചെയ്യപ്പെട്ട)

പരധർമ്മാൽ അന്യൻെ ധർമ്മത്തിനേക്കായ

വിഗുണഃ (അപി) ഗുണമില്ലാത്തതാണെങ്കിലും (കുറച്ചംഗ

ഹീനമായിരുന്നാലും)

സ്വധർമ്മഃ സ്വന്തധർമ്മം

ശ്രേയാൻ അധികംപ്രശംസ്യമാകുന്നു

സാധർമ്മേ സാധർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നുവന്നു<sup>ം</sup>

(പ്രവത്തമാനസ്യ)

നിധനം (അപി) മരണംപോലം ശ്രേയഃ ശ്രേഷ്ഠമാകുന്ന പരധർമ്മഃ (തു) എന്നാൽ പരധർമ്മം

ഭയാവഹഃ ഭയത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നു (നരകപ്രാപ്തിക്കു

ഹേതുവാകുന്നു)

നല്ലവണ്ണമനുഷിക്കപ്പെട്ട അന്യധർമ്മത്തേക്കാരം സ്വധർമ്മം, കുറച്ചംഗഹീനമായിരുന്നാലും, ശ്രേഷ<sup>ം</sup>ഠമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, സ്വധർമ്മത്തിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്നവന്ന<sup>ം</sup> മരണംപോലും ശ്രേഷ<sup>ം</sup>ഠമാകുന്നു. അന്യധർമ്മാന്മഷ<sup>ം</sup>ഠാനം ഭയത്തെ ഉണ്ടാ ക്കുന്നു.

[ശം\_ഭാ] ഒരുവന്ന സാധർമ്മത്തെ അനുഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ടു മരിക്കുന്നതാണ് പരധർമ്മത്തെ അനുഷ്ഠിച്ചു ജീവിക്കുന്നതി നേക്കാരം അധികം ശ്രേഷ്ഠമായിട്ടുള്ളതു്. എന്തെന്നാൽ, പരധർമ്മം നരകാദിലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന ഭയത്തെ ഉണ്ടാ ക്കുന്നു.

# അജ്ജന ഉവാച:

അഥ കേന പ്രയക്തോയം പാപം ചരതി പൃരുഷഃ അനിച്ഛന്നപി വാർഷ്ണേയ ബലാദിവ നിയോജിതഃ. 36 അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ വാർഷ്ണേയ അല്ലയോ വൃഷ്ണിവംശത്തിൽ അവതാ

രം ചെയ്തവനേ

അഥ എന്നാൽ

അയം പൃത്ദേഷഃ ഈ പുത്ദേഷൻ

അനിച്ഛൻ അപി (പാപംചെയ°വാൻ) ഇച്ഛികമന്നി

ല്ലെങ്കിലും

കേന പ്രയക്തഃ ആരാൽ (എന്തിനാൽ) പ്രേരിതനാ

യിട്ട്

ബലാൽ ബലമായി

നിയോജിതഃ ഇവ നിയോഗിക്കപ്പെട്ടവനെന്നപ്പോലെ

പാപം പാപത്തെ ചരതി ചെയ്യുന്നു.

അല്ലയോ വൃഷ്ണിവംശജ, എന്നാൽ എന്തിനാൽ പ്രേരിതനായി ട്ടാണ് ഈ പുരുഷൻ, പാപംചെയ്വാനിച്ഛിക്കുന്നില്ലെങ്കിലും ബലമായി നിയോഗിക്കപ്പെട്ടവനെന്നപോലെ പാപത്തെ ചെയ്യുന്നതു്?

[ശം-ഭാ] അല്ലയോ വൃഷ്ണിവംശത്തിൽ ജനിച്ചവനേ, എത്ത കാരണത്താൽ പ്രേരിതനായിട്ടാണം' ഈ പുരുഷൻ, താനിച്ഛി ക്കുന്നില്ലെങ്കിലും, രാജാവിനാൽ ബലമായി നിയോഗിക്ക പ്പെട്ട ഭൃത്യനെന്നപോലെ, പാപകർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നതും'? നീ ചോദിക്കുന്ന സവ്വാനത്ഥകരമായിരിക്കുന്ന ആ ശത്ര ആരാണെന്ന<sup>െ</sup> ഞാൻ പറയാം. കേരംക്കൂ:

### ശ്ര**ീ**ഭഗവാനുവാച:

കാമ ഏഷ് ക്രോധ ഏഷ രജോഗുണസമുത്ഭവഃ മഹാശനോ മഹാപാപ<sup>്</sup>മാ വിദ്ധ്യേനമിഹ വൈരിണം. 37 ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ഏഷഃ ഇത് (എന്ത കാരണത്താൽ പ്രേരിത

നായിട്ടാണു പാപം ചെയ്യുന്ന**തു**് എന്നു

നീ ചോദിച്ചിട്ടള്ളതിൻെറ ഹേത്ര)

രജോഗുണസമുത്ഭവഃ രജോഗുണത്തിൽനിന്നുണ്ടായ

കാമഃ (ഏവ) കാമംതന്നെയാകുന്ന ഏഷഃ (കാമഃ ഏവ) ഈ കാമംതന്നെ

ഏഷഃ (കാമഃ ഏവ) ഈ കാമംതന്നെ കോധഃ (വല്ലകാരണത്താൽപ്രതിഹതമായാൽ)

ക്രോധമായിത്തീരുന്നു

മഹാശനഃ തൃപ്തിയില്ലാത്തതും

മഹാപാപ്മാ മഹാപാപങ്ങരംക കാരണമായിട്ടള്ളതു

മാകുന്നു

ഏനം ഇതിനെ (കാമത്തെ, ആശയെ)

ഇഹ മോക്ഷമാഗ്ഗത്തിൽ

**വൈരിണം** ശത്രുവായി വി**ധി** അറിഞ്ഞാലും.

ഇതു രജോഗുണത്തിൽനിന്മുണ്ടായ കാമംതന്നെയാകുന്നു. ഈ കാമംതന്നെ (വല്ല കാരണത്താൽ പ്രതിഹതമായാൽ) ക്രോധമായിത്തീരുന്നു. ഇതു തൃപ്പിയില്ലാത്തതും (അനുഭവിക്കാത്തതായ അനേകം വസ്തുക്കളെ ലഭിക്കേണ്ടതിന്നു ഹേതുവും), അത്യു ഗ്രവം (മഹാപാപത്തിന്നു ഹേതുവും) ആകുന്നു. മോക്ഷമാർഗ്ഗത്തിൽ ഇതിനെ ശതുവായിട്ടറിഞ്ഞാലും.

[ശം-ജാ] ഐശ്ചരാദിഷയകം ഒന്നിച്ച് യാതൊരു പ്രതി ബന്ധവുംകൂടാതെ നിത്യം യാതൊരുവനിൽ ഇരിക്കുന്നുവോ, ഉൽപത്തി മതലായ വിഷയത്തിന്റെ ജ്ഞാനമാക്കുണ്ടോ, അത്ജനെയിരിക്കുന്ന വാസുദേവൻ ഭഗവാൻ എന്നു പറയപ്പെ ടുന്നും. വിഷ്ണൂപുരാണത്തിൽ ഇത്ജനെ പറയുന്നു: ''ഐശ്വര്യസ്യ സമഗ്രസ്യ ധർമ്മസ്യ യശസഃ ശ്രിയഃ വൈരാഗ്യസ്യാഥ മോക്ഷസ്യ ഷണ്ണാം ഭഗ ഇതീംഗനാം' (പൂർണ്ണമായ ഐശ്വര്യം, ധർമ്മം, കീത്തി, സമ്പത്ത്രം, വൈരാ ഗ്യം, മോക്ഷം, ഈ ആറും 'ഭഗം' എന്ത പറയപ്പെടുന്നു.) (6. 5. 74)

''ഉൽപത്തിം പ്രളയം ചൈവ ഭൂതാനാമാഗതിം ഗതിം വേത്തി വിദ്യാമവിദ്യാം ച സവാച്യോ ഭഗവാനിതി''

(ഭൃതങ്ങളുടെ ഉൽപത്തിയേയും നാശത്തേയും [വരവിനേയും പോക്കിനേയും] വിദ്യയേയും അവിദ്യയേയും അറിയുന്നവൻ ഭഗവാനെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.) (6. 5. 78)

സവ്വ്ലോകത്തിന്നും ശത്രവായിരിക്കുന്നതും കാമമാകുന്നു. അതു സകല പ്രാണികഠംക്കും സർവ്വാനത്ഥപ്രാപ്തിക്കു ഹേതു വായി ഭവിക്കുന്നു. ഈ കാമംതന്നെ വല്ലതിനാലും പ്രതിഹത മായാൽ ക്രോധമായി പരിണമിക്കുന്നു. അതിനാൽ ക്രോധവം കാമംതന്നെയാകുന്നു. കാമം (രജോഗുണസമുത്ഭവഃ<u>—)</u> രജോ അല്ലെങ്കിൽ കാമംതന്നെ രജോ ഗുണത്തിൽനിന്നുത്ഭവിക്കുന്നു. ഗുണത്തിന്നു ഹേതുവായി ഭവിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ, കാമം (ആശ) ഉണ്ടാകുമ്പോരം അതു രജോഗുണത്തെ പുറപ്പെട¶ച്ച്° പരുഷനെക്കാണ്ട പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നു. രജോഗുണത്തിന്റെ ഫലമായ സേവാദിയിൽ പ്രവത്തിക്കുന്ന പുരുഷന്മാർ *ഭുഖിത* ന്മാരായിട്ട<sup>ം</sup> 'ആശ എന്നെക്കൊണ്ടു കർമ്മം ചെയ്യിക്കുന്നു' എന്നിങ്ങനെ നിലവിളിക്കുന്നതു കേഠംക്കാറുണ്ടു<sup>ം</sup>. അതു (കാമം) തുപ്ലിയില്ലാത്തതാകുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ മഹാപാപിയുമാകന്നു. എന്തെന്നാൽ, ഒരു ജീവി ആശയാൽ പ്രേരിതനാകുമ്പോഴാണും പാപത്തെ ചെയ്യുന്നതും. അതിനാൽ ഇതിനെ (കാമത്തെ) സംസാരത്തിൽ നമ്മടെ ശത്രവായി അറിഞ്ഞാലും.

അതു് (കാമം) എങ്ങനെ നമ്മുടെ ശത്രുവാകുന്നു എന്നു ദ്ദഷ്യാന്തങ്ങളെക്കൊണ്ടു കാണിക്കുന്നു:

ധൃമേനാവ്രിയതേ വഹ്നിര്യഥാദശോ മലേന ച യഥോൽബേനാവ്വതോ ഗർഭസ്തഥാ തേനേദമാവ്വതം. 38 വഹ്നിഃ അഗ്നി ധൂമേന പുകയാലും ൻഉത്ത

കണ്ണാടി

മലേന ച

അഴക്കിനാലും

യഥാ

എപ്രകാരം

ആവ്ര**ിയതേ** 

മുട**പ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ** 

ഗർഭഃ

വയറ്റിലുള്ള ശിശു

ഉൽബേ**ന** 

. ജരായുവാൽ (മറുപിള്ളയാൽ)

യഥാ

എപ്രകാരം

ആവ്പതഃ

മൂടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ

തഥാ

അപ്രകാരം

ഇദം

ഈ ജ'ഞാനം

തേന

അതിനാൽ (ആശയാൽ)

ആവൃതം

മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

അഗ്നി പുകയാലം, കണ്ണാടി അഴക്കിനാലം, വയററിലുള്ള കുട്ടി ജരായുവാലം, എപ്രകാരം മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നവോ, അപ്രകാരം തന്നെ ജ°ഞാനം ആശയാൽ മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] പ്രകാശത്തോടുകൂടിയ അഗ്നി സഹജമായം അപ്ര കാശമായുമിരിക്കുന്ന ധൂമത്താലും, കണ്ണാടി അഴുക്കിനാലും, ഗർഭം അതിനെ ചുററിയിരിക്കുന്ന ജരായുവാലും, എപ്രകാരം മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ അപ്രകാരം ഇതു് (ജ്ഞാനം) അതി നാൽ (കാമത്താൽ) മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

കാമത്താൽ മൂടപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ആ 'ഇതു'' എന്നു പറയ പ്പെടുന്നതു' എന്താകുന്നു?—പറയുന്നു:

ഹേ കൗന്തേയ

അല്ലയോ കന്തീപുത്ര

ദുഷ<sup>്</sup>പൂരേണ

(വിഷയങ്ങളെക്കൊണ്ടു നിറച്ചാലും)

നിറയാത്തത്രം

അനലേന ച

അഗ്നിപോലെ തൃപ്ലിയില്ലാത്ത**ത**ം

(ശോകസന്താപത്തിന്നു ഹേതുവാക യാൽ അഗ്നിതുല്യമായതും)

കാമത്രപേണ

ആശാസ്വരൂപമായതും

ജ<sup>ം</sup>ഞാനിനഃ

നിത്യവൈരിണാ ജ°ഞാനിക്ക° എന്നും ശത്രവായതു

മായ

ഏതേന ഈ കാമത്താൽ ജ°ഞാനം ആത്മജ°ഞാനം ആവൃതം മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

അല്ലയോ കുന്തീപുത്രാ, നിറയാത്തതും അഗ്നിപോലെ തൃപ്പി യില്ലാത്തതും, ആശാരൂപമായതും, ജ്ഞാനിക്കു നിത്യവൈരി യായതുമായ ഈ കാമത്താൽ ആത്മജ്ഞാനം മുടപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു.

[ശം<u>\_</u>ഭാ] ജ°ഞാനിയുടെ നിത്യവൈരിയായിരിക്കുന്ന ഈ കാമത്താൽ ആത്മജ<sup>ം</sup>ഞാനം മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. (കാമം ജ'ഞാനിക്കു' എങ്ങനെയാണ നിത്യവൈരിയാകന്നതെ ന്നാൽ—) 'ഇതു' എന്നെ അനത്ഥത്തിൽ ചാടിക്കുന്നു' എന്ന ജ'ഞാനി മുമ്പിൽത്തന്നെ അറിയുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ട് അവൻ എന്നും ദുഃഖിതനായി ഭവിക്കുന്നു. അതിനാൽ ഈ **കാ**മം ജ<sup>ം</sup>ഞാനിക്കു നിത്യവൈരിയായി ഭവിക്കുന്നു. എന്നാൽ മൂർഖനം° അങ്ങനെയല്ല. എന്തെന്നാൽ, മൂഢൻ വിഷയങ്ങളി ലുള്ള തുഷ്ണാകാലത്ത<sup>്</sup> ഈ കാമത്തെ മിത്രമായി വിചാരിക്കുന്നു. എന്നാൽ തൽഫലപ്രാപ്തിയിൽ ദഃഖം വരുമ്പോ⊙ മാത്രമേ അവൻ 'ഞാൻ തൃഷ്ണകൊണ്ടു ഭുഖത്തെ പ്രാപിച്ചു' എന്നറിയു ന്നുള്ള. അതിന്നുമുമ്പറിയുകയില്ല. അതിനാൽ കാമം ജ്ഞാനിക്കു മാത്രം നിത്യവൈരിയായിരിക്കുന്നു. അതു<sup>ം</sup> ഒരുവിധത്തിലും പൂരണംചെയ്വാൻ (തൃപ്പിവരുത്തുവാൻ) പാടില്ലാത്ത അനലൻ (അഗ്നി) ആകുന്നു. അലംഭാവം (—തൃപൂി)ഇല്ലാത്തതു° അനലൻ \_\_\_അഗ്നി.

ജ്ഞാനത്തെ മൂടിക്കൊണ്ടു സകലത്തിന്നും വൈരിയായി രിക്കുന്ന ഈ കാമത്തിൻെറ ഇരിപ്പിടമെവിടെയാണെന്നു ഭഗവാൻ പറയുന്നു. എന്തെന്നാൽ, ശത്രവിൻെറ ഇരിപ്പിടമറി ഞ്ഞാൽ പിന്നെ അതിനെ എളുപ്പത്തിൽ നശിപ്പിക്കാമല്ലോ — ഇന്ദ്രിയാണി മനോബുദ്ധിരസ്യാധിഷ്ഠാനമച്യതേ ഏതൈവ്വിമോഹയത്യേഷ ജ്ഞാനമാപ്പത്യ ദേഹിനം. 40 ഇ**ന്ദ്രീയാണി** ഇന്ദ്രീയങ്ങ≎ം

മനഃ മനസ്സ<sup>ം</sup> ബൂദ്ധിഃ ബുദ്ധി

അസ്യ ഇതിന്ന° (കാമത്തിന്ന°) അധിഷ്യാനം ഇരിപ്പിടം (എന്നം')

ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു

ഏ**ഷഃ** ഇത്ര°

ഏതെംഃ ഇവയെക്കാണ്ട് (ഇന്ദ്രിയാദികളെ

ക്കൊണ്ടു<sup>0</sup>)

ജ്ഞാനം ആത്മജ<sup>്</sup>ഞാനത്തെ

ആവ്വത്യ മൂടിക്കൊണ്ട് ദേഹിനം ജീവനെ

വിമോഹയതി മോഹിപ്പിക്കുന്നു.

ഇന്ദ്രിയങ്ങയ, മനസ്സ്', ബുദ്ധി ഇവ ഇതിൻെറ ഇരിപ്പിടം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ഇതു് (കാമം) ഈ ഇന്ദ്രിയാദികളെക്കൊണ്ടു് ആത്മജ്ഞാനത്തെ മറച്ചു ജീവനെ മോഹിപ്പിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഇന്ദ്രിയങ്ങളം മനസ്സം ബുദ്ധിയം ഈ കാമത്തി ൻറ ഇരിപ്പിടമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ഇതു് ഇന്ദ്രിയാദികളെ ആശ്രയിച്ച ജ്ഞാനത്തെ മറച്ചകൊണ്ടു ശരീരിയെ പലവിധ ത്തിൽ മോഹിപ്പിക്കുന്നു.

ആയതുകൊണ്ടു<sup>°</sup>----

തസൂാത്ത്വമിന്ദ്രിയാണ്യാദൗ നിയമ്യ ഭരതഷഭ

പാപ $^\circ$ മാനം പ്രജഹി ഹ്യേനം ജ്ഞാനവിജ്ഞാനനാശനം. 41

ഹേ ഭരതർഷഭ അല്ലയോ ഭരതവംശശ്രേഷം

തസ്മാൽ ആ**യതുകൊ**ണ്ട്

തചം നീ

ആദൗ ആദ്യം

ഇന്ദ്രീയാണി ഇന്ദ്രീയങ്ങളെ നിയമ്യ അടക്കീട്ട്

ജ<sup>്</sup>ഞാനവിജ്ഞാനനാശനം ജ്ഞാനവിജ്**ഞാന**ങ്ങളെ

ന്ശിപ്പിക്കുന്നതായും

പാപ<sup>മ</sup>മാനം

പറചത്രപമായമിരിക്കുന്ന

ഏനം

ഈ കാമത്തെ

പ്രോവിഹി

ഉപേക്ഷിക്കക (നശിപ്പിക്കക).

ആന്തുകൊണ്ടും, ഹേ അജ്ജന, നീ ആദ്യം ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ അടക്കീട്ട ജീഞാനവിജീഞാനങ്ങളെ നശിപ്പിക്കുന്നതായും പാപത്രപ്രമായുമിരിക്കുന്ന ഈ കാമത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുക.

[ശം-ഭാ] ശാസ്ത്രങ്ങളിൽനിന്നം, ഗുരുമുഖത്തിൽനിന്നം സിദ്ധിക്കപ്പെടുന്ന ആത്മവിഷയമായം മററുമുള്ള അറിവു് ജ്ഞാനമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അപ്രകാരം സിദ്ധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഇഞാനത്തിൻറ വിശേഷമാകംവണ്ണമുള്ള സ്വാനുഭവം വിജ്ഞാന്താകുന്നു. മോക്ഷപ്രാപ്തിക്ക് ഹേതുക്കളായ ജ്ഞാനവിജ്ഞാ നങ്ങളെ നശിപ്പിക്കുന്ന പാപത്രപമായ ഈ കാമത്തെ തൃജിക്കേ എന്നത്ഥം.

'ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ ആദ്യം വശീകരിച്ചിട്ടു ശത്രവായിരിക്കുന്ന കാമത്തെ തൃജിച്ചാലും' എന്നപദേശിക്കപ്പെട്ടു. എന്നാൽ എന്തിനെ ആശ്രയിച്ചാണം' ഒരുവൻ കാമത്തെ തൃജിക്കേണ്ട തെന്ന പോദ്യത്തിനു സമാധാനം പറയുന്നു:

ഇന്ദ്രിയാണി പരാണ്യാഹൂരിന്ദ്രിയേഭ്യഃ പരം മനഃ മനസസ്ത പരാ ബുജിയ്യോ ബുജ്യഃപരതസ്ത സഃ.

42

ഇന്ദ്രി**യാണി** 

(ദേഹാദികളേക്കായ)്ഇന്ദ്രിയങ്ങയ

പരാണി

ശ്രേഷ്യമാകുന്നു

ഇന്ദ്രിയേഭ്യഃ

ഇന്ദ്രിയങ്ങളേക്കാ**ഠം** 

മനഃ

മനസ്സ്

പരം

ശ്രേഷ്ഠമാകുന്നു

മനസഃ തു

മനസ്സി**നേക്കാ**∞

ബൂദ്ധിഃ

ബുദ്ധി

COLO

ശ്രേഷ്ടമാകുന്നു (എന്നു്)

@<u>16</u>02**0**8

പറയുന്നു

നാദ ത്ര

യാതൊരുവൻ

ബിദനം

ബുദ്ധിയേക്കാ⊙

പരതഃ ശ്രേഷമായും, തൽസാക്ഷിയായും, സവ്വാ

ന്തരമായുമിരിക്കുന്നുവോ

സഃ (ആത്മാ) അവൻ ആത്മാവാകന്നു.

ദേഹാദികളേക്കാര ഇന്ദ്രിയങ്ങളം, ഇന്ദ്രിയങ്ങളേക്കാരം മനസ്സം, മനസ്സിനേക്കാരം ബുദ്ധിയം ശ്രേഷ്യമാകുന്നു എന്നു (വിദ്വാന്മാർ) പറയുന്നു. എന്നാൽ യാതൊരുവൻ ബുദ്ധിയേക്കാരം ശ്രേഷ്യമാ യം, തൽസാക്ഷിയായും, സവ്വാന്തരമായുമിരിക്കുന്നുവോ അവൻ ജീവാതമാവാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ത്രാത്രാദികരം. അവ അഞ്ചാക്കുന്ന. ബാഹ്യമായം പരിച്ചിന്നമായമിരിക്കുന്ന സ്ഥുലദേ ഹത്തെ അപേക്ഷിച്ച് ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ശ്രേഷ്യമാകുന്നു എന്നു പണ്ഡിതന്മാർ പറയുന്നു. എന്തെന്നാൽ, അവ ദേഹാദിയേ ക്കാരം അധികം സൂക്ഷ്യവും ആന്തരമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവയും അധികം വ്യാപിക്കുന്നവയുമാകുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ ഇന്ദ്രി യങ്ങളേക്കാരം സങ്കല്ലാത്മകമായ മനസ്സ് ശ്രേഷ്യമെന്നു പറയുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ നിശ്ചയാത്മികയായ ബുദ്ധി മനസ്സിനേ ക്കാരം ശ്രേഷ്യമെന്നു പറയുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ യാതൊരുവ നാണ് (ദേഹാദി) ബുദ്ധ്യന്തമായ സകല ദൃശ്യങ്ങളേക്കാരം ആഭ്യന്തരമായിരിക്കുന്നതു്, യാതൊരു ദേഹിയെയാണു കാമം ഇന്ദ്രിയാദ്യാശ്രയങ്ങളോട്ടകൂടി ജ്ഞാനത്തെ മറച്ചുകൊണ്ടു മോഹിപ്പിക്കുന്നു എന്നു പറയപ്പെടുന്നതു്, അദ്ദേഹം സാക്ഷാൽ പരമാത്മാവാകുന്നു. അദ്ദേഹം ബുദ്ധിയുടെ ദ്രഷ്യാവും (അതി നാൽ) ബുദ്ധിയേക്കാര ശ്രേഷ്യനമാകുന്നു.

ഏവം ബുദ്ധോ പരം ബുദ്ധാ സംസ്തഭ്യാത്മാനമാത്മനാ ജഹി ശത്രം മഹാബാഹോ കാമരൂപം ഒരാസദം. 43

ഹേ മഹാബാഹോ അല്ലയോ അജ്ജന

ഏവം ഇപ്രകാരം

ബുദ്ധേഃ പരം ബുദ്ധിയേക്കാ⊙ ശ്രേഷ്യമായി

(ആത്മാനം) ആത്മാവിനെ ബുദ്ധവാ അറിഞ്ഞിട്ട്

ആത്മനാ നിശ്ചയാത്മികയായ ബുദ്ധിയെ

ക്കൊണ്ടു<sup>റ</sup>

## മൂന്നാമദ്ധ്യായം

ആത്മാനം മനസ്സിനെ

സംസൂഭ്യ നിശ്ചലമാക്കിച്ചെയ്തിട്ട് ഒരാസദം ജയിപ്പാൻ പ്രയാസമായ കാമരൂപം ശത്രം കാമരൂപമായ ശത്രുവിനെ

ജഹി ഹനിച്ചാലം.

അല്ലയോ അജ്ജന, ഇപ്രകാരം ബുദ്ധിയേക്കായ ശ്രേഷ്ഠമായി ആതമാവിനെ അറിഞ്ഞിട്ട് നിശ്ചയാത്മികയായ ബുദ്ധികൊണ്ടു മനസ്സിനെ അടക്കി ജയിപ്പാൻ പ്രയാസമായ കാമരൂപമായ ശത്രവിനെ ഹനിച്ചാലും.

[ശം-ഭാ] ഇപ്രകാരം ബുദ്ധിയേക്കാരം ശ്രേഷ്ഠമായി ആതമാവിനെ അറിഞ്ഞിട്ട്, മനസ്സിനെ അടക്കി നല്ലവണ്ണം സമാധാനമാക്കി കാമരൂപമായിരിക്കുന്ന ഈ ശത്രവിനെ നിഗ്രഹിക്കുക. കാമം അനേകവിശേഷങ്ങളോടുകൂടിയും, അറിയ പ്രെട്ടവാൻ വളരെ പ്രയാസമായുമിരിക്കുന്നതിനാൽ അതിനെ ജയിപ്പാൻ ബഹുപ്രയാസമാകുന്നു.

ഇതി ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസ് ബ്രഹ്മ വിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ കർമ്മയോഗോ നാമ തൃതീയോദ്ധ്യായഃ കർമ്മയോഗമെന്ന മൂന്നാമദ്ധ്യായം സമാപ്തം.

# നാലാമദ്ധ്യായം

യാതൊരു യോഗമാണ് മൻ രണ്ടല്യായങ്ങളിൽ (ഭഗവാനാൽ) ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത് അതു ജ്ഞാനനിപ്പാലക്ഷണ മായ സന്ന്യാസമാകുന്നു. അതു കർമ്മയോഗമായ ഉപായത്താൽ സാദ്ധ്യവുമാകുന്നു. അതിൽ പ്രവൃത്തിലക്ഷണമായും നിവൃത്തിലക്ഷണമായും നിവൃത്തിലക്ഷണമായും നിവൃത്തി ലക്ഷണമായുമുള്ള വേദാത്ഥമെല്ലാം പറയപ്പെട്ടു. ഗീതയിൽ മുഴവനും ഈ യോഗത്തെത്തന്നെയാണ് ഭഗവാൻ ഉപദേശി പ്രാൻ നിശ്ചയിച്ചിട്ടുള്ളത്ര്. അതിനാൽ വേദാത്ഥം പരിസമാ പ്രാൻ നിശ്ചയിച്ചിട്ടുള്ളത്ര്. അതിനാൽ വേദാത്ഥം പരിസമാ പ്രാൻ നിശ്ചയിച്ചിട്ടുള്ളത്ര്. അതിനാൽ വേദാത്ഥം പരിസമാ പ്രാൻ നിശ്ചയിച്ചിട്ടുള്ളത്രത്ര പരായി ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടു) എന്നു വിചാരിച്ച് ഗുങ്ങരിഷ്യപരമ്പരയായി അതിനെ ഉപദേശിച്ചു പോന്നിട്ടുള്ള ക്രമത്തെ പറഞ്ഞുകൊണ്ട് ശ്രീഭഗവാൻ അതിനെ സ്തതിക്കുന്നു:

#### ശ്രീഭഗവാനുവാച:

ഇമം വിവസ്വഭത യോഗം പ്രോക്തവാനഹമവ്യയം വിവസ്വാന്മ നവേ പ്രാഹ മന്മരിക്ഷ്വാ**കവേബ്രവീൽ.** 1

## ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

അവ്യയം നാശമില്ലാത്ത ഫലത്തെ കൊടുക്കുന്ന

ഇമം യോഗം ഈ ഭയാഗത്തെ (പുരാ) ആദികാലത്തിൽ

അഹം ഞാൻ

വിവസ്വതേ സൂര്യനായിക്കൊണ്ട്

പ്രോക്തവാൻ ഉപദേശിച്ചു വിവസ്ഥാൻ സൂര്യൻ

മനവേ സാപത്രനായ വൈവസ്വതമനുവിന്നു<sup>ം</sup>

പ്രാഹ ഉപദേശിച്ച

മന്തഃ മന്ത

ഇക്ഷാകവേ സാപത്രനായ **ഇക്ഷാംകവ**ിന്നും

അബ്രവീൽ ഉപദേശിച്ചു.

നാശമില്ലാത്ത ഫലത്തെ കൊടുക്കുന്ന ഈ യോഗത്തെ ഞാൻ ആദ്യം സൂര്യന്നുപദേശിച്ചു. സൂര്യൻ സ്വപത്രനായ മനുവിന്നു പദേശിച്ചു. മനു (അതിനെ) സാപത്രനായ ഇക്ഷാകവിന്നുപ ദേശിച്ചു.

[ശം-ഭാ] മൻ രണ്ടല്യായങ്ങളെക്കൊണ്ട പറയപ്പെട്ട ഈ യോഗത്തെ ഞാൻ ജഗൽപരിപാലകന്മാരായ ക്ഷത്രിയക്ക് ബലമുണ്ടാക്കുന്നതിനുവേണ്ടി സൃഷ്ടിയുടെ ആദിയിൽ സൂര്യനായിട്ടുപദേശിച്ചു. ഈ യോഗത്തോടുകൂടിയവരായിട്ടു് അവർ ബ്രാഹ്മണരെ രക്ഷിക്കുന്നതിന്നു സമത്ഥന്മാരായി ഭവിക്കുന്നു. ബ്രഹ്മക്ഷത്രപരിപാലനംകൊണ്ടു് ജഗത്തിനെ മുഴവൻ പരിപാലിക്കാവുന്നതാകുന്നു. വ്യയമില്ലാത്ത ഫലത്തോടുകൂടിയതാക യാൽ ഈ യോഗം അവ്യയമാകുന്നു. സമ്യഗ്ദശനനിഷ്യാല ക്ഷണമായ ഈ യോഗത്തിൻെ മോക്ഷമെന്ന ഫലം ഒരിക്കലും നശിക്കുന്നില്ല. വിവസ്വാൻ അതു മനുവിന്നുപദേശിച്ചു. മനു സ്വപത്രനും ആദ്യത്തെ രാജാവുമായ ഇക്ഷവാകുവിന്നുപദേശിച്ചു.

ഏവം പരംപരാപ്രാപ്തമിമം രാജഷ്യോ വിദുഃ സ കാലേനേഹ മഹതാ യോഗോ നഷ്ടഃ പരന്തപ. 2

ഹേ പരന്തപ അല്ലയോ ശത്രതാപന

ഏവം ഇപ്രകാരം

പരംപരാപ്രാപ്പം പരമ്പരയായി ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട

ഇമം ഈ (ജ<sup>്</sup>ഞാന) യോഗത്തെ

രാജഷ്യ: (ജനകൻ, നിമി മുതലായ) രാജഷ്ി

കയ

 വിദ്ദാ
 അറിഞ്ഞിരുന്നു

 സാ യോഗാ
 ആ യോഗാ

മഹതാ കാലേന കാലവശാൽ (വളരെ കാലമായിട്ട

വിട്ടതിനാൽ)

ഇഹ ഈ ലോകത്തിൽ

നഷ്യം നഷ്യമായിപ്പോയി (വിച്ഛിന്നമായി).

അല്ലയോ പരന്തപ, ഇപ്രകാരം പരമ്പരയായി ഉപദേശിക്ക പ്പെട്ട ഈ യോഗത്തെ രാജഷികരം അറിഞ്ഞിരുന്നു. കാല വശാൽ ഈ യോഗം ഇഹലോകത്തിൽ നഷ<sup>ം</sup>ടമായിപ്പോയി.

[ശം-ഭാ] ക്ഷത്രിയരിൽ പരമ്പായായി ഉപദേശിക്കപ്പെ ട്ടപോന്നിരുന്ന ഈ യോഗത്തെ രാജഷികരം ...രാജാക്കന്മാർ തന്നെ ഋഷികളായിട്ടുള്ളവർ—അറിഞ്ഞിരുന്നു. പരമ്പരയായി ഈ യോഗത്തെ ഉപദേശിച്ചുവന്നിരുന്ന സമ്പ്രദായം കാലക്രമം കൊണ്ടും ഇല്ലാതായി.

പരന്തപ — തനിക്ക<sup>്</sup> എതിർപക്ഷക്കാരായിട്ടുള്ളവർ പരന്മാർ (ശത്രുക്കം) എന്ന പറയപ്പെടുന്നു. അവരെ ശൗര്യതേ ജസ്സുകളായ രശ്മികളെക്കൊണ്ടു സൂര്യനെന്നപോലെ തപിപ്പി ക്കുന്നവൻ പരന്തപൻ — ശത്രതാപനൻ എന്നത്ഥം.

ഈ യോഗം അജിതേന്ദ്രിയന്മാരായ ബലഹീനന്മാരെ പ്രാപിക്കുകയാൽ നശിച്ചുവെന്നും, തന്നിമിത്തം ജനങ്ങരം പരമപുരുഷാത്ഥത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല എന്നും കാണുകയാൽ—

സ ഏവായം മയാ തേദ്യ യോഗഃ പ്രോക്തഃ പുരാതനഃ ഭക്തോസി മേ സഖാ ചേതി രഹസ്യം ഹ്യേതഭത്തമം.

മേ എൻെറ ഭക്തഃ ഭക്തനം സഖാ ച സഖാവും

അസി ഇതി (നീ) ആകന്ന എന്നവെച്ച്

പുരാതനഃ പഴമയിലുള്ള സഃ ഏവ അയം യോഗഃ ആ യോഗംതന്നെ

മയാ എന്നാൽ അദ്യ ഇപ്പോയ തേ നിനക്കു

പ്രോ**ക്തഃ** ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട ഹി എതുകൊണ്ടെന്നാൽ

ഏതൽ ഇ<u>ത</u>്

രഹസ്യം രഹസ്യവും

ഉത്തമം ശ്രേഷ്ഠവുമാകുന്നു.

നീ എൻെറ ഭക്തനും സഖാവുമാണെന്നുവെച്ചു പുരാതനമായ ആ യോഗംതന്നെ നിനക്കിപ്പോരം എന്നാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടു. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഇതു രഹസ്യവം ശ്രേഷ്ഠവുമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഏതൽ <u>—</u>ഈയോഗം —ജ<sup>ം</sup>ഞാനമെന്നത്ഥം. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

4

ഭഗവാനാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടവെന്നതു വിരുദ്ധമാകുന്ന എന്നം' ആക്ം തോന്നരുതെന്നു വിചാരിച്ചം' അർജ'ജനൻ അതിനെ (അങ്ങനെ വരാവുന്ന ദോഷത്തെ) പരിഹരിപ്പാൻ വേണ്ടി ഒരു ചോദ്യം ചോദിക്കുന്നതുപോലെ പറയുന്നു:

#### അജ്ജന ഉവാച:

അപരം ഭവതോ ജന്മ പരം ജന്മ വിവസ്വതഃ

കഥമേതദചിജാനീയാം ത്വമാദൗ പ്രോക്തവാനിതി.

# അർജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

**ഭവതഃ** അങ്ങയുടെ ജന്മ ജനനം

അപരം ഇപ്പോ⊙ സംഭവിച്ചത്യ

**വിവസ്വതഃ** സൂര്യൻെറ

ജന്മ ജനനം

പരം മുമ്പുണ്ടായത്ര്

**ത**പം അങ്ങ് ം

ആദൗ ആഭികാലത്തിൽ ഏതൽ ഈ യോഗത്തെ

**പ്രോക്തവാ**ൻ ഇതി ഉപദേശിച്ച എന്നത്ര°

കഥം വിജാനീയാം എനിക്ക് എങ്ങനെ അറിവാൻ

കഴിയം?

അങ്ങയുടെ ജനനം ഇയ്യിടെ സംഭവിച്ചത്ര്. സൂര്യൻെറ ജനനം മുമ്പുണ്ടായത്ര്. അങ്ങനെയിരിക്കെ അങ്ങ് ആദികാലത്ത്ര് ഈ യോഗത്തെ ഉപദേശിച്ച് എന്നതിനെ ഞാനെങ്ങനേയാണം മനസ്സിലാക്കേണ്ടത്ര്?

[ശം-ഭാ] അങ്ങയുടെ ജനനം വസുദേവഗൃഹത്തിൽ ഇയ്യിടെ സംഭവിച്ച. ആദിത്യൻെ ഉൽപത്തി സൃഷ്ടിയുടെ ആദിയിലാണുണ്ടായത്ര്. അങ്ങനെയിരിക്കെ ആദ്യം അഞ്യ് ഈ യോഗത്തെ സൂര്യന്നുപദേശിച്ചവെന്നും, ആ അങ്ങനെന്ന ഇപ്പോരം അതിനെ എനിക്കുപദേശിച്ചവെന്നും, ഉള്ള സംഗതി യെ എങ്ങനെയാണം' ഞാൻ വിരുദ്ധാർത്ഥംകൂടാതെ മനസ്സി ലാക്കേണ്ടത്ര്?

#### ശ്രീഭഗവാനുവാച:

ബഹൂനി മേ വൃതീതാനി ജന്മാനി തവ ചാജ്ജന താനൃഹം വേദ സവ്വാണി ന ത്വം വേത്ഥ പരന്തപ. 5

#### ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ അജ്ജുന അല്ലയോ അജ്ജുന

മേ എൻേറയും തവ ച നിൻേറയും ബഹൂനി അനേകം ജന്മാനി ജന്മങ്ങരം

വ്യതീതാനി കഴിഞ്ഞുപോയിട്ടുണ്ട് താനി സവ്വാണി അവയെ എല്ലാം

 അഹം
 ഞാൻ

 വേദ
 അറിയുന്നു

ഹേ പരന്തപ അല്ലയോ ശത്രതാപന

ത്വം നീ

ന വേത്ഥ അറിയുന്നില്ല.

അല്ലയോ അജ്ജുന, എൻേറയും നിൻേറയും അനേകം ജന്ഥങ്ങര കഴിഞ്ഞുപോയിട്ടുണ്ട്. അവയെ എല്ലാം ഞാനറിയുന്നു. അല്ല യോ പരന്തപ, നീ അറിയുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] .... നീ അറിയുന്നില്ല. എത്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, നിൻെറ ജ്ഞാനശക്തി പൂർവ്വകൃതധർമ്മാധർമ്മങ്ങളാൽ പ്രതി ബന്ധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ, ഞാനവയെ അറിയുന്നു. എന്തെന്നാൽ, സ്വഭാവേന ഞാൻ നിത്യനായും ശുദ്ധനായും മുക്തനായും സത്യസ്വര്യപനായുമിരിക്കുന്നതിനാൽ എൻെറ ജ്ഞാനശക്തി അപ്രതിബദ്ധമായിരിക്കുന്നു. ഒന്നിനാലും മറയ്ക്കു പ്രെടുന്നില്ല.

നിത്യേശ്വരനായ അങ്ങയ്ക്കു ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളില്ലാതിരിക്കു നോഠം പിന്നെ എങ്ങനെയാണ ജനമുണ്ടാകുന്നതു<sup>0</sup>? — കേരംക്കുക:

അജോപി സന്നവൃയാതമാ ഭൂതാനാമീശ്വരോപി സൻ പ്രകൃതിം സ്ഥാമധിഷ്യായ സംഭവാമ്യാത്മ മായയാ. 6 അനുഃ അ.പി സൻ ജന്മമില്ലാത്തവനായാലും അവ്യയാത്മാ(അപി സൻ) നാശമില്ലാത്തവനായാലും

ഭ്രതാനാം ജീവികളുടെ

ഈ വരം അചി സൻ ഈ വരനായിരുന്നാലും

സ്വാം സ്വന്തമായ

പ്രകൃതിം ശുദ്ധസത്ത്വാത്മികയായ പ്രകൃതിയെ

അധിഷായ സ്വീകരിച്ച്

ആത്മമായയാ സ്ഥാധീനയായ മായയാൽ

സംഭവാമി അവതാരംചെയ്യുന്നു.

ഞാൻ ജന്തമില്ലാത്തവനായാലും, നാശമില്ലാത്തവനായാലും, പ്രാണികളുടെ ഈശ്വരനായിരുന്നാലും, ശുദ്ധസത്ത്വാത്മിക യായ എൻെറ മായയെ സ്വീകരിച്ച സോച്ഛയാ അവതാരംചെ യൂന്നു.

[ശം\_ഭാ] ഞാൻ ജന്മരഹിതനാണെങ്കിലും, നാശരഹിത മായ ജ്ഞാനശക്തിസ്വഭാവത്തോടുക്കടിയിരിക്കുന്നവനാണെ ങ്കിലും, അപ്രകാരംതന്നെ ബ്രഹ്മം മുതൽ തുണംവരെയുള്ള പ്രാണികഠക്കീശ്വരനായിരിക്കുന്നവനാണെങ്കിലും, വൈഷ്ണവി യായും ത്രിഗുണാത്മികയായുമിരിക്കുന്ന — യാതൊന്നിൻെറ വശ മായി സകല ജഗത്തും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവോ, യാതൊന്നാൽ മോഹിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ട് ലോകം സ്വാത്മാവായ വാസുദേവനെ അറിയുന്നില്ലയോ, അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന —എൻെറ മായയെ വശീകരിച്ചിട്ട ഞാൻ സ്വമായാശക്ത്യാ അവതാരം ചെയ്യുന്നു, ദേഹത്തോടുകൂടിയവനായി ജനിച്ചവനെപ്പോലെയിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ പരമാത്ഥത്തിൽ ലോകംപോലെ ജനിക്കുന്നില്ല.

ആ ജന്മം എപ്പോഴാണം? എന്തിനായിട്ടാണം? —പറയുന്നു: യദാ യദാ ഹി ധർമ്മസ്യ ഗ്ലാനിർഭവതി ഭാരത അഭ്യത്ഥാനമധർമ്മസ്യ തദാത്മാനം സ്വജാമ്യഹം 7

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ ഭരതവംശജ യദാ യദാ ഹി ഏതേതു കാലത്തിലാണ് 186

ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

ധർമ്മസ്യ

ധർമ്മത്തിന്നു<sup>o</sup>

നോവു

ഹാനിയും

അധർമ്മസ്യ

അധർമ്മത്തിന്നു<sup>ം</sup>

അഭ്യത്ഥാനം

അഭിവ്വദ്ധിയം (ആധിക്യവും)

ഭവതി

ഉണ്ടാകുന്നതു°

തദാ

അപ്പോയ

ആത്മാനം

പ്രാണികളെ അനഗ്രഹിക്കുന്നതിന്നും

നിഗ്രഹിക്കുന്നതിന്നും യോഗ്യമായ ദേഹ

ത്തെ

അഹം

ഞാൻ

സൃജാമി

സൃഷ്ടിക്കുന്നു.

അല്ലയോ ഭരതവംശജ, ഏതേതു കാലത്തിൽ (വർണ്ണാശ്രമ) ക്ഷയവും അധർമ്മത്തിന്നഭിവ്വദ്ധിയുമുണ്ടാകുന്നു ധർമ്മത്തിന്നു വോ അപ്പോ⊙ ഞാൻ (സഛായകൊണ്ടു) തന്നെത്താൻ സൃഷ്ടി ക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] വർണ്ണാശ്രമാദിലക്ഷണമായും പ്രാണിക**രംകം**° അഭ്യദയത്തിന്നും മോക്ഷത്തിന്നും സാധനമായുമിരിക്കുന്ന ധർമ്മ ത്തിന്ന് ഏതേതു കാലത്തിൽ ഹാനിവരുന്നുവോ, അധർമ്മം ഏതേതുകാലത്തുത്തവിക്കുന്നുവോ, അപ്പോഴെല്ലാം ഞാൻ സ്വമായകൊണ്ട് അവതാരംചെയ്യുന്നു.

എന്തിനുവേണ്ടി?—

പരിത്രാണായ സാധൃനാം വിനാശായ ച ദുഷ<sup>ം</sup>കൃതാം ധർമ്മസംസ്ഥാപനാത്ഥായ സംഭവാമി യൂഗേ യൂഗേ.

സാധൂനാം

സ്വധർമ്മത്തിലിരിക്കുന്നവരുടെ

പരിത്രാണായ

രക്ഷസ്ത്രായിക്കൊണ്ടും

<mark>ദ</mark>ൃഷ<sup>ം</sup>കൃതാം

മുഷ്ടകർമ്മം ചെയ്യന്ന**വരുടെ** 

വിനാശായ ച

നാശത്തിന്നായിക്കൊണ്ടും

ധർമ്മസംസ്ഥാപനാത്ഥായ ധർമ്മത്തെ നിലനിത്തുന്നതിന്നാ

യി*കൊണ്ടും* 

യുഗേ യുഗേ

അതാതവസരത്തിൽ (അതാതു

യൂഗത്തിൽ)

സംഭവാമി

ഞാനവതാരംചെയ്യുന്നു.

സാധുക്കളെ രക്ഷിക്കുന്നതിന്നും, ദൃഷ<sup>്</sup>ടന്മാരെ നശിപ്പിക്കുന്ന തിന്നും, ധർമ്മത്തെ നിലനിത്തുന്നതിന്നുംവേണ്ടി ഞാൻ യുഗം തോറും അവതാരംചെയ്യുന്നു.

[ശം-ഭാ] സാധുക്കരം—സന്മാഗ്ഗത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന വർ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

ജന്മ കർമ്മ ച മേ ദിവ്യമേവം യോ വേത്തി തത്ത്വതഃ ത്യക്ത്വാ ദേഹം പുനജ്ജന്മ നൈതി മാമേതി സോജ്ജന. 9

ഹേ അർജ്ൂന അല്ലയോ അർജ്ജന ദിവ്യം അലൗകികമായ

മേ എൻെറ

ജന്മ (സോച്ഛപോലെയുള്ള) അവതാര

ത്തേയും

കർമ്മ ച ധർമ്മപാലനത്രപമായ കർമ്മ

ത്തേയും

യഃ എവൻ

ഏവം തത്താതഃ ഇപ്രകാരം ശരിയായി (പരാനംഗ്ര

ഹത്തിന്നുവേണ്ടി എന്നിങ്ങനെ)

വേത്തി അറിയുന്നവോ

സു അവൻ

ദേഹം ദേഹത്തെ (ദേഹാഭിമാനത്തെ)

ത്യക്താ ഉപേക്ഷിച്ചിട്ട് പനഃ പിന്നേയം

ജന്മ ജന്മത്തെ (സംസാരത്തെ)

ന ഏതി പ്രാപിക്കുന്നില്ല

മാം എന്നെ

ഏതി പ്രാപിക്കുന്നു.

അല്ലയോ അർജ്ളന, ദിവ്യമായ എൻെറ അവതാരത്തേയും കർമ്മത്തേയും എവൻ ഇപ്രകാരം ശരിയായി അറിയുന്നുവോ അവൻ ദേഹാഭിമാനത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചതിൻെറശേഷം സംസാ രത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. അവൻ എന്നെത്തന്നെ പ്രാപിക്കുന്നും [ശം-ഭാ] എൻെറ അപ്രാകൃതമായും (പ്രകൃതിയിൽനിന്നു അവിക്കാത്തതായും) ഐശ്വര്യമായുമുള്ള ജന്മത്തേയും സാധു രക്ഷ മുതലായ കർമ്മത്തേയും എവനാണ് മൻപറഞ്ഞപ്രകാരം അറിയുന്നതു് അവൻ ഈ ദേഹത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചതിൻെറശേഷം ഇനിയൊരു ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ഹേ അർജ്ജന, അവർ എന്നെത്തന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു. അവൻ മുക്തനായി ഭവിക്കുന്നു എന്നത്ഥം.

ഈ മോക്ഷമാഗ്ഗം ഇപ്പോളണ്ടായതല്ല. ഇതു പണ്ടതന്നെ ഉള്ളതാകുന്നു:

**വീതരാ**ഗഭയക്രോധാ മന്മയാ മാമുപാശ്രിതഃ

ബഹവോ ജ<sup>ര</sup>ഞാനതപസാ പൃതാ മത്ഭാവമാഗതാഃ. 10

**വീതരാ**ഗഭയക്രോധാഃ ആശ, ഭയം, ക്രോധം ഇവയെ

ഉപേക്ഷിച്ചവരായി

മന്മയാഃ മനസ്സിനെ എന്നിൽത്തന്നെ വെച്ചി

രിക്കുന്നവരായി

മാം എന്നെത്തന്നെ

ഉപാശ്രിതാഃ ഉപാസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവര

മായി

ബഹവഃ അനേകംപേർ

ജ്ത്മാനതപസാ ജ്ഞാനംകൊണ്ടും തപസ്സകൊണ്ടും

പൃതാഃ പരിശുഭ്ധന്മാരായി മത്ഭാവം എൻെറ സായുജ്യത്തെ

ആഗതാഃ പ്രാപിച്ചിട്ടണ്ട°.

ആശ, ഭയം, ക്രോധം ഇവയെ ഉപേക്ഷിച്ചവരും, മനസ്സിനെ എന്നിൽതന്നെ വെച്ചിരിക്കുന്നവരും, എന്നെത്തന്നെ ഉപാസി കുന്നവരുമായ അനേകംപേർ ജ്ഞാനംകൊണ്ടും തപസ്സുകൊ ണ്ടും പരിശുദ്ധന്മാരായി എൻെറ സായുജ്യത്തെ പ്രാപിച്ചി ടൂണ്ട്. (എൻെറ ഈ ഭക്തിമാഗ്ഗം ഇപ്പോരം ഉള്ളതല്ല എന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] മന്മയാഃ<u>ബ്രഹ്മവിത്ത</u>കരം — ഈശ്വരൻ വേറെ, തങ്ങരം വേറെ എന്ന ഭേദബുജിയില്ലാത്തവർ. മാം ഉപാ ശ്രീതാഃ—പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നത്തന്നെ പ്രാപിച്ചി ട്ടള്ളവർ—കേവലജ<sup>ം</sup>ഞാനനിഷ<sup>ം</sup>ഠന്മാരെന്നത്ഥം. ഇങ്ങനെയി രിക്കുന്ന അനേകം പേർ പരമാതമവിഷയമായ ജ്ഞാനമാ കന്ന തപസ്സാകാണ്ട് ഉൽകൃഷ്ഠമായ ശുദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചവരാ യിട്ട് മോക്ഷത്തെ പ്രാപിച്ചു.

'ജ'ഞാനതപസാ' എന്ന വിശേഷണംകൊണ്ട് (മോക്ഷ മാഗ്ഗമായിരിക്കുന്ന) ജ്ഞാനനിഷ്ായ്ക്ക് അന്യതപസ്സുകളുടെ അപേക്ഷയിലെന്നു സൂചിപ്പിക്കുന്നു.

യേ യഥാ മാം പ്രപദ്യന്തേ താം സ്നമൈവ ഭജാമ്യഹം മമ വർത്മാനുവത്തന്തേ മനുഷ്യാഃ പാത്ഥ സവ്വശഃ. 11

ഹേ പാതഥ അല്ലയോ അർജ്ജന

യേ എവർ

യഥാ ഏതുവിധം (കാമ്യമായിട്ടോ നിഷ്ഷാമ

മായിട്ടോ)

മാം എന്നെ

പ്രപദ്യന്തേ ഉപാസിക്കുന്നുവോ (ഭജിക്കുന്നുവോ)

താൻ അവരെ

തഥാ ഏവ ആവിധംതന്നെ (അവരാൽ അപേക്ഷിക്ക

പ്പെട്ട ഫലത്തെ ദാനംചെയ്തകൊണ്ടു

തന്നെ)

അഹം ഞാൻ

ഭജാമി അനുഗ്രഹിക്കുന്നു (യതഃ) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

മനുഷ്യാഃ എല്ലാ മനുഷ്യഅം

മമ വർത്മ എൻെ ഭജനമാഗ്ഗത്തെ സവ്വശഃ എല്ലാവിധത്തിലും അനുവത്തന്തേ അനുസരിക്കുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, അവർ ഏതുവിധം എന്നെ ഉപാസിക്കുന്നു വോ അവരെ ആവിധംതന്നെ ഞാൻ അനുഗ്രഹിക്കുന്നു. എത്ര കൊണ്ടെന്നാൽ, എല്ലാ മനുഷ്യരും എൻെറ ഭജനമാർഗ്ഗത്തെ സവ്വപ്രകാരത്തിലും അനുസരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] മനഷ്യർ ഏതുപ്രകാരം, എന്ത പ്രയോജനത്തോ ടുകടി, എന്തു ഫലത്തെ ഇച്ഛിച്ചിട്ട് എന്നെ ഉപാസിക്കുന്നവോ അപ്രകാരത്തിൽ ആ ഫലത്തെ കൊടുത്തു ഞാൻ അവരെ അന ഗ്രഹിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ, അവർ മോക്ഷത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നില്ല. ഒരുവനിൽത്തന്നെ ഫലേച്ഛയും മോക്ഷേച്ഛയും ഒന്നിച്ചിരിക്കു ന്നതല്ല. അതിനാൽ ഫലത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവക്ക് ഇഷ്ടഫലത്തെ കൊടുത്തും, എന്നാൽ ഫലത്തെ ഇപ്പിക്കാത്തവരും ശാസ്ത്രോക്ത കർമ്മങ്ങളെ യഥാവിധി ചെയ്യുന്നവരും മോക്ഷേച്ഛുക്കളുമായ വക്കു ജ്ഞാനത്തെ കൊടുത്തും, സവ്വകർമ്മങ്ങളെ സന്ന്യസിച്ചി ട്ടുള്ളവരും മോക്ഷത്തെത്തന്നെ ഇച്ഛിക്കുന്നവരുമായ ജ്ഞാനി കൗക്കു മോക്ഷത്തെ കൊടുത്തും, അപ്രകാരംതന്നെ ദീനന്മാരാ യിരിക്കുന്നവരുടെ ദീനഭാവത്തെ തീത്തും, ഇങ്ങനെ ഏതെല്ലാം വിധത്തിൽ ആരെല്ലാം എന്നെ ഉപാസിക്ഷന്നുവോ **അവരെ** എല്ലാം അതാതുവിധത്തിൽ ഞാൻ അനുഗ്രഹിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം എന്നാൽ ഞാൻ ആരേയും രാഗദേചഷംനിമിത്തമോ അജ്ഞാനം നിമിത്തരോ അനുഗ്രഹിക്കുന്നില്ല. സർവ്വാവസ്ഥയിലുമിരി ക്കുന്നേ ഈശ്വരനായ എൻെറ മാഗ്ഗത്തെ സർവ്വപ്ര**കാരേണ മനു** ഷ്യർ അനുസരിക്കുന്നു. ഓരോരോ ഫലേച്ഛനിമിത്തം അതാതു കർമ്മങ്ങളിൽ അധികാരികളായി പ്രയത്നംചെയ്യുന്നവരാരോ അവരാകുന്നു മനുഷ്യർ എന്നാണ് ഇവിടെ പറയപ്പെടുന്നതു്.

ഈശ്വരനായിരിക്കുന്ന അങ്ങയ്ക്ക് രാഗാദിദോഷമില്ലായെ കിൽ, അങ്ങ് സകല പ്രാണികളേയും ഒന്നുപോലെ അനഗ്ര ഹിപ്പാനിച്ഛിക്കുന്നവനം, സർവ്വ ഫലങ്ങളേയുമവക്ക് കൊടു പ്രാൻ സാമത്ഥ്യമുള്ളവനമാകയാൽ, പിന്നെ എന്തുകൊണ്ടാ ഞ് അവർ 'സർവ്വവും വാസുദേവൻതന്നെയാണം' എന്ന ജ്ഞാ നത്തോടുകൂടി മോക്ഷേച്ഛുക്കളായി ഭവിച്ച് അങ്ങേത്തന്നെ ശരണംപ്രാപിക്കാത്തത്ര്? ഇതിന്നുള്ള കാരണം കേട്ടാലും:

കാംക്ഷന്തഃ കർമ്മണാം സിദ്ധിം യജന്ത ഇഹ ദേവതാഃ ക്ഷിപ്രം ഹി മാനുഷേ ലോകേ സിദ്ധിർഭവതി കർമ്മജാ. 12

ഇഹ ഈ ലോകത്തിൽ
 കർമ്മണാം കർമ്മങ്ങളുടെ
 സിദ്ധിം ഫലത്തെ
 കാംഷന്തഃ ഇച്ഛിക്കുന്നവർ

ദേവതാഃ ഇന്ദ്രാദിദേവതകളെ (തന്നെ)

**യജന്തേ** ആരാധിക്കുന്നു

ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ മാനുഷേ ലോകേ മനഷ്യലോകത്തിൽ കർമ്മജാ കർമ്മംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന

സിദ്ധിഃ ഫലം ക്ഷിപ്രം വേഗം

ഭവതി ഉണ്ടാകന്നു.

ഈ ലോകത്തിൽ കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലത്തെ ഇപ<sup>്</sup>ഹരിക്കുന്നവർ ഇന്ദ്രാദിദേവതകളെ ആരാധിക്കുന്നു. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, മന ഷ്യലോകത്തിൽ കർമ്മഫലം വേഗമുണ്ടാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലത്തെ ഇപ്ഹിക്കുന്നവർ ഈ ലോകത്തിങ്കൽ, ഇന്ദ്രൻ അഗ്നി മുതലായ ദേവമാരെ ആരാധി ക്കുന്നു. ശ്രതി ഇപ്രകാരം പറയുന്നു:—''അഥ യോന്യാം ദേവ താമുപാസ്ലേന്യോ സാവന്യോഹമസ്കീതി ന സ വേദ യഥാ പതുരേവം സ ദേവാനാം'' (—യാതൊരുവനാണം' 'അദ്ദേഹം എന്നിൽനിന്നന്യനാകുന്നു. ഞാനദ്ദേഹത്തിൽനിന്നന്യനാകുന്നു' എന്നു വിചാരിച്ചു' അന്യമായ ദേവതയെ ഉപാസിക്കുന്നുള്ള അവർ യഥാത്ഥത്തെ അറിയുന്നില്ല ചാത്ര [മനുഷ്യക്ക്] എന്നപോലെയാകുന്നു അവർ ദേവമാക്കും') (ബ്ല. ആ. ഉ. 1. 4. 10).

എന്തെന്നാൽ, ഭിന്നദേവതകളെ ആരാധിക്കുന്ന ഫലേ പ്രമുക്കരംക്കു് ഈ മനുഷ്യലോകത്തിൽ കർമ്മഫലം ശീഘം സിദ്ധിക്കുന്നു. ഈ മനുഷ്യലോകത്തിന്നാണു് കർമ്മാധികാരം വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു്. 'ക്ഷിപ്രം ഹി മാനുഷേ ലോകേ' എന്നുള്ള വിശേഷണംകൊണ്ടു് അന്യലോകങ്ങളിലും കർമ്മഫലസിദ്ധിയുണ്ടെന്നു ഭഗവാൻ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. എന്നാൽ ഈ മനുഷ്യലോകത്തിൽമാത്രമേ വർണ്ണാശ്രമാദികർമ്മങ്ങരം ഉള്ള എന്നു് ഒരു വിശേഷമുണ്ടു്. അങ്ങനെ വർണ്ണാശ്രമാദ്യധികാരി കളായവക്ക് കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലസിദ്ധി വേഗമുണ്ടാകുന്നു.

മനുഷ്യലോകത്തിൽ മാത്രമേ വർണ്ണാശ്രമാദി കർമ്മങ്ങ ഠംക്ക<sup>്</sup> അധികാരമുള്ള, മറെറ ലോകങ്ങളിലില്ല, എന്ന നിയമം എന്തുകൊണ്ടാകുന്ന?—അല്ലെങ്കിൽ, ചോദ്യം ഇങ്ങനെയാകാം: വർണ്ണാശ്രമാദിഭേടങ്ങളാൽ വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള മനുഷ്യർ 'സർവ്വപ്രകാരേണ എൻെ മാർഗ്ഗത്തെ അനുസരിക്കുന്നു' എന്നു' അങ്ങു പറഞ്ഞുവല്ലോ. എന്തുകൊണ്ടാണു് അവർ മറെറാരുവ ൻെറ മാർഗ്ഗത്തെ പിന്തുടരാതെ നിയമമായിട്ട് അങ്ങയുടെ മാഗ്ഗത്തെ മാത്രം അനുവത്തിക്കുന്നതു്?—പറയുന്നു:

പാതുർവർണ്ണ്യം മയാ സൃഷ്ടം ഗുണകർമ്മവിഭാഗശഃ തസ്യ കത്താരമപി മാം വിദ്ധ്യകത്താരമവ്യയം. 13

ഗുണകർമ്മവിഭാഗശഃ ഗുണംങ്ങളുടേയും കർമ്മങ്ങളുടേയും വിഭാ

ഗ**ംകെ**ാണ്ടു<sup>റ</sup>

ചാതുവ്വർണ്ണ്യം നാലു വർണ്ണങ്ങാ

മയാ എന്നാൽ

സൃഷ്ടം സൃഷ്ടിക്കപ്പെട്ട

തസ്യ അതിന്നും (ഇണകർമ്മവിഭാഗമായ ആ

സൃഷംടിക്കു)

കത്താരം അപി കത്താവാണെങ്കിലും

മാം എന്നെ

അകത്താരം (സൃഷ°ടികാര്യത്തിൽ) അകത്താവായും

അവ്യയം വ്യയമില്ലാത്തവനായും

വിദ്ധി അറിയുക.

(ബ്രാഹ്മണൻ, ക്ഷത്രിയൻ, വൈശ്യൻ, ശൂദ്രൻ എന്ന) നാലു വർണ്ണങ്ങളും, ഗുണ കർമ്മങ്ങളുടെ വിഭാഗത്തെ അനുസരിച്ചും, എന്നാൽ സൃഷംടിക്കപ്പെട്ടു. ഞാൻ അതിന്നു കത്താവാണെ കിലും (പരമാത്ഥത്തിൽ) എന്നെ അകത്താവായും വ്യയമില്ലാ ത്തവനായും അറിഞ്ഞാലും.

[ശം\_ഭാ] ഗുണവിഭാഗത്തേയും കർമ്മവിഭാഗത്തേയുമന സരിച്ച നാലു വർണ്ണങ്ങളും ഈശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നാൽ സൃഷ്ടിക്കപ്പെട്ടു. ''ബ്രാഹ്മണോസ്യമുഖമാസ്'ൽ''(—ബ്രാഹ്മ ണൻ അദ്ദേഹത്തിൻെറ മുഖമായി ഒവിച്ചു—പുരുഷസൂക്തം) എന്നു തുടങ്ങിയ ശ്രതിവാക്യങ്ങരു ഇതിന്നു പ്രമാണം. ഗുണ ങ്ങരം, സത്തവം രജസ്സ്' എന്നിവയാകുന്നു. സത്തവഗണപ്രധാന മായിരിക്കുന്ന ബ്രാഹ്മണന്നു കർമ്മങ്ങരം, ശമം ദമം തവസ്സും" മുതലായവയാകുന്നു. സത്താഗുന്നം അപ്രധാനമായും രജോഗുന്നം പ്രധാനമായുമിരിക്കുന്ന ക്ഷത്രിയന്നു കർമ്മങ്ങരം, ശൗര്യം തേജസ്സ് മുതലായവയാകുന്നു. രജോഗുന്നം പ്രധാനമായുമിരിക്കുന്ന വൈശ്യന്നു കർമ്മങ്ങരം, കൃഷി കച്ചവടം മുതലായവയാകുന്നു. തമോഗുന്നം പ്രധാനമായും രജോഗുന്നം അപ്രധാനമായുമിരിക്കുന്ന ശൂദ്രന്നു കർമ്മം ശുശ്രൂഷതന്നെയാകുന്നു. ഇങ്ങനെ ഗുന്നകർമ്മങ്ങളുടെ വിഭാഗത്തെ അനസരിച്ചു ചാതുർവ്വർണ്ണ്യം എന്നാൽ സുഷ്ടിക്കപ്പെട്ട എന്നത്ഥം. ചാതുർവ്വർണ്ണ്യം അന്യലോകങ്ങളിലില്ല. അതുകൊണ്ടാണ് 'മാന്മഷേ ലോകേ'എന്ന വിശേഷണം.

''എന്നാൽ അങ്ങ്' ചാതുർവ്വണ്ണ്യത്തിൻെറ സൃഷ്ടിയായ കർമ്മത്തിന്നു കത്താവാകയാൽ അതിൻെറ ഫലത്താൽ അങ്ങ് ബന്ധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടു് അങ്ങ് നിത്യമുക്കുന്നും, നിത്യനായ ഈശ്വരനും അല്ലം.''

ഇതിന്നു സമാധാനം ഭഗവാൻ പറയ്യന്നു:—

മായാവ്യവഹാരത്തെ അനുസരിച്ചുനോക്കുമ്പോരം ആ കർമ്മ ത്തിന്നു ഞാൻ കത്താവായിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും പരമാത്ഥ ത്തിൽ എന്നെ അകർത്താവായം, അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ അവ്യയനായം, അസംസാരിയായം, അറിഞ്ഞാലും.

നീ എന്നെ ഏ**തെല്ലാം** കർമ്മങ്ങ**ാക്കു കത്താവായി** വിചാരിക്കുന്നുവോ ആ കർമ്മങ്ങാക്കൊന്നും ഞാൻ പരമാത്ഥ ത്തിൽ കത്താവാകുന്നില്ല, എന്തെന്നാൽ—

ന മാം കർമ്മാണി ലിംപന്തി ന മേ കർമ്മഫലേ സ<sup>്</sup>പ്പഹാ ഇതി മാം യോഭിജാനാതി കർമ്മഭിർന്ന സ ബധ്യതേ. 14

കർമ്മാണി (വിശചസ്വഷ്ട്യാദി) കർമ്മങ്ങരം മാം എന്നെ ന ലിംപന്തി (അവയിൽ) സക്തിയുള്ളവനാക്കിത്തീ ക്കുന്നില്ല മേ എനിക്കു

കർമ്മഫലത്തിൽ

കർമ്മഫലേ

digitized by www.sreyas.in

സ്പ്പഹാ ന ഇച്ഛയില്ല

ഇതി മാം എന്നിങ്ങനെ എന്നെ യഃ അഭിജാനാതി ആരറിയുന്നുവോ

സഃ അവൻ

കർമ്മഭിഃ കർമ്മങ്ങളാൽ

ന ബധ്യതേ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല.

എന്നെ കർമ്മങ്ങ**ം** സ്പശ്ിക്കുന്നില്ല. എനിക്കു കർമ്മഫലത്തിൽ ഇപ്പയുമില്ല. ഇങ്ങനെ എന്നെ ആരറിയുന്നുവോ അവൻ കർമ്മ ങ്ങളാൽ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] എനിക്ക ദേഹാദിയെ ഉൽപാദിപ്പിക്കുന്നതിന്ത കാരണമായ അഹങ്കാരമില്ലാത്തതിനാൽ ആ കർമ്മങ്ങറും എന്നെ ബന്ധിക്കുന്നില്ല. ആവക കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലങ്ങളിൽ എനിക്കി ച്ചയുമില്ല. എന്നാൽ യാവചില സംസാരികഠംക്കാണ<sup>ം</sup> 'ഞാൻ കത്താ' എന്ന അഭിമാനവും, കർമ്മങ്ങളിലും തൽഫലങ്ങളിലു മിച്ഛയം, ഉള്ള**ത**് അവരെ കർമ്മങ്ങരം സ്പശിക്കുന്നു എന്നതു യുക്തംതന്നെ. എനിക്ക് അവ (സ്പൃഹയം അഭിമാനവം) ഇല്ലാത്തതിനാൽ എന്നെ കർമ്മങ്ങാം സ്പശിക്കുന്നില്ല. ഇങ്ങനെ വേറെ ഏതൊരുവനെങ്കിലും എന്നെ ആത്മാവായിട്ടറിയന്നുവോ —ഞാൻ കത്താവല്ല, എനിക്കു കർമ്മഹലത്തിൽ ഇച്ഛയില്<mark>ല,</mark> കർമ്മങ്ങളാൽ ബന്ധിക്കപ്പെടു എന്നറിയുന്നുവോ --അവൻ -ന്നില്ല. അവന്നം ദേഹാദ്യാരംഭകങ്ങളായ (ദേഹാദിയെ ഉൽ പാദിപ്പിപ്പാൻ കാരണമായ) കർമ്മ**ങ്ങ**ഠം ഉണ്ടാവുകയില്ല എന്നത്ഥം \_ (അവൻെറ കർമ്മങ്ങ**ം** ദേഹാദ്യാരംഭകങ്ങളായി ഭവിക്കുേില്ല).

'ഞാൻ കത്താവല്ല, എനിക്കു കർമ്മഹലത്തിൽ ഇച്ഛയു മില്ല' എന്നറിഞ്ഞിട്ട്":

ഏവം ജ്ഞാത്വാ കൃതം കർമ്മ പൂറ്റൈവരപി മുമുക്ഷുഭിഃ കുരു കർമ്മൈവ തസൂാത്തവം പൂറ്റൈവുഃ പൂവ്വതരം കൃതം. 15

ഏവം ജ'ഞാത്വാ ഇപ്രകാരം (അഹങ്കാരാദികൂടാതെ

ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മം ബന്ധകരമായി

ഭവിക്കുന്നില്ല എന്നാ) അറിഞ്ഞു

പൂവ്ലൈ: പണ്ടുള്ള

മുമുക്ഷുഭിഃ മോക്ഷേച്ഛുക്കളാൽ

കർമ്മ കർമ്മം

കൃതം (മനഃശുദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ടു) ചെയ്യപ്പെട്ട

തസൂാൽ അതുകൊണ്ട് പുവ്വെന്നാ പുവ്വന്മാരാൽ

പൂവ്വതാം പണ്ട് (യുഗാന്തരങ്ങളിലും)

കൃതം ചെയ്യപ്പെട്ട

കർമ്മ ഏവ കർമ്മത്തെത്തന്നെ

താം അപി നിയ്യം കുര ചെയ്യക.

ഇപ്രകാരമറിഞ്ഞിട്ട് പൂവ്വന്മാരായ മോക്ഷേച്ഛുക്കളും കൂടി കർമ്മംചെയ്തു. അതുകൊണ്ട പൂവ്വന്മാർ പണ്ട ചെയ്തപോന്നപ്ര കാരം നിയ്യം കർമ്മത്തെത്തന്നെ (ആദ്യം) ചെയ്യുക.

[ശം-ഭാ] ഇപ്രകാരമറിഞ്ഞിട്ട് പൂവ്വനാരായ മുമുഷുകളാൽ കർമ്മംചെയ്യപ്പെട്ടു. അതുകൊണ്ട് നിയ്യം കർമ്മത്തെത്തനെ ചെയ്യണം. കർമ്മം ചെയ്യാതെ വെറുതെയിരിക്കുള്ള്. സന്ന്യ സിക്കയുമരുത്ല്. നീ ആത്മാവിനെ അറിയാത്തവനാണെങ്കിൽ ചിത്തശുദ്ധിക്കുവേണ്ടിയും, ആത്മതത്ത്വത്തെ അറിയുന്നവനാ ണെങ്കിൽ ലോകസംഗ്രഹത്തിനുവേണ്ടിയും, കർമ്മം ചെയ്യ ണം. പൂവ്വനാരായ ജനകാദികയകൂടി പണ്ടു കർമ്മം ചെയ്യി രുന്ന്. ഇത്ല് ഇയ്യിടെ തുടങ്ങിയതല്ലം.

ഇഹലോകത്തിൽ കർമ്മം ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതാവശ്യമാണെ കിൽ ഞാൻ അങ്ങയുടെ വാക്കിനെ പ്രമാണിച്ചതന്നെ ചെയ്യുന്നു. (അല്ലാതെ) പണ്ട പൂർവ്വന്മാരാൽ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു<sup>°</sup> എന്നു വിശേഷിപ്പിക്കുന്നതെന്തിനാണ്<sup>°</sup>?—(ഇതിന്നു സമാധാനം ഭഗവാൻ പറയുന്നു) കേരംക്ക് —എന്തെന്നാൽ കർമ്മത്തേയും അകർമ്മത്തേയും തിരിച്ചറിയുവാൻ വളരെ പ്രയാസമാകുന്നു. എങ്ങനെ?

കിം കർമ്മ കിമകർമ്മേതി കവയോപൃത്ര മോഹിതാഃ തത്തേ കർമ്മ പ്രവക്ഷ്യാമി യൽ ജ്ഞാത്വാ മോക്ഷ്യസേതുഭാൽ. കർമ്മ കിം കർമ്മം എങ്ങനെയുള്ള**തു**<sup>©</sup> അകർമ്മ കിം അകർമ്മം എങ്ങനെയുള്ള**ത**º

ഇതി അത്ര എന്ന വിഷയത്തിൽ കവയം അപി വിവേകികളംകൂടി മോഹിതാം മോഹിക്കുന്ന

(3010VI) 1(0)03

(അതഃ) ഇതു ഹേതുവായിട്ട്

യൽ ജ്ഞാത്വാ യാതൊന്നിനെ അറിഞ്ഞു (അനുഷി

ച്ച°)

അശുഭാൽ സംസാരബന്ധമായ പാപത്തിൽ

ധിന്നം

മോക്ഷ്യസേ നീ മോചിക്കമോ

തൽ കർച്ച (അകർമ്മ ച) ആ കർമ്മത്തേയും അകർമ്മത്തേയും

തേ നിനക്ക്

പ്രവക്ഷ്യാമി ഞാൻ പറഞ്ഞൂതരാം.

കർമ്മം ഏതുപ്രകാരമാകുന്നു, അകർമ്മം ഏതുപ്രകാരമാകുന്നു എന്നീ വിഷയത്തിൽ വിവേകികളംകൂടി മോഹിക്കുന്നു. അതു കൊണ്ടു യാതൊന്നിനെ അറിഞ്ഞു് (അല്ലെങ്കിൽ അനുഷ്യിച്ച്) നീ സംസാരബന്ധത്തിൽനിന്നു മോചിക്കുമോ ആ കർമ്മത്തെ ഞാൻ നിനക്കപദേശിച്ചേക്കാം.

[ശം-ഭാ] കർമ്മം ഏതു<sup>°</sup>? അകർമ്മം ഏതു<sup>°</sup>? എന്ന വിഷയ ത്തിൽ ബുദ്ധിമാന്മാർകൂടി മോഹിക്കുന്നു. അതിനാൽ ഞാൻ നിനക്കു കർമ്മത്തേയും അകർമ്മത്തേയും ഉപദേശിച്ചുതരാം. അവയെ അറിഞ്ഞാൽ പിന്നെ നീ അശുഭമായിരിക്കുന്ന സംസാ രത്തിൽനിന്നു മോചിക്കും.

'കർമ്മമെന്ന പറയുന്നതു' ദേഹാദിചേഷ'ടയാകുന്നു. അകർമ്മമെന്നതു' അതിൻെറ അഭാവം — വെറുതെയിരിക്കുകത ന്നെ. ഈ കാര്യത്തിൽ എന്താണം' അറിവാനുള്ളതു് എന്നു നീ വിചാരിക്കരുതു്.' എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, പറയുന്നു:

കർമ്മണോ ഹൃപി ബോദ്ധവ്യം ബോദ്ധവ്യം ച വികർമ്മണഃ അകർമ്മണശ്ച ബോദ്ധവ്യം ഗഹനാ കർമ്മണോ ഗതിഃ. 17

കർമ്മണഃ (തത്താം) വിഹിതവ്യാപാരത്തിൻെറ തത്താം (കർമ്മത്തിൻെറ സ്വര്യപം) ബോ**ദ്ധവ്യം** (അസ്തി) അറിയപ്പെടേണ്ടതാകുന്ന വികർമ്മണഃ ച അപി നിഷിദ്ധവ്യാപാരത്തിൻെറ തത്താ (തത്താം) വം(വികർമ്മത്തിൻെറ സാരൂപവം)

ബോദ്ധവ്യം (അസ്തി) അറിയപ്പെടേണ്ടതാകുന്ന അകർമ്മണഃ ച (തത്താം) അവിഹിതവ്യാപാരത്തിന്റെ തത്താവും (അകർമ്മത്തിന്റെ സാത്ര

പവം)

ബോദ്ധവ്യം (അസ്തി) അറിയപ്പെടേണ്ടതാകുന്ന ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

കർമ്മണഃ കർമ്മത്തിന്റെ (കർമ്മാകർമ്മവി

കർമ്മങ്ങളുടെ)

ഗതി: തത്ത്വം (സ്വരൂപം)

ഗഹനാ അറിയപ്പെടാൻ വളരെ ദുർഘടമാ

കുന്നു.

കർമ്മത്തിൻേറയും, വികർമ്മത്തിൻേറയും, അകർമ്മത്തിൻേറ യും, സ്വരൂപം അറിയപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, അവ യൂടെ തത്ത്വമറിയുവാൻ വളരെ പ്രയാസമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] എന്തെന്നാൽ, ശാസ്രവിഹിതമായ കർമ്മങ്ങളെ പ്രറി അറിയേണ്ടതായി വളരെ ഉണ്ട്ര്. പ്രതിഷിദ്ധമായ കർമ്മ ങ്ങളെപ്പററിയം അറിയേണ്ടതായിട്ടുണ്ട്ര്. അപ്രകാരംതന്നെ തുഷ്ണീഭാവമായ അകർമ്മത്തെപ്പററിയമറിയേണ്ടതായിട്ടുണ്ട്ര്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, കർമ്മാകർമ്മവികർമ്മങ്ങളുടെ യഥാത്ഥ മായ തത്ത്വത്തെ അറിവാൻ വളരെ പ്രയാസമാകുന്നു.

എന്നാൽ അങ്ങു<sup>°</sup> എനിക്കു പറഞ്ഞുതരാമെന്നു വാഗ<sup>°</sup>ദത്തം ചെയ്തിട്ടുള്ളതും അറിയപ്പെടേണ്ടതുമായ ആ കർമ്മാദികളുടെ തത്താം എന്താകുന്നു? — പറയുന്നു:

കർമ്മണ്യകർമ്മ യഃ പശ്യേദകർമ്മണി ച കർമ്മ യഃ സ ബൂദ്ധിമാൻ മനപ്പ്യേഷ്യ സ യുക്തഃ കൃൽസ്സകർമ്മകൃൽ. 18 കർമ്മണി കർമ്മത്തിൽ (ദേഹേന്ദ്രിയാദി വ്യാപാരമ

ള്ളപ്പോഴം)

അകർമ്മ കർമ്മാഭാവത്തെ (ദേഹാദിവ്യതിരിക്തമാ

യിരിക്കുന്ന ആത്മാവിന്നു സ്വാഭാവിക

മായ നൈഷ്ലർമ്മ്യത്തെത്തന്നെ)

യഃ പശ്യേൽ എവൻ കാണന്നവോ (തഥാ) അപ്രകാരംതന്നെ

അകർമ്മണി ച അകർമ്മത്തിൽ (ജ്ഞാനരഹിതമായ

കർമ്മത്യാഗത്തിൽ)

കർമ്മ കർമ്മത്തെ

യഃ (പശ്യേൽ) എവൻ കാണന്നവോ

സഃ അവൻ

മ**ന**ഷ്യേഷ (എല്ലാ) മനഷ്യരിലംവെച്ച്

ബൂദ്ധിമാൻ പണ്ഡിതനാകുന്നു

കൃൽസ്സകർമ്മകൃൽ സകല കർമ്മങ്ങളേയും ചെയ്യുന്നവൻ (യദ്ദ

ച്ഛാ പ്രാപ്തങളായ ആഹാരാദി സകല കർമ്മങ്ങളേയും ചെയ്യന്നവനാണെങ്കിലും)

സഃ അവൻ

യുക്ത: മനസ്സമാധാനത്തോടുകൂടിയ യോഗിയാ

യിത്തന്നെയിരിക്കുന്നു.

കർമ്മത്തിൽ അകർമ്മത്തേയും, (അപ്രകാരംതന്നെ) അകർമ്മ ത്തിൽ കർമ്മത്തേയും, ആരു കാണന്നുവോ അവൻ എല്ലാ മനു ഷ്യരിലുംവെച്ച് ബുദ്ധിമാനാകുന്നു. അവൻ സകല കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുന്നവനും, (എങ്കിലും) മനസ്സമാധാനമുള്ള യോഗിയും ആകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ചെയ്യപ്പെടുന്നു എന്നതു് കർമ്മം—വ്യാപാരമാത്രം. ആ കർമ്മത്തിൽ കർമ്മാഭാവത്തേയും, കർമ്മാഭാവത്തിൽ കർമ്മത്തേയും, ആർ കാണുവരവാ—എന്തെന്നാൽ, പ്രവൃത്തി എന്നും നിവൃത്തി എന്നും നാം പറയുമ്പോരം ഒരു കത്താവിനെ ആദ്യം കല്പിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. (പ്രവൃത്തിയും നിവൃത്തിയും ഒരു കത്താവിനെ ആശ്രയിച്ചു നില്ലുന്നു.) പരമാത്ഥവസ്തുവിനെ പ്രാപിക്കാതെ അവിദ്യാവസ്ഥയിലിരിക്കുമ്പോരം മാത്രമേ പ്രവൃത്തി എന്നും പ്രവൃത്തി ചെയ്യുന്നവൻ എന്നും മററുമുള്ള സകല വ്യവഹാരവുമുള്ള. അതിനാൽ അകർമ്മത്തിൽ കർമ്മത്തേയും കർമ്മത്തിലകർമ്മത്തേയും, ആർ കാണുന്നുവോ അവൻ മന്ദ

പ്യരിൽവെച്ച<sup>്</sup> ബുദ്ധിമാനാകുന്നു. അവൻ യോഗ്വയും, സകല കർമ്മത്തേയും ചെയ്തിരിക്കുന്നവനും ആകുന്നു. ഇങ്ങനെ, കർമ്മ ത്തിൽ അകർമ്മത്തേയും, അകർമ്മത്തിൽ കർമ്മത്തേയും കാണ ന്നവൻ സ്തതിക്കപ്പെടുന്നു.

പൂവ്വപക്ഷം:—എന്താണിങ്ങനെ വിരുദ്ധമായി പറയു ന്നതു<sup>©</sup>? കർമ്മത്തിൽ കർമ്മാഭാവത്തേയും, കർമ്മാഭാവത്തിൽ കർമ്മത്തേയും ആക്ക് കാണവാൻ കഴിയും? ഒരിക്കലും കർമ്മം അകർമ്മമാവുകയോ അകർമ്മം കർമ്മമാവുകയോ ചെയ്തയില്ല. ഒരുവൻ ഈ വിരുദ്ധമായതിനെഎങ്ങനെ കാണുന്നു?

സമാധാനം:—പരമാത്ഥത്തിൽ കർമ്മമല്ലാത്തതു ലോക ത്തിൽ മുഢനായവന്നം കർമ്മമായി തോന്നുന്നു. അപ്രകാരം തന്നെ കർമ്മത്തെ അകർമ്മമായും തോന്നുന്നു. അതിനാൽ അവയുടെ യഥാത്ഥത്തെ മനസ്സിലാക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി ഭഗവാൻ ''കർമ്മണുകർമ്മയഃ പശ്യേൽ....'' എന്നിങ്ങനെ പറയന്നു. അതുകൊണ്ട്° ഇവിടെ വിരുദ്ധമായിട്ടൊന്നമില്ല. കർമ്മാകർമ്മ ങ്ങളെ ഇപ്രകാരം അറിയുന്നവൻ ബുദ്ധിമാനാണെന്നും, അവ യുടെ (കർമ്മാകർമ്മങ്ങളുടെ) സ്വരൂപത്തെപ്പററി അറിയേണ്ട ഉണ്ടെന്നും, ഭഗവാൻ പറഞ്ഞ<mark>തു</mark>കൊണ്ട് വളരെ അദ്ദേഹം ഇവിടെ ഉപദേശിക്കുന്നതു യഥാത്ഥമായിട്ടുള്ളതുതന്ന ''യൽ **ം** ജ്ഞാത്വാ മോക്ഷ്യസേശുഭാൽ'' യായിരിക്കണം. (<u>—യാതൊ</u>ന്നിനെ അറിഞ്ഞാൽ നീ അശുഭത്തിൽനിന്നു മോചിക്കം) (അ 4, ശ്ലോ. 16) എന്നും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. വീപരീതജ്ഞാനംകൊണ്ട് അശുംത്തിൽനിന്നു മോചിക്കുന്ന തുമല്ല. അതു ഹേതുവായിട്ട്, സകലപ്രാണികളും കർമ്മാകർമ്മ ങ്ങളെപ്പററി വിപരീതമായി ഗ്രഹിച്ചിരുന്നതിനാൽ ആ വിപ രീതധാരണയിൽനിന്നു് അവരെ നിവത്തിപ്പിക്കണമെന്ന ഉദ്ദേ ശത്തോടുകൂടിയാണ<sup>ം</sup> ഭഗവാൻ 'കർമ്മണ്യകർമ്മയഃ പശ്യേൽ' എന്നു പറഞ്ഞതു°. ഇവിടെ, ബദരഫലങ്ങരം ഒരു പാത്രത്തി ലിരിക്കുന്നതു പോലെ അകർമ്മം കർമ്മത്തിലിരിക്കുന്നു എന്നു പറവാൻ പാടില്ല. അപ്രകാംതന്നെ കർമ്മം അകർമ്മത്തിലി രിക്കുന്നുവെന്നും പറവാൻ പാടില്ല. എതെന്നാൽ, അകർമ്മ ചെന്നതു കർമ്മത്തിന്റെ അഭാവം മാത്രമാകുന്നു. അതുകൊണ്ടു

കർമ്മാകർമ്മങ്ങളെ ജനങ്ങയ തെററിദ്ധരിച്ചിരിക്കുന്ന ചരീ ചികയിൽ ജലവും മുത്തുച്ചിപ്പിയിൽ വെള്ളിയും ആരോപിക്ക പ്പെടുന്നതുപോലെ ജനങ്ങയ ഒന്നിനെ മറ്റൊന്നായി തെററിദ്ധ രിക്കുന്നു (എന്നായിരിക്കണം ഭഗവാരൻറ അഭിപ്രായം).

പുവ്വപക്ഷം: — കർമ്മം എല്ലാവക്കം എപ്പോഴം കർമ്മം തന്നെയാകുന്നു. അതു മറെറാന്നായി ഒരിക്കലും ആക്കും തോന്നാറില്ല.

സമാധാനം:—അങ്ങനെയല്ല. എന്തെന്നാൽ, ഒരു കപ്പൽ പോകുമ്പോരം അതിലിരിക്കുന്ന ഒരുവന്നു കരയ്ക്കു നില്ലുന്ന അചലങ്ങളായ വൃക്ഷങ്ങരം (തൻറ ഗതിക്ക്) പ്രതികൂലമായി ചലിക്കുന്നുവേന്നു തോന്നുന്നു. നമ്മുടെ ദൃഷ്ടിക്കു ഗോചരമായിട്ട് അതിദുരത്തായി ഒരുവൻ നടക്കുന്നുവെങ്കിലും അവൻ ഇളകുന്നില്ലെന്നു നമുക്കു തോന്നുന്നു. അതുപോലെതന്നെ ഇവിടെ കർമ്മാഭാവത്തിൽ 'ഞാൻ ചെയ്യുന്നു' എന്ന കർമ്മദശനവും, കർമ്മത്തിൽ അകർമ്മദശനവും യാതൊന്നുകൊണ്ടാണുലാകുന്നുവും ആ വിപരീതബുദ്ധിയെ നിരാകരിപ്പാൻവേണ്ടീട്ടാണു' 'കർമ്മണ്യകർമ്മ യു പശ്യേദകർമ്മണി ചകർമ്മ യു' എന്നു ഗേവാൻ പറയുന്നതും".

ഈ പ്രതിവചനത്തിന്നു സമാധാനം ഭഗവാൻ പലപ്പോഴം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെങ്കിലും വിപരീതജ്ഞാനം കൊണ്ടു ജനങ്ങരം പിന്നേയും പിന്നേയും മോഹിക്കപ്പെട്ടവരായിട്ട് പലപ്രാവശ്യ വുമപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള തത്ത്വത്തെ മറന്നു പിന്നേയും പിന്നേയും മിഥ്യയായിരിക്കുന്ന പ്രസംഗത്തെ പുറപ്പെടുവിക്കുന്നു. അതിനാൽ, പരമാത്ഥവസ്ത അറിയപ്പെടുവാൻ വളരെ പ്രയാസമാകുന്നു എന്നു കണ്ടിട്ട്, ഭഗവാൻ അതിന്നു പിന്നേയും പിന്നേയും സമാധാനം പറയുന്നു. ആത്മാവിങ്കൽ കർമ്മാഭാവം ശ്രതികൊണ്ടും സൂത്രികൊണ്ടും ന്യായം കൊണ്ടും പ്രസിദ്ധമാകുന്നു. 'അവ്യക്തോയമചിന്ത്യോയം' (അ. 2, ശ്രോ. 25), 'ന ജായതേ മ്രിയതോ' (അ. 2, ശ്രോ. 20) എന്നും മററുമുള്ള ശ്രോകങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഇവിടെ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും'. ഇതിന്നു മേലുള്ള ഭാഗങ്ങളിലും ഈ തത്ത്വത്തെ പ്രദശിപ്പിക്കുന്നതാണും'. അകർമ്മത്തിൽ—കർമ്മരഹിതമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിങ്കൽ—വിപരീതമായി

കർമ്മത്തെ ദശിക്കുന്നതു മനസ്സിൻെറ സഹജമായ ഒരു ധർമ്മമാ കുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ടാണും വിദ്ധാന്മാർകൂടി കർമ്മമിന്നതും, അകർമ്മമിന്ന**തു**° എന്നു തിരിച്ചറിയാതെ മോഹിക്കുന്നതു°. ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്ന കർമ്മത്തെ, ജനങ്ങ⊙ മൗഢ്യമായി ആത്മാവിൽ ആരോപിച്ചിട്ട് 'ഞാൻ ചെയ്യുന്ന വൻ;ഇതു° എൻെറ കർമ്മം;ഈ കർമ്മത്തിൻെറ ഫലം എനിക്ക° അനുഭവിക്കണം' എന്നിങ്ങനെ വിചാരിക്കുന്നു. തന്നെ കർമ്മത്തിന്റെ അഭാവവം ദേഹത്തിന്നും മനസ്സിന്നു മാണം'. ആ അവസ്ഥയിലിരിക്കുന്നവൻ 'ഞാൻ സ്വസ്ഥമായി രിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ട് ആയാസംകൂടാതേയും കർമ്മംകൂടാതേ എനിക്ക സുഖമായിരിക്കാം' എന്നു വിചാരിക്കുന്നു. കർമ്മാഭാവംകൊണ്ട് (ദേഹത്തേയം മനസ്സിനേയം ആശ്രയി ച്ചിരിക്കുന്ന വ്യാപാരത്തിൻെറ ഇല്ലായ്മകൊണ്ട<sup>ം</sup>) സുഖത്തെ ജനങ്ങ**ം മൗഢ്യമായി ആതമാവിൽ ആരോപിച്ച**് 'ഞാനൊന്നും ചെയ്യന്നില്ല; ഞാൻ സ്വസ്ഥമായി സുഖമായി എന്നീങ്ങനെ വിചാരിക്കുന്നു. ഈ വിപരീത രിക്കുന്നു' ജ്ഞാനത്തെ കളയുവാനായിട്ടാണു് ഭഗവാൻ 'കർമ്മണ്യകർമ്മ യഃ പശ്യേൽ' എന്നു പറഞ്ഞ<u>ത</u>്.

ദേഹത്തേയും മനസ്സിനേയും ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്ന കർമ്മം കർമ്മമായിത്തന്നെയിരിക്കുന്നു. ആ കർമ്മത്തെ ജനങ്ങളെല്ലാ കർമ്മരഹിതനായി അവിക്രിയനായിരിക്കുന്ന ആതമാ വിൽ ആരോപിക്കുന്നു. ആയതുകൊണ്ടാണ്∘ പണ്ഡിതനംകൂടി 'ഞാൻ ചെയ്യന്നു' എന്നു വിചാരിക്കുന്ന**തു**". അതിനാൽ യാതൊരുവൻ കർമ്മത്തിൽ അകർമ്മത്തെ ദശിക്കുന്നുവോ— (എന്നുവെച്ചാൽ) നദീതീര<u>ത്ത</u> നില്ലുന്ന വൃക്ഷങ്ങമംക്ക (കപ്പലിലിരിക്കുന്നവന്നു) വിപരീതമായി ഗതിയണ്ടെന്നു തോന്നുന്നതല്ലാതെ പരമാത്ഥമായി ഗതിയില്ലാത്തതുപോലെ, ആത്മാ കർമ്മത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നു എന്നത് ലോകപ്രസിദ്ധ മാണെങ്കിലും പരമാത്ഥമായി ആത്മാ കർമ്മരഹിതനാണെന്ന<sup>്</sup> ആരറിയുന്നുവോ, അപ്രകാരംതന്നെ അകർമ്മത്തിൽ യാതൊരു വൻ കർമ്മത്തെ ദശിക്കുന്നുവോ — യാതൊരുവനാണ<sup>ം</sup> അകർമ്മ വിചാരിക്കുന്നതു്—എന്തെന്നാൽ, കർമ്മമായി ത്തേയും (ദേഹത്തിൻേറയും അകർമ്മമെന്നതു കാര്യ**കാര**ണ**ങ്ങ**ളുടെ

മനസ്സിൻേറയം) വ്യാപാരത്തിൻെറ ഇല്ലായ്കയാകുന്നു. അങ്ങ നേയിരിക്കുന്ന അകർമ്മവം കർമ്മംപോലെതന്നെ, ആത്മാ വിൽ ആരോപിക്കപ്പെടുമ്പോരം 'ഞാൻ ഒന്നും ചെയ്യാതെ സ്വസ്ഥമായിരിക്കുന്നു; ഞാൻ സുഖിയാകുന്നു' എന്നിങ്ങനെ യുള്ള അഹങ്കാരബുദ്ധിക്കു് അതു് (അകർമ്മം) ഹേതുവായി വേിക്കുന്നു. (കർമ്മാഭാവമെന്നു വിചാരിക്കപ്പെടുന്ന ഈ അവസ്ഥയിൽ കർമ്മത്തെ ആർ ദശികുന്നുവോ എന്നു താൽപര്യം.) ഇപ്രകാരം കർമ്മാകർമ്മങ്ങളുടെ വിഭാഗത്തെ ആർ തിരിച്ചറിയുന്നുവോ അവൻ മനുഷ്യരിൽവെച്ചു പണ്ഡിത നാകുന്നു—അവൻ യോഗിയം സകലകർമ്മത്തെ ചെയ്യവനുമാ കുന്നു—അവൻ അശുഭത്തിൽനിന്നു മോചിച്ചു കൃതകൃത്യനായി ഭവിക്കുന്നു എന്നത്ഥം.

ശ്ലോകത്തെ മററു ചിലർ വേറൊരുവിധത്തിൽ വ്യാഖ്യാനിച്ചിരിക്കുന്നു. എങ്ങനെയെന്നാൽ — ''ഇശ്വരാപ്പിണ മായി അനുഷിക്കപ്പെടുന്ന നിത്യകർമ്മങ്ങ≎ ഫലഹീനങ്ങ ളായി ഭവിക്കുന്നതിനാൽ, ഗൗണിവ്വത്തികൊണ്ട്<sup>0</sup>, അവ കർമ്മ **ങ്ങളാണെന്നു പറയ**പ്പെടുന്നു.'' (അവ കർമ്മങ്ങരംക്കു തുല്യുമാ **കുന്ന** എന്നത്ഥം.) നിത്യകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യാതിരിക്കുന്നതു അകർമ്മം. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ആ അകർമ്മം ചെയ്യാതിരിക്കൽ) പ്രത്യവായദോഷത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതിനാൽ, ഗൗണിവ്വത്തികൊണ്ടുതന്നെ, കർമ്മമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ഇതിനെ അനസരിച്ച്യ് ഈ ശ്ലോകത്തെ ഇങ്ങനെ വ്യാഖ്യാ നിക്കാം ..... ഒരു പാൽ തരുന്നില്ലായെങ്കിൽ അതിനെ പശു എന്നും പശു അല്ലാത്തതെന്നും പറയാവുന്നതുപോലെ നിത്യകർമ്മത്തിന്നു ഫലമില്ലായ്ക്കയാൽ യാതൊരുവൻ അതിൽ അകർമ്മത്തെ ദശിക്കുന്നുവോ, അങ്ങനെതന്നെ നിത്യകർമ്മത്തെ ചെയ്യാതിരിക്ക അകർമ്മത്തിൽ എന്ന യാതൊരുവൻ, നരകാദിപ്രത്യവായ ഫലത്തെ അതുണ്ടാക്കുന്നു എന്നിങ്ങനെ കർമ്മത്തെ ദശിക്കുന്നുവോ അവൻ വിവേകിയാകുന്നു.

ഈ വ്യാഖ്യാനത്തെ സ്വീകരിപ്പാൻ പാടില്ല. എന്തെ ന്നാൽ, അപ്രകാരമുള്ള ജ്ഞാനംകൊണ്ട് അശുഭത്തിൽനിന്നു നിവൃത്തിയുണ്ടാകാത്തതിനാൽ ''യൽ ജ്ഞാത്വാ മോക്ഷ്യസേ ശൂഭാൽ'' (—യാതൊന്നിനെ അറിഞ്ഞാൽ നീ അശുഭത്തിൽ നിന്നു മോചിക്കുമോ) (അ. 4, ശ്ലോ. 16) എന്ന ഭഗവഭ്വാക്യം വ്യത്ഥമായി ഭവിക്കം. നിത്യകർമ്മാനുഷ്യാനംകൊണ്ട് അശുഭ ത്തിൽനിന്നു മോചനമുണ്ടാകുമെന്നു് ഒ**രുവി**ധം പക്ഷേ, കേവലം അവയുടെ ഫലാഭാവജ<sup>ം</sup>ഞാനംകൊണ്ട് അശു ഭത്തിൽനിന്നു മോചനമുണ്ടാവുകയില്ല. എന്തെന്നാൽ, നിത്യ ഫലാഭാവജ<sup>ം</sup>ഞാനംകൊണ്ടോ, **ക**ർമ്മ**ങ്ങളുടെ** അല്ലെങ്കി**ൽ** നിത്യകർമ്മജ<sup>ം</sup>ഞാനം മാത്രംകൊണ്ടോ, അശുഭത്തിൽനിന്നു മോചനം സിദ്ധിക്കമേന്ന് ശ്രതിയിൽ ഒരു ദിക്കിലും പറയ ഭഗവാൻ അപ്രകാരമാണം<sup>ം</sup> ഇവിടെ പ്പെട്ടിട്ടില്ല. ച്ചിട്ടുള്ളതെന്നും പറഞ്ഞുകൂടാ. അകർമ്മത്തിൽ കർമ്മദശ്**ന**ത്തെ പ്പററിയ അവരുടെ വ്യാഖ്യാനത്തേയും ഈ യുക്തികൊണ്ടുത ന്നെ നിഷേധിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ, നിത്യകർമ്മങ്ങരം കത്ത വ്യങ്ങളാണെന്നു മാത്രമല്ലാതെ നിത്യകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യാതിരി ക്കുന്നതു കർമ്മമാണെന്നു ദശിപ്പാൻ വിധിച്ചിട്ടില്ല. എന്നുതന്നെ യല്ല, നിത്യകർമ്മങ്ങളെ അനുഷിക്കാഞ്ഞാൽ പ്രത്യവായദോ ഷമുണ്ട് എന്ന ജ്ഞാനംകൊണ്ട് ഒരു ഫലവുമുണ്ടാകുന്നതല്ല. നിത്യകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യാതെ ഇരിക്കുക എന്നതു് അറിയപ്പെ ടേണ്ട ഒരു വസ്തവാണെന്നും ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ല. കർമ്മമ കർമ്മമാണെന്നുള്ള മിഥ്യാജ്ഞാനംകൊണ്ട് ഒരുവൻ അശുഭ ത്തിൽനിന്നു മോചിക്കപ്പെടുന്നതുമല്ല. അതിനാലവൻ ബുദ്ധി മാനം യോഗിയും സകലകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്തവനുമാകയില്ല. അപ്രകാരമുള്ള ജ്ഞാനം സ്തൃത്യർഹവുമല്ല. മിഥ്യാജ്ഞാ**നംത** ന്നെയാണ<sup>ം</sup> സാക്ഷാൽ അശുഭരൂപമായിരിക്കുന്ന**തു**്. പിന്നെ എങ്ങനെയാണം' അതു മറെറാരശുഭത്തിൽനിന്നു നമ്മെ മോചി പ്പിക്കുന്നതും? ഇരുട്ടും ഇരുട്ടിനെ കളയുകയില്ലല്ലോ.

പൂവ്വപക്ഷം:—കർമ്മത്തിൽ അകർമ്മദശനവും അകർമ്മത്തിൽ കർമ്മദർശനവും മിഥ്യാജ്ഞാനമല്ല. അതു ഫലത്തി നെറ ഭാവാഭാവങ്ങരംനിമിത്തമായ ഗൗണജ്ഞാനമാകുന്നു.

സമാധാനം: —അതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, കർമ്മാകർമ്മ ങ്ങളുടെ ഇപ്രകാരമുള്ള ഗൗണമായ ജ്ഞാനംകൊണ്ടു വല്ല ഫല വുണ്ടെന്ന് ഒരുദിക്കിലും ഉപദേശിച്ചിട്ടില്ല. സന്ദർഭവിഷയ ത്തെ വിട്ട് അന്യവിഷയത്തെ പ്രതിപാദിക്കുന്നതുകൊണ്ടു് ഒരു വിശേഷവും സിദ്ധിക്കുന്നതല്ല. നിത്യകർമ്മങ്ങരാക്കു് ഒരു

ഫലവൂമില്ലെന്നം, അവയെ ചെയ്യാഞ്ഞാൽ നരകമുണ്ടെന്ന<u>ം</u> സ്പ്ഷൂമായി പറയുവാൻ കഴിയുന്നതുമാണ്. അങ്ങനെയിരിക്കെ, ''കർമ്മണ്യകർമ്മ യഃ പശ്യേൽ'' എന്നിങ്ങനെ അന്യനെ കമല പ്പെടുത്തുന്ന വ്യാജമായ വാക്യംകൊണ്ടെന്താരു പ്രയോജനമാ ണുള്ളതു്? ഇതിനെ അങ്ങനെ വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നുവെങ്കിൽ ഭഗ വാൻെറ ഈ വാക്യം ലോകത്തെ മോഹിപ്പിക്കുന്നതാണെന്നു വ്യക്തമായി കല്പിക്കേണ്ടിവരും. നിത്യകർമ്മങ്ങളെ ഛത്മത്ര പേണ ഗൂഢമാക്കിവെച്ചിട്ടു കാര്യവുമില്ല. എന്നാൽ പലവിധ ത്തിലും പറഞ്ഞാൽ വസ്കൂജ്ഞാനം എളുപ്പത്തിലുണ്ടാകമെന്നു സാധിക്കുന്നതും യുക്തമല്ല. എന്തെന്നാൽ, 'കർമ്മണ്യേവാധി കാരസ്തേ' (അ 2, ശ്രോ. 47) എന്നുപദേശിച്ചിട്ടുള്ളതുകൊണ്ടുത ന്നെ ഈ അത്ഥം വളരെ സ്പഷ്ടമാകുന്നതിനാൽ അതിനെ ആവ ത്തിച്ചിട്ടു കാര്യമില്ല. പ്രശസ്തമായുള്ളതും കത്തവ്യമായിട്ടള്ള തുമായതിനെയാണ് അറിയേണ്ടതു്. അതല്ലാതെ നിഷ്പ്ര യോജനമായിട്ടുള്ളതിനെയല്ല. മിഥ്യാജ്ഞാനം അറിയപ്പെ ടേണ്ടതുമല്ല. വസ്ത്വാഭാസമായിരിക്കുന്ന അതിനെറ വിഷയ ത്തെ അറിഞ്ഞിട്ടം കാര്യമില്ല. നിത്യകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യാ പ്രത്യവായദോഷമുണ്ടാകുന്നതുമല്ല. അഭാവത്തിൽ ഞ്ഞാൽ നിന്നു ഭാവമുണ്ടാവുകയില്ല. ഇതിന്നു പ്രമാണമായി 'നാസ തോ വിദ്യതേ ഭാവോ' (അ. 2. ശ്രോ. 16) എന്നു മുമ്പു പറഞ്ഞിട്ട ''കഥമസതഃ സജ്ജായേത'' (—അസത്തിൽ [അഭാവ ത്തിൽ]നിന്നു സത്തു് [ഭാവം] എങ്ങനെ ഉണ്ടാകം) എന്നു ശ്രുതി വാക്യവുമുണ്ട<sup>ം</sup>. (ഛാന്ദോഗ്യം, ഉ. 6, 2. 2.) അതുകൊണ്ട് അസത്തിൽനിന്നു സത്തു് ജനിക്കുനില്ല. അസത്തിൽനിന്നു സൽപദാത്ഥമണ്ടാകുന്നു എന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ അസ<u>ത്ത</u> തന്നെ സത്തായും, സത്തുതന്നെ അസത്തായും ഭവിക്കമേന്നു പറയേണ്ടിവരും. അതു സവ്വപ്രമാണങ്ങരംക്കും വിരോധമാക യാൽ ശരിയല്ല. കർമ്മശാസ്ത്രം നിഷ്പലമായ കർമ്മത്തെ ചെയ്യ ന്നതിന്നു ശാസിപ്പാൻ പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ, കർമ്മത്തിൻെറ ക്രിയയിൽത്തന്നെ ദുഃഖമുണ്ട്. ആലോചനയോടുകൂടി<u>ം</u>ദൂ:ഖ രൂപമായ പ്രവൃത്തിയെ ആരും ചെയ്യാറില്ല. അത്ര ഞ്ഞാൽ നരകമുണ്ടെന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ പിന്നെ ശാസ്ത്രം

നിഷ്രയാജനമായി ഭവിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ, കർമ്മംചെയ്യാ ലം ചെയ്യാഞ്ഞാലും ഫലം ദ്രഃഖംതന്നെയാകുന്നു. എന്നുതന്നെ യൂമല്ല, നിത്യകർമ്മങ്ങാം ഫലരഹിതങ്ങളാണെന്നു പറഞ്ഞിട്ട പിന്നെ അവ മോക്ഷസാധനമാണെന്നു പറയുമ്പോരം അന്യോ ന്യവിരോധം സംഭവിക്കും. അതുകൊണ്ട്യ് ''കർമ്മണ്യകർമ്മ യൂ പശ്യേൽ''എന്നതിന്നു് യഥാശ്രതമായ അത്ഥംതന്നെയാ കുന്നു. നാം അപ്രകാരംതന്നെ ഈ ശ്രോകത്തെ വ്യാഖ്യാനി കുകയും ചെയ്തു.

യസ്യ സവ്വേ സമാരംഭാഃ കാമസംകല്പവജ്ജിതാഃ ജ°ഞാനാഗ്നിദധ്ധകർമ്മാണം തമാഹുഃ പണ്ഡിതം ബുധാഃ 19

യസ യാതൊരുവൻെറ സർവ്വേ സമാരംഭാഃ സകല കർമ്മങ്ങളും

കാമസംകല്പവജ്ജിതാഃ കാമസങ്കല്പവജ്ജിതമായിരിക്കു

ന്നുവോ

**ജ്ഞാനാഗ്നി**ദഗ്ദ്ധകർമ്മാണം ജ്ഞാനമാകുന്ന അഗ്നിയാൽ ദഹി

പ്പിക്കപ്പെട്ട കർമ്മങ്ങളോടുകൂടിയ

തം അവണ

ബുധാ: ജ്ഞാനികം

പണ്ഡിതം വിവേകിയെന്നു<sup>ം</sup>

**ആഹ:** പറയുന്നു.

യാതൊരുവൻെറ കർമ്മങ്ങളാണം സകലവും കാമസങ്കല്പരഹി തമായിരിക്കുന്നതും, ജ്ഞാനമാകുന്ന അഗ്നിയാൽ ദഹിപ്പിക്ക പ്പെട്ട കർമ്മങ്ങളോടുകൂടിയ അവനെ ജ്ഞാനികരം വിവേകി യെന്നു പറയുന്നു.

[ശം-ഭാ] യാതൊരുവൻെറ കർമ്മങ്ങളാണ് കാമത്തോട്ടം തൽകാരണമായ സങ്കല്പത്തോട്ടം കൂടാതെയിരിക്കുന്നതു്, എന്നു വേച്ചാൽ, യാതൊരുവനാണ് വെറും ചേഷ്യാമാത്രമായി (യാതൊരു ഫലത്തേയുമിച്ഛിക്കാതെ) കർമ്മം ചെയ്യുന്നതു്— ലൗകികമായ കർമ്മത്തിൽ പ്രവൃത്തനാണെങ്കിൽ ലോകസംഗ്രഹാത്ഥമായും, അല്ല, ലൗകികത്തിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചവനാണെങ്കിൽ ജീവനത്തിന്നു മാത്രമായും, യാതൊരുവനാണ്ട് കർമ്മം ചെയ്യുന്നതു്— ജ്ഞാനാഗ്നിയിൽ ദഹിപ്പിക്കപ്പെട്ട

കർമ്മങ്ങളോടുകൂടിയ അവനെ ബ്രഹ്മവിത്തുകരം പരമാത്ഥ പണ്ഡിതനെന്നു പറയുന്നു.

ജ്ഞാനാഗ്നിദഗ്ദ്ധകർമ്മാണം കർമ്മാദിയിൽ അകർ മമാദിദശനംതന്നെ ജ്ഞാനം. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ജ്ഞാന മാകുന്ന അഗ്നിയാൽ യാതൊരുവൻെറ ശുഭാശുഭകർമ്മങ്ങളാണ് ദഹിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്ന് അവൻ ജ്ഞാനാഗ്നിദഗ്ദ്ധ കർമ്മാ. അവനെ (എന്നത്ഥം).

യാതൊരുവനാണ<sup>ം</sup> അകർമ്മദശിയായി ഭവിക്കുന്നതു (യാതൊരുവനാണ് കർമ്മത്തിൻേറയും അകർമ്മത്തിൻേറയും യഥാത്ഥത്തെ അറിയുന്നതു<sup>ം</sup>) അവൻ അകർമ്മാദിദശനംകൊണ്ട തന്നെ കർമ്മരഹിതനായും സന്ന്യാസിയായും ഭവിക്കുന്തു. വിവേകമുണ്ടാകുന്നതിന്നമുമ്പിൽ അവൻ കർമ്മംചെയ്യുന്നവനാ യിരുന്നാലും — (ജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ചതിൻെറശേഷം) ജീവന ത്തിന്നുമാത്രം വേണ്ടി ചേഷ്ടിക്കുന്നതല്ലാതെ വേറെ —കർമ്മ ത്തിൽ അവൻ പ്രവത്തിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ പ്രാരബ്യകർമ്മമുള്ള ഒരുവന്നു<sup>ം</sup> ഉത്തരകാലത്തിൽ ആത്മസമ്യഗ<sup>ം</sup>ദശനം സിദ്ധിക്കുന്നു അവൻ (പിന്നെ) കർമ്മത്തിൽ യാതൊര പ്രയോ ജനവം കാണാത്തതിനാൽ അതിനെ (കർമ്മത്തെ) സാധന സഹിതം ഉപേക്ഷിക്കുന്നു. സംഗതിവശാൽ അവന്നു കർമ്മത്തെ സാധനസഹിതം തൃജിപ്പാൻ പാടില്ലാതെവന്നാൽ, കർമ്മത്തി ലം തൽഫലത്തിലും സംഗംകൂടാതെ മുമ്പെത്തെപ്പോലെതന്നെ അവന്നു കർമ്മത്തെ ലോകസംഗ്രഹാത്ഥം ചെയ്യാം. എന്നാലും (ഇപ്രകാരം കർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചാലം)അവൻ ഒന്നും ചെയ്യാ തിരിക്കുന്നതിന്നു തുല്യമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ സ്ഥന്തമായി അവന്നും അതുകൊണ്ടും ഒരു പ്രയോജനവുമില്ല. ജ്ഞാനാഗ്നി യാൽ ദഹിപ്പിക്കപ്പെട്ടതാകയാൽ അവൻെറ കർമ്മമെല്ലാം അകർമ്മാതന്നെയാകുന്നു. ഈ അത്ഥത്തെ കാണിക്കുന്നതിന്നു വേണ്ടി ഭഗവാൻ പറയന്നു:

ത്യക്താ കർമ്മഫലാസംഗം നിത്യതൃപ്പോ നിരാശ്രയഃ കർമ്മണ്യഭിപ്രവൃത്തോപി നൈവ കിഞ്ചിൽ കരോതി സഃ. 20 കർമ്മഫലാസംഗം കർമ്മത്തിലും തൽഫലത്തിലുമുള്ള ആസക്തിയെ ത്യക്തചാ ത്യജിച്ച്യ

നിത്യതുപ്പു: എപ്പോഴം ആത്മാനന്ദത്തിൽ തുപ്പി

യുള്ളവനായും

നിരാശ്രയഃ യോഗക്ഷേമാത്ഥം ആരേയുമാശ്രയി

ക്കാത്തവനായുമിരിക്കുന്നവൻ

കർമ്മണി സ്വാഭാവികമായോ <mark>വിഹിതമായോ</mark>

ഉള്ള കർമ്മത്തിൽ

അഭിപ്രവൃത്തഃ അപി പ്രവത്തിക്കുന്നവനായാലും

സഃ അവൻ

കിഞ്ചിൽ ഒരു കർമ്മത്തേയും ന കരോതി ഏവ ചെയ്യുന്നതേയില്ല.

കർമ്മത്തിലും തൽഫലത്തിലുമുള്ള ആസക്തിയെ ത്യജിച്ച് ആത്മാനന്ദത്തിൽ തൃപ്തിയുള്ളവനായും, ആരേയുമാശ്രയിക്കാത്ത വനായുമിരിക്കുന്നവൻ കർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നവനായാലും ഒരു കർമ്മത്തേയും ചെയ്യുന്നതേയില്ല. (അവൻെറ കർമ്മം അകർമ്മതയെ പ്രാപിക്കുന്ന എന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] കർമ്മത്തിൽ അഭിമാനവും തൽഫലത്തിൽ സംഗവുപേക്ഷിച്ചിട്ട യാതൊരുവൻ മുമ്പറയപ്പെട്ട ആത്മ ഉണ്ടാനംകൊണ്ടു തൃപ്തിയുള്ളവനായും, വിഷയങ്ങളിലിച്ചയി ല്ലാത്തവനായും, ആശ്രയരഹിതനായും, ഇരിക്കുന്നുവോ അവൻ, കർമ്മംകൊണ്ടു തനിക്കു യാതൊരു പ്രയോജനവുമില്ലെന്നു കാണുകയാൽ സാധനസഹിതം അതിനെ (കർമ്മത്തെ) ഉപേക്ഷിക്കുന്നു. എന്നാൽ അങ്ങനെ കർമ്മത്തെ ഉപേക്ഷിപ്പാൻ തരമാകാതെ, ലോകസംഗ്രഹത്തെ ചെയ്യുന്നതിന്നോ, ശിഷ്യ ന്മാരുടെ നീരസത്തെ പരിഹരിക്കുന്നതിന്നോ ഉള്ള ഇച്ഛയോടുകടി അവൻ മുമ്പെത്തപ്പോലെ കർമ്മം ചെയ്യുന്നുവെങ്കിലും നിഷ്ക്രിയാത്മദശനത്തെ സിദ്ധിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ അവൻ ഒന്നുംതന്നെ ചെയ്യുന്നില്ല.

നിരാശ്രയഃ—യാതൊന്നിനെ ആശ്രയിച്ച പുരുഷാത്ഥ ത്തെ സാധിപ്പാനിച്ഛിക്കുന്നുവോ അതു് ആശ്രയമാകുന്നു. ഈ ജന്മത്തിലോ ഇനിയത്തെ ജന്മത്തിലോ ഇഷൂഫലത്തിന്നായി കൊണ്ടുള്ള സാധനത്തെ ആശ്രയിക്കാത്തവൻ എന്നത്ഥം.

മുമ്പിൽ പറയപ്പെട്ടവനെപ്പോലെയല്ലാതെ**,** എന്നാൽ, കർമ്മ**ംചെയ്**വാനാരംഭിക്കുന്നതിന്ന**ു**മ്പുതന്നെ യാതൊരുവ സവ്വത്തിന്നും ആന്തരമായും ക്രിയാരഹിതനായും പ്രതൃഗാതമാവായുമിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തി**ൽ** ആ**ത്മ**ദൾനത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന**തു**°, യാതൊരുവനാണ° ദൃഷ്യാദൃഷ്യ**ങ്ങളാ**യ സകല ഇഷ്ടവിഷയ**ങ്ങ**ളിൽനിന്ന<sup>ം</sup> ഇച്ഛയെ നിവത്തിപ്പി**ച്ചിരി**ക്കേ**യം** അത്ഭനെയുള്ള വിഷയ സമ്പാദനംകൊണ്ടു യാതൊ**രു പ്രയോ** ജനവുമില്ലെന്നു കണ്ടു കേവലം ശരീരരക്ഷയ്ക്കുള്ളവയെ ഒഴിച്ച മററുള്ള സകല കർമ്മങ്ങളേയം സസാധനം ഉപേക്ഷിക്കുകയും ചെയ്യന്ന**ത**്, അ**ങ്ങനെയു**ള്ള ജ്ഞാനനിഷ്യനായ യതി സകല ബന്ധത്തി**ൽ നി**ന്നം മോചിക്കുന്നു. ഈഅത്ഥത്തെ ബോധി പ്പിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

നിരാശീര്യതചിത്താത്മാ തൃക്തസവ്വപരിഗ്രഹഃ ശാരീരം കേവലം കർമ്മ കവ്വനാപ്പോതി കില്ബിഷം. 21

നിരാശീഃ ആശയില്ലാത്തവനായി

യതചിത്താത്മാ ദേഹത്തേയും മനസ്സിനേയുമടക്കിയും തൃക്തസവ്വപരിഗ്രഹഃ സകല സമ്പാദ്യങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ചും ശാരീരം കേവലം കർമ്മ ശരീരംകൊണ്ടുള്ള (ശരീരം നിലനി

ല്ലുന്നതിന്നു വേണ്ടിയുള്ള) കർമ്മങ്ങ

ളെ മാത്രം

കവ്വൻ ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നവൻ കില°ബിഷം പാപത്തെ (ബന്ധത്തെ) ന ആപ്പോതി പ്രാപിക്കുനില്ല.

കാമരഹിതനായി, ദേഹത്തേയും മനസ്സിനേയുമടക്കി, സകല വിധ സമ്പാദ്യങ്ങളെ ഉപ്േക്ഷിച്ചു കേവലം ശരീരത്തെ നില നിത്തുന്നതിന്നു മാത്രം കർമ്മംചെയ്യുന്നവൻ ബന്ധത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] യാതൊരുവനിൽനിന്ന സകല ആശകളം നീങ്ങിയിരിക്കുന്നുവോ, യാതൊരുവൻ അന്തഃകരണത്തേയും (മനസ്സിനേയം) ബാഹ്യമായ കാര്യകരണസംഘാതത്തേയും (ദേഹത്തേയും) അടക്കിയിരിക്കുന്നുവോ, യാതൊരുവൻ സവ്വ സ്വത്തേയും ത്യജിച്ചിരിക്കുന്നുവോ, യാതൊരുവൻ കേവലം ശരീരസ്ഥിതിക്കുവേണ്ടിമാത്രം കർമ്മത്തെ — അതിലും കൂടി അഭി മാനം കൂടാതെ — ചെയ്യന്നുവോ, അവൻ അനിഷ്യര്യപമായ പാ പത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. അവൻ ധർമ്മത്തേയും (പുണ്യത്തേയും) പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ധർമ്മവും കൂടി മുമക്ഷുവിന്നു പാപര്യപമാ യിത്തന്നെയിരിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ അതു ബന്ധകരവും അതിനാൽ അവന്നും അനിഷ്യരുപവമായിരിക്കുന്നു. അതി നാൽ അവൻ (മോക്ഷത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവൻ) ധർമ്മത്തിൽനി ന്നും അധർമ്മത്തിൽനിന്നും മോചിക്കുന്നു എന്നത്ഥം.

'ശാരീരം കേവലം കർമ്മ' എന്നതിന്നു° എന്താണ താൽപര്യം? ശരീരംകൊണ്ടു മാത്രം ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മം എന്നോ, അതോ, ശരീരസ<sup>ം</sup>ഥിതിക്കുവേണ്ടിമാത്രം ചെയ്യപ്പെ ടുന്നതെന്നോ? ശരീരംകൊണ്ടു മാത്രം ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മത്തി ന്നാണം' 'ശാരീരം കർമ്മ' എന്നു പ്രയോഗിച്ചിട്ടുള്ളതെങ്കിൽ ദൃഷ്യാദൃഷ്ടപ്പലത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്ന പ്രതിഷിദ്ധകർമ്മത്തെക്കൂടി ശരീരംകൊണ്ട മാത്രം ചെയ്യുന്നവൻ പാപത്തെ പ്രാപിക്കു ന്നില്ല എന്നാണും ഭഗവാന്റെ അഭിപ്രായമെന്നു പറയേണ്ടി വരും. എന്നാൽ, ശാസ്ത്രീയമായ ദൃഷ്യാദ്ദഷ<sup>0</sup>ടഫലത്തെ കൊടു ക്കുന്ന ഒരു വിഹിതകർമ്മത്തെ ശരീരംകൊണ്ടു മാത്രം ചെയ്യുന്ന വൻ പാപത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല എന്നു പറയുന്നതു°, പ്രതിപ ക്ഷക്കാരൻകൂടി പുറപ്പെടുവിക്കാത്ത ഒരു പൂവ്വപക്ഷത്തെ നിഷേ ധിക്കുകയാകുന്നു. 'ശാരീരം കർമ്മകുവ്വൻ' എന്നും, 'കേവലം' എന്നും രണ്ടു വിശേഷണങ്ങളെ പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു ശാസ്തവിഹിതമാ**യം** നിഷിദ്ധമായുമുള്ള ധർമ്മാധർമ്മങ്ങ ളെന്നു പറയപ്പെടുന്ന കർമ്മത്ങളെ മനസ്സുകൊണ്ടോ വാക്കുകൊ ണ്ടോ ചെയ്യുന്നവൻ പാപത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന എന്നത്ഥം പറയേ വാക്കുകൊണ്ടും മനസ്സുകൊണ്ടും വിഹിതകർമ്മ ത്തെ ചെയ്യുന്നവൻ പാപത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു എന്നു പറയുന്നതു ശാസ്തവിരുദ്ധമാകുന്നു. നിഷിദ്ധകർമ്മത്തെ ചെയ്താൽ പാപ മുണ്ടാകുമെന്നു പറയുന്നതും, എല്ലാവക്കുമറിവുള്ളതിനെ എടുത്ത മാത്രമാകയാൽ, നിഷ്പ്രയോജനവുമാകുന്നു. പറയുക എന്നാൽ, ശരീരസ്ഥിതിക്കുവേണ്ടി മാത്രം എന്നാണ് 'ശാരീ രം കർമ്മ' എന്നതിന്നത്ഥമെങ്കിൽ ഭഗവാൻെറ ഉപദേശത്തി ൻെ താൽപര്യമിങ്ങനെയാകുന്നു —യാതൊരുവൻ,

വാങ<sup>്</sup>മനസ്സകളെക്കൊണ്ട ദൃഷ്യാദൃഷ്യപ്രയോജനമായും വിധിനി ഷേധമായുമുള്ള യാതൊരു കർമ്മത്തേയും ചെയ്യാതെ കേവലം ദേഹസ്ഥിതിക്കുവേണ്ടിമാത്രം, 'ഞാൻ ചെയ്യന്നു' എന്ന അഭി മാനംകൂടാതെ, ശരീരാദിചേഷ്യാമാത്രമായി ലോകദ്ദഷ്ടിയെ അനുസരിച്ചു കർമ്മംചെയ്യുന്നുവോ അവൻ പാപത്തെ പ്രാപി ക്കുന്നില്ല. പാപമെന്നു പറയപ്പെടുന്നതു° അങ്ങനെയുള്ളവനിൽ അസാദ്ധ്യമാകയാൽ അവൻ പിന്നെ ജനനമരണത്രപമായ സംസാരത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. അവൻെറ സകല ധർമ്മങ്ങളം ജ്ഞാനമാകുന്ന അഗ്നിയാൽ ദഹിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതിനാൽ അവൻ യാതൊരു പ്രതിബന്ധവം കൂടാതെ മോചിക്കപ്പെടുന്നു. ഇതു മമ്പിൽ (അ. 4, ശ്ലോ. 18) ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടള്ള സമ്യ ഗ്<sup>റ്</sup>രീശനഫലാ**നു**വാദമാകുന്നു. (സമ്യഗ്ദർശനഫലത്തെ എട ത്തുകാണിച്ചിരിക്കുകയാകുന്നു.) അതുകൊണ്ടു 'കേവലം ശാരീ എന്നതിന്നു് ഈ അത്ഥത്തെ സ്വീകരിക്കാൻ രം കർമ്മ' യാതൊരു വിരോധവുമില്ല.

സവ്വുമപേക്ഷിച്ചിരിക്കുന്ന സന്ന്യാസിക്കു ദേഹസ്ഥി തിക്കു വേണ്ടുന്ന അന്നാദിപദാത്ഥങ്ങളും കൂടി ഇല്ലാതെയാവുക യാൽ യാചനത്താലോ അന്യമാഗ്ഗത്താലോ അവന്ത ശരീര ത്തെ രക്ഷിക്കണം എന്നു വരുന്നു. അതിനാൽ ഭഗവാൻ ദേഹ സ്ഥിതിക്കു വേണ്ടുന്ന ആവക അന്നാദിപദാത്ഥങ്ങളെ സമ്പാ ദിപ്പാൻ ''അയാചിതമസം ക്ലപ്പുമപ്പന്നം യുട്ടച്ചയാ'' (—യാ ചിക്കപ്പെടന്തതും മുമ്പിൽക്കൂട്ടി ശട്ടംകെട്ടാത്തതും യുടുച്ചമ്മ യായി കിട്ടുന്നതും ആയ അന്നത്തെ) (ബോധായന ധർമ്മ സൃത്രം 2. 18. 12) എന്നിങ്ങനെയുള്ള വിധിവാക്യത്തെ അന്ത സരിച്ചുള്ള മാർഗ്ഗത്തെ ഉപദേശിക്കുന്നു:

യദ്ദച<sup>്</sup>ഛാലാഭസന്ത്രഷ്ടോ ദ്വന്ദ്വാതീതോ വിമത്സരഃ സമഃ സിദ്ധാവസിദ്ധൗ ച കൃത്വാപി ന നിബധ്യതേ. 22

യദ്ദ പ്ഘാലാഭസന്തുഷ്ട വിചാരിക്കാതെ കിട്ടിയ ലാഭം കൊണ്ട തുപ്ലിപ്പെടുന്നവനും

ഭചന്ദ്വാതീതഃ ശീതോഷ്ണസുഖഭുഃഖങ്ങളെ അതി ക്രമിച്ചവനം (ശീതോഷ്ണാദിയെ സഹിക്കുന്നവ**നം**, അവയിൽ സഞോഷവം സന്താപവുമില്ലാ

ത്തവനം എന്നത്ഥം)

വിമത്സരഃ മാത്സര്യമില്ലാത്തവനം (നിവ്വൈ

രന്തം)

സിദ്ധൗ അസിദ്ധൗ ച (യറ്റച°ഛാലബ്ലങ്ങളായ അന്നാ

ദിയെ) സി**ദ്ധി**ച്ചാലുമില്ലെങ്കിലും

സമഃ ഹഷ്വിഷാദങ്ങയ കൂടാതെയിരി

ക്കുന്നവ**നു**മായവൻ

(വിഹിതമായോ സ്ഥാഭാവികമാ കൃത്വാ അപി

യോ ഉള്ള കർമ്മങ്ങളെ)ചെയ്താലും

ന നിബധ്യതേ പ്രാപിക്കു (കർമ്മ)ബന്ധത്തെ

ന്നില്ല.

യദൃച°ഛയായി കിട്ടന്നതുകൊണ്ട തൃപ്പിപ്പെടുന്നവനും, ശീതേഷ്ണസുഖ**ു**ഃഖാദി ദ്വന്ദ്വ**ങ്ങളെ** സഹിക്കുന്നവനം, മാത്സ ര്യമില്ലാത്തവനും, യദൃച്ഛാലബ്ലമായ അന്നാദിയെ കിട്ടി യാലുമില്ലെങ്കിലും ഹഷ്വിഷാദരഹിതനം ആയവൻ കർമ്മം ചെയ്യാലും ബന്ധത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] പ്രാത്ഥിക്കാതേയം യത്നംകൂടാതേയും കിട്ടുന്നതു കൊണ്ടു തൃപ്പിപ്പെടുന്നവനും, ശീതോഷ്ണാദിദ്വന്ദ്വത്തുളടെ ബാധ കൊണ്ടു വ്യസനിക്കാത്തവനംം, മത്സരമില്ലാത്തവനം (നിവ്വൈ രബുദ്ധിയം), യദൃച<sup>ം</sup>ഛാലാഭത്തിന്റെ സിദ്ധിയിലും അസി. **ദ്ധിയിലും തുലുനായിരിക്കുന്നവനും** ആയ യതി, ശരീരസ്ഥി തിക്കു ഹേതുവായിരിക്കുന്ന അന്നാദിയെ സിദ്ധിച്ചാലും ഇല്ലെ **ങ്കിലം ഹ**ഷ്വിഷാദംകൂടാ**തെ** സമചിത്തനം, കർമ്മാദിയിൽ അകർമ്മത്തെ ദർശിക്കുന്നവനും, സാക്ഷാലാത്മദർശനത്തിൽ നിഷയുള്ളവ**നം,** ശ**ീരസ**്ഥിതിക്കമാത്രം വേണ്ടുന്ന ഭിക്ഷാട നാദികർമ്മങ്ങളിൽക്കൂടി 'ഞാനൊന്നും ചെയ്യുന്നില്ല, ഇന്ദ്രിയ ങ്ങാം വീഷയങ്ങളിൽ വത്തിക്കുന്നു' എന്നിങ്ങനെ സദാ വിചാ രിക്കുന്നവനം ആയി (ഇപ്രകാരം) ആത്മാവിൽ കർത്തൃത്വഭാ വത്തെ ദർശിച്ചകൊണ്ട് അവൻ ഒന്നംതന്നെ ...ഭിക്ഷാടനാദി കർമ്മത്തെള്ളടി —ചെയ്യുന്നവനായി ഭവിക്കുന്നില്ല. സാധാരണ ജനങ്ങളെപ്പോലെ അവൻ കർമ്മംചെയ്യുന്നു എന്നു തോന്നുന്നതി

നാൻ ജനങ്ങരം അവനിൽ കർത്തൃത്വം ആരോപിക്കുന്നു. ഭിക്ഷാടനാദികർമ്മങ്ങളിൽ അവൻ കത്താവാണെന്ന് അവക്കു തോന്നുന്നു. എന്നാൽ ശാസ്ത്രപ്രമാണാദിജനിതമായ സ്വാനുഭ വംകൊണ്ടു വിദ്വാനായവൻ അകത്താവായിത്തന്നെയിരിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം ശരീരസ്ഥിതിക്കുവേണ്ടി മാത്രമായ ഭിക്ഷാടനാദികർമ്മത്തെ അവൻ ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടു് അന്യ ന്മാർ അവനിൽ കർത്തൃത്വമാരോപിക്കുന്നവെങ്കിലും അവൻ അതിനാൽ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ, ബന്ധഹേ തുവായിരിക്കുന്ന കർമ്മം കാരണസഹിതം ജ്ഞാനാഗ്നിയാൽ ഒഹിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഇതു മുമ്പു (അ. 4, ശ്രോ. 19, 21) പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതിനെ ഒന്നുകൂടി സ്പപ്പുമാക്കി പറയുക മാത്രമാകുന്നു.

'ത്യക്കവാ കർമ്മഫലാസംഗം' (അ. 4, ശ്ലോ. 20) എന്ന ശ്ലോകംകൊണ്ട് ഒരുവൻ പ്രാരബ്ലകർമ്മത്തോടുകൂടിയവനായിട്ട് പിന്നെ എപ്പോരം നിഷ്ക്രിയ ബ്രഹ്മാത്മദർനത്തെ നമ്പാദിക്കുന്നവോ, എപ്പോരം ആത്മാവിൽ കർത്തതവം കർമ്മം പ്രയോജനം ഇവ മൂന്നിന്റേറയും അഭാവത്തെ കാണന്തവോ, അപ്പോരം അവന്നു കർമ്മത്തെ പരിത്യജിക്കാമെന്നും, എങ്കിലും കാരണവശാൽ അപ്രകാരം തരമാകാഞ്ഞിട്ട മുന്വത്തെപ്പാലതന്നെ കർമ്മത്തിൽ പ്രവൃത്തനായാലും അവൻ ഒന്നുംതന്നെ ചെയ്യുന്നില്ല എന്നും, കാണിക്കപ്പെട്ടും ഇപ്രകാരം യാതൊരുവനാണു് കർമ്മഭാവത്തെ കാണിച്ചതു് അവനെപ്പറ്റി ഗേവാൻ പറയുന്നു:

ഗതസംഗസ്യ മുക്തസ്യ ജ്ഞാനാവസ്ഥിതചേതസഃ യജ്ഞായാചരതഃ കർമ്മ സമഗ്രം പ്രവിലീയതേ.

ഗതസംഗസ്യ നിഷ്കാമ**നം (**അഭിമാനങ്ങളെ

ഉപേക്ഷിച്ചവനം)

മുക്തസ്യ രാഗാദിയിൽനിന്നു <mark>നിവത്തിച്ചവനം</mark>

(കാമക്രോധാദികളെ വിട്ടവനം)

23

ജ്ഞാനാവ**സ്ഥി**ത

ചേതസഃ ജ്ഞാനത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥിരമായ മനസ്സോടുകൂടിയവനം യജ്ഞായ പരമേശചരാരാധനമായിട്ട<sup>ം</sup>

ആചരതഃ കർമ്മം ചെയ്യുന്നവനുമായവന്റെറ

കർമ്മ കർമ്മം

സമഗ്രം വാസനാസഹിതം (ഫലസഹിതം)

പ്രവിലീയതേ അകർമ്മഭാവത്തെപ്രാപിക്കുന്ന

(നശിച്ചപോകന്ത).

അഭിമാനങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ചവനും, കാമക്രോധാദിയിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചവനും, ജ്ഞാനനിഷയിൽത്തന്നെ സ്ഥിരമായ മന സ്സോടുകൂടിയവനും, പരമേശ്വരാരാധനമായി കർമ്മംചെയ്യുന്ന വനും ആയവൻെറ സകലകർമ്മവും വാസനാസഹിതം നശിച്ച പോകുന്നു.

[ശം-ഭാ] സകലസംഗങ്ങളിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചവനും, ധർമ്മാധർമ്മാദി ബന്ധങ്ങളിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചവനും, ജ്ഞാനത്തിൽതന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന മനസ്സോടുകൂടിയവനും, വിഷ്ണ്വാരാധനമായി കർമ്മംചെയ്യുന്നവനും, ആയവൻെറ കർമ്മങ്ങാം ഫലത്തോടുകൂടി നശിച്ചപോകുന്നു.

എത്ത കാരണത്താലാണം' ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മങ്ങ**ം** സ്വകാര്യമായ ഫലത്തെ ആരംഭിക്കാതെ (ഉണ്ടാക്കാതെ) ഫലസഹിതം നശിച്ചപോകുന്നതും? പറയുന്നു. എത്രെന്നാൽ—

ബ്രഹ്മാപ്പ്ണം ബ്രഹ്മ ഹവിർബ്രഹ്മാഗനൗ ബ്രഹ്മണാ ഹുതം ബ്രഹ്മൈവ തേന ഗന്തവ്യം ബ്രഹ്മകർമ്മസമാധിനാ. 24

അപ്പ്ണം ഹവിസ്സ് അഗ്നിയിൽ യാതൊന്നുകൊ ണ്ട് അപ്പിക്കപ്പെടുന്നുവോ ആ വസ്തവും

(ചമസ, സുക്, സുവം മുതലായ

വതം)

ബ്രഹ്മ ബ്രഹ്മംതന്നെ

ഹവിഃ അന്നം നെയ്യ് മതലായതും

ബ്രഹ്മ ബ്രഹ്മംതന്നെ

ബ്രഹ്മാഗനൗ ബ്രഹ്മമാകുന്ന അഗ്നിയിൽ

ബ്രഹ്മണം ബ്രഹ്മമാകുന്ന യജ്ഞകത്താവിനാൽ ഹുതം ഹോമിക്കപ്പെടുന്നു എന്ന ക്രിയയും

(ഹവനക്രിയയും)

(ബഹം തനോ

തേന ബ്രഹ്മകർമ്മ

സമാധിനാ ബ്രഹ്മമാകുന്ന (ഈ യജ്ഞ)കർമ്മത്തിൽ

ഏകാഗ്രമായ മനസ്സോടുകൂടിയവനാൽ

ഗന്തവ്യം പ്രാപിക്കപ്പെടേ**ണ്ടതും** 

ബ്രഹ്മ ഏവ ബ്രഹ്മംതന്നെ.

യജ്ഞത്തിൽ ഏതു വസ്തകൊണ്ട നെയ്യ് മുതലായ ഹവിർ ദ്രവ്യങ്ങളെ അഗ്നിയിൽ ഹോമംചെയ്യുന്നുവോ ആ വസ്തുവും (സുക്സുവാദിപാത്രങ്ങളം) ബ്രഹ്മംതന്നെയാകുന്നു. ഹോമി ക്കപ്പെടുന്ന നെയ്യ് അന്നം മുതലായ ഹോമദ്രവ്യങ്ങളം ബ്രഹ്മം തന്നെ. ബ്രഹ്മമാകുന്ന അഗ്നിയിൽ ബ്രഹ്മമാകുന്ന യജ്ഞകർ ത്താവിനാൽ ഹോമിക്കപ്പെടുന്നു എന്ന ക്രിയയും ബ്രഹ്മംതന്നെ. ബ്രഹ്മമാകുന്ന ഈ യജ്ഞകർത്മത്തിൽ സമാഹിതചിത്തനായ വനാൽ (സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന മനസ്സോടുകളിയവനാൽ) പ്രാപിക്കപ്പെടേണ്ടതും ബ്രഹ്മംതന്നെ.

[ശം-ഭാ] ബ്രഹ്മജ്ഞാനി യായവൻ ഏതൊരുപ്രകാരത്തിൽ യാതൊന്നുകൊണ്ടു ഹവിസ്സിനെ അഗ്നിയിൽ അപ്പിക്കുന്നുവോ അതു ബ്രഹ്മംതന്നെയെന്നു കാണാനും. മുത്തുച്ചിപ്പിയിൽ രജത **ഭാവത്തെ എങ്ങ**നെ **കാ**ണന്നവോ അതുപോലെ ആത്മാവുകൂടാ തെ അപ്പ്ണാടിക്കു സതഭാവമില്ലെന്നു് അവൻ കാണുന്നു. യാതൊ ന്നാണം' വെളളിയായി തോന്നപ്പെട്ടതും' അതുതന്നെയാണം മുത്തച്ചിപ്പി. - അതുപോലെ ലോകത്തിൽ യാതൊന്നിനെ യാണം, ജധങ്ങരം അയ്പ്ലാണ്ണി രിസ്യായും അത് ബ്യഹ് ജ°ഞാനിക്കു ബ്രഹ്മംതന്നെ ചാകുന്നു എന്നതഥം. അപ്രകാരം തന്നെ യാതൊന്നാണം' ഹവിസ്സ് എന്ന ബുദ്ധിയോടുകൂടി ഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നതു° അതു° അവന്ന ബ്രഹ്മംതന്നെയാകുന്നു. അതുപോലെതന്നെ യാതൊരഗ്നിയിൽ ഹവിസ്സ് ഹോമിക്ക പ്പെടുന്നുവോ ആ അഗ്നിയം ബ്രഹംതന്നെ. അഗ്നിയിൽ ഹോമി ക്കുന്ന കത്താവും ബ്രഹ്മംതന്നെയാണും. യജ്ഞകത്താവും ബ്രഹ്മം തന്നെയെന്നു താല്പര്യം. ഹവനക്രിയയും (ഹോമിക്കുന്ന് എന്ന ക്രിയയും) ബ്രഹ്മംതന്നെ. ബ്രഹ്മമാകുന്ന കർമ്മത്തിൽ സമാധി ചെയ്യന്നവനാൽ പ്രാപിക്കപ്പെടേണ്ട ഫലവും ബ്രഹ്മംതന്നെ.

ഇങ്ങനെ, ലോകസംഗ്രഹത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്ന ഒരുവൻ ചെയ്യുന്ന കർമ്മം പരമാത്ഥത്തിൽ അകർമ്മമാകുന്നു. എന്തെ ന്നാൽ, അവൻെറ കർമ്മമെല്ലാം ബ്രഹ്മബ്ദധികൊണ്ടു നശിപ്പി ക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. സകല കർമ്മങ്ങളേയും സന്ന്യസിച്ചവനും, സകല കർമ്മങ്ങളിൽനിന്ന നിവത്തിച്ചവനം ആയവൻറ സമൃഗ്ദശനത്തെ സ്കൃതിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി അവൻെറ ജ്ഞാന ത്തിന്നു യജ്ഞത്വത്തെ സമ്പാദിക്കുന്നതു വളരെ യുക്തംതന്നെ. പരമാത്ഥദശിയായവന്ന യജ്**ഞസം**ബന്ധമായ ഹവിസ്റ്റ് മതലായ പദാതഥങ്ങ⇔ സ്ഥാതമാവിൽ ബ്രഹ്മംതന്നെയായിരി അല്ലെങ്കിൽ എല്ലാം ബ്രഹ്മമായിരിക്കെ ക്കുന്നു. മതലായ ഭ്രവ്യങ്ങരംക്കു വിശേഷിച്ചു ബ്രഹ്മത്വത്തെ പറ**യു**ന്നതു നിഷ്പ്രയോജനമായി ഭവിക്കം. അതുകൊണ്ട സകലവും ബ്രഹ്മമാണെന്നറിയുന്ന വിദ്വാനം<sup>ം</sup> ഒരു കർമ്മവുമില്ല, എന്നു തന്നെയുമല്ല, അദ്ദേഹത്തിന്നു കാരകബുദ്ധിയും ഇല്ല. യജ്ഞമെന്ന പറയപ്പെടുന്ന കർമ്മം കാരകബ്ദ്ധി കൂടാതെ ഒരിക്കലും കണ്ടിട്ടില്ല. അഗ്നിഹോത്രാ സാദ്ധ്യമാണെന്ന് ദിസകലയജ്ഞകർമ്മങ്ങളും (ഇതു് ഇന്ദ്രനായിക്കൊണ്ടെന്നി വേദത്തിൽ പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ശബ്ദംകൊണ്ടു<sup>ം</sup> ഒര പ്രത്യേകദേവതയെ ഉദ്ദേശിച്ച സമർപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള (വീഹ്യാ ദികരണ)കാരകബു**ദ്ധിയോടു<u>ക</u>ടിയം, 'ഞാൻ ചെ**യ്യുന്നു' എന്ന കർത്തൃത്വാഭിമാനത്തോടുകൂടിയും, തൽഫലത്തിൽ ഇച്ഛ യോടുകൂടിയുമായിട്ടാണു കാണപ്പെടുന്നത്ര°. ക്രിയാകാരകകർത്ത ഫലഭേദമായ ബുദ്ധികൂടാതേയും, കർത്തൃത്വാഭിമാനംകൂടാതേ ഫലാഭിസന്ധിരഹിതമായും യും, കർമ്മം കാണപ്പെടുന്ന തല്ല. എന്നാൽ ഈ ബ്രഹ്മയജ്ഞമാകട്ടെ, ബ്രഹ്മജ്ഞാനം കൊണ്ടു നശിപ്പിക്കപ്പെട്ട അപ്പ്ണാദിക്രിയാകാരകഫലഭേദ ബുദ്ധിയോടുകൂടിയ കർമ്മമാകുന്നു. അതിനാൽ അതു കർമ്മം തന്നെയാകുന്നു. - അപ്രകാരംതന്നെ, അതു താഴെ കാണിക്കുന്ന

<sup>\*</sup> പരമാത്ഥദർശിയായവൻ സകലത്തേയും ബ്രഹമായി കാണകയാൽ അപ്പ്ണം, ക്രിയ, കാരകം, ഫലം എന്നിങ്ങനെ യൂള്ള ഭേദബുദ്ധി അവനിൽനിന്ന തീരെ പോയിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ അവൻെറ കർമ്മം അകർമ്മംതന്നെയായി ഭവിക്കു ന്നുവെന്നത്ഥം.

ശ്രോ**കങ്ങളിൽ കാണിക്കപ്പെ**ട്ടിട്ടുണ്ടു<sup>o</sup>: ''കർമ്മണ്യഭി പ്രവൃ ത്തോപി **നൈവ കിഞ്ചിൽ കരോതി സഃ**''(<u>—</u>കർമ്മങ്ങളിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നവനാണെങ്കിലും അവൻ ഒന്നംതന്നെ ചെയ്യ ന്നില്ല) (4. 20), ''ഗുണാ ഗുണേഷ്യ വത്തന്തേ'' (\_ഇന്ദ്രിയ **ങ്ങ**⊙്വിഷയങ്ങളിൽ വത്തിക്കുന്നു) (3. 2. 8), ''നൈവ കിഞ്ചിൽ കരോമീതി യൂക്തോ മന്യേത തത്തചവിൽ'' (<u>-</u>--ഞാ നൊന്നും ചെയ്യുന്നില്ല എന്നു യോഗിയായിരിക്കുന്ന തത്ത്വ ജ്ഞൻ വിചാരിക്കുന്നു) (5. 8). ഇപ്രകാരമുള്ള ഉപദേശംകൊ ണ്ടു<sup>°</sup> ഭഗവാൻ അവിടവിടെയായി ക്രിയാകാരകഫലഭേദ ബുദ്ധി നശിപ്പിക്കവാൻ ശ്രമിക്കുന്നു. കാമ്യമായ അഗ്നിഹോ ത്രാദിയിൽനിന്നു് ഇച്ഛ പോയാൽ പിന്നെ അതു കാമ്യമായ അഗ്നിഹോത്രമാവുകയിലെന്നു കാണപ്പെട്ടിട്ടണ്ടു<sup>ം</sup>. അപ്രകാ രംതന്നെ ബുദ്ധിപൂവ്വ്കം ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മങ്ങളം ബുദ്ധി പൂവ്വ്കമല്ലാതെ ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മങ്ങളം ഭേദഫലത്തെ ഉണ്ടാ ക്കുന്നുവെന്നും നാം കാണന്നുണ്ടല്ലോ. അതുപോലെ ഇവിടെയും, ബ്രഹ്മബുദ്ധികൊണ്ടു അപ്പ്ണാദികാരകക്രിയാഫലഭേദബു **ദ്ധിയെ** നശിപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരു വിദ്ധാൻെറ ചേഷ്യകയ ബാഹ്യദൃഷ്ടിയിൽ കർമ്മമെന്ന തോന്നപ്പെടുന്നുവെങ്കിലും പര മാത്ഥത്തിൽ അതു് കർമ്മതയെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നു. അതിനാ ലാണം' 'എല്ലാം ലയിച്ചപോകുന്നു' എന്നു പറഞ്ഞതും".

ഈ ഗ്ലോകത്തെ വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നതിൽ ചിലർ ഇങ്ങനെ പറയുന്ന:—അപ്പ്ണാദികളം ബ്രഹ്മംതന്നെയാണം'. കത്താ, കർമ്മം, കരണം, സമ്പ്രദാനം, അധികരണം എന്നിങ്ങനെ അഞ്ചവിധമായിരുന്നുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മംതന്നെയാണം' കർമ്മം ചെയ്യുന്നത്ര്. ഇവിടെ അപ്പ്ണാദിബുദ്ധി നിവത്തിക്കു ന്നില്ല. പ്രതിമാദിയിൽ വിഷ്ലബുദ്ധിയും, നമാദിയിൽ ബ്രഹ്മബുദ്ധിയം, നമാദിയിൽ ബ്രഹ്മബുദ്ധിയം, അപ്പ്ണാദി ബ്രഹ്മബുദ്ധിയം എപ്രകാരമോ അതുപോലെ, അപ്പ്ണാദി യിൽ ബ്രഹ്മബുദ്ധി വെയ്ക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു.

ഈ പ്രകരണം ജ്ഞാനയജ്ഞത്തെ സ്തൃതിപ്പാൻവേണ്ടിയാ യിരുന്നില്ലെങ്കിൽ മേല്പറഞ്ഞ അഭിപ്രായം ശരിയായിരുന്നേ നെ. പക്ഷേ, ഈ അദ്ധ്യായത്തിൽ ഭഗവാൻ യജ്ഞമെന്നു പറയപ്പെടുന്ന അനേകക്രിയാവിശേഷങ്ങളെപ്പററി പറഞ്ഞിട്ട്

(ഒടുക്കം) സമ്യഗ°ഭർശനമായിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനത്തെ ''ശ്രേയാൻ രവിമതാഭിടക്കായു ക്കൊധു ക്കൂ; , (—ദവിമതമാത യജ്ഞത്തിനേക്കാരം ജ്ഞാനയജ്ഞം ശ്രേഷ്ടമാകുന്നു) (4.33) എന്നിങ്ങനെ സൂതിക്കുന്നു. ഈ ശ്ലോകത്തിൽ 'ബ്രഹ്മാപ്പ്ണം' എന്നിങ്ങനെ ജ്ഞാനത്തിന്നു യജ്ഞത്വം കല്പിച്ച് വ്യാഖ്യാനി ക്കാമെന്നും കാണിച്ചു. അല്ലെങ്കിൽ, സകലവും ബ്രഹ്മര്യപമാ യിരിക്കെ അപ്പ്ണാദിക്കു മാത്രം വിശേഷിച്ച ബ്രഹ്മത്വത്തെ പറയുന്നതു നിരത്ഥകമായിരിക്കും. എന്നാൽ പ്രതിമാദിയിൽ വിഷ്യദ്വഷ്ടിയും, നമാദിയിൽ ബ്രഹ്മദ്ദഷ്ടിയുംപോലെ അപ്പണാ ദിയിൽ ബ്രഹ്മദൃഷ്ടി വെയ്ക്കേണ്ടതാകുന്നുവെന്ന് എവർ പറയു ന്നുവോ അവക്ക് 'ബ്രഹ്മവിദ്യയല്ല ഗീതോപദേശത്തിൻെറ മുഖ്യോദ്ദേശ'മെന്നു പറയേണ്ടിവരും. എന്തെന്നാൽ, അവരുടെ വ്യാഖ്യാനപ്രകാരം ഇവിടെ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ജ്ഞാനം അർപ്പണാദിവിഷയം മാത്രമാകുന്നു. അപ്പണാദിയിൽ ബ്രഹ്മ ദൃഷ്ടിവെയ്ക്കേണ്ടതാകുന്നുവെന്ന ജ്ഞാനംകൊണ്ടു മോക്ഷം സിദ്ധിക്കുന്നതുമല്ല. ബ്രഹ്മംതന്നെയാണം പ്രാപിക്കപ്പെടേണ്ട തെന്നം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. സമൃഗ്ദർശനംകൂടാതെ മോക്ഷഫ ലത്തെ പ്രാപിക്കുന്നുവെന്നു പറയുന്ന<u>ത</u> വി**രുദ്ധവു**മാകുന്നു.

ഈ വ്യാഖ്യാനം പ്രകൃതത്തിന്ന വിരോധമാകുന്ന. ഈ അദ്ധ്യായാരംഭത്തിൽ ''കർമ്മണ്യ.കർമ്മ യഃ പശ്യേൽ'' (അ. 4, ശ്ലോ. 18) എന്നിങ്ങനെ സമ്യഗ്ദർനേത്തെയാണാരം ഭിക്കുന്നത്ര്. അവസാനത്തിൽ സമ്യഗ്ദർശനത്തെയാണാന ഉപസംഹരിക്കുന്ന. ''ശ്രേയാൻ ദ്രവ്യമയാദ്യജ്ഞാൽ ജ്ഞാന യജ്ഞഃ പരന്തപ'' (ഇവ്യമയമായ യജ്ഞത്തേക്കാരം ഹേ പരന്തപ, ജ്ഞാനയജ്ഞം ശ്രേഷ്യമാകുന്നു) (അ. 4, ശ്ലോ. 33) ''ജ്ഞാനം ലബ്ലാ പരാം ശാന്തിം'' (ജ്ഞാനത്തെ ലഭി ച്ചിട്ട് ഉത്കുഷ്ടമായ മനസ്സമാധാനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു) (അ 4, ശ്ലോ. 39) എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശ്ലോകങ്ങളെക്കൊണ്ടു സമ്യഗ്ദശ് നത്തെ സ്കൂതിച്ചിട്ട് ഈ അദ്ധ്യായത്തെ അവസാനിപ്പിക്കുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കെ പ്രതിമാദിയിൽ വിഷ്ണദ്ദഷ്ടിയെന്നപോലെ അപ്പണാദിയിൽ ബ്രഹ്മദ്വഷ്ടിയെ വെയ്ക്കണം എന്നിങ്ങാന പ്രകൃതത്തെയല്ലാം വിട്ട പെട്ടെന്നു പറയുന്നത്ര യുക്തമല്ല. അതി

നാൽ നാം വ്യാഖ്യാനിച്ചപ്രകാരംതന്നെയാണ<sup>ം</sup> ഈ ശ്രോക ത്തിൻെറ അത്ഥം.

സമൃഗ്ദർശനത്തെ യജ്ഞമായി പറഞ്ഞതിൻെറശേഷം ഇപ്പോരം ഇവിടെ അതിനെ സൂതിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി അന്യ യജ്ഞങ്ങളെ എടുത്തുപരയുന്നു:

ദൈവമേവാപരേ യജ<sup>ം</sup>ഞം യോഗിനഃ പര്യുപാസതേ ബ്രഹ്മാഗ്നാവപരേ യജ<sup>ം</sup>ഞം യജ്<sup>ം</sup>ഞൈനൈവോപജ്ഛവതി. 25

അപരേ യോഗിനഃ മററു ചില കർമ്മയോഗികയ

ടൈവം ഏവ ഇന്ദ്രാദിദേവന്മാരെ ഉദ്ദേശിച്ചതന്നെ

**യജ<sup>്</sup>ഞം** യജ്<sup>°</sup>ഞത്തെ

പര്യപാസതേ ശ്രദ്ധയോടുകൂടി അനുഷിക്കുന്ന അപരേ വേറെ ചില ജ്ഞാനയോഗികരം

യജ്ഞേന ഏവ മൻപറയപ്പെട്ട ബ്രഹ്മാർപ്പണം മതലായ

യജ്ഞമായ ഉപായത്താൽത്തന്നെ

യജ്ഞം യജ്ഞത്തെ

ബ്രഹ്മാഗ്നൗ ബ്രഹ്മത്രപമായ അഗ്നിയിൽ

ഉപജൂഹ്വതി ഹോമംചെയ്യന്നു.

ചില കർമ്മയോഗികരം ഇന്ദ്രാദിദേവന്മാരെ ഉദ്ദേശിച്ചുതന്നെ യജ്ഞത്തെ ശ്രദ്ധയോടുകൂടി ചെയ്യുന്നു. മററു ചില ജ്ഞാന യോഗികരം ബ്രഹ്മാർപ്പണം മുതലായ യജ്ഞോപായത്താൽ യജ്ഞത്തെ (ആത്മാവിനെ) ബ്രഹ്മര്യപമായിരിക്കുന്ന അഗ്നി യിൽ ഹോമംചെയ്യുന്നു. (യജ്ഞാദിസകലകർമ്മങ്ങളെ നശി പ്രിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം. ഇതാണം ജ്ഞാനയജ്ഞം.)

[ശം-ഭാ] ചില കർമ്മികളായ യോഗിക്ക ദേവപ്രീത്യ ത്ഥം ശ്രദ്ധയോടുകൂടി യ്ജ്ഞംചെയ്യുന്നു. മററു ചില ബ്രഹ്മ വിത്തുകര യജ്ഞരൂപമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവുിനെ ആത്മാവു കൊണ്ടു ബ്രഹ്മര്യവമായ അഗ്നിയിൽ ഹോമംചെയ്യുന്നു. ഇവിടെ യജ്ഞത്തിന്നുള്ള ആഹുതി യജ്ഞശബ്ദവാച്യമായ ആത്മാവുതന്നെയാകുന്നു. എന്നെന്നാൽ യജ്ഞം എന്നുതുന്നു ആത്മാവിന്റെ പര്യായശബ്യങ്ങളിൽ ഒന്നാകുന്നു. ആ ആത്മാ പരമാത്ഥത്തിൽ പരബ്രഹ്മ തന്നെയാകുന്നു. പക്ഷേ, ആത്മാ

\_ഉപാധികളോടുകൂടിയിരിക്കുന്നതിനാൽ ബൂദ്ധി മുതലായ ത്**ദ്ധർമ്മങ്ങളെ**ല്ലാം ആത്മാവിൽ ആരോപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ആഹുതിരൂപമായ ആതമാവിനെ ഉക്തല ക്ഷണനായ ആത്മാവുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മമാകുന്ന അഗ്നിയിൽ ഹോമംചെയ്യുന്നു. ബ്രഹ്മത്തെപ്പററി ശ്രതികശ ഇങ്ങനെ പറ യുന്നു: \_ ''സത്യം ജ'ഞാനമനന്തം ബ്രഹ്മ '' (—സത്യമായും ജ'ഞാനത്രപമായം അനന്തമായുമിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മം) (തൈ. ഉ. ''വിജ'ഞാനമാനന്ദം ബ്രഹ്മ'' (—വിജ'ഞാനവും 2. 1), ആനന്ദവുമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മം) (ബ്ല. ഉ. 3. 9. 28), ''യൽ സാക്ഷാൽ അപരോക്ഷാൽ ബ്രഹ്മ, യ ആതമാ സവ്വാന്തരും" (\_\_സാക്ഷാൽ അപരോക്ഷമായം സവ്വപ്രാണികളുടെ ഉള്ളിൽ ആത്താവായുമിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മം) (ബ്ല. ഉ. 3. 2. 1) അതു ഭാഹം വിശപ്പ് മുതലായ സംസാരധർമ്മരഹിതമായിരിക്കുന്നു. ''നേതി,നേതി''(\_\_അതപ്രകാരമല്ല, അതപ്രകാരമല്ല)(ബ്ബ.ഉ. 4. 4. 22) എന്നിങ്ങനെയുള്ള വാകൃപ്രകാരം അതു സവ്വിശേ ഷരഹിതവുമാകുന്നു. (ഒരുപ്രകാരത്തിലും അതിനെ ഗ്രഹി പ്പാൻപാടില്ല എന്നത്ഥം.)

ഉപാധിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ആത്മാവിന്നു നിരുപാധി കമായ പരബ്രഹ്മസ്വര്യപത്തോടുള്ള ഐക്യത്തെ രർശിക്കുന്ന താണ് ആത്മാവിനെ ബ്രഹ്മത്തിൽ ഹോമിക്കുക എന്നതിൻെറ താൽപര്യം. ബ്രഹ്മാവുമാത്മാവുമൊന്നാണെന്നുള്ള ദശനത്തിൽ നിഷ്യയുള്ളവരും സന്ന്യാസികളുമായവർ ആ യജ്ഞത്തെയാണു ചെയ്യുന്നതും. 'ബ്രഹ്മാർപ്പണം' എന്ന തുടങ്ങിയ ശ്രോകങ്ങളെ ക്കൊണ്ടും" (4.24) സമ്യഗ്ദശനലക്ഷംനമായ യജ്ഞം ദൈവ യജ്ഞം മുതലായവയോടുകൂടി പറയപ്പെട്ടു. അതും" 'ശ്രേയാൻ പ്രവ്യമയാദ്യജ്ഞാൽ ജ്ഞാനയജ്ഞു പരന്തപ'' (4.33) എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശ്രോകങ്ങളെക്കൊണ്ടു ജ്ഞാനയജ്ഞത്തെ സ്തതിപ്പാൻവേണ്ടിയാകുന്നും.

ശോത്രാഭീനീന്ദ്രിയാണ്യന്യേ സംയമാഗ്നിഷ് ജൂഹ്വതി ശബ്ദാഭീൻ വിഷയാനന്യ ഇന്ദ്രിയാഗ്നിഷ് ജൂഹ്വതി. 26

അന്യേ മററു ചില നൈഷികബ്രഹമചാരിക⊙ ശ്രേംത്രദീനി ശ്രേംത്രദ്രിയം മുതലായ ഇന്ദ്രിയാണി ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ

സംയമാഗ്നിഷുഃ സംയമത്രപമായിരിക്കുന്ന അഗ്നികളിൽ

ജൂഹതി ഹോമംചെയ്യുന്നു (പ്രകഷേണ ലയിപ്പി

ക്കുന്നു)

അന്യേ മറു ചില ഗൃഹസ്ഥന്മാർ

ശബ്ദാദീൻ ശബ്ദം മുതലായ വിഷയാൻ വിഷയങ്ങളെ

ഇന്ദ്രിയാഗ്നിഷ ഇന്ദ്രിയങ്ങളാകുന്ന അഗ്നികളീൽ

**ജഹാ**തി ഹോമംചെയ്യന്നു.

ചിലർ ശ്രോത്രാദി ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ സംയമമാകുന്ന അഗ്നിക ളിൽ ഹോമംചെയ്യുന്നു. മററു ചിലർ ശബ്ദം മുതലായ വിഷയ ങ്ങളെ ഇന്ദ്രിയങ്ങളാകുന്ന അഗ്നികളിൽ ഹോമംചെയ്യുന്നു.

[ശം-ഭാ] ചില യോഗികയ ഗ്രോത്രാദി ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ സംയമമാകുന്ന അഗ്നികളിൽ ഹോമംചെയ്യുന്നു. ഇന്ദ്രിയങ്ങയ അനേകമായിരിക്കുന്നതിനാലും അമ്പയുടെ സംയമം വേറെവേ റെയായിരിക്കുന്നതിനാലും ആണ്ട് 'അഗ്നികയ' എന്ന ബഹ വചനം—യോഗികയ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവേ ശിപ്പിക്കാതെ അടക്കുന്നുവെന്നു താൽപര്യം. മററുചിലർ ശബ്യാദിവിഷയങ്ങളെ ഇന്ദ്രിയങ്ങളാകുന്ന അഗ്നികളിൽ ഹോമംചെയ്യുന്നു. അവിരുദ്ധങ്ങളായ വിഷയങ്ങളിൽമാത്രം ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നുള് ഒരു ഹോമമായി അവർ വിചാരിക്കുന്നുവെന്നത്രം.

സവ്വാണീന്ദ്രിയ കർമ്മാണി പ്രാണകർമ്മാണി ചാപരേ ആത്മസംയമയോഗാഗ്നൗ ജൂപതി ജ്ഞാനദീ പിതേ. 27

അപരേ വേറെ ചില ധ്യാനനിഷ്യനാർ

സവ്വാണി ഇന്ദ്രിയ സകല ജ<sup>ം</sup>ഞാനേന്ദ്രിയകർമ്മേന്ദ്രിയവ്യാ കർമ്മാണി പാരങ്ങളേയും

പ്രാണകർമ്മാണിചപ്രണവായ മതലായ പത്ത വായുക്ക ഉടെ വ്യാപാരങ്ങളേയും

ജ്ഞാനദീപിതേ ആത്മാചിഷയമായ ജ്ഞാനംകൊണ്ടു ജൂലിക്കുന്നതായ ആത്മസംയമയോഗാഗൗ ആത്മാവിൽ ധ്യാനൈകാഗ്ര്യമായ യോഗമെന്ന അഗ<sup>്</sup>നിയിൽ

ജഹ്വതി

ഹോമംചെയ്യന്നു.

വേറെ ചില ധ്യാനനിഷ്ഠനാർ ജ്ഞാനേന്ദ്രിയകർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ വ്യാപാരങ്ങളേയും, പ്രാണവായ മുതലായ പത്തു വായുക്കളുടെ വ്യാപാരങ്ങളേയും ആത്മവിഷയകമായ ജ്ഞാനം കൊണ്ടു ജ്വലിക്കുന്നതായ ആത്മസംയമയോഗമെന്ന അഗ്നിയിൽ ഹോമംചെയ്യുന്നു.

[ശം-ഭാ] ജ്ഞാനദീപിതേ എണ്ണ കൊണ്ടു ഭീപം എന്ന പോലെ വിവേകവിജ്ഞാനം കൊണ്ടു ജാലിക്കുന്നു; ആത്മസം യമയോഗാഗ്നൗ ആത്മാവിൽ സംയമമാകുന്ന യോഗം ആത്മസംയമയോഗം, അതാകുന്ന അഗ്നിയിൽ; പ്രാണ കർമ്മങ്ങാ ആദ്ധ്യാത്മികമായിരിക്കുന്ന പ്രാണവായുവിൻെറ കർമ്മങ്ങാം ആകഞ്ചനം, പ്രസാരണം മുതലായ വ്യാപാര ങ്ങാം എന്നത്ഥം.

രുവ്യയജ്ഞാസ്തപോയജ്ഞാ യോഗയജ്ഞാസ്തഥാപരേ സ്വാധ്യായജ്ഞാനയജ്ഞാശ്ച യതയഃ സംശിതവ്രതാഃ. 28

അപരേ വേറെ ചിലർ

രുവുയജ്ഞാഃ സൽപാത്രത്തിൽ ദ്രവ്യദാനംതന്നെ

യജ്ഞമായി അനുപ്പിക്കുന്നവർ

(അപരേ) വേറെ ചിലർ

തപോയജ്ഞാഃ കൃച്ഛചാന്ദ്രായണാദിതപസ്സിനെത്ത

ന്നെ യജ്ഞമായി അനുപ്പിക്കുന്നവർ

(അപരേ) മററു ചിലർ

യോഗയജ<sup>ം</sup>ഞാഃ ചിത്തവൃത്തിനിരോധ ലക്ഷണമായിരി

ക്കുന്ന സമാധിയെ യജ<sup>്</sup>ഞമായി

ചെയ്യുന്നവർ

(അപരേ) തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ മററു ചിലർ

സ്വാധ്യായജ്ഞാന വേദശാസ്ത്രങ്ങളെ പാരായണം ചെയ്യുക,

യജ്ഞാം ച അവയുടെ അത്ഥിചാരംചെയ്യുക ഇവയെ യജ്ഞമായി ചെയ്യന്നവർ യതയഃ ഇപ്പകാരം (മോക്ഷാത്ഥം) പ്രയത്നം

ചെയ്യുന്നവർ

സംശിതവ്രതാഃ (സ്വസ്വനിഷയിൽ) നല്ലവണ്ണം

തീക്ഷ്ണീകൃതമായ നിയമത്തോടുകൂടി

യവാരാകുന്നു.

ചിലർ ദ്രവ്യദാനത്തെ യജ്ഞമായി ചെയ്യുന്നു; മററു ചിലർ തപസ്സിനെ യജ്ഞമായി അനുഷിക്കുന്നു. വേറെ ചിലർ യോഗത്തേയും. അപ്രകാരംതന്നെ. പിന്നെ ചിലർ വേദാദ്ധ്യ യനം അവയുടെ അത്ഥവിചാരം ഇവയേയും, യജ്ഞമായി ചെയ്യുന്നു. ഇങ്ങനെ (മോക്ഷാത്ഥം) പ്രയതംചെയ്യുന്നവർ അവരവരുടെ നിഷയിൽ തീഷ്ണീകൃതമായ (മുച്ചകൂട്ടിയ) വ്രത്തോടുകൂടിയവരാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ദ്രവ്യയജ്ഞാഃ —സൽപാത്രങ്ങഠംക്കു യജ്ഞ ബുദ്ധിയോടുകൂടി ദ്രവ്യദാനത്തെ ചെയ്യുന്നവർ. തപോയജ്ഞാഃ —യജ്ഞബുദ്ധിയോടുകൂടി തപസ്സചെയ്യുന്നവർ. യോഗ യജ്ഞാഃ—പ്രാണായാമം പ്രത്യാഹാരം മുതലായ ലക്ഷണങ്ങ ളോടുകൂടിയ യോഗമാകുന്ന യജ്ഞത്തെ ചെയ്യുന്നവർ. സ്വാദ്ധ്യായജ്ഞാനയജ്ഞാഃ—ഋൿ മുതലായ വേദങ്ങളുടെ അഭ്യാസമാകുന്ന യജ്ഞം സ്വാദ്ധ്യായ യജ്ഞം; ശാസ്താത്ഥ പരിജ്ഞാനം ജ്ഞാനയജ്ഞം; ഇവയെ ചെയ്യുന്നവർ എന്ന ത്ഥം. യതയും —യതനശീലന്മാർ, പ്രയത്നശീലന്മാർ. ശേഷം സ്പവ്യൂം.

അതിന്നംപുറമേ --

അപാനേ ജൂഹ്വതി പ്രാണം പ്രാണേപാനം തഥാപ**രേ** 

പ്രാണാപാനഗതീ രുദ്ധാ പ്രാണായാമപരായണാ:. 29

പ്രാണായാമപരായണാം പ്രാണായാമംചെയ്യുന്നവരായ

അപരേ വേറെ ചില മുമക്ഷകം∞

പ്രാണാപാനഗതീ പ്രാണാപാനവായുക്കളുടെ ഗതി

കളെ

അടക്കീട്ട്

അംപാധനാതിവിയു

പ്രാണം പ്രാണവായുവിനേയും

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ പ്രാണേ പ്രാണവായുവിൽ

അപാനം അപാനവായുവിനേയും

ജൂഹ്വതി ഹോമംചെയ്യന്തു.

പ്രാണായാമംചെയ്യുന്നവരായ വേറെ ചിലർ പ്രാണാപാനവാ യുക്കളുടെ ഗതികളെ അടക്കീട്ട്, അപാനവായുവിൽ പ്രാണ വായുവിനേയും, പ്രാണവായുവിൽ അപാനവായുവിനേയും ഹോമംചെയ്യുന്നു.

[ശം-ഭാ] ചിലർ അപാനവൃത്തിയിൽ പ്രാണനെ ഹോമി ക്കുന്ന പൂരകമെന്ന പ്രാണായാമത്തെ ചെയ്യുന്നുവെന്നത്ഥം. മററു ചിലർ പ്രാണവായുവിൽ അപാനവായുവിനെ ഹോമി ക്കുന്ന പ്രാണവായാമത്തെ ചെയ്യുന്നു. അപ്രകാരം അന്ന പ്രാണായാമതൽപരന്മാരായ വേറെ പിലർ, വായിൽ ക്കൂടിയും മുക്കിൽക്കൂടിയുള്ള വായുവിന്റെ പുറത്തേക്കുള്ള ഗതിയേയും തലിപരീതമായി അതിൻെറ അകത്തേക്കുള്ള ഗതിയേയുമടക്കി കംഭകമെന്ന പ്രാണായാമത്തെ ചെയ്യുന്നു.

അപരേ നിയതാഹാരാഃ പ്രാണാൻ പ്രാണേഷ ജൂഹചതി സവ്പേ്ചപേത്ര യജ്ഞവിദോ യജ്ഞക്ഷപിതകല്മഷാഃ. 30

അപരേ ചിലർ

നിയതാഹാരാഃ (സന്തഃ) മിതമായ ആഹാരം ചെയ്തകൊണ്ട്

പ്രാണാൻ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ **വ്യാ**പാരങ്ങ**ളെ** 

(അന്തർവായുക്കളെ)

പ്രാണേഷും അധീനമായ ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽ (വായു

ഭേടങ്ങളിൽ)

ജൂഹാതി ഹോമംചെയ്യുന്നു ഏതേ സവ്വേ് അപി ഇവർ എല്ലാവരും

യജ്ഞവിദഃ യജ്ഞത്തെ അറിഞ്ഞവ**രം** 

യജ'ഞക്ഷപിതകലൂഷാഃ യജ'ഞങ്ങളെക്കൊണ്ട പാപത്തെ

നശിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളവരുമാകുന്നു.

ചിലർ മിതമായ ആഹാരം ചെയ്തകൊണ്ട് ഇന്ദ്രിയവ്യാപാര ങ്ങളെ വശത്തായ ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽ ഹോമംചെയ്യന്നു. ഇവരെല്ലാ വരും യജ്ഞത്തെ അറിഞ്ഞിരികുന്നവരും, യജ്ഞംകൊണ്ട പാപത്തെ നശിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നവരുമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] നിയതാഹാരാഃ—പരിമിതമായ ആഹാരത്തോടു കൂടിയവർ. പ്രാണാൻ പ്രാണേഷു ജൂഹ്വതി—ഏതേതു വായു വിനെ അടക്ഷന്നുവോ അതാതിൽ മററുള്ള വായുക്കളെ ഹോമി ക്കുന്നു—അതിൽ മററുള്ളവ ലയിച്ചിരിക്കുന്നുപോലെയാകുന്നു വെന്നത്ഥം. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

യജ<sup>°</sup>ഞശിഷ്ടാമൃതളജോ യാന്തി ബ്രഹ്മ സനാതനം നായം ലോകോസ്കൃയജ<sup>°</sup>ഞസ്യ കതോന്യഃ കുരുസത്തമ. 31

യജ്ണശിഷ്യാമൃതളജഃ യജ്ഞങ്ങളെ ചെയ്തതിൻെറ ശേഷ

മുള്ള കാലത്തിൽ വിധിപ്രകാരമുള്ള അമ്യതരൂപമായ അന്നത്തെ ഭുജിക്കു

ന്നവർ

സനാതനം ബ്രഹ്മ നിത്യമായ ബ്രഹ്മത്തെ

യാന്തി (ജ°ഞാനദ്വാരേണ) പ്രാപിക്കുന്നു

നേ കുരുസത്തമ അല്ലയോ കുരുവംശശ്രേഷ്ട്ര അയജ്ണസ്യ യജ്ഞം ചെയ്യാത്തവന്ന്

അയം ലോകഃ ഈ (അല്പസുഖമുള്ള മനുഷ്യ)ലോകം

**കൂ**ടിയും

ന അസ്തി കിട്ടുകയില്ല

അന്യ (ബഹസുഖമുള്ള സ്വർഗ്ഗാദി) മററു

ലോകങ്ങ≎

കതഃ എവിടെ.

യജ്ഞങ്ങളെ ചെയ്തതിൻെ ശേഷമുള്ള കാലത്തിൽ അമൃത തുല്യമായ അന്നത്തെ ഭൂജിക്കുന്നവർ ശാശ്വതബ്രഹ്മത്തെ (ജ്ഞാനദ്വാരേണ) പ്രാപിക്കുന്നു. അല്ലയോ കരുസത്തമ, യജ്ഞം ചെയ്യാത്തവന്നു് ഈ (അല്ലസുഖത്തോടുകൂടിയ) മന ഷ്യലോകംതന്നെയില്ല. (അപ്പോരം പിന്നെ ബഹുസുഖത്തോ ഒകൂടിയ സാഗ്ഗാദി) അന്യലോകങ്ങരം എവിടെ? (എങ്ങനെ സിദ്ധിക്കം?).

[ശം-ഭാ] മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരമുള്ള യജ<sup>്</sup>ഞങ്ങളെ ചെയ്ത തിൻറശേഷം ഉള്ള കാലത്തിൽ അമ്യത**ുല്യമായ വിഹിതാ**  ന്നത്തെ ഭൂജിക്കുന്നവർ ചിരന്തനമായ ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. യജ്ണശിഷ്യാമൃതളക്ക് മോക്ഷത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവനാ ണെങ്കിൽ കാലക്രമം കൊണ്ടു മാത്രമേ അവൻ ശാശ്വതബ്രഹ്മ ത്തെ പ്രാപിക്കുകയുള്ളവെന്നു ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. മുൻപറയ പ്രെട്ട യജ്ഞങ്ങളിൽ ഒന്നിനെയെങ്കിലും ചെയ്യാത്ത അയജ്ഞ ന്നു സവ്പ്രാണികഠക്കും സാധാരണമായിരിക്കുന്ന ഈ ലോകം കൂടിയില്ല. അപ്പോരം പിന്നെ വിശിഷ്യസാധനസാദ്ധ്യങ്ങളായ അന്യലോകങ്ങളെ അവനെങ്ങനെ പ്രാപിക്കം?

ഏവം ബഹുവിധാ യജ്ഞാ വിതതാ (ബഹ്മണോ മുഖേ കർമ്മജാൻ വിദ്ധി താൻ സവ്വാനേവം ജ്ഞാത്വാ

വിമോക്ഷ്യസേ. 32

ഏവം ഇപ്പകാരം

ബഹുവിധാഃ അനേകവിധമായ

യജ്ഞാ: യജ്ഞങ്ങരം

ബ്രഹ്മണഃ മുഖേ വേദമുഖത്തിൽ വിതതാഃ വിവരിച്ച പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു

സവ്വാൻ താൻ അവയെ എല്ലാം (ആ സവ്വയജ്ഞങ്ങളേ

യു∘)

കർമ്മജാൻ ദേഹം, വാക്കം, മനസ്സ് ഇവയുടെ പ്രവൃ

ത്തിയായ കർമ്മത്തിൽനിന്നു' ഉണ്ടായവ

യെന്നു<sup>ം</sup>

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും

ഏവം ഈവിധം ജ'ഞാതചാ അറിഞ്ഞു'

വിമോക്ഷ്യസേ (ജ°ഞാനനിഷ്ഠനായിട്ട°) സംസാരബന്ധ

ത്തിൽനിന്നു നീ മക്തനായി ഭവിക്കം.

ഇപ്രകാരമുള്ള അനേകവിധമായ യജ്ഞങ്ങരം വേദത്തിൽ വിവരിച്ച പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. എങ്കിലും അവയെല്ലാം മനോ വാക്കായങ്ങളുടെ വ്യാപാരരൂപമായ കർമ്മത്തിൽനിന്നുണ്ടായ വയാണെന്ന് അറിഞ്ഞാലും. ഇങ്ങനെ അറിഞ്ഞു് നീ (ജ്ഞാ നനിഷ്യനായിട്ട്) സംസാരബസ്യത്തിൽനിന്നു മുക്തനായി വേിക്കും. [ശം-ഭാ] മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരമുള്ള അനേകവിധമായ യജ്ഞങ്ങഠം വേദവാരത്തിങ്കൽ വിസ്തരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്—വേദ മുഖന അറിയപ്പെടുന്നുവെന്നത്ഥം. ''വാചി ഹി പ്രാണം ഇഫ് ്'' (ഇത് പരാക്യങ്ങളിൽനിന്ന് ആവക യജ്ഞങ്ങഠം അറിയപ്പെടുന്നുവേന്നു താൽപര്യം. അവയെല്ലാം അനാത്മാ വിൽനിന്നുണ്ടായതാണെന്നറിയണം എല്ലാം മനോവാക്കായ കർമ്മങ്ങളിൽനിന്നുത്തവിച്ചുവയാണെന്നറിയണം. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ആത്മാ നിവ്യാപാരനാകുന്നു. 'ഇതൊന്നും എൻറെ വ്യാപാരമല്ല, ഞാൻ നിവ്യാപാരനാണ്, ഉദാസീനനാണം' എന്നിങ്ങനെ നീ അറിഞ്ഞിട്ട് (സ്വാനു വെപ്പട്ടുത്തുന്നുവെങ്കിൽ) അപ്രകാരമുള്ള സമ്യഗ്ദർശനംകൊണ്ട് നീ അശ്രമ ത്തിൽനിന്നു മോചിക്കും എന്നത്ഥം.

'ബ്രഹ്മാപ്പ്ണം' എന്ന തുടങ്ങിയ ശ്ലോകങ്ങളെക്കൊണ്ടു സമ്യഗ്ദശനം യജ്ഞമായി പറയപ്പെട്ട. പലവിധയജ്ഞ ങ്ങളം ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട. ആവക യജ്ഞങ്ങളെല്ലാം ഓരോ കാര്യസിദ്ധിക്കുവേണ്ടിയുള്ള സാധനങ്ങളാകയാൽ അവയെ അപേക്ഷിച്ച് ജ്ഞാനയജ്ഞം (എത്രയോ ഉൽകൃഷ്യമാണെ ന്നം്) ഇവിടെ സ്തതിക്കപ്പെടുന്നു:

ശ്രേയാൻ ദ്രവ്യമയാദ്യജ്ഞാൽ ജ്ഞാനയജ്ഞഃ പരന്തപ സവ്വം കർമ്മാഖിലം പാത്ഥ ജ്ഞാനേ പരിസമാപ്യതേ. 33

ഹേ പരന്തപ അല്ലയോ ശത്രതാപന

ദ്രവ്യമയാൽ ദ്രവ്യങ്ങളെക്കൊണ്ടു ചെയ്യപ്പെടുന്ന

യജ<sup>ം</sup>ഞാൽ യജ്<sup>ം</sup>ഞത്തേക്കാരം

ജ്ഞാനയജ്ഞഃ ജ്ഞാനമാകുന്ന യജ്ഞം

ശ്രേയാൻ ശ്രേഷ്ടമാകുന്ന ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ പാത്ഥ

സവ്വം കർമ്മ (ഈശ്വരാപ്പ്ണമായി ചെയ്യപ്പെ

ടുന്ന) സകല കർമ്മങ്ങളം

അഖിലം ഫലസഹിതം

<sup>ജ°</sup>ഞാനേ പരീസമാപൃതേ (ബ്രഹ്)ജ'ഞാനത്തിൽ അന്തർഭവിക്കുന്നു.

ഹേ, പരന്തപ, ദ്രവ്യങ്ങളെക്കൊണ്ട ചെയ്യപ്പെടുന്ന യജ്ഞ ത്തേക്കാഠം ജ്ഞാനമാകന്ന യജ്ഞം ശ്രേഷ്യമാകന്നം. അല്ലയോപാത്ഥ, സകല കർമ്മങ്ങളം ഫലസഹിതം ബ്രഹ്മ ജ്ഞാനത്തിൽ അന്തർഭവിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഭ്രവ്യസാധനങ്ങളെക്കൊണ്ടു സാധ്യമായ യജ°ഞ തേക്കാരം ജ°ഞാനയജ°ഞം ശ്രേഷമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, ദ്ര വ്യാതയമായ യജ°ഞം ഫലത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നു. ജ°ഞാനയജ്ഞം ഉണ്ടാക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ ജ°ഞാനയജ°ഞം ശ്രേഷ്യമാകുന്നും എങ്ങനെയെന്നാൽ, സവ്വ്തഃ സംപ്രുതോദക സ്ഥാനീയമായും മോക്ഷസാധനമായുമിരിക്കുന്ന ജ°ഞാനത്തിൽ സകല കർമ്മങ്ങളം അന്തർഭവിക്കുന്നു. ഇതിന്നുശ്രുതി: ''യഥാ വിജിതായാധരേയാഃ സംയന്ത്യേവമേനം സവ്വം തദഭിസമ്പതി യൽ കിഞ്ചിൽ പ്രജാഃ സാധു കുവ്വന്തി യസ്തദേവദ യൽ സ വേദ'' (=[ചത്തരായകം എന്ന ചൂതുകളിയിൽ] ചതുരംഗമായ കൃതം എന്നു പേരായ ജയംകൊണ്ടും ഒന്നും രണ്ടും മൂന്നും അംഗങ്ങളോടുകൂടിയ കലി, ദ്വാപരം, ത്രേത എന്നു പേരാന ജനങ്ങളും [അവ ചതുരംഗത്തിൽ ഉയപ്പെട്ടിരികുന്ന തിനാത്|സിദ്ധിഛന്നതുപോലെ ! ജനങ്ങ⊙ എന്തെല്ലാം പുണ്യ കർമ്മത്ദാം ചെയ്യുന്നുവോ അ പയെല്ലാം രൈക പർ2 അറിഞ്ഞിട്ട ള്ള സത്ത്വത്തെ അറിഞ്ഞ വിദ്ധാനെ പ്രാപിക്കുന്നു [അവനിൽ അന്തർഭവിക്കനുവെന്നത്ഥം].—ഛാ. ഉ. 4. 1. 4)

<sup>1.</sup> ചതുരായകം എന്ന ചുതൃകളി അന്നത്തെ കാലത്ത പ്രസിദ്ധമായിരിക്കുന്നതിനാലായിരിക്കാം ഇവിടെ അതിനെ ഉദാഹരിച്ചത്ര്. ഒരു വലിയ സംഖ്യയിൽ അതിൽ താഴെ യുള്ള സംഖ്യകയ ഉയപ്പെടുന്നുവെന്നാണ് ഉദാഹരണംകൊണ്ടു വന്നുകൂടിയ താൽപര്യം. അതുപോലെ സകല പുണ്യകർമ്മ ങ്ങളുടേയും ഫലം ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തിൽ അന്തർഭവിക്കുന്നുവെ

<sup>2.</sup> ബ്രഹ്മതത്ത്വത്തെ അറിഞ്ഞവനായി രൈക്വൻ എന്നൊരു വിദ്വാൻ അന്ത മഹാപ്രസിദ്ധനായിട്ടുണ്ടായിരുന്ത (ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തു നോക്കുക).

എന്നാൽ ഈ വിശിഷ്യമായ ജ<sup>ം</sup>ൈനത്തെ എങ്ങനെ പ്രാചി ക്ഷന്ത? –പറയുന്ത:

തദ്വിദ്ധി പ്രണിപാതേന പരിപ്രശ്നേന സേവയാ ഉപദേക്ഷ്യന്തി ഒരു ജ്ഞാനം ജ്ഞാനിനന്തത്വദശിനു. 34

തൽ ആ ജ<sup>°</sup>ഞാനത്തെ

പ്രണിപത്തന സാഷ്ടാംഗനമസ്കാരംകൊണ്ടും

പരിപ്രശ്നേന എനിക്ക് ഈ സംസാരം എവിടെനിന്ന

ണ്ടായി, ഞാൻ അതിൽനിന്നു് എങ്ങനെ നിവത്തിക്കുന്നു എന്നിങ്ങനെയുള്ള ചോ

ദ്യംകൊണ്ടും

സേവയാ ഗുരുശുഷകൊണ്ടും

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും (പ്രാപിച്ചാലും)

തത്തപദശ്നഃ (ആത്മ)തത്തപത്തെ അറിഞ്ഞിരിക്കുന്ന

(അപരോക്ഷാനുഭവസമ്പന്നന്മാരായ)

ജ്ഞാനിനഃ ബ്രഹ്മജ്ഞാനിക**ം** (ശാസ്തജ്ഞന്മാർ)

ജ്ഞാനം ജ്ഞാനത്തെ

തേ നിനക്ക്

ഉപദേക്ഷൃന്തി ഉപദേശിക്കം.

ആ ജ്ഞാനത്തെ നീ. (ജ്ഞാനികയക്കായിക്കൊണ്ടുള്ള) സാ ഷൂാംഗനമസ്താരംകൊണ്ടും, ഗുരുശുശ്രൂഷകൊണ്ടും, വഴിയായി ട്ടുള്ള ചോദ്യങ്ങയകൊണ്ടും, അറിഞ്ഞാലും. ആത്മതത്ത്വത്തെ അറിഞ്ഞിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനികയ അതിനെ നിനക്കപദേശിച്ചു തരും.

[ശം\_ഭാ] അതെങ്ങനെ സിദ്ധിക്കപ്പെടുമെന്നറിഞ്ഞാലും ആചാര്യന്മാരുടെ അടുക്കൽചെന്നു സാഷ്ടാംഗനമസ്കാരം ചെയ്യണം. പിന്നെ അവരോടു ബന്ധത്തിന്നു കാരണമെന്താണെന്നും, മോക്ഷത്തിനു വഴിയെന്താണെന്നും, വിദ്യ എന്താണെന്നും അവിദ്യ എന്താണെന്നും മററും ചോദിക്കണം. അവക്കു വേണ്ടുന്ന ശ്രശ്ശേഷകരം ചെയ്യണം. ഇപ്രകാരം ശ്രദ്ധാഭക്തികളെക്കൊണ്ടു സന്ത്രഷ്യന്മാരായിട്ട് തത്തവദശികളായിരിക്കുന്ന ആത്മജ്ഞാനി കരം നിനക്കു മുൻപറയപ്പെട്ട ജ്ഞാനത്തെ ഉപദേശിച്ചുതരും. ജ്ഞാനികളാണെങ്കിലും ചിലർ മാത്രമേ സ്വാനുഭവമുള്ളവരാ

കയുള്ള. അതിനാലാണം 'തത്താദശിനഃ' എന്ന വിശേഷണം. ആരാണം' സമ്യഗ്ദശികളായിട്ടുള്ളതു് അവരുപദേശിച്ച ജ്ഞാ നത്തിന്നു മാത്രമേ ഉദ്ദേശിക്കപ്പെട്ട ഫലമുള്ള. മററുള്ളവരുടെ ഉപദേശത്തിന്നു് ആ ഫലമില്ല. ഇതാണം ഭഗവാൻെറ അഭി പ്രായം.

എന്നാൽ മാത്രമേ താഴെ പറയുന്ന വചനവും സാധുവാവുക യുള്ള:

യൽ ജ<sup>ം</sup>ഞാത്വാ ന പുനർമ്മോഹമേവം യാസ്യസി പാണ്ഡവ യേന ഭ്രതാന്യശേഷേണ ദ്രക്ഷ്യസ്യാത്മന്യഥോ മയി. 35

യൽ ജ'ഞാതവാ ഈ ജ'ഞാനത്തെ പ്രാപിച്ച്

പുനഃ ഇനിയം

ഏവം മോഹം ഇപ്രകാരമുള്ള (ബന്ധുവധം മുതലായതു

നിചിത്തമുള്ള) മോഹത്തെ

ന യാസ്യസി നീ പ്രാപിക്കേയില്ല

യേന ഈ ജ്ഞാനംകൊണ്ടു്

ഭൂതാനിഅശേഷേണ സകല ഭൂതങ്ങളേയും

ആത്മനി തന്നിലും (സ്വാതമാവിങ്കലും)

തനനത്തം

(ആത്മാനം) തന്നെ (സ്വാത്മാവിനെ) മയി (ച) പരമാതമാവായ എന്നിലും

ര്ഷ്യസി നീകാണം.

അല്ലയോ അജ്ജന, ഈ ജ്ഞാനമെങ്ങ പ്രാപിച്ചാൽ പിന്നെ നീ ഇനിയും ഇപ്രകാരമുള്ള മോഹത്തെ പ്രാപിക്കുയില്ല. ഈ ജ്ഞാനംകൊണ്ടു നീ സകലഭ്രതങ്ങളേയും നിങ്കൽ (സ്ഥാ ത്മാവിൽ) അഭേദമായി കാണകയും, അനന്തരം ആത്മാവിനെ പരമാത്മാവായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ കാണകയും ചെയ്യം.

[ശം-ഭാ] ഹേ പാണ്ഡവ, അ വരാലുപദേശിക്കപ്പെട്ട ജ്ഞാ നത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ പിന്നെ നീ ഇപ്പോരം മോഹിക്കുന്നതു പോലെ ഇനിയും മോഹത്തെ പ്രാപിക്കുകയില്ല. എന്നതന്നെ യൂപ്പ, ഈ ജ്ഞാനംകൊണ്ട് ബ്രഹ്മാമുതൽ തുണംവരെ യുള്ള സകലഭ്രതങ്ങളേയും നീ 'ഇവയെല്ലാം എന്നിലിരിക്കുന്നു, എന്നിങ്ങനെ പ്രത്യഗാതമാവിൽ കാണുന്നു. വിന്നെ, ഇവയെ ലാം പരമേശ്വരനിലിരിക്കുന്നു എന്നിങ്ങനെ സവ്വഭ്രതങ്ങളും വാസദേവനായിരിക്കുന്ന എന്നിലിരിക്കുന്നതായും നീ കാണും. ഇപ്രകാരം സവ്വോപനിഷൽപ്രസിദ്ധമായിരിക്കുന്ന ജീവാത്മ പരമാത്തൈകത്വം നിനക്കു സ്വാനുഭവപ്പെടുമെന്നത്ഥം.

അപി ചേദസി പാപേഭ്യഃ സവ്വേഭ്യഃ പാപകൃത്തമഃ സർവം ജ്ഞാനപ്പവേനൈവ വൃജിനം സന്തരിഷ്യസി. 36

(തചം) നീ

നാണെങ്കിലും

സവ്വം വൃജിനം സകല പാപസമുദ്രത്തേയും ജ°ഞാനപ്പവേന ഏവ ജ°ഞാനമാകന്ന തോണി

യാൽത്തന്നെ

സന്തരിഷൃസി അനായാസേന നീ അക്കര

കുടക്കും.

(മൻപറയപ്പെട്ട ജ്ഞാനത്തെ പ്രാപിച്ചവെങ്കിൽ) നീ സകല പാപികളിലംവെച്ച് ഏററവും പാപിഷ്യനായാലും സവ്വപാ പസമഭ്രത്തെ ജ്ഞാനമാകന്ന തോണികൊണ്ടതന്നെ നീ അനായാസേനകടക്കും.

[ശം-ഭാ] ഇവിടെ (അദ്ധ്യാത്മശാസ്ത്രത്തിൽ) മുമക്ഷവിന്ന ധർമ്മവംകൂടി പാപമായിട്ടാണം' പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു'. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

എങ്ങനെയാണ<sup>ം</sup> ജ<sup>ം</sup>ഞാനം പാപത്തെ നശിപ്പ്രന്നെ തെന്നു ദ്വഷ്ടാന്തസഹിതം പറയുന്നു:

യഥൈധാംസി സമിലോഗ്നിർഭസൂസാൽ കുരുതേജ്ജന ജ°ഞാനാഗ്നിഃ സവ്വകർമ്മാണി ഭസൂസാൽ കുരുതേ തഥാ. 37

ഹേ അല്ളന അപ്പയോ അല്ളന

സമിദ്ധഃ അഗ്നിഃ നല്ലവണ്ണം ജചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന

അഗ്നി

ഏധാംസി വിറക്കളെ

യഥവ

എപ്രകാരം

ഭസ്തസാൽ കുരുതേ

കത്തിച്ച ഭസൂമാക്കുന്നുവോ

തഥാ

അതുപോലെ

ജ<sup>്</sup>ഞാനാഗ<sup>്</sup>നിഃ

ആത്മജ്ഞാനസ്വര്രപമായിരിക്കുന്ന

അഗ്നി

സവ്വ്കർമ്മാണി

സകലകർമ്മങ്ങളേയും

ഭസൂസാൽ കുരുതേ

ഭസൂമാക്കുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, നല്ലാണ്ണം ജാലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നി വിറകിനെ എങ്ങനെ കത്തിച്ചു ഭസ്മാക്കുന്നുവോ അതു പോലെ ആത്മജ്ഞാനസാത്രപമായിരിക്കുന്ന അഗ്നി (പ്രാര ബ്ലകർമ്മഫലമൊഴിച്ചുള്ള) സകലകർമ്മങ്ങളേയും ഭസ്മാക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] നല്ലവണ്ണം ജാലിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നി വിറകിനെ എങ്ങനെ കത്തിച്ച ഭസ്തമാകനേവോ അതുപോലെ ജ്ഞാനമാകുന്ന അഗ്നിസകലകർമ്മങ്ങളേയും ഭസ്തമാക്കുന്ന — നിർബ്ബീജമാക്കുന്നുവെന്നത്ഥം. അഗ്നി വിറകിനെ എന്നപോ ലെ ജ്ഞാനാഗ്നി കർമ്മത്തെ സാക്ഷാലായി നശിപ്പിക്ക വാൻ കഴിയുന്നില്ല. അതിനാൽ സമ്യഗ്ദശനം സകലകർമ്മ **ങ്ങളേയും നിർബ്ബീജമാക്കുന്നതിന്നു കാരണമാകുന്നു**വെന്നാണ് അഭിപ്രായം. എന്നാൽ, ഈ ശരീരം ഏതു കർമ്മം കൊണ്ടാരം ഭിക്കപ്പെട്ടുവോ, ആ കർമ്മത്തിന്റെ ഫലം ഇപ്പോരം പ്രവത്തി തൽഫലോപഭോഗംകൊണ്ട മാത്രമേ ആ ക്കുന്നതുകൊണ്ട്, കർമ്മം ക്ഷയിക്കുന്നുള്ള. അതുകൊണ്ടു<sup>ം</sup>, ഈ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ ജ്ഞാനോൽപത്തിക്കുമുന്നും പിമ്പും ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ളവയും, അനേകം പൂവ്വജന്മങ്ങളിൽ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ളവയുമായ അനേക കർമ്മങ്ങളിൽ യാവചില കർമ്മങ്ങളാണ് ഇനിയും ഫലത്തിൽ പ്രവത്തിക്കാത്തതു് ആ കർമ്മങ്ങളെ മാത്രമേ ജ്ഞാനാഗ്നി ഭസൂമാക്കുന്നുള്ള (നശിക്കുന്നുള്ള).

ന ഹി ജ്ഞാനേന സദൃശം പവിത്രമിഹ വിദ്യതേ തത്സയം യോഗസംസിദ്ധഃ കാലേനാത്മനി വിന്ദതി. 38

ഇഹ

മൻപറയപ്പെട്ട തപോയോഗാദിയജ്ഞ

ങ്ങള് ത്രീ

ജ്ഞാനേന

ജ്ഞാനത്തോട്ട്

ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

സദ്ദശം

232

തുല്യമായി

പവിത്രം

കാലേന

ൃശുദ്ധികരമായിട്ട്<sup>°</sup>

ന ഹി വിദ്യതേ

ഒന്നുമില്ല നിശ്ചയം

വളരെ കാലംകൊണ്ടു°

യോഗസംസിദ്ധഃ

കർമ്മയോഗംകൊണ്ടു യോഗ്യതയെ

പ്രംപിച്ചവൻ

ആത്മനി

സ്വാത്മാവിൽ (ആത്മവിഷയത്തിൽ ഉള്ള)

തൽ

ആ ജ<sup>°</sup>ഞാനത്തെ താൻതന്നെ

യായം സ്വയം

(ആയാസംകൂടാതെ) പ്രാപിക്കുന്നു.

തപോയോഗാദിയജ്ഞങ്ങളിൽ ജ്ഞാനത്തോളം ശുദ്ധികരമാ യിട്ട് ഒന്നുതന്നെയില്ല. വളരെക്കാലം അനുഷിച്ചിട്ടുള്ള കർമ്മ യോഗംകൊണ്ടു യോഗ്യതയെ പ്രാപിച്ചവൻ സ്വാത്മാവിൽ താൻതന്നെ ആ ജ്ഞാനത്തെ അനായാസേന ലഭിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ജ്ഞാനത്തോടു സദ്ദശമായ പാവനവസ്ത ഇവിടെ (വ്യവഹാരഭൂമിയിൽ) ഒന്നുംതന്നെയില്ല. എന്തെന്നാൽ കർമ്മയോഗംകൊണ്ടും, സമാധികൊണ്ടും യോഗ്യതയെ പ്രാപിച്ച ഒരു മുമുക്ഷു വളരെക്കാലം കഴിഞ്ഞതിൻെറ ശേഷം, സ്വാതമാവിൽത്തന്നെ ആ ജ്ഞാനത്തെ ലഭിക്കുന്നു.

ജ<sup>ം</sup>ഞാ<mark>നപ്രാപ</mark>്പിക്കുള്ള നിശ്ചയമായ ഉപായത്തെ ഉപദേശി ക്കുന്നു:

ശ്രദ്ധാവാൻ ലഭതേ ജ്ഞാനം തൽപരഃ സംയതേന്ദ്രിയഃ ജ്ഞാന∙ ലബ്വാ പരാം ശാന്തിമചിരേണാധിഗച്ഛതി. 39

ശ്രദ്ധാ**വാ**ൻ

ഗുരൂപദിഷ്യമായിരിക്കുന്ന അത്ഥത്തിൽ

<sub>ആ</sub>സ്തിക്യബ്ലയിയുള്ളവനായും

തൽപര

ജ°ഞാനം സമ്പാദിക്കുന്നതിൽ താൽപര്യ

മുള്ളവനായം (തദേകനിഷ്ഠനായം)

സംയതേന്ദ്രിയഃ

ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ അടക്കിയവനായുമിരിക്ക

ന്നവൻ

ജ<sup>്</sup>ഞാനം

ബ്രഹ്മജ<sup>്</sup>ഞാനത്തെ

ലഭതേ

പ്രാപിക്കുന്നു

ജ<sup>്</sup>ഞാനം

ജ<sup>്</sup>ഞാനത്തെ

ലബ്ലാ (തു) പ്രാപിച്ചിട്ട് പരാം ശാന്തിം മോക്ഷത്തെ അചിരേണ വേഗത്തിൽ അധിഗച്ഛതി പ്രാപിക്ഷനം.

ഗത്രപദേശത്തിൽ ശ്രദ്ധയുള്ളവനം, തദേകനിപ്പുനം, ഇന്ദ്രിയ അളെ അടക്കിയവനമായിരിക്കുന്നവൻ ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തെ പ്രപിക്കുന്ന ജ്ഞാനത്തെ ലഭിച്ചിട്ട് അവൻ വേഗത്തിൽ മോക്ഷത്തെ പ്രവിക്കുന്നു. (ശ്രദ്ധാദിസമ്പത്തിയോടുകൂടി ജ്ഞാനത്തെ ലഭിക്കുന്നതിന്നുമുമ്പു കർമ്മയോഗംതന്നെയാണ്, മനഃശുദ്ധ്യത്ഥം, അനുവിക്കപ്പെടേണ്ടതു്, ജ്ഞാനം ലഭിച്ച തിൻെറശേഷം അവന്ന് ഒന്നും ചെയ്യേണ്ടതായിട്ടില്ല എന്നു

[ശം-ഭാ] ശ്രദ്ധാലുവായവൻ ജ°ഞാനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. ശ്രദ്ധാലുവാണെങ്കിലും അവൻ മന്ദബുദ്ധിയായിരിക്കും. അതി നാൽ അവൻ ജ<sup>ം</sup>ഞാനപ്പാപ്തിക്കുപായങ്ങളായ ഗുരൂപാസന (ഗുരൂപദേശശ്രവണം) മുതലായവയിൽ നിഷ്യുള്ളവനാ<mark>യിരി</mark> ്രയാലുവും തൽപരനമാണെങ്കിലും ക്കണമെന്ന പറയ്യുന്നും. അവൻ അജിതേന്ദ്രിയനായിരിക്കാം. അതിനാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങ ളിൽനിന്ന വിഷയങ്ങള നിവത്തിപ്പിച്ചവനായിരിക്കണ ഇങ്ങനെ ശ്രദ്ധാലുവായം തൽപരനായം മെന്നു പറയുന്നു. ജിതേന്ദ്രിയനായൂമിരിക്കുന്നവൻ നിശ്ചയമായി ജ<sup>ം</sup>ഞാനത്തെ ലഭിക്കുന്നു. സാഷ്ടാംഗനമസ്ഥാരം ('തദ്വിദ്ധി പ്രണിപാതേന' അ. 4, ശ്രോ. 34) മുതലായ ബാഹ്യചേഷ്ടകളെക്കൊണ്ടുമാത്രം ഇഷ്ടഫലം (ജ്ഞാനം) സിദ്ധിക്കപ്പെടുന്നതല്ല. എന്തെന്നാൽ, അവ കപടത്തോടുകൂടിയായേക്കാം. എന്നാൽ ഒരുവൻ ശ്രദ്ധ മൃതലായവയോടുകൂടിയവനാണെങ്കിൽ അവനിൽ അതിനാൽ ഇവയാകുന്നു ജ്ഞാനസിദ്ധി അസാദ്ധ്യമാകുന്നു. ക്കുള്ള സാക്ഷാൽ ഉപായം. ജ്ഞാനലാഭംകൊണ്ടുള്ള ഫലമെ ന്താണെന്നു പറയുന്നു. ഉഞ**ാ**നം ലഭിച്ചതിൻെറശേഷം മോക്ഷ മാകുന്ന ഉത്തമശാന്തിയെ (ഉപരതിയെ) അവൻ വേഗത്തിൽ പ്രാപിക്കുന്നു. സമൃഗ്ദശ്നംകൊണ്ട മോക്ഷം ക്ഷണത്തിൽ ഭവിക്കുന്നു എന്നതും സകലശാസ്തന്യായപ്രസിദ്ധമായ ഒരു നിശ്ചിതസംഗതിയാകുന്നു.

ഇതിൽ യാതൊരു സംശയവുമരുത്ര°. എന്തെന്നാൽ സംശ യം ഏററവും പാപമാകുന്നു. എങ്ങനെ?—കേേയകം:

അജ്ഞശ്ചാശ്രദ്ദധാനശ്ച സംശയാത്മാ വിനശ്യതി നായം ലോകോസ്സി ന പഹോ ന സുഖം സംശയാത്മനഃ. 40

അജ്ഞം ഇയുപിനാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള

അത്ഥത്തെ അറിയാത്തവനം

അശ്രദ്ദധാനഃ ച 🌕 ഇരൂപദേശത്തിൽ ശ്രദ്ധയില്ലാത്തവനം

സംശയത്തോ ച ഗുരു ഉപദേശിച്ച വിഷയത്തിൽ ഫലമ

ണ്ടാകുമോ ഇപ്പയോ എന്നു സംശയിക്കുന്ന

വന്തം

വിനശ്യതി നശിക്കുന്ന

സംശയാത്മനഃ സംശയിക്കുന്നവന്ന

അനാധം ലോകം ഈ ലോകം

നഅസ്തി ഇല്ല

പരഃ (ച) പരലോകവം

ന ഇല്ല

സബംന സുഖവുമിപ്പ.

ഗുരൂപദേശത്തെ അറിയാത്തവനും, ഗുരൂപദേശത്തിൽ ശ്രദ്ധ യില്ലാത്തവനും, ഗുരൂപദേശത്തിൽ സംശയമുള്ളവനും നശിച്ചു പോകുന്നു. സംശയിക്കുന്നുപത്ത് ഈ ലോകമാകട്ടെ പരലോ കമാകട്ടെ ഇല്ല. അവന്ത സുഖവുകില്ല.

[ശം-ഭാ] ആത്മാവിനെ അറിയത്തവനം (അജ്ഞനം) ഗുരുപദേശത്തിൽ ശ്രദ്ധതില്ലാത്തവനം (അശ്രദ്ധനം), സംശയത്തോവും നശിക്കുന്നു. അജ്ഞനം അശ്രദ്ധനം നശിക്കുന്നു വെങ്കിലും സംശയത്താവിനോളംതന്നെ നാശത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. അവൻ എല്ലാവരിലുംവെച്ചു പാപിഷ്യനാകുന്നു. എങ്ങനെയെന്നാൽ, സംശയചിത്തന്നു സാധാരണ എല്ലാവക്കുള്ള ഈ ലോകമോ, പരലോകമോ, സുഖമോ കിട്ടുന്നതല്ല. എന്തെ അവന്നു് ഇവയിലുംകൂടി സംശമമുണ്ടു്. അതിനാൽ നീസംശയിക്കുമ്മും.

എത്തുകൊണ്ട*്?*—

യോഗസംനൃസ്ത കർമ്മാണം ജ°ഞാനസംച്ഛിന്നസംശയം ആത്മവന്തം ന കർമ്മാണി നിബധ°നന്തി ധനഞ്ജയ. 41

ഹേ ധനണ്ടയ അല്ലയോ അജ്ജന

യോഗസംന്യസ്ത സകല കർമ്മങ്ങളേയും പരമേശ്വരാ

- കർമ്മാണം രാധനമായി അദ്ദേഹത്തിൽ സമപ്പി

കുന്ന യോഗിയും

ജ്ഞാനസംച്ഛിന്ന ആത്മബോധംകൊണ്ട് സകല

സംശയം സംശയങ്ങളേയും ഇല്ലാ**താക്കി**യവ

ന്തമായ

ആത്മവതം ബ്രഹ്മനിഷ്യനെ

കർമ്മാണി കർമ്മ**ങ്ങ**ം (ലോകസംഗ്രഹാത്ഥമാ

യിട്ടോ സ്ഥാഭാവി**കമായിട്ടോ** ഉള്ള

കർമ്മങ്ങ∞)

ന നിബധ്നന്തി ബന്ധിക്കുന്നില്ല.

അല്ലയോ അജ്ജന, സകല കർമ്മങ്ങളേയും പരമേശ്വരാരാധ നമായി അദ്ദേഹത്തിൽ സമപ്പിക്കുന്ന യോഗിയും, ആത്മബോ ധംകൊണ്ടു സകല സംശയങ്ങളേയുമില്ലാതാക്കിയവനം, ബ്രഹ്മനിഷയിലിരിക്കുന്നവനമായവനെ കർമ്മങ്ങരം ബന്ധി ക്കുന്നില്ല.

[ശം-ടാ] പരമാത്ഥദർശിയായവൻ പരമാത്ഥദർശന ലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന യോഗംകൊണ്ടു ധർമ്മാധർമ്മരൂപമായി രിക്കുന്ന സകല കർമ്മങ്ങളേയും സന്ന്യസിക്കുന്ന. അവൻറ സകല സംശയങ്ങളും ആത്മേശ്വരെക്താലക്ഷണമായ (ജീവനം ഈശ്വരനുമൊന്നാണെന്നു കാണുന്നതായ) ജ്ഞാനം കൊണ്ടു നശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മജ്ഞാനിയെ (അപ്രമത്തനെ) ഗുണചേഷ്യാരുപങ്ങളായി കാണപ്പെടുന്ന കർമ്മങ്ങാം ബന്ധിക്കുന്നില്ല. ഇഷ്യാനിഷ്യമിശ്ര രൂപമായിരിക്കുന്ന യാതൊരു ഫലത്തേയും അവ ഉണ്ടാക്കുന്നില്ല

കർമ്മാനുപ്പാനംകൊണ്ടു മനഃശുദ്ധിവരുത്തി ജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ചു സകല സംശയങ്ങളേയും തീത്തിരിക്കുന്ന ഒരുവൻ, രാൻറ ജ്ഞാനമാകുന്ന അഗ്നിയിൽ കർമ്മങ്ങളെയെല്ലാം ദഹിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ, കർമ്മങ്ങളാൽ ബന്ധിക്കപ്പെടു ന്നില്ല. ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങളെ അനുപ്പികുന്ന കാര്യത്തിൽ സംശ യമുള്ളവൻ നശിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ രണ്ടു കാരണത്താൽ:

തസൂാദജ്<mark>ഞാനസംഭ്രതം എൽസ്ഥം ജ്</mark>ഞാനാസിനാത്മനഃ ഛിതൈപനം സംശയം യോഗമാതിഷ്ഠോത്തിഷ് ഭാരത. 42

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ ഭാരത തസൂാൽ അതിനാൽ ആത്മനഃ നിൻെ

എൽസ്ഥം എദയത്തിലിരിക്കുന്നതും (ബുദ്ധിയി

ലിരിക്കുന്നതും)

അജ്ഞാനസംഭൂതം അജ്ഞാനംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ളതുമായ ഏനം സ∙ശയം ശോകം മുതലായതിന്ന ഹേതുവായ

ഈ സംശയത്തെ

ജ'ഞാനാസിനാ ദേഹാത്മവിവേകജ്ഞാനമാകുന്ന

വാളകൊണ്ട്

ചരിത്വാ ചേരദിച്ചിട്ട് യോഗം കർമ്മയോഗത്തെ

ആതിഷ ആശ്രയിക്കുക (അനുഷിക്കുക) ഉത്തിഷ (യൂലത്തിനായി) എഴുനേല്ലുക.

അല്ലയോ അജ്ജന, അതുകൊണ്ട്യ, അജ്ഞാനംകെ ണ്ടുണ്ടായി ട്ടുള്ള നിൻെറ ബൂധിയിലിരിക്കുന്ന സംശയത്തെ ജ്ഞാനമാകുന്ന വാരംകൊണ്ടു വെട്ടി കർമ്മയോഗത്തെ അനുവ്വിക്കുക. (ഇപ്പോരം യൂലം ചെയ്വാനായി) എഴുനേല്ലയും ചെയ്യുക.

[ശം—ഭാ] അവിവേകംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ളതും നിൻറ ബൂദ്ധിയിലിരിക്കുന്നതുമായ സംശയം പാപിഷ്യമാകുന്നു. അതിനെ ജ്ഞാനംകൊണ്ടു നശിപ്പിക്കണം. ഇതിൻെറ താൽ പര്യം, ''നിൻറ, (—ആത്മനഃ) സംശയത്തെ ജ്ഞാനമാകുന്ന വാഠംകൊണ്ടു ഛേദിക്കണം'' എന്നെടുക്കുരുത്ത്. ഒരുവൻറ സംശയം മറെറാരുവന്നു തീക്കാമെങ്കിൽ ''ആത്മനഃ സംശയം'' എന്നതിന്നു നിൻറ സംശയമെന്നത്ഥമെടുക്കാം. എന്നാൽ ഇവിടെ ''ആത്മനഃ സംശയം'' എന്നതിന്നു് ആത്മ വിഷയമായ സംശയമെന്നത്ഥമാകുന്നു. അത്ത് ആത്മജ്ഞാനം കൊണ്ടു നശിപ്പിക്കപ്പെടുന്നു. ആത്മവിഷയമായ സംശയവും നിൻറതന്നെയാണ്. അതിനാൽ അതിനെ നീതന്നെ കളയണം. ജ്ഞാനം ശോകമോഹാദിദോഷത്തെ നശിപ്പിക്കുന്നു. അത്ജനെയിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനമാകുന്ന വാരംകൊണ്ടു നിൻേറ നാശത്തിന്നു ഹേതുവാകുന്ന സംശയത്തെ കേദിച്ചു സമ്യഗ്ദർ ശനോപായമായ കർമ്മാനുഷ്യാനത്തെ ചെയ്താലും. ഹേ അജ്ജന, ഇപ്പോരം യുദ്ധത്തിന്നായി എഴുനേറാലും.

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്തേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ ജ്ഞാനകർമ്മസംന്യാസയോഗോ നാമ ചത്രത്ഥാദ്ധ്യായഃ

ജ്ഞാനകർമ്മസന്ന്യാസയോഗമെന്ന നാലാമ**ദ്ധ്യായം** സമാപും.

## അബാമദ്ധ്യായം

[ശം-ഭാ] നാലാമദ°ധ്യായം 18, 19, 21, 22, 24, 32, 33, 37, 41 ഈ ശ്ലോകങ്ങളെക്കൊണ്ടു ഭഗവാൻ കർമ്മസന്ന്യാസ ത്തെ പറഞ്ഞു. പിന്നെ 42-ാം ശ്ലോകംകൊണ്ടു കർമ്മയോഗ കർമ്മ**ാന**ഷ്യാനവും ത്തെ അനുഷിപ്പാനം പറഞ്ഞു. സന്ന്യാസവം, ഗതിയം സ്ഥിതിയുമെന്നപോലെ, അന്യോന്യ വിരുദ്ധങ്ങളാകയാൽ ഒരാഠംക്കുതന്നെ ഒരേസമയത്ത്ര° അവ **യെ അനുപ്പിപ്പാനസാദ്ധ്യമാകന്നു**. ഇന്നസമയത്തു<sup>©</sup> ഇന്നതി നെ ചെയ്യണം എന്നിങ്ങനെ രണ്ടി ഹോയം അനുഷ്യാനത്തിൽ കാലനിർണ്ണയവും ചെയ്തിട്ടില്ല. അതിനാൽ അവയിൽ ഒന്നമാ ത്രമേ ചെയ്യേണ്ടതായിട്ടുള്ള എന്തുഹിക്കാം. കർമ്മാനുഷ്യാനം, കർമ്മസന്ന്യാസം, ഇവ രണ്ടിൽ അധികം ഉൽകൃഷ്യമായതിനെ യാണം' അനുപ്പിക്കേണ്ടതും', മറേറതിനെ അല്ല, എന്നു വിചാ രിച്ചു° അവയിൽ പ്രശസ്യതരമായിട്ടുള്ളതേതാണെന്നറിവാനി <mark>ച്ഛയോടുകൂടി അ</mark>ജ്ജനൻ 'സംന്യാസം കർമ്മണാം കൃഷ്ണ' എന്നി **ങ്ങനെ** ഭഗവാനോടു ചോദിക്കുന്നു.

പൂവ്വപക്ഷം: —ആത്തജ്ഞാനികഠംക്ക ജ്ഞാനയോഗം കൊണ്ടുള്ള നിഷയെ പ്രതിപാചിക്കണമെന്ന ഉദ്ദേശത്തിന്മേലാ അ് ഗേവാൻ മൻ ഉദാഹരിക്കപ്പെട്ട വചനങ്ങളെക്കൊണ്ടു സവ്വകർമ്മസന്ന്യാസത്തെ പറഞ്ഞതു്. അല്ലാതെ ആത്മജ്ഞാന മില്ലാത്തവക്കുല്ല. ഇങ്ങനെ കർമ്മാനുഷ്യാനവും കർമ്മസന്ന്യാസവം ഭിന്നപുരുഷന്മാരാൽ അനുഷിക്കപ്പെടേണ്ടവയായി രീക്കെ അവയിൽ ഏതാണ് അധികം ശ്രേഷമെന്നറിവാനിച്ചു യോടുകൂടിയ അജ്ജനൻെ ചോദ്യം ശരിയാകുന്നില്ല.

സമാധാനം: — നിങ്ങളുടെ അഭിപ്രായപ്രകാരം ആ ചോദ്യം ശരിയല്ല, സത്യംതന്നെ. പക്ഷേ, ചോദ്യംചെയ്താ ളൂടെ (അജ്ജനൻെറ) അഭിപ്രായത്തോട് ആ ചോദ്യം വളരെ യോജിക്കുന്നുവെന്ന് നാം പറയുന്നു. എങ്ങനെയെന്നാൽ — മുമ്പു് ഉദാഹരിക്കപ്പെട്ട വചനങ്ങളെക്കൊണ്ട് ഭഗവാൻ, കർമ്മ സന്ന്യാസം അവശ്യം ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതാണ് എന്ന് (അതി ൻെറ കത്തവൃതയെ ഉദ്ദേശിച്ചു) പറഞ്ഞു. എന്നാൽ കർമ്മ സന്ന്യാസത്തെ അനുഷിക്കേണ്ട കത്താവിനെ പ്രത്യേകിച്ച കറണിക്കാതെ അതു കത്തവ്യമാണം' എന്നുള്ള വിധി അസംഭവ മാകുന്നു. അതിനാൽ ആത്മജ<sup>്</sup>ഞാനമില്ലാത്തവരംകൂടി സന്ന്യാ സത്തെ അനുപ്പീക്കാമെന്നുവരുന്നു. അതല്ലാതെ, ആത്മജ<sup>ം</sup>ഞാ നീക്കു മാത്രമേത്രന്ന്യാസം പാടുള്ളവെന്നു വ്യാഖ്യാനിക്കാൻ ഇ<mark>ങ്ങനെ അജ്</mark>ജനൻ, കർമ്മാനപ്പാനവം കർമ്മ സന്ന്യാസവം ആത്മജ്ഞാനമില്ലാത്തവണമാവാമെന്നു വിചാ രിക്കുന്നു. എന്നാൽ മുൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരം അവയുടെ അന്യോ ഹേതുവായിട്ട് - അവയിൽ - ഒന്നുമാ**ത്രമേ** ന്യവിരോധം ഒരാഠംക്ക് ഒരുസമയത്തു കത്തവ്യമായി ഭവിക്കുകയുള്ള. അവ യിൽ അധികം ശ്രേഷമ യിട്ടള്ളതാണ് ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതും, ഈ വിചാരത്തോടുകൂടി അധികം ശ്രേഷ്യമായിട്ട മറേറതല്ലം ള്ളതിനെ അറിവാനിച്ഛയോടുകൂടിയ അജ്ജുനന്റെ ചോദ്യം യുക്തമായിത്തന്നെയിരീക്കുന്നു. ഭഗവാൻ മറുപടിയായി പറഞ്ഞ വറക്യത്തിൻെറ അത്ഥത്തെ നിരൂപിച്ചുനോക്കിയാലും അജ്ജനൻറ അഭിപ്രായം ഇപ്രകാരംതന്നെയാണെന്നറിയപ്പെ - എങ്ങനെയെന്നാൽ — 'സന്ന്യാസവും കർമ്മയോഗവും രണ്ടും മോക്ഷത്തിന്നു കാരണഭ്രതങ്ങളാകുന്നു. എന്നാൽ കർമ്മ സന്ന്യാസത്തിനേക്കാരം കർമ്മയോഗമാണം' അധികം നല്ലതു' എന്നാണം ഭഗവാൻെറ മറുപടി. നമുക്കു ഇതിനെ നിരൂപി ക്കുക കർമ്മാനുപ്പാനവും കർമ്മസന്ന്യാസവും രണ്ടും മോക്ഷ ത്തിന്നു കാരണഭ്രതങ്ങളാണെന്നും, അവയിൽ കർമ്മയോഗമാ ണ<sup>്</sup>, എന്തോ ചില കാരണത്താൽ, അധികം ശ്രേഷ്യമെന്നം പറഞ്ഞതും ഒരു ആത്മജ്ഞാനിയുടെ കർമ്മാനുഷ്യാനത്തേയും കർമ്മസന്ന്യാസത്തേയും സംബന്ധിച്ചോ, അതോ, ആത്മജ്ഞാ നിയല്ലാത്തവൻ ചെയ്യേണ്ടവയെ സംബന്ധിച്ചോ?—ഇതിന്നു സമാധാനം ആത്മജ്ഞാനിക്കു കർമ്മയോഗവും കർമ്മസന്ന്യാ സവം രണ്ടും അസംഭവമാകയാൽ അവന്നും അവ മോക്ഷസാധ നങ്ങളാണെന്നും, അവയിൽ കർമ്മയോഗം കർമ്മസന്ന്യാസ ത്തേക്കാരം ശ്രേഷ്മാണെന്നും, പറയുന്നതു യുക്തമല്ല. ആത്മ ജ്ഞാനിക്കു കർമ്മസന്ന്യാസവം, തൽപ്രതികൂലമായം കർമ്മാ നുഷാനലക്ഷണമായുമിരിക്കുന്ന കർമ്മയോഗവും, സംഭവിക്കാ മെങ്കിൽ അവ (അവന്ന°) മോക്ഷ:സാധനങ്ങളാണെന്നം, അവ യിൽ കർമ്മയോഗം കർമ്മസന്ന്യാസത്തേക്കാരം ശ്രേഷ്യമാണെ ന്നും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു് രണ്ടും യുക്തമായിരുന്നേനെ. എന്നാൽ ആത്മജ്ഞാനിക്കു് കർമ്മസന്ന്യാസവും കർമ്മയോഗവും രണ്ടു മില്ലാത്തതിനാൽ അവ നിശ്രേയസകരങ്ങളാണെന്നും, കർമ്മ യോഗം കർമ്മസന്ന്യാസത്തേക്കാരം ശ്രേഷ്യമാരുണന്നും (അവനെ സംബന്ധിച്ചേടത്തോളം) പറയുന്നതു യുക്തമല്ല.

ഇവിടെ പൂവ്വക്ഷി പറയുന്ന: ആത്മജ്ഞാനിക്ക് കർമ്മസന്ന്യാസവം കർമ്മയോഗവം രണ്ടും അസംഭവമാണ് എന്നോ? അതോ അവയിൽ ഒന്നമാത്രമേയുള്ള എന്നോ? ഒന്നേ അസംഭവമായിട്ടുള്ളവെങ്കിൽ ഏതാണ്? കർമ്മയോഗമോ കർമ്മസന്ന്യാസമോ? അസംഭവത്തിനുള്ള കാരണവുംകൂടി പറയണം.

സമാധാനം:--ആത്മജ്ഞാനി മിഥ്യാജ്ഞാനത്തിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചവനാകയാൽ വിപര്യയ(മിഥ്യം)ജ"ഞാനംകൊണ്ടു ണ്ടായിരിക്കുന്ന കർമ്മയോഗം അവന്ത സംഭവിപ്പാൻ പാടില്ല. ഇവിടെ (ഗീതാശാസ്തത്തിൽ) ആത്മസാര്രപനിരൂപണംചെ യ്യുന്ന ഘട്ടങ്ങളിൽ ജന്മാദിസവ്വ്വികാരരഹിതനായം നാൽ നിഷ<sup>ം</sup>ക്രിയനായുമിരിക്കുന്ന ആത്മാ താൻതന്നെയാണം<sup>ം</sup> ആരറിയുന്നുവോ, സമ്യഗ<sup>°</sup>ദർശനംകൊണ്ടു ജ<sup>്</sup>ഞാനത്തെ നീക്കിയിരിക്കുന ആ ആത്മജ<sup>ം</sup>ഞാനിക്ക നിഷ്ക്രിയാത്മസ്വരൂപത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുക എന്ന കർമ്മ സന്ന്യാസത്തെ ഉപദേശിച്ചു. അത്രയാല്ലാ, സമ്യഗ്ജ്ഞാന വം തൽകാര്യവം (ഫലവം) മിഥ്യാജ്ഞാനവം തൽകാര്യവം (ഫലവം) അന്യോന്യവി**രുദ**്ധങ്ങളാകയാൽ, മിഥ്യാജ്ഞാനം **ഹേതുവായിട്ടണ്ടാ**കുന്ന കർത്തൃത്വാഭിമാനങ്ങളോടുകൂടിയും സക്രിയാത്മസ്വരുപാവസ്ഥാനരൂപമായും കർമ്മസന്ന്യാസ ത്തിന്നു വിപരീതമായും ഇരിക്കുന്ന കർമ്മയോഗം ആത്മജ്ഞാ സം**ഭവിക്കേയില്ലെന്നം** ഉപദേശിച്ച. അതിനാൽ മിഥ്യാജ്ഞാനത്തിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചിരിക്കുന്ന ആത്മജ്ഞാ നിക്ക് വിപരീതജ്ഞാനംകൊണ്ടുണ്ടായിരിക്കുന്ന യോഗം സം**ഭവിക്കുന്ന**തല്ല എന്നു പറഞ്ഞ**തു** യൂക്തുംതന്നെ യാണം'.

ആത്മസ്വര്യപനിര്യപണംചെയ്യുന്ന ഏതേതു ഘട്ടങ്ങളി ലാണം ആത്മജ്ഞാനിക്കു കർമ്മമില്ലെന്നു പറയുന്നതും?— കേട്ടാലും: ''അവിനാശിതു തദ്വിദ്ധി'' (അ. 2, ശ്ലോ. 17) എന്നതുമുതൽ ''യ ഏനം വേത്തി ഹന്താരം'' (അ. 2, ശ്ലോ. 19) ''വേദാവിനാശിനം നിത്യം'' (അ. 2, ശ്ലോ. 21) എന്നിങ്ങ നെയുള്ള ശ്ലോകങ്ങളിലും മററും അവിടവിടെയായി ആത്മ ജ്ഞാനിക്കു കർമ്മാഭാവം പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു".

പൂവ്വപ്പം:—ആത്മസ്വര്യപനിരുപണം ചെയ്യുന്ന ഘട്ട ങ്ങളിൽത്തന്നെ ''തസ്മാദ്യധ്യസ്വ ഭാരത'' (അ. 2, ശ്ലോ. 18), ''സ്വധർമ്മമപി ചാവേക്ഷ്യ'' (അ. 2, ശ്ലോ. 31), ''കർമ്മണ്യേവാധികാരസ്തേ'' (അ. 2, ശ്ലോ. 47) മുതലായ ശ്ലോകങ്ങളിൽ അവിടവിടെയായി ആത്മജ്ഞാനിക്കു കർമ്മ യോഗവം പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ ആത്മജ്ഞാനിക്കു കർമ്മയോഗമില്ലെന്ന് എങ്ങനെ പറയാം?

സമാധാനം:— സമ്യഗ്ഋഞാനവും തൽഫലവും, മിഥ്യാ തൽഫല**വം**, അന്യോന്യവിരുദ്ധങ്ങളാകയാൽ ആത്മജ്ഞാനിക്ക കർമ്മയോഗാഭാവം ശരിയാകുന്നു. ''ജ്ഞാ നയോഗേന സാംഖ്യാനാം'' (അ. 3, ശ്രോ. 3) എന്നു പറഞ്ഞി രിക്കുന്നപ്രകാരം ആത്മജ്ഞാനികളായ സാംഖ്യന്മാർ നിഷ് ക്രിയാത്മസ്വരൂപത്തിൽത്തന്നെ സഭാ സ്ഥിതിചെയ്തുകൊണ്ട ജ°ഞാനയോഗത്തെ അനഷ്ഠിക്കുന്നു. അതിനു വിപരീതമായിരി ക്കുന്ന കർമ്മയോഗത്തെ ആത്മജ്ഞാനികളപ്പാത്തവരുമനുപ്പി ക്കുന്നു. ആത്മജ്ഞാനി കൃതകൃത്യനാകയാൽ അവന്നു സിദ്ധി ക്കേണ്ടതായിട്ട<sup>്</sup> ഇനി ഒന്നമില്ല. ''തസ്യ കാര്യം ന വിദ്യതേ'' (അ. 3, ശ്രോ. 17) എന്ന ശ്രോകംകൊണ്ട് അവന്ന ചെയ്യേണ്ട . തായിട്ടൊന്നുമില്ലെന്നും പറഞ്ഞിട്ടണ്ടു°. ''ന കർമ്മണാമനാരം ഭാൽ'' (അ. 3, ശ്രോ. 4), ''സന്ന്യാസസ്ത മഹാബാഹോ ഭുഖമാപ്തുമയോഗതും'' (അ. 5, ശ്രോ. 6) എന്നും മററുമുള്ള വചനങ്ങളെക്കൊണ്ടു കർമ്മയോഗം ആത്മജ്ഞാനസിദ്ധിക്കു സാധനമാണെന്നു വിധിച്ചിട്ടണ്ട°. എന്നാൽ ''യോഗാരൂഢസ്യ തസ്യെവ ശമഃ കാരണമച്യതേ'' (അ. 6, ശ്രോ. 3) എന്ന ശ്ലോകംകൊണ്ട് സമ്യഗ്ദശനത്തെ സിദ്ധിച്ചവന്നു കർമ്മയോ ഗംകൊണ്ടാവശ്യമില്ലെന്നും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ''ശാരീരം

കേവലം കർമ്മ കവ്വനാപ്പോതി കില°ബിഷം'' (അ. 4, ദ്യോ. 2) എന്ന വചനംകൊണ്ട് ആത്മജ്ഞാനിക്ക് ശരീര സ്ഥിതിക്കു വേണ്ടുന്നതിനെ ഒഴിച്ച് മറൊല്ലാ കർമ്മത്തേയും നിഷേധിച്ചിരിക്കുന്നു. ശരീരസ്ഥിതിക്കു മാത്രം വേണ്ടുന്ന ശ്രവണദശനാദികർമ്മങ്ങളിലും**കൂടി** ''നൈവ കിഞ്ചിൽ കരോമീതി യൂക്തോ മന്യേത തത്താവിൽ'' (അ. 5, ശ്ലോ. 8) എന്ന വചനപ്രകാരം **ആ**ത്മജ്ഞാനിയായവൻ 'ഞാ**ൻ ചെ**യ്യ ന്നില്ല' എന്നിങ്ങനെ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ച്° (ദശനശ്രവണാദി ചെയ്യണമെന്നുപദേശിക്കുന്നു. സമ്യഗ്ദശ്ന കർമ്മങ്ങളെ) ത്തിന്നു വിരുദ്ധമായും, മിഥ്യാജ്ഞാനം ഹേതുവായുമിരിക്കുന്ന കർമ്മയോഗം ആത്മജ്ഞാനിക്കു സംഭവിക്കമെന്നു് സിപ്പ ത്തിൽപ്പോലം വിചാരിപ്പാൻ പാടില്ല. അതിനാൽ ആത്മ ജ'ഞാനമില്ലാത്തവനെ സംബന്ധിച്ചാണം' കർമ്മസന്ന്യാസവം കർമ്മയോഗവം മോക്ഷസാധനങ്ങളായി പറയപ്പെട്ടിരിക്കു കർത്തത്വ വിജ<sup>ം</sup>ഞാനത്തോടു**ക**ടിയ**തും (**'ഞാൻ ചെയ്യുന്നു' എന്ന ബുദ്ധിയോടുകൂടിയതും) ചില കർമ്മൽങളുടെ മാത്രം സന്ന്യാസത്തോടുകൂടിയതുമായ ഈ കർമ്മസന്ന്യാസം ആത്മാവിൻെറ സന്ന്യാസത്തിൽനിന്ന വൃത്യാസപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു. ആത്മവിത്തിൻെറ സന്ന്യാസം യമനിയമാദികളോടു കൂടിയിരിക്കുന്നതിനാൽ അതിനെ അനുഷിപ്പാൻ വള**െ** പ്രയാസമാകുന്നു. എന്നാൽ കർമ്മയോഗത്തെ അനുഷ്യിപ്പാൻ എളുപ്പമാകുന്നു. അതിനാലാണം' അതിന്നു' അധികവിശിഷ്യത്വം ഇങ്ങനെ ഭഗവാൻെറ പ്രതിവചനത്തിൻെറ പറയപ്പെട്ടത്മ°. അത്ഥനിത്രപണംകൊണ്ട<sup>ം</sup> അജ്ജനൻെറ ചോദ്യത്തിൻെറ അഭിപ്രായം മുമ്പു പറഞ്ഞപ്രകാരംതന്നെ നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടു.

മൂന്നാമദ്ധ്യായത്തിൽ 'ജ്യായസീ ചേൽ കർമ്മണസ്സേ' എന്ന ആദ്യത്തെ ശ്രോകത്തിൽ കർമ്മവം സന്ന്യാസവുംകൂടി ഒരായക്ക് അസാദ്ധ്യമാകയാൽ അജ്ജനൻ 'അവയിൽ അധികം ശ്രേയ സ്തരമായിട്ടുള്ളതിനെ എനിക്കപദേശിച്ചാലും' എന്ന ഭഗവാ നോടപേക്ഷിച്ചു. അതിന്നുത്തരമായി ഭഗവാൻ, സാംഖ്യന്മാക്കു ഉഞ്ഞാനയോഗനിഷയയയും, യോഗികയക്കു കർമ്മയോഗനിഷ യേയും തീച്ചയായി ഉപദേശിച്ചു. 'കേവലം കർമ്മസന്ന്യാസം കൊണ്ടുമാത്രം ഒരുവൻ സിദ്ധിയെ പ്രാപിക്കുന്നതല്ല' (അ. 3, ട്യോ. 4) എന്നുള്ള വചനംകൊണ്ടു ജ്ഞാനസഹിതമായ സന്ന്യാസമാണ മോക്ഷസാധനമാകുന്നതെന്ന സ്പഷ്ടമാകുന്നു. കർമ്മയോഗവും, വിധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതിനാൽ (അ. 4, ശ്ലോ. 42), മോക്ഷസാധനംതന്നെയായിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ ജ്ഞാനരഹിതനായവന്നു സന്ന്യാസമോ കർമ്മയോഗമോ അധികം ശ്രേയസ്സരമെന്നറിയുന്നതിന്നുവേണ്ടി അജ്ജനൻ ചോദിക്കുന്നു:

## അജ്ജുന ഉവാച:

സന്ന്യാസം കർമ്മണാം കൃഷ്ണ പുനയ്യോഗം ച ശംസസി യപ്രേച്ഛയ ഏതയോരോകം തന്മേ ബ്രൂഹി സുനിശ്ചിതം. 1

## അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ കൃഷ്ണ അല്ലയോ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനേ

കർമ്മണാം കർമ്മങ്ങളുടെ സന്ന്യാസം സന്ന്യാസത്തേയും

പുനഃ പിന്നെ

യോഗം ച കർമ്മയോഗ**ത്തേയും** ശംസസി അങ്ങു പ്രശംസിക്കുന്ന

ഏതയോഃ ഇവ രണ്ടിൽ

യൻ ശ്രേയഃ ഏതാണം' അധികം ഭശ്രയസ്സരമായിട്ട

ള്ളതു

സനിശ്ചിതം നല്ലവണ്ണം നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള

തൽ ഏകം ആ ഒന്നി**നെ** മേ എനിക്ക<sup>്</sup>

ബ്രൂഹി പറഞ്ഞുതന്നാലും.

ഹേ കൃഷ്ണ, അഞ്ഞു് കർമ്മസന്ന്യാസത്തേയും, പിന്നെ കർമ്മ യോഗത്തേയും പ്രശംസിക്കുന്നു. ഇവ രണ്ടിൽ ഏതു് അധികം ശ്രേയസ്സരമോ അതിനെ എനിക്ക നല്ലവണ്ണം നിശ്ചയിച്ചു പറഞ്ഞുതന്നാലും.

[ശം-ഭാ] അങ്ങ് ശാസ്തോക്തങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളുടെ പരി ത്യാഗത്തെ ഉപദേശിക്കുന്നു. പിന്നെ കർമ്മങ്ങളെ നിശ്ചയമായി അനുപ്പിക്കണമെന്നപദേശിക്കുന്നു. അതിനാൽ കർമ്മാനുപ്പാന മോ കർമ്മപരിത്യാഗമോ അധികം നല്ലതെന്ന് എനിക്ക സംശയം ജനിക്കുന്നു. അധികം പ്രശംസ്യമായിട്ടുള്ളതിനെ യാണ് അനുപ്പിക്കേണ്ടതും. അതുകൊണ്ട് —കർമ്മസന്ന്യാസവും കർമ്മയോഗവും രണ്ടുംകൂടി ഒരാഠംക്കനുപ്പിപ്പാൻ പ്രയാസ മാകയാൽ —അവയിൽ ഏതിനെ അനുപ്പിച്ചാൽ എനിക്കു ശ്രേയസ്ല സിദ്ധിക്കമേന്ന് അങ്ങു വിചാരിക്കുന്നുവോ അതിനെ അന്നെ നിശ്ചയിച്ചു പറഞ്ഞുതന്നാലും.

## ശ്രീഭഗവാനുവാച:

സന്ന്യാസഃ കർമ്മയോഗശ്ച നിഃശ്രേയസകരാവുഭൗ തയോസ്ത കർമ്മസന്ന്യാസാൽ കർമ്മയോഗോ വിശിഷ്യതേ. 2 ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

സന്ന്യാസഃ കർമ്മപരിത്യാഗവം

കർമ്മയോഗഃ ച ഈശാരാപ്പ്ണ**ബുദ്ധ്യാ** കർമ്മംചെയ്യുന്ന**തും** 

ഉഭൗ ഇവ രണ്ടും

നിഃശ്രേയസകരൗ മോക്ഷത്തെ കൊടുക്കുന്നവയാകന്ന

തയേ**ഃ തു** എന്നാൽ അവയിൽവെച്ചു<sup>o</sup>

കർമ്മസന്ന്യാസാൽ കർമ്മപരിത്യാഗത്തിനേക്കാരം

കർത്മയോഗഃ ഫലാപേക്ഷകൂടാതെ ഈശ്വരാപ്പ്ണമാ

യി ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മയോഗം

വിശിഷ്യതേ വിശിഷ്യമാകന്നം.

കർമ്മപരിത്യാഗവും, ഫലാപേക്ഷകൂടാതെ ഈശ്വരാപ്പ്ണ മായി ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മയോഗവും രണ്ടും മോക്ഷത്തിന്ന സാധനങ്ങളാകുന്നു. അവയിൽ കർമ്മസന്ന്യാസത്തേക്കായ കർമ്മയോഗം വിശിഷ്മമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] കർമ്മപരിത്യാഗവം കർമ്മാന്മവാനവം രണ്ടും ഉഞാനോൽപത്തിക്ക ഹേതുവായിട്ട് മോക്ഷത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നു. എങ്കിലും മോക്ഷഹേതുക്കളായ അവ രണ്ടിൽ കേവലം (ഇഞാനംകൂടാതെയുള്ള) കർമ്മസന്ന്യാസത്തേക്കാരം കർമ്മയോഗമാണ് ശ്രേഷ്ഠാമായിട്ടുള്ളതു്. ഇങ്ങനെ ഭഗവാൻ കർമ്മത്തെ സുതീക്കുന്നു.

ജ്ഞേയഃ സ നിത്യസന്ന്യാസീ യോ ന ദേവഷ്ടി ന കാംക്ഷതി നിട്ട്വന്ദോ ഹി മഹാബാഹോ സഖം ബന്ധാൽ പ്രമച്യതേ. 3 ഹേ മഹാബാഹോ അല്ലയോ അല്ളൂന യഃ യാതൊരുവൻ

ന ദേഷൂി ഭോഷിക്കുന്നില്ലയോ ന കാംക്ഷതി ഇപ്പിക്കുന്നില്ലയോ

സഃ അവൻ

നിത്യസന്ന്യാസീ നിത്യവം (കർമ്മാനുഷ<sup>്</sup>ഠാനകാല (ഇതി) ജേഞയഃ ത്തിലുംകൂടി) സന്ന്യാസിയാണെന്ന

റിയപ്പെടണം

ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

(സഃ) അവൻ

നിദ്ദ്പദ: സുഖഭുംഖാദി ഭവന്ദ്വങ്ങളില്ലാത്തവ

നായി

സഖം പ്രയാസംകൂടാതെ

ബന്ധാൽ കർമ്മബന്ധത്തിൽനിവും

പ്രമച്യതേ മോചിക്കപ്പെടുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, യാതൊരുവൻ ദോഷിക്കുകയും ഇച്ഛിക്കുക യും ചെയ്യുന്നില്ലയോ അവൻ നിത്യസന്ന്യാസിയായി അറിയ പ്പെടേണ്ടതാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ അവൻ സുഖദുഃഖാദി ദാന്ദ്വര ഹിതനായിട്ട് അനായാസേന കർമ്മബന്ധത്തിൽനിന്ന് (സം സാരത്തിൽനിന്ന്) മോചിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] യാതൊരുവൻ ഭുഖത്തേയും തത്സാധനത്തേയും ദേചഷിക്കുന്നില്ലയോ, (അപ്രകാരംതന്നെ) സുഖത്തേയും തത്സാധനത്തേയുമിച്ഛിക്കുന്നതുമില്ലയോ, അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന കർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നവനാണെ കിലും, നിത്യസന്ന്യാസിയായി അറിയപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

'കർമ്മസന്ന്യാസവും കർമ്മയോഗവും ഭിന്നപ്രുഷന്മാരാ ലനുഷിക്കപ്പെടേണ്ടവയും അന്യോന്യവിരുഖങ്ങളുമാകുന്നു. അപ്പോരം അവയുടെ ഫലത്തിലും അവ വിരോധമാകുന്നു. അതി നാൽ രണ്ടും മോക്ഷസാധനങ്ങളാവുകയില്ല' എന്ന പൂവ്വപക്ഷ ത്തിന്നു ഭഗവാൻ സമാധാനം പറയുന്നു:

സാംഖ്യയോഗൗ പ്പഥൿ ബാലാഃ പ്രവദന്തി ന പണ്ഡിതാഃ ഏകമപ്യാസ്ഥിതഃ സമൃഗുഭയോച്ചിന്ദതേ ഫലം. 4 സാംഖ്യയോഗൗ സന്ന്യാസകർമ്മയോഗങ്ങരം (ഏകഫ

ലത്തോടുകൂടിയവയായിരിക്കെ)

പ്പഥൿ (ഇതി) വേറെയാണെന്ന് (സ്വതന്ത്രങ്ങളാണെ

ന്നു')

ബാലാഃ അജ്ഞാനിക⊙

പ്രവദന്തി പറയുന്നു

പണ്ധിതാഃ വിവേകിക∞ ന (പ്രവദന്തി) പറയുന്നില്ല

(യതഃ) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

ഏകം അപി (രണ്ടിൽ) ഒന്നിനെയെങ്കിലും

സമ്യൿ ആസ്ഥിതഃ ആശ്രയിക്കുന്നവൻ (അനുഷ്ഠിക്കുന്നവൻ)

ഉഭയോ: ഫലം രണ്ടിൻേറയും ഫലത്തെ

വിന്ദതേ പ്രാപിക്കുന്നു.

സന്ന്യാസം (ജ്ഞാനയോഗം) വേറെ, കർമ്മയോഗം വേറെ എന്ന് അജ്ഞാനികരം പറയുന്ന. വിവേകികരം പറയുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ, (അവ രണ്ടിൽ ഏതിനെയെങ്കിലും) ഒന്നിനെ അനുഷ്യിക്കുന്നവൻ രണ്ടിൻേറയും ഫലത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] സാംഖ്യവും യോഗവും വിരുദ്ധങ്ങളായും ഭിന്നങ്ങളായുമുള്ള ഫലത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നുവെന്നു ബാലന്മാരാണ്—ശാസ്ത്രാത്ഥത്തിൽ വിവേകശുന്യനുമാരായിട്ടുള്ളവരാണ്—പറയുന്നത്ര്. എന്നാൽ ജ്ഞാനികളായ പണ്ഡിതന്മാർ, അവ രണ്ടിന്നും അവിരുദ്ധമായ ഒരേ ഫലംതന്നെയാണെന്നു വിശ്വസിക്കുന്നു. എങ്ങനെയെന്നാൽ, സാംഖ്യയോഗങ്ങളിൽ ഒന്നിനെ നല്ലവണ്ണ മനുവ്വിക്കുന്നവന്നു രണ്ടിൻേറയും ഫലം സിദ്ധിക്കുന്നു. രണ്ടി ൻേറയും ഫലം മോക്ഷംതാന്നയാകുന്നു. അതിനാൽ അവയുടെ ഫലത്തിൽ വിരോധമില്ല.

പൂവ്വക്ഷം: \_\_ആദ്യം സന്ന്യാസമെന്നം കർമ്മയോഗമെ ന്നം വേറെ ശബ്യങ്ങളെ പറഞ്ഞിട്ട് ഇപ്പോരം (സന്ന്യാസത്തി ൻേറയും യോഗത്തിൻേറയും എന്നു പറയുന്നതിന്നപകരം) സാം ഖ്യയോഗങ്ങളുടെ ഫലമൊന്നാകുന്നു എന്ത് എന്താണു് അപ്രകൃ തമായി പറയുന്നതു്?

സമാധാനം: \_\_ഇവിടെ ആ ദോഷമില്ല. എന്തെന്നാൽ, അജ്ജുനൻ കേവലം കർമ്മപരിത്യാഗത്തേയും കർമ്മാനുഷ്യാന ത്തേയും ഉദ്ദേശിച്ചാണം' ചോദിച്ചത്ര'. എന്നാൽ ഭഗവാൻ അതിനെ (അജ്ജനൻെറ അഭിപ്രായത്തെ) പരിത്യജിക്കാതെ അതോടുകൂടി തൻെറ ചില അഭിപ്രായങ്ങളേയും ചേത്ത്ര (അജ്<mark>ജനൻെറ ചോ</mark>ദ്യത്തിന്ന<sup>ം</sup>) മ**ു**പടിയായി സാംഖ്യം, യോഗം എന്ന° അന്യശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ട മറുപടി പറഞ്ഞു. സന്ന്യാസത്തോടുകൂടി ജ്ഞാനവും കർമ്മയോഗത്തോടുകൂടി ഊഞാനോപായമായ സമബൂദ്ധിത്വവം, ചേരുമ്പോരം അവ തന്നെ സാംഖ്യം എന്നും യോഗം എന്നും ഉള്ള ശബ<sup>്</sup>ദങ്ങളെ ക്കൊണ്ടു പറയപ്പെടുന്നു എന്നാണും ഭഗവാൻെറ അഭിപ്രായം. അതിനാൽ ഇവിടെ അപ്രകൃതമായിട്ടൊന്നുമില്ല.

ഒന്നിൻെറ നല്ലവണ്ണമുള്ള അനുഷ്യാനംകൊണ്ട്. എങ്ങനെ യാണം' ഒരുവന്നു' രണ്ടിൻേറയും ഫലം സിദ്ധിക്കുന്നതെന്നു പറയുന്നു:

യൽ സാംഖൈുഃ പ്രാപൃതേ സ്ഥാനം തദ്യോഗൈരപി

ഏകം സാംഖ്യം ച യോഗം ച യഃ പശ്യതി സ പശ്യതി. 5

ജ'ഞാനനിഷ്ഠനമാരായ സന്ന്യാസികളാൽ സാംഖൈ്യഃ യൽ സ്ഥാനം

(മോക്ഷമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു) യാതൊരു

സ്ഥാനം

പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നുവോ പ്രാപ്യതേ

തൽ ആ സ°ഥാനം

കർമ്മയോഗികള**െലും** യോഗൈം അപി പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നു ഗമ്യതേ

(ജ°ഞാന)യോഗത്തേയും സാംഖ്യം ച കർമ്മയോഗത്തേയും യോഗം ച

(ഒരേ ഫലത്തോടുകൂടിയവയാകയാൽ) ഏകം

ഒന്നായി

ആർ കാണനരവോ (ആരറിയുന്നുവോ) യഃ പശ്യതി അവനാണു നല്ലവണ്ണം കാണുന്നതും (അറി സഃ പശ്യതി

യുന്നതു്).

ജ്ഞാനനിഷ്ഠമാരായ സന്ന്യാസികളാൽ ഏത് സ്ഥാനം പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നുവോ ആ സ്ഥാനംതന്നെ കർമ്മയോഗിക ളാലം പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നു. സാംഖ്യയോഗത്തേയും കർമ്മയോ ഗത്തേയും (ഏകഫലത്തോടുകൂടിയവയാകയാൽ) ഒന്നായി ആർ കാണുന്നുവോ അവനാണം' (പരമാത്ഥമായി) കാണുന്നതും.

[ശം-ഭാ] ജ്ഞാനനിഷ്ഠന്മാരായ സന്ന്യാസിക്ക മോക്ഷ മെന്നു പറയപ്പെടുന്ന യാതൊരു സ്ഥാനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നുവോ ആ സ്ഥാനത്തെത്തന്നെ യോഗികളം പ്രാപിക്കുന്നു. സ്വാത്ഥ മായി യാതൊരു ഫലത്തേയുമുദ്ദേശിക്കാതെ സകലവും ഈശ്വ രാപ്പണമായി ചെയ്ത് ജ്ഞാനപ്രാപ്തിസാധനമായി എവർ കർമ്മം ചെയ്യുന്നുവോ അവരാണ് യോഗിക്കം. അവരും പര മാത്ഥജ്ഞാനത്തേയും സന്ന്യാസത്തേയും പ്രാപിച്ച് മോക്ഷ ത്തെ പ്രാപിക്കുന്നുവേന്നുഭിപ്രായം. അതിനാൽ സാംഖ്യത്തേ യും യോഗത്തേയും, ഏകഫലത്വം ഹേതുവായിട്ട്, ഒന്നായി ആർ കാണുന്നുവോ അവനാണ് നല്ലവണ്ണം കാണുന്നതു് എന്നത്ഥം.

ഇവിടെ ഇങ്ങനെ ഒരു പൂവ്വപപ്പം:—അങ്ങനെയാണെ കിൽ സന്ന്യാസമാണല്ലോ കർമ്മത്തേക്കാരം വിശിഷ്ടമായിട്ടു ള്ളതും. അപ്പോരം പിന്നെ കർമ്മയോഗമാണം സന്ന്യാസത്തേ ക്കാരം ശ്രേഷ്യമന്നതെങ്ങനെ?

സമാധാനം: —അതിന്റെ കാരണം പറയാം. കേരംക്കു: കേവലം കർമ്മയോഗത്തേയം കേവലം സന്ന്യാസത്തേയം ഉദ്ദേശിച്ചാണ് നീ 'അവ രണ്ടിൽ ഏതാണ്' അധികം ശ്രേഷ് മായിട്ടുള്ളതു്' എന്ന ചോദിച്ചതു്. അതിന്നനുരുപമായിട്ടു് ഞാൻ കർമ്മസന്ന്യാസത്തേക്കാരം കർമ്മയോഗം വിശിഷ്ടമാണെന്നു മറുപടി പറഞ്ഞു. ജ്ഞാനത്തെ അപേക്ഷിക്കാതെ യാണം' മറുപടി പറഞ്ഞതു്. \* ജ്ഞാനത്തെ അപേക്ഷിച്ചു സന്ന്യാസമാകുന്നു സാംഖ്യം എന്നാണം' ഞാൻ അഭിപ്രായപ്പെട്ടതു്. അതുതന്നെയാണം' പരമാത്ഥയോഗവും. (പരമാത്ഥ ജ്ഞാനമുണ്ടായതിന്റെ ശേഷമുള്ള) വൈദികമായ കർമ്മയോ

<sup>—</sup> ജ°ഞാനരഹിതമായ സന്ന്യാസത്തേക്കാരം കർമ്മ യോഗം ശ്രേഷ്യമാണെന്നാണം ഭഗവാൻെറ മറുപടിയുടെ താൽപര്യം.

ഗത്തെ താദത്ഥ്യംകൊണ്ടു യോഗമെന്നും സന്ന്യാസമെന്നും ഉപ ചാരമായി പറയുന്നു. എന്തെന്നാൽ, അതിൻെ പ്രയോജന വും യഥാത്ഥയോഗം, അല്ലെങ്കിൽ യഥാത്ഥസന്ന്യാസംതന്നെ യാകുന്നു.

കർമ്മയോഗത്തിൻെറ പ്രയോജനം അതാകുന്നു (പരമാ ത്ഥയോഗം അല്ലെങ്കിൽ സന്ന്യാസമാകുന്നു) എന്നതെങ്ങനെ?— പറയ്യന്നു:

സന്യാസസ്ത മഹാബാഹോ ദുഃഖമാപ്യത്മയോഗതഃ യോഗമക്തോ മുനിർബ്രഹ്മ ന ചിരേണാധിഗച്ഛതി. 6

ഹേ മഹാബാഹോ അല്ലയോ അജ്ജന

സന്ന്യാസഃ പരമാത്ഥസന്ന്യാസം

അയോഗതഃ കർമ്മയോഗം കൂടാതെ

ആപ**്തും** പ്രാപി**ക്കുന്നതി**ന്നു്

**ദുഃഖം** പ്രയാസമാകന്ന

യോഗയുക്തഃ തു എന്നാൽ കർമ്മയോഗത്തോടുകൂടിയവൻ

മുനിഃ ചിത്തശുദ്ധികൊണ്ടു സന്ന്യാസിയായിട്ട്

ന ചിരേണ വേഗത്തിൽ

ബ്രഹ്മ ബ്രഹ്മത്തെ (അപരോക്ഷത്തെ)

അധിഗച്ഛതി പ്രാപിക്കുന്നു (അറിയുന്നു)

അല്ലയോ അജ്ജന, കർമ്മയോഗം കൂടാതെ പരമാത്ഥസന്ന്യാ സത്തെ പ്രാപിപ്പാൻ പ്രയാസമാകന്നു. എന്നാൽ കർമ്മയോ ഗത്തോടുകൂടിയവൻ ചിത്തശുദ്ധികൊണ്ടു സന്ന്യാസിയായി ഭവിച്ച ബ്രഹ്മത്തെ വേഗത്തിൽ പ്രാപിക്കുന്നു. (അതിനാൽ ചിത്തശുദ്ധിക്കുമ്പു കർമ്മയോഗംതന്നെയാണും സന്ന്യാസ ത്തേക്കായ വിശിഷ്മായിട്ടുള്ളതും എന്നു മുമ്പു പറഞ്ഞതു സിദ്ധ മായി.)

[ശം-ഭാ] ഇവിടെ സന്ന്യാസമെന്നത്ര പരമാത്ഥസന്ന്യാസ മാകുന്നു. ഫലാപേക്ഷകൂടാതെ ഈശ്വരാപ്പ്ണമായിട്ടുള്ള വൈ ദികമായ കർമ്മാനുഷാനമാണം കർമ്മയോഗം. ഈശ്വരധ്യാ നത്തെ ചെയ്യുന്നവൻ മുനി. ബ്രഹ്മമെന്നുവച്ചാൽ ഈ പ്രകൃത ത്തിൽ പറയപ്പെടുന്ന സന്ന്യാസമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ സന്ന്യാസം പരമാത്മജ<sup>ര</sup>ഞാനല**ക്ഷണമായിരിക്കുന്ന. ഇതിന്ന** ശ്രതിവ**ം**കൃം:

യോഗയുക്തനായ ഒരു മുനി പരമാത്മജ്ഞാനനിഷ്യാ ലക്ഷണമായ പരമാത്ഥസന്യാസത്തെ (ബ്രഹ്മത്തെ) വേഗ ത്തിൽ പ്രാപിക്കുന്നു. അതു ചേതുവായിട്ടാകുന്നു കർമ്മയോഗ മാണു വിശിഷ്യം എന്നു ഞാൻ പത്രത്തും.

യോഗയുക്കോ വിശുദ്ധാത്മ വിപ്രാത്മാ ജിതേന്ദ്രിയ: സവ്വഭ്രതാത്മ ഭ്രതാത്മ കവ് നപിന ലിപ്യതേ. 7

യോഗയുക്തം കർമ്മയോഗത്തോടുകൂടിയവനായും വിശുദ്ധാത<sup>്</sup>മാ പരിശുദ്ധമായ മനസ്സോടുകൂടിയവ

ധാൽം

വിജിതാത<sup>്</sup>മാഃ സ്ഥാധീനമാക്കപ്പെട്ട ദേഹത്തോട്ട

<u>ക</u>ടിയവനായും

ജിതേന്ദ്രിയം ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ ജയിച്ചവനായം

സവ്വിഭൂതാത് മഭ്രതാത്രാ സകലഭൂതങ്ങളിലുമിരിക്കുന്ന

ആത്മാവും തൻെറ ആത്മാവുമൊന്നാ ണെന്നു കാണുന്നവനായുമിരിക്കുന്ന

വൻ

കുവ്വൻ അപി ലോകസംഗ്രഹമായിട്ടോ സ്ഥാഭാവി

കമായിട്ടോ കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യന്നു

വെങ്കിലും

ന ലിപ്യതേ ലേപനം ചെയ്യപ്പെടുന്നില്ല.

കർമ്മയോഗത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവനും, പരിശുദ്ധമാന സനും, ദേഹത്തേയുമിന്ദ്രിയങ്ങളേയും ജയിച്ചിരിക്കുന്നവനും, സകല പ്രാണികളിലുമിരിക്കുന്ന ആത്മാവുതന്നെയാണും തൻെറ ആത്മാവും എന്നറിയുന്നവനുമായവൻ കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്താലും കർമ്മബന്ധം അവനെ ബാധിക്കുന്നില്ല. [ശം-ഭാ] ബ്രഹ്മാമുതൽ തൃണംവരെയുള്ള സകലപ്രാണി കളിലുമള്ള ആത്മാവതന്നെയാണം പ്രത്യൿചേതനനായിരി ക്കുന്ന തൻെറ ആത്മാവെന്നറിയുന്നവൻ—സമ്യശ്രിയായവൻ —ലോകസംഗ്രഹാത്ഥം കർമ്മം ചെയ്യുന്നുവെങ്കിലും കർമ്മങ്ങ ളാൽ അവർ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല.

**നൈവ കിഞ്ചിൽ കരോമീതി യുക്തോ മന്യേത തത്താവിൽ** പശ്യൻ ശുണ്വൻ സ<sup>്</sup>പ്പശൻ ജിഘ്രനശ്നൻ ഗച്ഛൻ സ<mark>ാപൻ</mark> ശ്വസൻ. 8

പ്രലപൻ വിസുജൻ ഗൃഹ്ണന്നുമിഷൻ നിമിഷന്നപി ഇന്ദ്രിയാഞ്ഷു വത്തന ഇതി ധാരയൻ. 9

കർമ്മയോഗിയായവൻ യൂ ക്തഃ തത്താവിൽ ആ**ത്മ**യോഗത്തെ അറിഞ്ഞവനായിട്ട<sup>ം</sup> പശ്യൻ കാണുന്നവനം (നയനവൃത്തി) ശുണ്വൻ കോക്കുന്നവനും (ശ്രോത്രേന്ദ്രിയവൃത്തി) സ്പൃശൻ തൊടുന്നവനും (ത്വക്കിൻെറ വൃത്തി) ജിഘ്രൻ ഘാണിക്കുന്നവനം (മൂക്കിന്റെ വൃത്തി) അശ്നൻ ഉണ്ണുന്നവനും (നാവിൻെറ വൃത്തി) നടക്കുന്നവനും (കാലിന്റെ വൃത്തി) ഗച്ഛൻ സാപൻ ഉറങ്ങുന്നവനം (ബുദ്ധിയുടെ വൃത്തി) ത്വസൻ ശ്ചാസംവിടുന്നവനും (പ്രാണവായുവി ൻെറ വൃത്തി) പ്രലപൻ സംസാരിക്കുന്നവ**നും** (വാഗിന്ദ്രിയ വൃത്തി) വിസൃജൻ മ**ലമുത്ര**ങ്ങളെ വിസജ്ജിക്കുന്നവനം (പായൂപസ്ഥങ്ങളുടെ വൃത്തി) ഗ്രഹ°ണൻ എടുക്കുന്നവനം (കൈകളുടെ വൃത്തി) ഉന്മിഷൻ കണ്ണുകളെ മിഴിക്കുന്നവനും നിമിഷൻ അടയ്ക്കുന്നവനും അപി ആയിരുന്നാലും (കൂർമ്മവായുവിൻെറ വൃത്തി) ഇന്ദ്രിയാണി ഇന്ദ്രിയങ്ങഗം

ശബ്ബാദിവിഷയങ്ങളിൽ

ഇന്ദ്രിയാ**ത്ഥേ**ഷ്ട

വത്തന്തേ ഇതി പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു എന്നും

ധാരയൻ ബുദ്ധികൊണ്ടു നിശ്ചയിച്ഛം

കിഞ്ചിൽ ഒന്നുംതന്നെ

ന ഏവ കരോമി

ഇതി ഞാൻ ചെയ്യുന്നതേയില്ല എന്നും

മന്യേത വിചാരിക്കുന്നു.

കർമ്മയോഗിയായവൻ (ക്രമേണ) തത്താവിത്തായി ഭവിച്ച് (ആത് മതത്താത്തെ അറിഞ്ഞ് ) കണ്ടം കേട്ടം, തൊട്ടം ഘാണിച്ചം, ഭക്ഷിച്ചം, നടന്നും, ഉറങ്ങിയും, ശാസിച്ചം, സംസാരിച്ചം, മലമുത്രങ്ങളെ വിസജ്ജിച്ചം, എടത്തും, കണ്ണടച്ചം മിഴിച്ചംകൊണ്ടിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം അവയുടെ കാര്യങ്ങളായ വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കുന്നു എന്നു വിചാരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ആത്മാവിൻെറ യഥാത്ഥതത്തചത്തെ അറിയ ന്നവൻ തത്തചവിത്തു് — പരമാത്ഥദർശി എന്നത്ഥം. തത്തചഞ്ഞ അവധാരണംചെയ്തകൊണ്ടു് അവൻ എപ്പോഠം എങ്ങനെയാണ വിചാരിക്കേണ്ടതെന്നു പറയുന്നു: ''പശ്യൻ ശുണചൻ'' എന്നു്.

ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ ചേഷ്ടകളായ സകല കർമ്മങ്ങളിലും അകർമ്മത്തെ ദർശിക്കുന്ന സമ്യഗ്ദർശിക്ക് സവ്വകർമ്മസന്ന്യാ സംതന്നെയാണം' അധികാരം. എന്തെന്നാൽ, അവൻ സകല ദിക്കിലും കർമ്മഭാവത്തെ കാണുന്നു. എങ്ങനെയെന്നാൽ—മൃഗതൃഷ്ണികയെ കണ്ടു ജലമാണെന്നം' അന്ധാളിച്ചു ഭാഹം തീപ്പാനുത്താഹിച്ച ഒരുവൻ, അതു മൃഗതൃഷ്ണികയാണെന്നറി ഞ്ഞതിൻെറ ശേഷവും ദാഹം തീപ്പാൻ ആ സ്ലത്തേക്കു പോകുന്നില്ല.

ബ്രഹ്മണ്യാധായ കർമ്മാണി സംഗം തൃക്താ കരോതി യഃ ലിപൃതേന സ പാപേന പത്മപത്രമിവാംഭസാ. 10

യഃ യാതൊരുത്തൻ കർമ്മാണി ക**ർ**മ്മങ്ങളെ

ബ്രഹ്മണി പരമേശ്വരങ്കൽ (പരമാത്മാവിൽ)

ആധായ സമറ്റിച്ചം

സംഗം തൽഫലത്തിൽ സക്തിയെ

**കരോതി** ചെയ്യുന്നുവോ ചെയ്യുന്നുവോ

സഃ അവൻ

അംഭസാ വെള്ളത്തിനാത്

പത്മപത്രം ഇവ താമരയില എന്നപോലെ

പാപേന (ബന്ധഹേതുവാകയാൽ) പാപിഷ

മായ പുണ്യപാപാത്മകകർമ്മത്താൽ

ന ലിപൃതേ ലേപനംചെയ്യപ്പെടുന്നില്ല

(ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല).

യാതൊരുവൻ കർമ്മങ്ങളെ, പരമാത്മാവിൽ സമപ്പിച്ച്, തൽഫലത്തിലുള്ള ഇച്ഛയെ ഉപേക്ഷിച്ച്, ചെയ്യന്നവോ അവൻ, ജലത്താൽ താമരയില എന്നപോലെ, പുണ്യപാപാ ത്മകമായ കർമ്മത്താൽ ലേപനം ചെയ്യപ്പെടുന്നില്ല (ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല).

[ശം-മാ] യാതൊരുവൻ സകല കർമ്മങ്ങളയും ഈശാര കൽ സമപ്പിച്ച് യജമാനന്നുവേണ്ടി ദൃത്യൻ എന്നതുപോലെ 'ഞാൻ അദ്ദേഹത്തിന്നുവേണ്ടി കർമ്മം ചെയ്യുന്നു' എന്ന വിചാ രത്തോടുകൂടി മോക്ഷഫലത്തിൽകൂടി സംഗത്തെ ത്യജിച്ചു ചെയ്യുന്നുവോ അവൻ പാപത്തോടു സംബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല. താമരയില (ജലത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവെങ്കിലും) ജല തോടു് എപ്രകാരം സംബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ലയോ അപ്രകാരം എന്നത്ഥം.

അവൻെറ അപ്രകാരമുള്ള കർമ്മത്തിന്നു കേവലം മന<u>ഃശ</u>ുദ്ധി തന്നെയാണ ഫലം. എന്തെന്നാൽ—

കായേന മനസാ ബൂദ്ധ്യാ കേവലൈരിന്ദ്രി**യെ**രപി യോഗിനഃ കർമ്മ കവ്പ്നരി സംഗം ത്യക്തചാത്മശുദ്ധയേ. 11

യോഗിനഃ കർമ്മയോഗികയ

സംഗം കർമ്മഫലത്തിൽ ആസക്തിയെ

യിക്കാാ യിജിച്ച്,

ആത്മശുദ്ധയേ ചിത്തശുദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ട്

കായേന ദേഹംകൊണ്ടും (സ്നാനാഭി) മനസാ മനസ്സുകൊണ്ടും (ധ്യാനാദി)

ബുദ്ധ്യാ ബുദ്ധീകൊണ്ടും (തത്ത്വനിശ്ചയാദി)

കേവലൈഃ ഇന്ദ്രിയെഃ (കർമ്മാഭിനിവേശരഹിതമായ)

അപി കേവലം ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കാണ്ടും

കർമ്മ (ശ്രവണകീത്രനാദിലക്ഷണമായ)

കർമ്മ**െ**ത്ത

കവ്പ്നതി ചെയ്യുന്നു.

കർമ്മയോഗികഠം ഫലാപേക്ഷകൂടാതെ മനഃശുദ്ധിക്കായി കൊണ്ട് ദേഹംകൊണ്ടും, മനസ്സകൊണ്ടും, ബുദ്ധികൊണ്ടും, കേവലമിന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടും കർമ്മംചെയ്യുന്നു.

[ശം-ഭാ] കേവലൈഃ — മമതചവജ്ജിതമായ എന്ന അഭിമാനം കൂടാതെയുള്ള)—'ഞാൻ ഈശ്വരന്തവേണ്ടി ത്തന്നെയാണും കർമ്മം ചെയ്യുന്നതും, അല്ലാതെ എനിക്കും ഒരു ഫലസിദ്ധികാമാണ്ടിയല്ല' എന്നിങ്ങനെ 'എ<mark>ൻറ' എന്ന</mark> അഭിമാനബുദ°ധികൂടാതെ എന്നത്ഥം. **'കേവല'**ശബ്ദത്തെ കായാദിപദങ്ങളിൽ പ്രത്യേകം സംബന്ധിപ്പിക്കണം. സകല വ്യാപാരങ്ങളിലും 'മമതാബുദ്ധി' കൂടാതെകണ്ടു കർമ്മയോഗി കരം ഫലവിഷയമായ സംഗത്തെ ഉപേക്ഷിച്ച മനഃശുദ°ധിക്കാ കർമ്മംചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ നിനക്ക<sup>ം</sup> യിക്കൊണ്ട മാത്രം അധികാരം മാഗ്റ്റംതന്നെ യാകയാൽ ന**ീ കർമ്മത്തെ** ങ്ക്ര ചെയ്താലും.

എതുകൊണ്ടെന്നാൽ ...

യുക്തഃ കർമ്മഫലം തൃക്തചാ ശാന്തിമാപ്പോതി നൈഷ്ഠികീം അയുക്തഃ കാമകാരേണ ഫലേ സക്തോ നിബദ്ധൃതേ. 12

യക്തം ന<sub>ിഷ്</sub>വാമകർമ്മയോഗി (പരമേശ്വര

നിൽത്തനെ നിഷയോടുകൂടിയിരി

- ക്ഷന്ന യോഗി)

കർമ്മഹലം തൃക്താ കർമ്മഹലത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചിട്ടു<sup>ം</sup> നൈ**നു**ികീം ആത്മനിഷ്യയാലുണ്ടാകുന്ന

(ആത്യന്തികമായ)

ശ**ാന്തിം മോക്ഷ**ത്തെ ആപ്പോതി പ്രാപിക്കുന്ന

അയുക്കും (തു) എന്നാൽ കർമ്മഫലത്തിൽ ഇച്ഛയുള്ളവൻ

(ബഹിർമ്മുഖനായവൻ)

കാമകാരേണ ഇച്ഛ ഹേതുവായുള്ള പ്രേരണകൊണ്ടു്

(കാമം ഹേതുവായിട്ടുള്ള പ്രവൃത്തികൊ

ണ്ടു")

ഫലേ ഫലത്തിൽ

സക്തഃ ആസക്തിയുള്ളവനായിട്ട് നിബ**ദ്ധ്യതേ** ഏററവും ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നു.

പരമേശ്വരനിൽത്തന്നെ നിഷ്യയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന (നിഷ്ധാമ കർമ്മ) യോഗി കർമ്മഫലത്തെ ഉപേക്ഷിച്ച് (ആത്മനിഷ്യയാ ലുണ്ടാകുന്ന) ആത്യന്തികമായ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. എന്നാൽ കർമ്മഫലത്തിലിച്ഛയുള്ളവൻ (കാമ്യകർമ്മയോഗി) ഇച്ഛനിമിത്തമുള്ള പ്രേരണകൊണ്ടു കർമ്മഫലത്തിൽ ആസക്ത നായി ഏററവും ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] 'ഈശ്വരന്നുവേണ്ടിയാണ് താന് കർമ്മം ചെയ്യുന്നത്ര്, എനിക്കു ഫലത്തിന്നുവേണ്ടിയല്ല' എന്നിട്ടെനെ സമാ ഹിതചിത്തനായവൻ കർമ്മഫലത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചു മോക്ഷ മെന്തു പറയപ്പെടുന്ന നൈഷ്യികിയായ (നിഷ്യയിൽനിന്നു ണ്ടായ) ശാന്തിയെ താഴെപ്പറയുന്ന ക്രമത്തിൽ പ്രാപിക്കുന്നു:—ആദ്യം മനഃശുദ്ധി; പിന്നെ ജ്ഞാനപ്രാപ്ലി; പിന്നെ സവ്വകർമ്മസന്ന്യാസം; ഒടുക്കം ജ'ഞാനനിഷ്യ. എന്നാൽ അസമാ ഹിതനായവൻ ഇച്ചാരപ്രേരിതനായിട്ട് 'എനിക്കു ഫലപ്രാ പ്ലിക്കായിക്കൊണ്ടു ഞാൻ ഈ കർമ്മം ചെയ്യുന്നു' എന്നിങ്ങനെ ഫലത്തിൽ സക്തനായിട്ടു ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നു. അതിനാൽ നീ യുക്തനായി ഭവിക്കുക എന്നു താൽപര്യം.

സവ്വകർമ്മാണി മനസാ സന്ന്യസ്യാസ്തേ സുഖം വശീ നവദാരേ പരേ ദേഹീ നൈവ കവ്വൻ ന കാരയൻ.

വശീ മനസ്സിനേയുമിന്ദ്രിയങ്ങളേയും സ്വാധീന

മാക്കീട്ടള്ള (ജിതചിത്തനായ)

ദേഹീ ജീവാത്മാ

സവ്വകർമ്മാണി (വിക്ഷേപകങ്ങളായ) സകല കർമ്മങ്ങ

ളേയും

മനസാ (വിവേകത്തോടുകൂടിയ) മനസ്സുകൊണ്ട്

സന്ന്യ തുജിച്ചിട്ട<sup>ം</sup>

നവദ്വാരേ ഒമ്പതു ദ്വാരങ്ങളോടുകൂടിയ

പരേ പട്ടണംപോലെയിരിക്കുന്ന (പുരംപോ

ലെ അഹങ്കാരശൂന്യമായിരിക്കുന്ന) ദേഹ

ത്തിൽ

ന ഏവ കുവ്വൻ (അഹങ്കാരാഭാവംകൊണ്ടുതന്നെ സ്വയം

ആ ദേഹംകൊണ്ടു<sup>0</sup>) ഒന്നും ചെയ്യാ**തേ**യും

ന കാരയൻ (മമകാരാഭാവം ഹേതുവായിട്ട്<sup>°</sup>) ഒന്നും

ചെയ്യിക്കാതേയും

സുഖം സുഖമാകംവണ്ണം

ആസ്തേ ഇരിക്കുന്നു.

ജിതചിത്തനായിരിക്കുന്നവൻ സകലകർമ്മങ്ങളേയും വിവേ കത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന മനസ്സുകൊണ്ടു ത്യജിച്ചിട്ട് ഒമ്പതു ദ്വാരങ്ങളോടുകൂടിയ പട്ടണംപോലെ (അഹങ്കാരശൂന്യമാ)യി രിക്കുന്ന ദേഹത്തിൽ ഒന്നും ചെയ്യാതേയും ചെയ്യിക്കാതേയും സുഖമാകുംവണ്ണം (ആനന്ദമായി) ഇരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] നിത്യം, നൈമിത്തികം, കാമ്യം, പ്രതിഷിദ്ധം ഇങ്ങനെ (നാലുവിധം) ആകുന്നു കർമ്മങ്ങരം. ജിതേന്ദ്രീയ നായ യതി വിവേകബുദ്ധിയോടുകൂടി സകലകർമ്മ<mark>ങ്ങളെയ</mark>ും പരിത്യജിച്ച<sup>ം</sup> കർമ്മത്തിൽ അകർമ്മത്തെ ദശിക്കുന്നവനാ യിട്ട് – സുഖമായിരിക്കുന്നു. മാനസികമായും കായികമായും വാചികമായുമുള്ള സകല കർമ്മങ്ങളേയുമപേക്ഷിച്ചവനം, ആയാസരഹിതനം, പ്രസന്നചിത്തനം, ആത്മാവിൽനിന്നു വ്യതിരിക്തമായ കാര്യങ്ങളിൽ താൽപര്യമില്ലാത്തവ**നം** (പ്രയോജനത്തെ ദശിക്കാത്തവനം) ആയിരിക്കുന്നതിനാലാ ണം' അവൻ സുഖമായിരിക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞത്ര'. അഞ്ജനെ യുള്ളവൻ എവിടെ എങ്ങനെ ഇരിക്കുന്നുവെന്നു പറയുന്നു.....നവ ദ്വാരങ്ങളോടുകൂടിയ പട്ടണംപോലെയിരിക്കുന്ന ദേഹത്തിൽ (ഇരിക്കുന്ന) —കഴത്തിനമീതെ ബാഹ്യവിഷയോപലബ<sup>ം</sup>ധി ക്കുള്ള ഏഴ് ദ്വാരങ്ങരം, താഴെ മലമൃത്രവിസജ്ജനത്തിനുള്ള രണ്ട

ഭാരങ്ങരം, ഇങ്ങനെ ഒമ്പതു ഭാരങ്ങളോടുകൂടിയ ദേഹമാണ് നവദാരത്തോടുകൂടിയ പുരമെന്നു പറയപ്പെടുന്നതു്. ആ (ദേഹ മാകുന്ന) പുരത്തിലെ സാമി (രാജാവു്) ആത്മാവുതന്നെം അദ്ദേഹത്തിന്റെ ആവശ്യത്തിന്നു വേണ്ടുന്ന വത്തമാനങ്ങളെ കൊടുക്കുന്നതിന്നും, മററനേക കാര്യങ്ങളെ സാധിപ്പിക്കുന്നതി ന്നമായി പൗരന്മാരുടെ നിലയിൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങരം, മനസ്സ്, ബുദ്ധി, വിഷയങ്ങരം ഇവ ഇരിക്കുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഒമ്പതു ദാരങ്ങളോടുകൂടിയ ദേഹമാകുന്ന പുരത്തിക്കർ ദേഹി (ആത്മാ) സകലകർമ്മങ്ങളെയുമുപേക്ഷിച്ച് ഇരിക്കുന്നു.

പുവ്വപ്പെടാം:—'അവൻ ദേഹത്തിൽ ഇരിക്കുന്നു' എന്ന വിശേഷണംകൊണ്ടേന്താണ് പ്രയോജനം? കർമ്മത്തെ സന്ന്യ സിച്ചവനും സന്ന്യസിക്കാത്തവനും എല്ലാവരും (എല്ലാ ദേഹി കളം) ദേഹത്തിരീത്തന്നെയാണല്ലോ ഇരിക്കുന്നതും. ആ വിശേഷണം അത്ഥമില്ലാത്തതാകസം.

സമധേനം:—'ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ സമൂഹം മാത്രമാണം' യായു, എന്നു സങ്കടിച്ചിയൊല്ട്വായിയുന്നു അജ്ചയാരാത് എട്ടാ ദേഹികളം 'ഞാൻ ഒരു വീട്ടിൽ, അല്ലെങ്കിൽ നീലത്തും', അല്ലെ ങ്കിൽ ഒരാസനത്തിന്മേൽ, ഇരിക്കുന്നു' എന്നു വദിചാരിക്കുന്നു. ദേഹംതന്നെയാണ<sup>്</sup> ആത്മാ എന്നു വിചാരിക്കുന്നവന്നു<sup>ം</sup> ഒ**രു** വീട്ടിലെന്നപോലെ ദേഹത്തിൽ (തദ്ധ്യതീരിക്തനായി) ഇരി ക്കുന്നു വിചാമം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. എന്നാൽ ദേഹാദി സംഘാതത്തിൽനിന്നു ഭിന്നമാണ<sup>ം</sup> ആത്മാ എന്നു വീചാരിക്ക ന്നവന്നും താൻ ദേഹത്തിൽ ഇരിക്കുന്നു എന്ന ബോധം ഉണ്ടാക ന്നതുമാണം". അവിദ്യയൻെ ആത്മാവിൽ ആരോപിക്കപ്പെട്ട മററു ചിലതിന്റെ (ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ) കർമ്മങ്ങളെ വിവേ കബുദ്ധികൊണ്ടും ... വോദ്യകൊണ്ടും വീവേകവിജ്ഞാനംകൊ ണ്ടും —ത്യജീക്കാവുന്നതുമാണം". വിവേകവിജ്ഞാനങ്ങളാട്ട കൂടിയിരിക്കുന്ന ഒരുവന്ത<sup>്</sup> അവൻ സവ്വകർമ്മങ്ങളേയുമുപേക്ഷി **ച്ച**വനായാലും, നവദ്ധാരങ്ങളോടുകൂടിയ പുരംപോലെയ**ിരി** ക്കുന്ന ദേഹത്തിൽ, ഒരു വീട്ടിൽ എന്നപോലെ, ഇരിപ്പാൻ (ഇരിക്കുന്നു എന്നു തോന്നുവാൻ) കഴിയുന്നതാണം . എന്തെ ന്നാൽ, പ്രാരബ<sup>്</sup>ധഫലകർമ്മസംസ്ഥാമശേഷത്തെ അനുവത്തി ച്ചാണ്യ താൻ ദേഹത്തിൽത്തന്നെ ഇരിക്കുന്നുവെന്നും അവന്നും

തോന്നുന്നത്. വിശേഷവിജ്ഞാനം ഉണ്ടായിട്ടുള്ള കൊണ്ടു വിവേകിയായ സന്ന്യാസി ദേഹത്തിലിരിക്കുന്ന എന്നു പറയാവുന്നതാണും. അതിനാൽ വിദ്യാൻേറയും അവീ ദേഹത്തിൽതന്നെ ഇരിക്കുന്നും എന്ന വിശേഷണം അത്ഥത്തോടുകളാടിത്തന്നെയിരിക്കുന്നും.

പൂർവ്വപക്ഷം: —ആതമാവിൽ അവിദ്യയാൽ ആരോപിത മായ ദേഹേന്ദ്രിയ കർമ്മങ്ങളെ അവൻ സന്ന്യസിക്കുന്നുവെന്നു തന്നെ വെയ്യുക. എന്നാലം (സ്ഥാതമായ) കർത്തൃത്വവം കാരയിതൃത്വവും ആത്മാവോടുകൂടി ചേന്തതന്നെ ഈിക്കമുളും.

സമാധാനം:— ഈ ശങ്കയെ പരിഹരിപ്പാനാണ് ഭഗവാൻ 'അവർ സായമായി യാതൊന്നം ചെയ്യുന്നതുമില്ല, ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളെ കർമ്മങ്ങളിൽ പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നതുമില്ല' എന്നു പറഞ്ഞതും.

പൂർവ്വചക്ഷം:—നടന്ദ് കൈണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരുവൻ നടത്തം വേണ്ടെന്നുവെച്ചാൽ അവൻറെ ഗതി എങ്ങനെ ഇല്ലാതാകുന്നു വോ അതുപോലെ ആത്താവോടു സമവായിയായിരിക്കുന്ന കർത്തൃത്വവും കാരയിത്രത്വവും സവ്വകർമ്മസന്ത്യാസംകൊണ്ടും ഇല്ലാതാകുന്നു എന്നോ? അതോ, ആത്മാവിന്നു കർത്തൃത്വവും കാരയിത്രത്വവും സ്വതേതന്നെ ഇല്ല എന്നോ?

സമാധാനം: —ആത്മാവിന്ത സ്വതേ കർത്തൃത്വവും കാരയിത്രതവുമില്ല. എന്തെന്നാൽ 'അവികാര്യോയമുച്യതേ' (അ. 2, ശ്രോ. 25), 'ശമീമസ്ഥോപി കൗന്തേയ ന കരോതി ന ലിപൃതേ' (അ. 13, ശ്രോ. 31) എന്നിങ്ങനെ ഗേവാൻ തന്നെ ഉപദേശിക്കുന്നു. ''ധ്യായതിവ, ലേലായതീവ'' (ഇത്തു ചലിക്കുന്നപോലേയും ധ്യാനിക്കുന്നുപോലേയും തോന്തുന്നു) (ബ്ര. ഉ. 4. 3. 7) എന്ന ശ്രതിവാക്യമുണ്ടും.

**അതിന്നും പുറമെ**—

ന കർത്തൃത്വം ന കർമ്മാണി ലോകസ്യ സൃജതി പ്രളഃ ന കർമ്മഫലസംയോഗം സ്വഭാവസ്ത പ്രവത്തതേ.

14

പ്രഭഃ ഇംശ്വരന്ത

ലോകസ്യ ജീവലോകത്തിന്ന (വേണ്ടി)

കർത്തൃത്വം കർത്തൃത്വത്തെ (സ്വാതന്ത്ര്യത്തെ)

ന സൃജതി സൃഷ്ടിക്കുന്നില്ല

കർമ്മാണി ന കർമ്മങ്ങളേയും സൃഷ്ടിക്കുന്നില്ല

കർമ്മഫല കർമ്മഫലസംബന്ധത്തേയും സ്റ്റഷ്ടിക്ക

സംയോഗം ന ന്നില്ല

സ്വഭാവഃതു എന്നാൽ (ജീവൻെറ) പ്രകൃതി (മായ)

പ്രവത്തതേ (കർത്തൃത്വാദിരുപമായി) പ്രവത്തി

ക്കുന്നു.

ഈശാരൻ ജീവലോകത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു കർത്തതാത്തേയോ, കർമ്മങ്ങളേയോ, കർമ്മഫലസംബന്ധത്തേയോ സൃഷ്ടിക്കു ന്നില്ല. എന്നാൽ, അവിദ്യാരൂപമായിരിക്കുന്ന (ജീവികളടെ) പ്രകൃതിതന്നെയാണം (കർത്തൃത്വാദിരൂപമായി എല്ലാം) പ്രവത്തിക്കുന്നതും

[ശം\_ഭാ] ആത്മ(ദേഹി) കർത്തൃത്വത്തെ സൃഷ്ടിക്കുന്നില്ല —ഒരുവനെക്കൊണ്ട് ഒന്നും ചെയ്യിക്കുന്നില്ല. കർമ്മങ്ങളേയും സൃഷ്ടിക്കുന്നില്ല — രഥം, ഘടം, പ്രാസാദം മുതലായ ഈപ്രിത വന്തുക്കളെ സൃഷ്ടിക്കുന്നതുമില്ല. രഥാദികളെ ഉണ്ടാക്കുന്നവനെ, ആത്മാ, തൽഫലത്തോടു സംബന്ധിപ്പിക്കുന്നതുമില്ല. ദേഹി സ്വതേ ഒന്നും ചെയ്യുകയും ചെയ്യിപ്പിക്കുന്നതുമില്ല. ദേഹി ത്വരെ ഒന്നും ചെയ്യുന്നതും ചെയ്യിപ്പിക്കുന്നതും? സമാധാനം: — സ്വഭാവം — അവിദ്യാലക്ഷണമായ പ്രകൃതി, അല്ലെങ്കിൽ മായ, ആകുന്നു പ്രവത്തിക്കുന്നതും. 'ദൈവീഹ്യേഷാ ഗുന്നമയി' (അ. 7, ശ്ളോ. 14) എന്നു് ഇനി പറയുവാൻപോകുന്ന മായ തന്നെയാണു സ്വഭാവം.

എന്നാൽ പരമാത്ഥമായിട്ട് –

നാദത്തെ കസ്യചിൽ പാപം ന ചൈവ സുകൃതം വിളഃ അജ്ഞാനേനാവ്വതം ജ്ഞാനം തേന മുഹൃതി ജന്തവഃ. 15

വിളഃ ഈശ്വരൻ (പരിപൂർണ്ണൻ, ആപ്ലകാമൻ)

കസ്യചിൽ ആരുടേയും

പാപം പാപത്തെ

ന ആഭത്തേ ഗ്രഹിക്കുന്നില്ല

സുകൃതം ച പുണ്യത്തേയും ന ഏവ (ആഭത്തേ) ഗ്രഹിക്കുന്നില്ല

അജ്ഞാനേന (ദണ്ഡനയും അനുഗ്രഹംതന്നെയാണ്ഡ

എന്നറിയാതെയിരിക്കുന്ന) അജ്ഞാന

ത്താൽ

ജ്ഞാനം (ഈശ്വരൻ സവ്വ്ത്ര സമനായിരിക്കുന്നു

വെന്ന) ജ്ഞാനം

ആവൃതം മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു

തേന അതുഹേതുവായിട്ടു<sup>©</sup>

ജന്തവഃ ജന്തുകം (ജീവികം)

മഹൃന്തി മോഹിക്കുന്ന (ഈശ്വരങ്കൽ വൈഷമ്യ

മുണ്ടെന്നു വിചാരിക്കുന്നു).

ഈശ്വരൻ ആരുടേയും പാപത്തേയും പുണ്യത്തേയും ഗ്രഹിക്കു ന്നില്ല. അജ്ഞാനത്തിനാൽ വിവേകം മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ട് ജീവികരം മോഹിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ആരുടേയം (\_കസ്യചിൽ) ഭക്തൻേറയുംകൂടി എന്നു താൽപര്യം. എന്നാൽ പിന്നെ എന്തിനാണം ഭക്തന്മാർ പൂജാദിലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന യാഗദാനഹോമാദിപുണ്യകർമ്മ ഞെ ചെയ്യുന്നതും?—ഭഗവാൻ ഇതിന്നു സമാധാനം പറയുന്നു: വിവേകവിജ്ഞാനം അജ്ഞാനത്താൽ മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. തന്നിമിത്തം സംസാരികളായ (അവിവേകികളായ) ജീവികരം 'ഞാൻ ചെയ്യുന്നു; ഞാൻ ചെയ്യിപ്പിക്കുന്നു; ഞാൻ സുഖമനുഭവിക്കും; ഞാൻ സുഖമനുഭവിപ്പിക്കുന്നു; ഞാൻ സുഖമനുഭവിച്ചാരിച്ചു' മോഹത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

ജ്ഞാനേന തു തദജ്ഞാനം യേഷാം നാശിതമാത്മനഃ തേഷാമാദിത്യവൽ ജ്ഞാനം പ്രകാശയതി തൽപരം. 16

ആത്മനഃ ജ<sup>v</sup>ഞാനേന തു എന്നാൽ ഭഗവദ<sup>v</sup>ജ<sup>v</sup>ഞാനത്താൽ യേഷാം തൽ അജ്ഞാനം യാതൊരുത്തരുടെ ആ അജ്ഞാനം

നാശിതം നശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ

തേഷാം അവരുടെ

ജ'ഞാനം (ആ) ജ'ഞാനം

ആദിത്യവൽ സൂര്യനെന്നപോലെ

തൽപരം പരിപൂർണ്ണമായിരിക്കുന്ന ഈശ്വര

സ്വരൂപത്തെ

പ്രകാശയതി പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു.

എന്നാൽ, ഭഗവദ<sup>്</sup>ജ്ഞാനത്താൽ യാതൊരുത്തരുടെ ആ അജ്ഞാനം നശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ അവരിൽ ആ ജ്ഞാനം, സൂര്യനെന്നപോലെ, പരബ്രഹ്മസാത്രപത്തെ പ്രകാ ശിപ്പിക്കുന്നു. (സൂര്യൻ എപ്രകാരമാണ് ഇരുട്ടിനെ കളഞ്ഞു സകലവസ്തകളേയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നത്മ് അതുപോലെ എന്നത്മം.)

[ശം-ഭാ] യാതൊന്നിനാൽ മുടപ്പെട്ടിട്ടാണ് ജന്ത്വക്കാര മോഹിക്കുന്നത് ആ അജ്ഞാനം, യാതൊരുത്തരുടെ ആ അജ്ഞാനമാണ്, ആത്മവിഷയമായ വിവേകജ്ഞാനത്താൽ നശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത് അവരിൽ ആ ജ്ഞാനം, സൂര്യൻ സകലവസ്തകാളയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതുപോലെ, ജ്ഞേയ മായ സമസ്തവസ്തുവിനെ — ആ പരമാത്ഥതത്ത — പ്രകാശി പ്രിക്കുന്നു.

യാതൊരു പരമാത്ഥതത്ത്വത്തെയാണു' ജ'ഞാനം പ്രകാ ശിപ്പിക്കുന്നതു' അതിൽ --

തദ°ബുദ്ധയസ്തദാത്മാനസ്തനിഷ്ഠാസ്തർപരായണാഃ ഗച°ഛന്ത്യപുനരാവൃത്തിം ജ°ഞാനനിർദ്ധൂ തകല°മഷാഃ. 17

തദ്ബുദ്ധയഃ നിശ്ചയമായ ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തോടു

<u>ക</u>ടിയവരായം (പരിപൂർണ്ണമായ

ഈശ**്വരസ്വ**രൂപ**ത്തി**ൽത്തന്നെ

നിശചയാത്മികയായ ബൂദ്ധിയോടു

**കൂടിയവരായും**)

തദാത്മാനഃ ബ്രഹ്മസ്വര്യപത്തിൽ സ്ഥിതിചെ

യ്യുന്ന മനസ്സോടു കൂടിയവരായം

തന്നിഷ്ഠാഃ ബ്രഹ്മസ്വര്യപത്തിൽത്തന്നെ നിഷ്ഠ

യോടു (താൽപര്യത്തോടു) കൂടിയവ

രായും

തൽപരായണാ! ബ്രഹ്മത്തെത്തന്നെ ആശ്രയിച്ചിരി

ക്കുന്നുവായും

ജ്ഞാനനിദ്ധൂതകല്പഷാം (ഈശചരപ്രസാദംകൊണ്ടു ലഭിച്ചി ടൂള്ള) ജ്ഞാനംകൊണ്ടു പാപത്തെ നശിപ്പിച്ചവരായൂമിരിക്കുന്നവർ അപുനരാവൃത്തിം തിരിയെ സംസാരത്തിലേക്കു വരാ തതായ സ്ഥാനത്തെ (മോക്ഷത്തെ) ഗച്ഛന്തി പ്രാപിക്കുന്നു.

ബ്രഹ്മസ്യപ്രത്തിൽത്തന്നെ നിശ്ചയാത്മികയായ ബുദ്ധിയോ ടക്ടിയവരും, ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന മന സ്റ്റോടുക്ടിയവരും, ബ്രഹ്മനിഷയോടുക്കടിയവരും, ബ്രഹ്മത്തെ ത്തന്നെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നവരും, ജ്ഞാനംകൊണ്ടു സകല പാപങ്ങളേയും നശിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നവരും ആയവർ തിരിയെ സംസാരത്തിലേക്കു വരാത്ത സ്ഥാനമായ മോക്ഷത്തെ പ്രാപി കുന്നു.

[ശം-ഭാ] 'തദ്ബ്യയം' എന്ന തുടങ്ങിയ പദങ്ങളിലെ 'തൽ' ശബ്ദം ബ്രഹ്മത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. ബ്രഹ്മത്തിൽത്ത ന്നെ നിശ്ചയബ്യിയോടുകൂടിയവരും, പരമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മംതന്നെ ആത്മാവായിട്ടുള്ളവരും, സകലകർമ്മങ്ങളേയു മുപേക്ഷിച്ച് ബ്രഹ്മത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവരും, ബ്രഹ്മംതന്നെ പരാശ്രയമായിട്ടുള്ളവരും —കേവലം ആത്മാരാമ ന്മാരും —മുൻപറയപ്പെട്ട ജ'ഞാനംകൊണ്ടു പാപം മുതലായ സകല സംസാരകാരണദോഷങ്ങളേയും നശിപ്പിച്ചവരുമായ യതികഠം പിന്നെ ദേഹസംബന്ധത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. (ഇപ്പോഴുള്ള ദേഹം നശിച്ചാൽ ഇനി ഒരു ദേഹത്തെ സ്വീകരി കുന്നില്ല. മുക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം.)

യാതൊരുത്തരുടെ അജ്ഞാനമാണ് ജ്ഞാനത്താൽ നശി പ്രിക്കപ്പെട്ടതു് അങ്ങനെയുള്ള പണ്ഡിതന്മാർ എങ്ങനെയാണ തത്ത്വത്തെ കാണന്നതും? ഭഗവാൻ പറയന്നു:

വിദ്യാവിനയസംപന്നേ ബ്രാഹ്മണേ ഗവി ഹസ്തിനി ശുനി ചൈവ ശ്വപാകേ ച പണ്ഡിതാഃ സമദശിനഃ. 18 വിദ്യാവിനയസംപന്നേ വിദ്യയം വിനയവുമുള്ള ബ്രാഹ്മണേ ബ്രാഹ്മണനിലും ഗവി പശുവിങ്കലും ഹസ്തിനി ആനയിലും ശുനി ച ശ്വാവിലും

ശാപാകേ ച ഏവ ശ്വാവിനെ വെച്ചതിന്നുന്ന ചണ്ഡാ

ലനിലും

പണ്ഡിതാഃ ജ°ഞാനിക∞

**നേ**ിൾമെഗ്ന ബ്രഹ്മത്തെ സമമായി കാണുമ്പരാ

കുന്നു.

വിദ്യയം വണക്കവുള്ള ബ്രാഹ്മണനിലും, പശുവിങ്കലും, ആന യിലും, ശ്വാവിങ്കലും, ചണ്ഡാലനിലും ജ്ഞാനികഠം ബ്രഹ്മ ത്തെ സമമായി ദശിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] വിദ്യാ<u>—</u>വേദാത്ഥവിജ്ഞാനം (ആതമബോധം), വിനയം \_\_ഉപശമം; വിദ്യാവിനയങ്ങളോടുകൂടിയവനം (വി ദ്വാനും വിനീതനമായവനും) സാത്ത്വികനുമായ ബ്രാഹ്മണനാ ൺ<sup>ം</sup>, എല്ലാ പ്രാണികളിലുംവെച്ച് ഉത്തമൻ. അവനിലും, പിന്നെ മദ്ധ്യമമായിട്ടുള്ളതും രാജസഗുണത്തോടുകൂടിയതുമായ പശുവിലും, പിന്നെ അധമന്മാരും ഏററവും താമസപ്രധാന ന്മാരുമായ ആന, ശ്വാവ്യ മതലായവയിലും, പണ്ഡിതന്മാർ സമമായി—മുൻപറഞ്ഞ മൂന്നു ഗുണംങ്ങളാലും തജ്ജന്യസംസ്ഥാര ങ്ങളാലം ലേശം സ്പശിക്കപ്പെടാതേയം അദ്വീതീയമായം അവി ക്രിയമായുമിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തെത്തന്നെ —കാണംന്നു.

ഇഹൈവ തൈർജ്ജിതഃ സഹ്റ്റോ യേഷാം സാമ്യേ

സംഥിതം മനഃ

നിദ്<u>ദ</u>ോഷം ഹി സമം ബ്രഹ്മ തസ്മാൽ ബ്രഹ്മണി തേ സ<sup>ം</sup>ഥിതാം. 19

യോഷാം യാതൊരുത്തരുടെ

മനഃ മനസ്സ്

സാമ്യേ ബ്രഹ്മം സകലത്തിലും സമമെന്ന

വിഷയത്തിൽ

സ്ഥിരമായിരിക്കുന്നുവോ സ്ഥിതം

തൈഃ അവരാൽ

ഈ ദോഷത്തോടുകൂടിയിരിക്കുമ്പോ⊙ ഇഹ ഏവ

ത്തന്നെ

## ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

സഗ്ഗ്രാം (ജനനമരണമാകുന്ന) സംസാരം

ജിതഃ ജയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന (നിരസ്തമാക്കി

യിരിക്കുന്നു)

ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

ബ്രഹ്മ പരബ്രഹ്മം

264

നിദ്ദോഷം ദോഷരഹിതമായം

സമം സകലത്തിലും സമമായുമിരിക്കുന്ന

തസ്താൽ അതിനാൽ

തേ ആ സമദർശികയ

ബ്രഹ്മണി (ഏവ) പരബ്രഹ്മത്തിൽത്തന്നെ

സ്ഥിതാഃ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

യാതൊരുത്തരുടെ മനസ്സ്, ബ്രഹ്മം സകലത്തിലും സമമെന്ന വിഷയത്തിൽ സ്ഥിരമായിരിക്കുന്നുവോ അവരാൽ, ഈ ദേഹത്തോടുകൂടിയിരിക്കുമ്പോയത്തന്നെ, ജനനമരണരൂപമായ സംസാരം ജയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ, ബ്രഹ്മം ദോഷരഹിതമായം സകലത്തിലും സമമായുമിരിക്കുന്നു. അതി നാൽ അവർ ബ്രഹ്മത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. (ബ്രഹ്മ ഭാവത്തെ പ്രാപിച്ചവരാകുന്നുവെന്നത്ഥം).

[ശം\_ഭാ] സകലഭ്രതങ്ങളിലും സമമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മ ത്തിൽ നിശ്ചലമാനസന്മാരായിരിക്കുന്നവരെവരോ അങ്ങനെ പണ്ഡിതന്മാർ, ഈ ദേഹത്തോടുകൂടിയിരിക്ക യിരിക്കുന്ന മ്പോ⊙ (ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോ⊙) തന്നെ, ജന്മത്തെ ജയിച്ചി രിക്കുന്ന—വശീകരിച്ചിരിക്കുന്നു. ദോഷത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ചണ്ഡാളന്മാർ മുതലായവരിൽ (അന്തര്യാമിതോന സ<sup>്</sup>ഥിതി ചെയ്യുന്ന) ബ്രഹ്മം അവരുടെ ദോഷത്താൽ സ്പർശിക്കപ്പെടുന്ന വെന്ന മൂഢന്മാക്ക തോന്നുനമാകിലും (വാസ്തവത്തിൽ) ആ ദോഷത്താൽ സൂർശിക്കപ്പെടുന്നില്ല. അതിനാൽ ബ്രഹ്മം ദോഷ വജ്ജിതമായിരിക്കുന്നു. ബ്രഹ്മം, തന്നിലിരിക്കുന്ന (സ്വഗത) ഗുണഭേദംകൊണ്ടു ഭിന്നമായി ഭവിക്കുന്നതുമില്ല. എന്തെന്നാൽ, ചൈതന്യം നിർഗ്ഗണമാകുന്നു. ഇച്ഛാദികളെല്ലാം ദേഹധർമ്മമാ ണെന്നം (അ. 13, ശ°ളോ. 6), ആത്മാ അനാദിയം ഗുണരഹിത നമാണെന്നും (അ. 13, ശ്ളോ. 31), ഭഗവാൻ മേലിൽ പറയ ന്നതാണം<sup>ം</sup>. ഭിന്നത്വത്തെ കാണിക്കുന്ന അന്യവിശേഷങ്ങളം

ആതമാവിന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ, ദേഹംപ്രതി ആതമാക്കരം ഭിന്ന മായിരിക്കുന്നുവെന്നതിന്നു പ്രമാണം കാണുന്നില്ല. അതിനാൽ ബ്രഹ്മം ഏകമായും സകലത്തിലും സമമായുമിരിക്കുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ട° അവർ (പണ്ഡിതന്മാർ) ബ്രഹ്മത്തിൽതന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളിൽ ആത്മബുല്ധിയില്ലാത്ത തുനിമിത്തം അഭിമാനമില്ലായ്ക്കയാൽ അങ്ങനെയുള്ള പണ്ഡിത ന്മാരെ ദോഷം ലേശംപോലം സ്വശിക്കുന്നില്ല. ദേഹാദിയിൽ അവയിൽ അഭിമാനത്തോടുകൂടിയ ആത്മദർശനംനിമിത്തം വരെ ഉദ്ദേശിച്ചാണം 'സമാസമാഭ്യാം', എന്നു (മുൻപറഞ്ഞ) സ്മൃതി പറഞ്ഞിരിക്കുന്നും. എന്തെന്നാൽ, പൃജിക്കുന്നവ രേയും പൂജിക്കപ്പെടുന്നവരേയുമാണം' (പൂജാവിഷയത്വത്തെ യാണം") അതു വിശേഷിപ്പിക്കുന്നതു് പൂജാദാ**നാദി വിഷ**യ ങ്ങളിൽ ബ്രഹ്മജ്ഞാനം, ഷഡംഗജ്ഞാനം, ചതുപേദജ്ഞാനം എന്നിങ്ങനെയുള്ള ചില പ്രത്യേകഗുണങ്ങരം സംബന്ധിച്ചിരി ക്കുന്നതായി കാണപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ ബ്രഹ്മം സകലഗുണ ദോഷവജ്ജിതമായിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ 'അവർ ബ്രഹ്മത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു' എന്നു പറഞ്ഞതു യുക്തംതന്നെ.

'സമാസമാഭ്യാം' എന്ന സ്<sup>°</sup>മൃതിവാക്യം കർമ്മവിഷയ മായിട്ടാകുന്ന.എന്നാൽ ഇതു'സവ്വകർമ്മസന്ന്യാസവിഷമായി ട്ടാണ്<sup>°</sup>. 'സവ്വകർമ്മാണി' മനസാ (അ. 5, ശ്ളോ. 13) എന്ന ശ്രോകം മുതൽ അദ്ധ്യായാവസാനംവരെ കർമ്മസന്ന്യാസത്തെ പ്പാറിയാകുന്നു പറയുന്നതു്

ന പ്രഹൃഷ്യൽ പ്രിയം പ്രാപ്യ നോദ്വിജേൽ പ്രാപ്യ ചാപ്രിയം

സ്ഥിരബ്ദധിരസംമൂഡോ ബ്രഹ്മവിൽ ബ്രഹ്മണി സ്ഥിതഃ. 20

സ്ഥിരബുദ്ധിഃ ബ്രഹ്മത്തിൽ നിശ്ചലയായ ബുദ്ധി യോടുകൂടിയവനായും

അസംമഢഃ അശേഷം അജ്ഞാനമില്ലാത്തവനാ

അസംമൂഢഃ അശേഷം അജ്ഞാനമില്ലാത്തവനാ യും (മോഹത്തിൽ നിന്നു നിവത്തി

ച്ചവനായം)

ബ്രഹ്മണി സ<sup>ം</sup>ഥിതഃ ബ്രഹ്മത്തിൽത്തന്നെ സ<sup>ം</sup>ഥിതിചെ

യ്യുന്ന (ബ്രഹ്മ**ന**ിഷയോടുകൂടിയ)വ

നായുമിരി**ക്കുന്ന** 

ബ്രഹമവിൽ ബ്രഹ്മജ്ഞാനി

**പ്രിയം** പ്രാപ്യ ഇഷ്ടപദാത്മത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ

ന പ്രഹൃഷ്യൽ സന്തോഷിക്ക**രു**ത്ര

അപ്രിയം പ്രാപ്യ അനിഷ്ടപദാത്ഥത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ

ന ഉദ്വിജേൽ ച വൃസനിക്കയുമ**രുതു**°.

ബ്രഹ്മത്തിൽ നിശ്ചലയായ ബുദ്ധിയോടുകൂടിയവനും, അശേ പ്പം അജ്ഞാനമില്ലാത്തവനും, ബ്രഹ്മത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നവനും ആയ ബ്രഹ്മജ്ഞാനി ഇഷ്ടത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ സന്തോഷിക്കുകയോ അനിഷൂത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ വ്യസനിക്കുകയോ അരുത്രം.

[ശം-ഭാ] ദേഹംതന്നെയാണ് ആത്മാ എന്ന വിചാരിക്കുന്നവക്കു മാത്രമേ ഇഷ്ടാനിഷ്ട പ്രാപ്തിയിൽ ഹർഷവിഷാദങ്ങളു ണ്ടാകുന്നുള്ള. കേവലാത്മദർശികഠംക്ക് ഇഷ്ടാനിഷ്ടപ്രാപ്തിയില്ലായ്ക്കയൽ (ഹർഷവിഷാദങ്ങയം) ഉണ്ടാകുന്നില്ല. ആത്മദർശി, സവ്വഭ്രതങ്ങളിലും ആത്മാ ഒന്നാണ്, സമനാണ്, നിർദ്ദോഷിയാണ്, എന്ന സ്ഥിരമായ (സംശയാഹിതമായ) ബുലിയോ ട്രക്ടിയവനായിരിക്കുന്നു. അവർ മോഹവജ്ജിതനായുമിരിക്കുന്നു. അവർ (ബ്രഹ്മവിത്ത്ക്) ബ്രഹ്മത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. അവർ ഒന്നും ചെയ്യുന്നില്ല —സവ്വകർമ്മങ്ങളേയും സന്ന്യസിച്ചവനാകുന്നുവെന്നത്ഥം.

അതിന്നു പുറമേ, ബ്രഹ്മ ഞിൽ സ°ഥിതിചെയ്യ നവൻ—

ബാഹ്യസ്പശേഷാസക്താതമാ വിന്ദത്യാത്മനി യൽ സുഖം സ ബ്രഹ്മയോഗയുക്താതമാ സുഖമക്ഷയമശ്നതേ. 21

ബാഹ്യസ്പശ്ഷേ ബാഹ്യേദ്രിയവിഷയങ്ങളിൽ അസക്താത്മാ സക്തിയില്ലാത്ത മനസ്സോടുകൂടിയ

വൻ (അനാസക്തചിത്തൻ)

ആത്മനി തൻെറ അന്തഃകരണത്തിൽ

യൽ സംഖം (ഉപശമാത്മകമായ) യാതൊരു സാ

ത്തചികസുഖമാണള്ള**തു**°

(തൽ സുഖം) ആ സുഖത്തെ വിന്ദതി പ്രാപിക്കുന്ന സം ച അവർതന്നെ

(ഉപശമാത്മകം സുഖം ലബ്ധാ) ഉപശമസുഖത്തെ ലഭിച്ച്യ ബ്രഹ്മയോഗയുക്കാത്മാ ബ്രഹ്മധ്യാനത്തിൽ മനസ്സോടുകൂടിയ

വനായി (ബ്രഹ്മത്തിൽ സമാധികൊ

ണ്ടു തദൈക്യത്തെ പ്രാപിച്ച മനസ്സോ

ടുകൂടിയവനായി)

അക്ഷയം നാശമില്ലാത്ത

സു**ഖം** സുഖത്തെ അശ<sup>ം</sup>നുതേ പ്രാപിക്കുന്നു.

ബാഹ്യവിഷയങ്ങളിൽ സക്തിയില്ലാത്ത മനസ്സോടുക്ടടിയവൻ തൻെറ അന്തഃകരണത്തിൽ ഉണ്ടാകുന്ന ഉപശമാത്മകമായ സാത്തചികസുഖത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. അവൻ പിന്നെ ബ്രഹ്മ ധ്യാനത്തിൽ മനസ്സോടുക്കുടിയവനായി ക്ഷയമില്ലാത്ത സുഖ ത്തെ (സദാ സവ്ത്ര ബ്രഹ്മാനന്ദത്തെ) പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം\_ഭാ] അതിനാൽ, ആത്മാവിൽ ക്ഷയമില്ലാത്ത സുഖത്തെ ലഭിക്കേണമെന്നിച്ഛയുള്ളവൻ ക്ഷണികങ്ങളായ ബാഹ്യ വിഷയസുഖങ്ങളിൽനിന്ന മനസ്സിനെ നിവത്തിപ്പിക്കണമെന്നതാൽപര്യം.

യേ ഹി സംസ്പശജാ ഭോഗാ ദുഖയോനയ ഏവ തേ ആദ്യന്തവന്തു കൗന്തേയ ന തേഷ്യ രമതേ ബുധഃ. 22

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര

സംസ്പശ്ജാഃ വിഷയങ്ങളിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന

 ഭോഗാ:
 സുഖങ്ങരം

 യേ
 ഏവയോ

 തേ
 അവ

**ദുഖയോനയു ഏവ ദുഖത്തിന്നു** കാരണമായിത്തന്നെയിരി

ക്കുന്നു

ഹി എന്തെന്നാൽ

ആദ്യന്തവന്തഃ (അവ) ഉണ്ടായിട്ട പിന്നെ നശിക്കുന്നു

(ഉൽപത്തിവിനാശങ്ങളോടുകൂടിയവയാ

കന്നു)

(അതഃ)

അ**തിന**ാൽ

ബുധഃ

വിവേകിയായവർ

തേഷ്ട

അവയിൽ

ന രമതേ

സനോഷിക്കുന്നില്ല.

അല്ലയോ കന്തീപുത്ര, വിഷയങ്ങളിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന സുഖ ങ്ങരം ദുഃഖത്തിന്നു കാരണമായിത്തന്നെയിരിക്കുന്നു. എന്തെ ന്നാൽ, അവ ഉൽപത്തിവിനാശങ്ങളോടുകൂടിയവയാകുന്നു. അതിനാൽ വിവേകികരം അവയിൽ സന്തോഷിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] വിഷയേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ സംസ്പശംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന സുഖങ്ങാം ദുഃഖത്തിന്നു ഹേതുക്കളാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ ആ സുഖങ്ങരംതന്നെ അവിദ്യാനിമിത്തമാണണ്ടാകുന്നതു<sup>ം</sup>. ആദ്ധ്യാ ത്മികം മതലായ സകല ദഃഖങ്ങളം അവ (വിഷയസുഖങ്ങഠം) നിമിത്തംതന്നെയാണെന്നു നാം കാണുന്നു. 'ഏവ' ഇഹലോകത്തിലെന്നപോലെ പരലോകത്തിലും കൊണ്ടു<sup>ം</sup> എന്നത്ഥത്തെ കാണിക്കുന്നു. സംസാരത്തിൽ സുഖത്തിൻെ ലേശംപോലുമില്ലെന്നറിഞ്ഞിട്ട° ഒരുവൻ വിഷയ**ങ്ങളാ**യ മൃഗതൃഷ്ണികയിൽനിന്ന് ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ നിവത്തിപ്പിക്കണം. വിഷ**യസുഖങ്ങ**ം കേവലം **ദുഃഖത്തിന്നു ഹേതു**ക്കളാണെന്നു മാത്രമല്ല, അവ ആദ്യന്തവത്തു കളൂമാകുന്ന (അവയ്ക്ക് ആദിയം അന്തവുമുണ്ടു°). വിഷയേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ സംയോഗമാണം° (സുഖ **ങ്ങളടെ)**ആദി. അവയുടെ വേർപാട്ട് അവയുടെ അന്തവുമാകുന്നു. ആദിയടേയം അന്തത്തിൻേയം മധ്യത്തിൽ മാത്രമിരിക്കുന്നതു **കൊണ്ട**് അവ (വിഷയസുഖങ്ങ∞) അനിത്യങ്ങളാകുന്നു. വിവേ കിയം പരമാത്ഥതത്താത്തെ ഗ്രഹിച്ചവനുമായവൻ അവയിൽ (ഭോഗങ്ങളിൽ) സന്തോഷിക്കുന്നില്ല. പശു മുതലായ മൃഗങ്ങ ളെപ്പോലെ അത്യന്തം മൂഢന്മാരായവക്ക മാത്രമേ വിഷയങ്ങ **ളിൽ സന്തോ**ഷം കാണപ്പെടുന്നുള്ള.

എന്നാൽ മോക്ഷമാഗ്ഗത്തിന്ന ശതുവായിട്ടു് ഈ ഒരു ദോഷമുണ്ടു്. അതു വളരെ കഷുമായിട്ടുള്ളതും, സകലാനത്ഥ പ്രാപ്തിക്കു ഹേതുവും, അതിനെ തടുക്കുവാൻ വളരെ പ്രയാസ വം ആകുന്നു. അതിനാൽ അതിനെ പരിഹരിക്കുന്നതിന്നു് അതിയായ യ**ത്നം ചെ**യ്യേണ്ടതാ**കുന്നുവെന്നു ഭഗവാൻ** പായുന്നു:

ശക്നോതീഹൈവ യഃ സോഢും പ്രാക്ശരീരവിമോക്ഷ ണാൽ

കാമക്രോധോത്ഭവം വേഗം സ യൂക്തഃ സ സുഖീ നരഃ. 23

കാമക്രോധോത്ഭവം ഇച്ഛ, ക്രോധം ഇവയിൽ**നി**ന്നു**ണ്ടാ** 

കുന്ന

വേഗം മനസ്സിൻെ ക്ഷോഭത്തെ

ഇഹ ഏവ ഈ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ (കാമക്രോ

ധങ്ങളടെ ഉത്ഭവസമയത്തുതന്നെ)

ശരീരവിമോക്ഷണാൽ ശരീരമപേക്ഷിക്കുന്നതിന്നമുമ്പു<sup>ം</sup>

പ്രാൿ (ദേഹം നശിക്കുന്നതിന്നമുമ്പു°)

സോഢും സഹിപ്പാൻ (പ്രതിരോധിപ്പാൻ)

യാം നരാം ഏതു മനുഷ്യൻ

ശക്**നോതി** ശക്തനാകുന്നവോ

സഃ അവൻ

യുക്തം മനസ്സമാധാനമുള്ള യോഗി

(സമാഹിതൻ)

സഃ അവൻ

സുഖീ സുഖി (ആകുന്നം).

ദേഹം നശിക്കുന്നതിന്ന മുമ്പു<sup>°</sup> ഈ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ <u>ഇച്ച</u>, ക്രോധം ഇവയിൽ നിന്നുണ്ടാകുന്ന മനഃക്ഷോഭത്തെ എവൻ സഹിപ്പാൻ ശക്തനാകുന്നുവോ അവൻ മനസ്സമാധാനമുള്ള യോഗിയം സുഖിയുമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഇഹ = ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോരംത്തന്നെ. ശരീര വിമോക്ഷണാൽ പ്രാൿ -- ശരീരത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുന്നതിന്ന മുമ്പു് -- മരണംവരെ എന്നത്ഥം. മരണംവരെ എന്ന് അവധി പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു് കാമക്രോധങ്ങളിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന മനഃ ക്ഷോഭം ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോരം നിശ്ചയമായി ഉണ്ടാകമെന്നു ഭഗവാൻ ഉപദേശിക്കുന്നു. എതെന്നാൽ, അതിന്നുള്ള കാരണം അനന്തമാകുന്നു. (അതിനാൽ) മരണംവരെ അതിനെ വിശച സിപ്പാൻ പാടില്ല എന്നത്ഥം.

കാമം — നാമനുഭവിച്ചിട്ടുള്ളത്രം സുഖഹേതുവുമായ ഇഷ്ട വിഷയത്തെ കാണുമ്പോഴും, കേരംക്കുമ്പോഴും, വിചാരിക്കു മ്പോഴുമുണ്ടാകുന്ന തൃഷ്ണയാകുന്നു കാമം. ക്രോധം — ദുഃഖഹേതുക്കുളാകുന്ന പ്രതിക്കലവിഷയങ്ങളെ കാണുമ്പോഴും കേരംക്കുമ്പോഴും വിചാരിക്കുമ്പോഴുമുണ്ടാകുന്ന ദോഷമാകുന്നു ക്രോധം. കാമ ക്രോധങ്ങരം യാതൊരു വേഗത്തിന്നു് ഉത്ഭവമായിരിക്കുന്നുവോ അതു കാമക്രോധോത്ഭവമായ വേഗം. രോമാഞ്ചം, മുഖനേത്ര പ്രസാദം എന്നീലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയ അന്തുകരണത്തിൻ വിറ, വിശപ്പ്, ചുണ്ടുകുടിക്കുക, കണ്ണച്യവക്കുക മുതലായ ലക്ഷണ ത്തോടുകൂടിയ മനുക്ഷോഭം ക്രോധോത്ഭവമായ വേഗവുമാകുന്നു. ഇങ്ങയെയുള്ള രണ്ടുവക വേഗങ്ങളെ സഹിപ്പാൻ ആർ ശക്ത നാകുന്നുവോ അവൻ ഈ ലോകത്തിൽ യോഗിയും സുഖിയു മാകുന്നു.

യോന്തസ്സുഖോന്തരാരാമസ്തഥാന്തജ്ജ്യാതിരേവ യഃ സ യോഗീ ബ്രഹ്മനിവ്വാണം ബ്രഹ്മഭ്രതാധിഗച്ഛതി. 24

അന്തസ്സുഖഃ തന്റെ ആത്മാവിൽ സുഖമുള്ളവനം

അന്തരാരാമു തൻറെ ആത്മാവിൽത്തന്നെ ക്രീഡിക്കു

ന്ന**വനു**മായവൻ

യഃ എവനോ

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

അന്തുള്ജ്യാതിഃ ഏവ തൻെറ ആത്മാവിൽത്തന്നെ ദൃഷ്ടിയുള്ള

വൻ

യഃ എവനോ

സം യോഗീ ബ്രഹ്മനിഷ്ഥായ ആ യോഗി

ബ്രഹ്മഭ്രതഃ ബ്രഹ്മതിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവനായി

(ബ്രഹ്മസ്വരുപനായി)

ബ്രഹ്മനിവ്വാണം ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയത്തെ (ബ്രഹ്മാനന്ദ

ത്തെ)

അധിഗച്ഛതി പൂർണ്ണമായി പ്രാപിക്കുന്നു.

ആത്മാവിൽത്തന്നെ സുഖത്തെ പ്രാപിച്ചവനായം, ആത്മാ വിൽത്തന്നെ ക്രീഡിക്കുന്നവനായം, അപ്രകാരം ആത്മാവിൽ ത്തന്നെ ദൃഷ്ടിയള്ളവനായുമിരിക്കുന്നതാരോ അങ്ങനെയുള്ള ബ്രഹ്മനിഷ്യനായ യോഗി ബ്രഹ്മസ്വര്യപനായി ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നും.

[ശം\_ഭാ] അന്തള്േജ്യാതി — ആത്മാവതന്നെയാകുന്ന പ്രകാ ശത്തോടുകൂടിയവൻ. അത്ഭനെയുള്ള യോഗി ജീവീച്ചിരിക്കു മ്പോരത്തന്നെ ബ്രഹ്മഭ്രതനായി മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

അത**ിന്നും** പുറമെ —

ലഭന്തേ ബ്രഹ്മനിവ്വണമൃഷയഃ **ക്ഷീണകല**്മഷാഃ ഛിന്നുടെപധാ യതാത്മാനഃ സവ്വഭ്രതഹിതേ മതാഃ. 25

ക്ഷീണകല്മക്ഷാ: പാപം ക്ഷയിച്ചിരിക്കുന്നവ**രും** ഛിന്നടൈധാ: സംശയമെല്ലാം തീന്നിരിക്കുന്നവ**രും** യതാത്മാനഃ ചിത്തത്തെ സ്വാധീനപ്പെടുത്തീട്ടുള്ള

സവ്വഭ്രതഹീതേരതാഃ സകല പ്രാണികരംകം നന്മയെ

ചെയ<sup>്</sup>വാൻ താല്പര്യമുള്ളവരം (കൃപാ

ലുക്കളും) ആയ

ട്രഷയഃ സമ്യഗ്ദ്ശീകം

ബ്രഹ്മനിവ്വാണം മോക്ഷത്തെ ലഭന്തേ പ്രാപിക്കുന്നു.

പാപം ക്ഷയിച്ചിരീക്കുന്നവരും, സംശയം തീന്നിരിക്കുന്ന വരും, ചിത്തത്തെ സ്വാധീനപ്പെടുത്തിയിട്ടുള്ളവരും, സകല പ്രാണികഠംകും നന്മയെ ചെയ്വാൻ താൽപര്യമുള്ളവരുമായ ഋഷികഠം ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയത്തെ, അല്ലെങ്കീൽ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ജാ] യതാത്മാനഃ — ഇന്ദ്രീയങ്ങളെ സ്വാധീനപ്പെടു ത്തീട്ടുള്ളവർ. ഋഷയഃ—സമൃശ്ദശികളം സന്ന്യാസികളമായി ട്ടുള്ളവർ. സവ്വഭ്രതഹിതേ തോഃ—സകലഭ്രതങ്ങളുടെയും ഹിത ത്തിൽ (—ആനുക്ലേ്യ) തൽപമ്മോർ—അഹിംസകന്മാരെന്ന ത്ഥം. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം. അതീന്നം പുറമെ....

കാമക്രോധവിമുക്താനാം ജയതീനാം യതചേതസാം

അഭിതോ ബ്രഹ്മനിവ്വാണം വത്തതേ വിദി $\epsilon$ ്ത്മനാം.  $26\cdot$ 

കാമക്രോധവിമക്താനാം കാമക്രോധങ്ങളിൽനിന്നു മോചിച്ച

വതം

യതചേതസാം ച

ചിത്തത്തെ അടക്കീട്ടുള്ളവരും

വിദിതാത്മനാം

ആത്മതത്താലത്ത് അറിഞ്ഞിരിക്കുന്ന

വരുമായ

യതീനാം

സന്ന്യാസികയക്ക് (സവ്വ്കർമ്മങ്ങ

ളേയും സന്ന്യസിച്ച ബ്രഹ്മനിപ്പ

ന്മാക്ഒ°)

ബ്രഹ്മനീവ്വാണം

മോക്ഷം

അ ഭിതഃ

രണ്ടവസ്ഥയിലും (ജിവിച്ചിരിക്കു

മ്പോഴം മതിച്ചരിത്തെ ശേഷവം)

വത്തതേ

ഉണ്ടു".

കാമക്രോധങ്ങളിൽനിനും മോചിച്ചവരും, ചിത്തത്തെ അടക്കി യവരും, ആത്മതത്താത്തെ അറിഞ്ഞിരിക്കുന്നവരുമായ സന്ന്യാ സികഠക്കം ബ്രഹ്മനിർവ്വാണം (മോക്ഷം) രണ്ടവസ്ഥയിലു മണ്ട്യം.

[ശം-ഭാ] സമ്യഗ<sup>ം</sup>ഗിേകളായ അതിക**ാ ഇരിക്കുമ്പോഴം** മരിച്ചതിൻെ ശേഷവം മക്തന്മാമാകന്നുവെന്നത്ഥം.

സ്സശാൻ കൃത്വാ ബഹിബ്ബാഹ്യാം ശ്ചേക്ഷയെെയാനാനുരേ ഭ്രൂവോഷ പ്രാണാപാനൗ സമൗ കൃത്വാ നാസാഭ്യന്തരചാരിണൗ. 27

യതേന്ദ്രിയമനോബുദ്ധിർമ്മുനിർമ്മോക്ഷപരായണഃ

വിഗതേച്ഛാഭയക്രാധോ യാ സഭാ മുക്കു ഏവ സാം. 28

ബാഹ്യാൻ സ്പശാൻ (ദേഹത്തിൽനിന്നു) ബാഹ്യമായ

വിഷയങ്ങളെ

ബഹിഃ കൃത്വാ (ചിന്താത്യാഗേന) പറത്തതന്നെ

**തള്ളിക്കള**ഞ്ഞും

ചക്ഷു: ദ്രഷ്ടിയെ

**ж 'വിയുക്താനാം' എന്നു പാഠാ**ന്തരം

| ഭ്രുവോഃ അന്തരേ ഏവ കൃത്വാ       | •                                             |
|--------------------------------|-----------------------------------------------|
|                                | ന്നെ നിത്തീട്ട്                               |
| പ്രാണാപാനൗ                     | പ്രാണാപാന <b>വായ</b> ക്കളെ                    |
| നാ <b>സാഭ്യന്തരചാരി</b> ണൗ     | മൂക്കിൻെറ ഉള്ളിൽത്തന്നെ                       |
|                                | സഞ്ചരിക്കുന്നവിധത്തിൽ                         |
| സമൗ ച കൃത്വാ                   | സമമാക്കീട്ട <sup>്</sup> (കംഭ <b>കത്തെ ചെ</b> |
|                                | య్లిక్లి)                                     |
| യതേന്ദ്രിയമനോബുദ്ധിഃ           | ഇന്ദ്രിയങ്ങ <b>ം</b> , മനസ്സ്, ബുദ്ധി         |
|                                | ഇവയെ അടക്കിയവനായി                             |
| വിഗതേ <sub>ച്ഛ</sub> ംഭയക്രോധഃ | ഇച്ഛ, ഭയം, കോപം ഇവയെ                          |
|                                | ഉപേക്ഷിച്ചവനായി                               |
| മോക്ഷപരായണഃ                    | മോക്ഷത്തെത്തന്നെ ഏററവും                       |
|                                | ആശ്രയമായി (പ്രാപ്യമായി)                       |
|                                | വിചാരിക്കുന്നവനായിരിക്കുന്ന                   |
| മുനീം യം                       | മനി (മനനശീലൻ) എവനോ                            |
| സഃ                             | അവൻ                                           |
| സഭാ                            | എപ്പോഴം (ജീവിച്ചിരിക്ക                        |
|                                | മ്പോഴം)                                       |
| മൂക്ത: എവ                      | മൂക്തൻതന്നെ.                                  |
| · 03                           | •                                             |

ദേഹത്തിൽനിന്ന ബാഹ്യമായിരിക്കുന്ന ശബ്ദാദിവിഷയ ങ്ങളെ (തൽചിന്താനിമിത്തം) ഉള്ളിലേക്കു പ്രവേശിപ്പി കാതെ പറത്തുതന്നെ തള്ളിക്കളഞ്ഞും, ദൃഷ്ടിയെ പുരികങ്ങ ളടെ മദ്ധ്യേ ഉറപ്പിച്ചും, പ്രാണാപാനവായുക്കളെ മൂക്കിൻെറ ഉള്ളിൽ സമമായി സഞ്ചരിക്കുന്നവിധത്തിൽ അടക്കിയും, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം മനസ്സ് ബുധി ഇവയെ അടക്കിയും, ഇച്ഛ ഭയം ക്രോധം ഇവയെ ഉപേക്ഷിച്ചും, മോക്ഷത്തെത്തന്നെ ഏററ പുമാശ്രയമായി വിചാരിച്ചം ഇരിക്കുന്ന മുനി (മനനശീലൻ) എവനോ അവൻ എപ്പോഴം മുക്തനാകുന്നും.

[ശം-ഭാ] ശബ്ദാദിവിഷയങ്ങരം അതാത്ര് ഇന്ദ്രിയത്തിൽ കൂടി അന്തഃകരണത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്നു. അവയെ പുറത്തു തള്ളിക്കളയുക എന്നതു് അവയെ വിചാരിക്കാതിരിക്കുകയാ കന്നു. മനി—മനനം ഹേതുവായിട്ടു മുനി എന്ന പറയപ്പെടുന്നു, സന്ന്യാസി എന്നത്ഥം. മോക്ഷപരായണഃ—മോക്ഷംതന്നെ പരമഗതിയായിട്ടുള്ളവൻ—അവൻ സഭാ മക്തനാകന്നു. മോക്ഷ പ്രാപ്പിക്ക് അവന് ഇനി ഒന്നും ചെയ്വാനില്ല എന്നത്ഥം.

ഇപ്ര**കാരം സമാഹിതചിത്തനാ**യ യോഗിക്ക് എന്താണ<sup>ം</sup> അറിയേണ്ടതായിട്ടുള്ളത്<sup>ു</sup>....പറയുന്നു:

ഭോക്താരം യജ്ഞതപസാം സവ്വ്ലോകമഹേശ്വ**രം** സൂഹൃദം സവ്വ്ഭ്രതാനാം ജ്ഞാത്വാ മാം ശാന്തിമൃച<sup>്</sup>ഛതി. 29

യജ്ഞതപസാം (എൻെ ഭക്തന്മാരാൽ സമപ്പിക്കപ്പെട്ട)

തുടലായുള്ള താര്യായില് വാധിക്കുന്നു വാധിക്കുന്നു വാധിക്കാര്യായ വാധിക്കാര്യായില് വാധിക്യായിക്കാര്യായില് വാധിക്കാര്യായില് വാധിക്കാര്യായില് വാധിക്കാര്യായില് വാധിക്കാര്യായില് വാധിക്കാര്യായില് വാധിക്കാര്യായില് വാധിക്കാര്യവാര്യായിക്കാര്യായില് വാധിക്കാര്യായിക്കാര്യായിക്രവ്യായിക്രാര്യായ

ഫലങ്ങളെ

ഭോക്താരം അനഭവിക്കുന്നവനും (രക്ഷിക്കുന്നവ:നം)

സവ്വ്**ലോകമഹേശ്വരം സ**വ്വ്ലോകങ്ങയക്കും മഹേശ്വരനായി

രിക്കുന്നവ**നം** 

സവ്വഭ്രതാനാം സകലപ്രാണികയക്കും

സുഹൃദം (പ്രത്യുപകാരത്തെ അപേക്ഷിക്കാതെ)

ഉപകാരിയായിരിക്കുന്നവനുമായി

മാം എന്നെ (അന്തര്യാമിയായിരിക്കുന്ന

എന്നെ)

ജ്ഞാത്വാ അറിഞ്ഞു് ശാന്തിം മോക്ഷത്തെ ഋച<sup>്</sup>ഛതി പ്രാപിക്കുന്നു.

എന്നെ, യജ്ഞതപ്സ്സകളുടെ ഫലങ്ങളെ രക്ഷിക്കുന്നവനായും, സകല ലോകങ്ങരംക്കും മഹേശ്വരനായും, സകലഭ്രതങ്ങരംക്കും ഉപകാരിയായും, (യോഗനിഷ്യകൊണ്ടും) അറിഞ്ഞും യോഗി യായവൻ, മൽപ്രസാദത്താൽ, മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] നാരായണനായിരിക്കുന്ന ഞാൻ കർത്തൃരൂപ മായിട്ടം ദേവതാ രൂപമായിട്ടും യജ്ഞതപസ്സുകളുടെ ഭോക്താ വാകുന്നു. ഞാൻ സവ്വലോകങ്ങാംക്കും മഹേശ്വരനാകുന്നു. ഞാൻ സകല പ്രാണികഠാക്കും പ്രത്യുപകാരത്തെ ഇച്ചാരി ക്കാതെ ഉപകാരം ചെയ്യുന്നവനാകുന്നു. ഞാൻ സകല ഭൂതങ്ങ ളടേയും ഹൃദയത്തിൽ ഇരിക്കുന്നു. സകല കർമ്മങ്ങരംക്കും തൽഫലങ്ങരംക്കും ഞാൻ അദ്ധ്യക്ഷനമാകുന്നു. ഞാൻ സകല ഇഞാനത്തിന്നും സാക്ഷിയാകുന്നു. ഇപ്രകാരം എന്നെ അറിഞ്ഞൂ<sup>ം</sup> അവർ (യോഗികരം) സംസാരോപരതിയായ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ സന്ന്യാസയോഗോ നാമ പഞ്ചമോജ്യായഃ

> സന്ന്യാസയോഗമെന്ന അഞ്ചാമദ്ധ്യായം സമാപ്പം.

## ആറാമദ്ധ്യായം

[ശം-ഭാ] ഇതിന്ന മുമ്പിലത്തെ അദ്ധ്യായത്തിൻെറ അവ സാനത്തിൽ സമ്യഗ്ദശനത്തിന്ന് അടുത്തിരിക്കുന്ന സാധന മായ ധ്യാനയോഗം സൂത്രഭ്രത്ങളായിരിക്കുന്ന ചില ശ്ലോക ങ്ങളെക്കൊണ്ട് ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടു. (അ. 5, ശ്ലോ. 27—29) അവയ്ക്ക് ഒരു വ്യാഖ്യാനമെന്നപോലെയാണ് ഈ ആറാമദ്ധ്യായമാരംഭിക്കപ്പെടുന്നത്ര്. കർമ്മം ധ്യാനയോഗത്തിന്നു ബാഹ്യ മായ സഹായമാകുന്നു. കർമ്മങ്ങയക്കധികാരിയായ ഗൃഹസ്ഥൻ ധ്യാനയോഗാരോഹണത്തിന്നു സമത്ഥനാകുന്നതുവരെ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു. അതിനാൽ ഭഗവാൻ കർമ്മത്തെ സ്തതിക്കുന്നു.

പൂവ്വപഷം:—വിഹിതകർമ്മ**ങ്ങ**≎ ജീവകാലം മുഴവൻ ചെയ്യപ്പെടേണ്ടിയിരിക്കേ ധ്യാനയോഗത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന<u>ത</u> വരെ എന്നു അവധിയെ കല്പിക്കുന്നതെന്തിനം⁰?

സമാധാനം:—അങ്ങനെയല്ല. എന്തെന്നാൽ, (ധ്യാന)യോഗത്തെ പ്രാപിപ്പാനിച്ഛയുള്ള മനിക്കു കർമ്മമാണ് കാരണ (സാധന)മായിരിക്കുന്നതെന്നു വിശേഷിപ്പിക്കുന്നുണ്ട്. യോഗത്തെ പ്രാപിച്ചവൻ സകല കർമ്മങ്ങളേയും സന്ന്യസിക്കുക മാത്രമാണ് വേണ്ടതെന്നും (അ. 6, ശ്ലോ. 3) ഭഗവാൻ പറയുന്ന താകുന്നു. യോഗത്തെ പ്രാപിപ്പാനിച്ഛയുള്ളവനും യോഗത്തെ പ്രാപിച്ചവനും, രണ്ടുവകക്കാരും കർമ്മവും കർമ്മസന്ന്യാസവും (ശമവും) രണ്ടും ചെയ്യേണമെന്നാണ് അഭിപ്രായമെങ്കിൽ, എന്നാൽ യോഗത്തെ പ്രാപിപ്പാനിച്ഛയുള്ളവന്ന് (ആരുയുണ്ടുവിന്നും) കർമ്മവും യോഗത്തെ പ്രാപിച്ചവന്ന് (ആരുയുന്നും) കർമ്മസന്ന്യാസവും എന്നിങ്ങനെ വിശേഷിച്ചു വിഭാഗം ചെയ്തിട്ടുള്ളതിന്ന് അത്ഥമില്ലാതെയായി ഭവിക്കും.

പൂവ്വപക്ഷം:—ആശ്രമികളിൽ (ഗൃഹസ്ഥന്മാരിൽ) ഒരു വൻ യോഗത്തെ പ്രാപിപ്പാനിച്ഛയുള്ളവനായി (ആരുരുക്ഷു വായി) ഭവിക്കുന്നു. മറെറാരുവൻ യോഗത്തെ പ്രാപിച്ചവനാ യും (ആരുഡനായും) ഭവിക്കുന്നു. എന്നാൽ വേറെ ചിലർ ആരുരുക്ഷുക്കളുമല്ല, ആരൂഢന്മാരുമല്ല. അങ്ങനെയിരിക്കേ ഇവരെ അപേക്ഷിച്ച് ആരുരുക്ഷു, ആരൂഢൻ എന്നു വിശേ ഷിച്ച വിഭാഗിക്കുന്നതു യുക്തമായിരിക്കുന്നു.

സമാധാനം:—അതും ശരിയല്ല; എന്തെന്നാൽ, (6-ാമലായം 3-ാം ശ്രോകത്തിൽ) 'തസ്യൈവ' (അവന്തന്നെ) എന്ന വചന ത്തേയം 'യോഗാരൂഢസ്യ' എന്നതിൽ വീണ്ടം 'യോഗ' പടത്തേയം, പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ, ആദ്യം ആരുരുക്ഷു വായിരുന്നവൻതന്നെ യോഗാരൂഢനായാൽ പിന്നെ അവർ കർമ്മസന്ന്യാസത്തെത്തന്നെയാണ ചെയ്യേണ്ടതു് എന്നും, കർമ്മസന്ന്യാസം യോഗഫലത്തിന്നു കാരണമാകുന്നുവെന്നും ആകുന്നു ഭഗവാൻ ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നതിനെറെ താൽപര്യം. അതിനാൽ ജീവപര്യന്തം ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതായി യാതൊരു കർമ്മവുമില്ലെന്നു സിദ്ധമാകുന്നും.

ഇവിടെ (6-ാമദ്ധ്യായം 37, 38 ശ്ളോകങ്ങളിൽ) യോഗ ഭ്രംശത്തെപ്പററിയും പറയുന്നുണ്ടും. 6-ാമദ്ധ്യായത്തിൽ ഗുഹ സ്ഥന്നാണും കർമ്മയോഗം വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും എങ്കിൽ, അവൻ, യോഗത്തിൽനിന്നു ഭ്രഷ്ടനാണെന്നുവരികിലും തന്നി മിത്തം ഒരിക്കലും തീരെ നഷ്യനാവുകയില്ല. എന്തെന്നാൽ, അവൻ കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലത്തെ അനുഭവികുന്നു. നിത്യമായിട്ട ള്ളതോ കാമ്യമായിട്ടുള്ളതോ ആയ ഏതെങ്കിലും ഒരു കർമ്മം ചെയ്യപ്പെട്ടാൽ അതു നിശ്ചയമായി തൽഫലത്തെ പുറപ്പെടു വിക്കുന്നു. എന്നാൽ അവയ്ക്ക് മോക്ഷഫലത്തെ ഉണ്ടാക്കുവാൻ കഴികയില്ല. എന്തെന്നാൽ, മോക്ഷം നിത്യമാകയാൽ ഒര കർമ്മംകൊണ്ട്° അതു സാദ്ധ്യമാകുന്നതല്ല. നിത്യകർമ്മങ്ങയ (നിത്യനൈമിത്തികകർമ്മങ്ങയ) വേദ പ്രമാണങ്ങളായി അറിയപ്പെടുന്നതിനാൽ അവയം സാഫലത്തോടുകൂടിയിരിക്ക ണമെന്നം, അല്ലെങ്കിൽ, വേദം നിഷ<sup>്</sup>പ്രയോജനമാണെന്ന കല്പിക്കേണ്ടിവരുമെന്നം നാം, ഇതിന്നു മുമ്പിൽ പറഞ്ഞിട്ട ണ്ടല്ലോ (ശം. ഭാ.അ. 4, ശ്ളോ. 18). ഗൃഹസ്ഥൻ കർമ്മം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോഴം അവൻ രണ്ടപ്രകാരത്തിലും (ഉഭയ) ഭ്രഷ്ടനാണെന്നുപറവാൻ പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ, കർമ്മം ചെയ്യുമ്പോഠം ഭ്രംശം ഒരിക്കലും വരുന്നതല്ല.

പൂവ്വപക്ഷം:—കർമ്മങ്ങളെല്ലാം ഈശവരാപ്പ്ണമായി ചെയ്യപ്പെട്ടു. അതിനാൽ കർമ്മം ചെയ്തവനിൽ തലഫലമുണ്ടാ കന്നതല്ല.

സമാധാനം:—അതങ്ങനെയല്ല. എന്തെന്നാൽ, കർമ്മങ്ങരം ഈശ്വരനിൽ അപ്പിക്കപ്പെട്ടാൽ അവ അധികഫലത്തെ ഉണ്ടാ കുന്നു.

പൂവ്വപക്ഷം: —അതു മോക്ഷസാധനമായി ഭവിക്കമായി രീക്കാം. യോഗത്തോടുകൂടി ഒരുവൻ ചെയ്യുന്ന കർമ്മങ്ങളുടെ ഈശ്വരങ്കലുള്ള അപ്പണം മോക്ഷത്തിന്നായിട്ടല്ലാതെ അന്യ ഫലത്തിന്നായി ഭവിക്കുന്നില്ല. പക്ഷേ, അവൻ യോഗത്തിൽ നിന്നു ഭ്രഷ്യനാണതാനും. അപ്പോയ അങ്ങനെയുള്ളവൻ നഷ്യ നാകുമെന്നു ശങ്കിപ്പാനവകാശമുണ്ടും.

സമാധാനം:—അതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, 'ഏകാകീ യത ചിത്താത്മാ' (അ. 6, ശ്ളോ. 10) 'ബ്രഹ്മചാരിവ്രതേ സ്ഥിത്മം' (അ. 6, ശ്ലോ. 14)എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശ്ളോകങ്ങളെ കൊണ്ടു സവ്വകർമ്മസന്ന്യാസമാണു വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു്. ധ്യാനകാലത്തിൽ സ്തീയുടെ സഹായമാവശ്യമില്ല. അതിനാ ലാണം' ഏകാകിത്വം വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു്. ഗൃഹസ്ഥനെ സംബന്ധിച്ചു' 'നിരാശീരപരഗ്രഹു' (അ. 6, ശ്ലോ. 10) എന്ന വചനവും യോജിക്കുന്നില്ല; രണ്ടുവിധത്തിലും ഭ്രഷ്ടനാകമോ (അ. 6, ശ്ളോ. 38) എന്ന ചോദ്യവും യുക്തമാവുകയില്ല.

പൂവ്വപക്ഷം:—'അനാശ്രിതഃ കർമ്മഫലം' (അ. 6, ശ്ളോ. 1) എന്ന ശ്ളോകത്തിൽ കർമ്മികഠംക്കാണം' (ഗൃഹ സ്ഥന്മാർക്കാണം') സന്ന്യാസിത്വവം യോഗിത്വവം വിധിക്ക പ്പെട്ടിട്ടുള്ളതെന്നും, കർമ്മികളല്ലാത്തവക്ടം നിരഗ്നീകഠംക്കും അവ പ്രതിഷേധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവെന്നും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടല്ലോ.

സമാധാനം:—അതങ്ങനെയല്ല. എന്തെന്നാൽ, 6-ാമദ്ധ്യായം ഒന്നാംശ്ളോകംകൊണ്ടു കർമ്മത്തിലുള്ള ആസക്തിയുടെ സന്ന്യാസഞ്ഞയാണു സ്കൃതിച്ചിരിക്കുന്നത്ര്. കർമ്മം ധ്യാന യോഗത്തിന്നു ബാഹ്യമായിട്ടൊരു സഹായമേ ആവുകയുള്ള. കേവലം നിരഗ്നിയം അകർമ്മിയം മാത്രമല്ല സന്ന്യാസിയം യോഗിയുമായി ഭവിക്കുന്നതെന്നും, ഫലാപേക്ഷകൂടാതെ മനു ശ്രദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ടു കർമ്മം ചെയ്യുന്ന ഒരു കർമ്മിയുംകൂടി ഒരു സന്ന്യാസിയം യോഗിയുമായി ഭവിക്കുന്നവെന്നും ഉള്ള താൻപര്യത്തോടുകൂടിയാണം' അതിൽ കർമ്മിയെ സ്തതി ച്ചിരിക്കുന്നതും. അതു കൂടാതെ, ഒരു വാക്യത്തിൽത്തന്നെ കർമ്മഫലത്തിലുള്ള സക്തിയുടെ സന്ന്യാസ**ത്തെ സൂ**തിക്ക കയും, നാലാമത്തെ ആശ്രമമായ സന്ന്യാസത്തെ പ്രതിഷേ ചെയ്യന്ന**തു യുക്ത**മല്ല. ശ്രുത<sup>ു</sup>, സ'മൃതി, ധിക്കുകയും പുരാണം, ഇതിഹാസം, യോഗശാസ്തം എന്നിങ്ങനെയുള്ള പ്രമാണങ്ങളിൽ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള നിരഗ്നിയായം അകർമ്മി യായുമുള്ള പരമാത്ഥസന്ന്യാസിയുടെ പ്രസിദ്ധമായ സന്ന്യാ സിത്വത്തേയും യോഗിത്വത്തേയും ഭഗവാൻ ഒരിക്കലും പ്രതി ഷേധിക്കേയില്ല. നാലാമാശ്രമത്തെ പ്രതിഷേധിക്കന്നപ ക്ഷം, അദ്ദേഹംതന്നെ 'സവ്വ്ഷർമ്മാണി മനസാ സന്ന്യസ്യ', 'നൈവ കുവ്വന്ന കാരയൻ', 'ആസ്ലേ മൗനീ സന്തുഷ്ടോ യേന കേനചിൽ', 'അനികേതഃ സ്ഥിരമതിഃ', 'വിഹായ കാമാൻ യം സവ്വാൻ പൂമാംശ്ചരതി നിഃസ°പ്പഹഃ', 'സവ്വാരംഭപരിത്യാ ഗീ' എന്നിങ്ങനെ അവിടവിടെ ഉപദേശിച്ചിട്ടള്ള സാവചന ത്തിന്നു വിരോധമായി പറയേണ്ടിവരും. അതിനാൽ, യോഗാ രോഹണത്തിന്നിച്ഛയുള്ളവനും ഗൃഹസ്ഥാശ്രമത്തെ സ്വീകരിച്ച വനമായ മനി അഗ്നിഹോത്രാദികർമ്മങ്ങളെ ഫലാപേക്ഷകൂടാ തെ ചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ ആ കർമ്മങ്ങഠം മനഃശുദ്ധിദ്വാരേണ അവൻെറ യോഗാരോഹണത്തിന്ന സാധനമായി ഭവിക്കുന്നു വെന്നു സിദ്ധിക്കുന്നു.

അതിനാലാണം' അവൻ സന്ന്യംസിയുമാണം' യോഗിയു മാണം' എന്ന സ്തതിക്കപ്പെടുന്നതും'.

## ശ്രീഭഗവാനുവാച:

അനാശ്രിതഃ കർമ്മഫലം കാര്യം കർമ്മ കരേതി യഃ സ സന്ന്യാസീ ച യോഗീ ച ന നിരഗ്നിന്ന ചാക്രിയഃ. 1 ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

കർമ്മഫലം കർമ്മഫലത്തെ

അനാശ്രിതഃ അപേക്ഷിക്കാതെ (ആശ്രയിക്കാത്തവ

നായി)

കാര്യം കർമ്മ കത്രവൃകർമ്മത്തെ (നിത്യനൈമിത്തി

കാദി വിഹിതകർമ്മത്തെ)

യഃ കരോതി എവർ ചെയ്യുന്നുവോ

സഃ അവൻ

സന്ന്യാസീ ച സന്ന്യാസിയം

യോഗീ ച യോഗിയും

(ഭവതി) ആകുന്നു

നിരഗ്നിഃ ന അഗ്നിയെ ഉപേക്ഷിച്ചവനമല്ല

അക്രിയഃ ച ന കർമ്മത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചവനമല്ല.

കർമ്മഫലത്തെ ആശ്രയിക്കാതെ വിഹിതകർമ്മത്തെ എവൻ ചെയ്യുന്നുവോ അവൻ സന്ന്യാസിയം യോഗിയുമാകുന്നു. അഗ്നി യെ ഉപേക്ഷിച്ചവൻ (മാത്രം) സന്ന്യാസിയല്ല. കർമ്മത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചവൻ (മാത്രം) യോഗിയുമല്ല.

[ശം-ഭാ] കർമ്മഫലത്തിൽ തൃഷ°ണയോ**ടു**കൂടിയവൻ കർമ്മഫലത്തെ ആശ്രയിക്കുന്നവനാകുന്നു. എന്നാൽ ഇവിടെ പറയപ്പെട്ടവൻ തഭ്വിപരീതനാകുന്നു. അവൻ കർമ്മഫലത്തെ ഇപ്രകാരം കർമ്മത്തെ ആശ്രയിക്കാതെ ആശ്രയിക്കുന്നില്ല. കാമ്യകർമ്മങ്ങയക്ക വിപരീതമായം യാ**തൊരുവനാ**ണ<sup>ം</sup> ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതായുമിരിക്കുന്ന അഗ്നിഹോത്രാദി നിത്യം കർമ്മത്തെ ചെയ്യന്നതു്, അങ്ങനെയുള്ളവൻ അന്യകർമ്മികളേ ക്കാരം വിശിഷ്യനാകുന്നു. ഈ അത്ഥത്തെ വിശദമാക്കുന്നതി നാണം' അവൻ സന്ന്യാസിയുമാണം' യോഗിയുമാണം' എന്നു ഭഗ പരിത്യാഗമാകുന്നു. വാൻ പറയുന്നത്ര°. സന്ന്യാസമെന്നത്ര അതാക്കുണ്ടോ അവൻ സന്ന്യാസിയാകുന്നു. യോഗമെന്നതു യോഗിയുമാകുന്നു. അതുള്ളവൻ **ചിത്തസമാധാ**നമാക്ഷന്നം. ഇവൻ ഈ രണ്ടു ഗുണങ്ങളോടുകൂടിയവനാണെന്നു ധരിക്കേണ്ടു അല്ലാതെ കേവലം നിരഗ്നിയും അക്രിയനും മാത്ര മാണം' സന്ന്യാസിയം യോഗിയം (ആയി ഭവിക്കുന്നത്ര') എന്ന വിചാരിപ്പാൻ പാടില്ല.

കർമ്മാംഗഭൂതമായിരിക്കുന്ന അഗ്നിയെ ഉപേക്ഷിച്ചവൻ നിരഗ്നി. അഗ്നിയുടെ അപേക്ഷയില്ലാത്ത തപോദാനാദി കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യാത്തവൻ അക്രിയൻ.

പൂവ്വപക്ഷം:—ശ്രതി, സ്മൃതി, യോഗശാസ്ത്രം ഇവയിൽ നിരഗ്നിയം അക്രിയനുമായിട്ടുള്ളവനാണല്ലോ സന്ന്യാസിത്വ വം യോഗിത്വവം പ്രസിദ്ധമായിരിക്കുന്നത്ര്. അങ്ങനെയി രിക്കെ, അഗ്നിയുള്ളവനും കർമ്മിയുമായവന്നാണ് സന്ന്യാസി താവും യോഗിതാവുമെന്നിങ്ങനെ അപ്രസിദ്ധമായിട്ടുള്ളതിനെ എങ്ങനെയാണപദേശിക്കുന്നതു്?

സമാധാനം:—അതുകൊണ്ടു ദോഷമില്ല. എന്തെന്നാൽ, ആ രണ്ടു പദങ്ങളുടേയും (സന്ന്യാസിത്വത്തിൻേറയും യോഗിത്വത്തിൻേറയും) ഗുണവ്യത്തികൊണ്ടു മാത്രമാണ് കർമ്മിയായ വൻ സന്ന്യാസിയമാണ് യോഗിയുമാണ് എന്ന പറഞ്ഞത്ര്. എങ്ങനെയെന്നാൽ— കർമ്മഫലസങ്കല്ലത്തെ സന്ന്യസിക്കുന്നത്ര കൊണ്ടു് അവന്നു് സന്ന്യാസിത്വവും, യോഗാംഗമായി കർമ്മം ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടും ചിത്തവിക്ഷേപത്തിന്നു ഹേത്രവായ കർമ്മ ഫലസങ്കല്പത്തിൻെറ പരിത്യാഗംകൊണ്ടും അവന്നു യോഗിത്വവും സിദ്ധിക്കുന്നു. അവന്നു സന്ന്യാസിതാവും യോഗിത്വവും സാണമായിട്ടു മാത്രമാകുന്നു. അല്ലാതെ, അവൻ പരമാത്ഥ സന്ന്യാസിയോ യോഗിയോ അല്ല. ഈ അത്ഥത്തെ വിശദമാ കുന്നതിന്നായി പറയുന്നു:

യം സന്ന്യാസമിതി പ്രാ<u>ഹര്യോഗം തം വിദ്ധി പാണ്ഡവ</u> ന ഹ്യസന്ന്യ<mark>സസ</mark>ംകല്പോ യോഗീ ഭവതി കശ്ചന. 2

ഹേ പാണ്ഡവ അല്ലയോ അജ്ജന യം യാതൊന്നിനെ സന്ന്യാസം ഇതി സന്ന്യാസമെന്നം

പ്രാഹം: ശ്രേഷമായി പറയുന്നുവോ

തം അതിനെ

യോഗം (ഇതി) യോഗമെന്ന് വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും ഹി എന്തെന്നാൽ

അസന്ന്യസങ്കല്പഃ സകല സങ്കല്പങ്ങളേയുമപേക്ഷി

ക്കാത്ത

കശ്ചന ഒരുവനം

യോഗീ യോഗിയായി ന ഭവതി ഭവിക്കുനില്ല,

അല്ലയോ അജ്ജന, യാതൊന്നിനെയാണ<sup>്</sup> സന്ന്യാസമെന്നു പറയുന്നതു<sup>°</sup>, അതുതന്നെയാണ് യോഗം എന്നറിഞ്ഞാലും. എന്തെന്നാൽ, സകല സങ്കല്പങ്ങളേയും ഉപേക്ഷിക്കാത്ത ഒരുവ നം യോഗിയായി ഭവിക്കുന്നതല്ല.

[ശം-ഭാ] സവ്വകർമ്മങ്ങളടേയം തൽഫലസഹിതമായിട്ടുള്ള പരിത്യാഗമാകന്നു പരമാത്ഥസന്ന്യാസം. യാ**തൊ**ന്നിനെയാ ണം' പരമാത്ഥസന്ന്യാസമെന്നും ശൂതിസ'മൃതികളിൽ അറിവ ള്ളവർ പറയന്നതും അതുതന്നെയാണം കർമ്മാനുഷാനലക്ഷണ മായ യോഗവും എന്നറിഞ്ഞാലും. ഇവിടെ ഇങ്ങനെ ഒരു ജനിച്ചേക്കാം—പ്രവൃത്തിലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന **പ**വ്വപക്ഷം കർമ്മയോഗത്തിന്നും അതിന്റെ വിപരീതമായ നിവ്വത്തിലക്ഷ ണമായിരിക്കുന്ന പരമാത്ഥസന്ന്യാസത്തിന്നും എപ്രകാരമുള്ള സാമ്യത്തെ അംഗീകരിച്ചാണം' പറഞ്ഞതു"? — ഇതിന്നു സമാധാനമായി നാം ഇങ്ങനെ പറയുന്നു: — കർമ്മ യോഗത്തിന്നു പരമാത്ഥസന്ന്യാസത്തോടു കർത്തുദ്വാരകമായ (കത്താവിനെ സംബന്ധിച്ച) സാദൃശ്യമണ്ട°. എന്തെന്നാൽ, പരമാത്ഥസന്ന്യാസിയായവൻ സച്ചകർമ്മങ്ങളേയും സാധന തൃജിക്കുന്നതോടുകൂടി സവ്വകർമ്മവിഷയമായം സഹിതം തൽഫലവിഷയമായുമിരിക്കുന്ന സങ്കല്പത്തേയും — കർമ്മം ചെയ'വാനുള്ള ഇപ്പയ്യ കാരണമായിരിക്കുന്ന സങ്കല്പത്തേയും —തൃജിക്കുന്നു. അതുപോലെതന്നെ കർമ്മയോഗിയും, കർമ്മം **ചെ**യ്യുന്നു**വെങ്കിലും** ഫലവിഷയമായ സങ്കല്പത്തെ തൃജിക്കുന്നു. ഈ അത്ഥത്തെ വിശദമാക്കുന്നതിന്നു ഭഗവാൻ (താഴെ പറയുന്ന വാക്യത്തെ) പറയുന്നു: ''ന ഹി....'' (=ഫലവിഷയമായ സങ്കല്പത്തെ സന്ന്യസിക്കാത്ത ഒരു കർമ്മി ഒരിക്കലും മനസ്സമാ ധാനത്തോടുകൂടിയ യോഗിയായി ഭവിക്കുന്നതല്ല). എന്തെ ന്നാൽ, ഫലസങ്കല്പമാണ് ചിത്തവിക്ഷേപത്തിന്ന ഹേത്ര. അതിനാൽ ഏതൊരു കർമ്മയോഗിയാണു് ഫലസങ്കല്പത്തെ സന്ന്യസിച്ചിട്ടുള്ളതു<sup>©</sup> അവൻ സമാധാനത്തോടുകൂടിയ യോഗി യായി ഭവിക്കുന്നു. അല്ലാതെ വിക്ഷിപ്പചിത്തനായി ഭവിക്ക ന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ ചിത്തവിക്ഷേപത്തിന്നു ഹേതുവായ ഫലസങ്കല്പത്തെ അവൻ തൃജിക്കുന്നു. ഇതാണു് ഈ ശ്ളോക അഭിപ്രായം. ഇങ്ങനെ, കർമ്മയോഗത്തിന്നും ത്തിൻെറ പരമാത്ഥസന്ന്യാസത്തിന്നും തമ്മിൽ കർത്തൃദ്വാരകമായ സാദൃശ്യത്തെ (സന്ന്യാസസാമാന്യത്തെ) അപേക്ഷിച്ച°

ഭഗവാൻ 'ഹേ പാണ്ഡവ, യാതൊന്നിനെ സന്ന്യാസമെന്ന പറയുന്നവോ അതുതന്നെയാണ യോഗം' എന്നിങ്ങനെ കർമ്മ യോഗത്തെ സ്തൃതിക്കുന്നതിന്നാണം' അതിന്ന സന്ന്യാസത്വം പറഞ്ഞതും'.

ഫലാപേക്ഷകൂടാതെയുള്ള കർമ്മയോഗം ധ്യാനയോഗത്തിന്നു ബാഹ്യമായ സാധനമായി ഭവിക്കുന്നു എന്നിങ്ങനെ അതിനെ (കർമ്മയോഗത്തെ) സന്ന്യാസതോന സ്തുതിച്ചിട്ട് ഭഗവാൻ ഇപ്പോരം കർമ്മയോഗം ധ്യാനയോഗത്തിന്നു സാധനമാണ് എന്നതിനെ കാണിക്കുന്നു—

ആരുരുക്കോർമ്മുനേര്യോഗം കർമ്മ കാരണമുച്യതേ യോഗാത്രധ്സ്യ തസ്യൈവ ശമം കാരണമുച്യതേ.

യോഗം ജ്ഞാനയോഗത്തെ (സമ്യഗ്ദശ്ന

നിഷയെ)

ആ**രുരു**ക്ഷോഃ പ്രാപിപ്പാനിച്ഛയുള്ള

മുന്നേഃ യോഗിക്ക<sup>്</sup> കർമ്മ കർമ്മയോഗം

കാരണം ഉച്യതേ (ചിത്തശുദ്ധികരമാകയാൽ ഉഞാനപ്രാ

പൂിക്ക<sup>്</sup>) കാരണമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു

യോഗാരൂഢസ്യതസ്യ ജ്ഞാനയോഗത്തെ പ്രാപിച്ച അവന്നം

ഏവ (ആ ജ്ഞാനനിഷന്നം) തന്നെ

ശമഃ ചിത്തവിക്ഷേപത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്ന കർമ്മ

ത്തിൻെറ ഉപരതി

കാരണം (ജ്ഞാനപരിപാകത്തിന്നു) കാരണ

മെന്നു

**ഉച്യതേ** പറയപ്പെടുന്നു.

ജ്ഞാനയോഗത്തെ പ്രാപിപ്പാനിച്ഛയുള്ള യോഗിക്ക് (ജ്ഞാന പ്രാപ്പിക്ക്) കർമ്മയോഗം (ചിത്തശുദ്ധിദ്വാരേണ) കാരണ മായി ഭവിക്കുന്നുവേന്നും, ജ്ഞാനയോഗത്തെ പ്രാപിച്ച ആ മനിക്കതന്നെ കർമ്മോപരമായ ശമം (ജ്ഞാനപരിപാകത്തി ന്ത്) കാരണമായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നും പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] ആരുരുക്ഷു:—യോഗത്തെ പ്രാപിപ്പാനിച്ഛയുള്ള വൻ, അനാരുഢൻ—ധ്യാനയോഗത്തിലിരിപ്പാൻ ശക്തിയി

അനാരൂഢനായ മുനിക്ക് —കർമ്മ **ല്ലാത്തവൻ എന്ന**ത്ഥം. ഫലത്തെ സന്ന്യസിച്ചവന്ത് — കർമ്മം തൽപ്രാപ്ലിക്ക് (ധ്യാനയോഗപ്രാപ്ലിക്ക്) കാരണമായി (സാധനമായി) **ഭവിക്കുന്നു. എന്നാൽ യോഗത്തെ** പ്രാപിച്ച ആ മുനിക്കുതന്നെ സവ്വകർമ്മങ്ങളിൽനിന്നുള്ള നിവൃത്തിയായ ഉപശമമാ**ണ**് യോഗാരൂഢത്വത്തിന്നു കാരണമായി പറയപ്പെടുന്നതും. കർമ്മങ്ങളിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചവരുന്തോറും ജിതേന്ദ്രിയനം **നിരായാ**സനമായ അവൻെ ചിത്തം സമാധിയിലുറച്ച അപ്പോരം അവൻ വേഗത്തിൽ യോഗാത്രഢനായി **വത**ന്നു. വ്യാസമഹഷ് മഹാഭാരതത്തിൽ ഭവിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ പറയുന്നു:\_\_\_

''നൈതാദ്ദശം ബ്രാഹ്മണസ്യാസ്തി വിത്തം യഥൈകതാ സമതാ സത്യതാ ച ശീലം സ്ഥിതിദ്ദ്ണുനിധാനമാജ്ജവം തതസ്തയോപരമഃക്രിയാഭ്യു''

(ഐക്യബുലി, സകലത്തിലും സമത്വദശനം, സത്യം, ശീല ഗുണം, സൈമര്യം, നിരുപദ്രവം, അവക്രത, കർമ്മങ്ങളിൽ നിന്നുള്ള ഉപരമം. എന്നിവയ്ക്കുതുല്യുമായിട്ട് ഒരു ബ്രാഹ്മണന്നു വേറെ ഒരു ധനവുമില്ല) (ശാന്തിപപ്പം 175.37)

എപ്പോഴാണും ഒരുവൻ യോഗാരൂഢനാകുന്നതും? — പറയുന്നു:

യദാഹി നേന്ദ്രിയാത്ഥേഷ്യന കർമ്മസ്വനുഷജ്ജതേ സവ്വസങ്കല്പസന്ന്യാസീ യോഗാരൂഢസ്തദോച്യതേ.

യദ**ാ** എപ്പോ∞

സവ്വസങ്കല്പസന്ന്യാസീ ഭോഗവിഷയമായം കർമ്മവിഷയ

മായുമുള്ള സകല സങ്കല°പങ്ങളേയും

 $^{4}$ 

സന്ന്യസിച്ചിരിക്കുന്ന അവൻ

ഇന്ദ്രീയാത്ഥേഷ വിഷയങ്ങളിൽ

ന അനുഷജ്ജതേ ആസക്തിയെ ചെയ്യുന്നില്ലയോ കർമ്മസു ന കർമ്മങ്ങളിലും ആസക്തിയെ

ചെയ്യന്നില്ലയോ

തദാ അപ്പോ⊙

യോഗാരൂഢഃ യോഗാരൂഢനെന്ന<sup>്</sup> ഉച്യതേ ഹിഃ പറയപ്പെടുന്നു.

ഒരുവൻ എപ്പോരം സകല സങ്കല്പങ്ങളേയും സന്ന്യസിച്ചു വിഷ യങ്ങളിലും കർമ്മങ്ങളിലും ആസക്തിയെ ചെയ്യുന്നില്ലയോ അപ്പോരം അവൻ യോഗാരൂഢൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] എപ്പോരം യോഗിയായവൻ മനസ്സിനെ സമാധി **യിൽ വെച്ചകൊണ്ട** ശബ്ദാഭിവിഷയങ്ങളിൽ ആസ**ക്തിയെ** ചെയ്യുന്നില്ലയോ, എപ്പോയ അവൻ നിത്യമായോ നൈമിത്തി കമായോ കാമ്യമായോ പ്രതിഷിദ്ധമായോ ഉള്ള സകല കർമ്മ **ങ്ങളേയും, പ്രയോ**ജനം കാണായ്ക്കയാൽ, ചെയ്യേണ്ടതാ**ണെന്ന** വിചാരിക്കുന്നില്ലയോ, ഇഹലോകസംബന്ധമായം പരലോക സംബന്ധമായം ഉള്ള വിഷയങ്ങളിൽ ഇച്ഛയ്യ കാരണമായ സകല സങ്കല്പങ്ങളേയും, എപ്പോരം അവൻ സന്ന്യസിച്ചിരി**ക്കു ന്നുവോ അപ്പോ⊙ അവൻ** യോഗാത്രഢൻ —യോഗത്തെ **പ്രാപി** പറയപ്പെടുന്നു, 'സവ്വസങ്കല്പസന്ന്യാസീ' ച്ചവൻ—എന്നു എന്ന **വചനംകൊണ്ട്** സകല കാമങ്ങളേയും സകല ക**ർമ്മങ്ങ ളേയും സന്ന്യസിക്കേണ്ടതാണെ**ന്നത്ഥമാകുന്നു. എന്തെന്ന**ാൽ,** കാമങ്ങളം സങ്കല്പത്തിൽനിന്നാണുണ്ടാകുന്നത്ര°:— **കാമോ** വൈ യജ്ഞാഃ സങ്കല്പസംഭവാഃ'' ''സങ്കല്പമുലഃ, (<u></u>കാമം സങ്കല്പത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നു, യജ്ഞങ്ങളും **സങ്ക**ല്പ ത്തിൽനിന്നുത്ഭവിക്കുന്നു) (മനു. 2. 3).

''കാമ ജാനാമി തേ മൂലം സങ്കല്പാത്ത്വം ഹി ജായസേ ന തവാം സങ്കല്പയിഷ്യാമി തേന മേ ന ഭവിഷ്യസി''

(അല്ലയോ ഇച്ഛ, നിൻെറ മൂലം എവിടെയാണെന്നു് എനിക്കു മനസ്സിലായി. നീ സങ്കല്പത്തിൽനിന്നുണ്ടായതാക ന്നു. ഞാൻ നിന്നെ സങ്കല്പിക്കുകയില്ല. അപ്പോരം നീ ഇല്ലാ താകം) (മ. ഭാ. ശാന്തിപവ്വം 177.25) ഇത്യാദി സ്മൃതിവാ ക്യങ്ങളെക്കൊണ്ടു സവ്വകാമപരിത്യാഗത്തിൽ സവ്വകർമ്മ സന്ത്യാസം സിദ്ധമായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നുവരുന്നു ''സ യഥാ കാമോ ഭവതി തൽ ക്രതുർഭവതി, യൽ ക്രതുർഭവതി തൽ കർമ്മ കുരുത്ത് (\_\_അവൻ ഏതിനെ ഇച്ഛിക്കുന്നുവോ അതിനെ ചെയ്യേണമെന്നു നിശ്ചയിക്കുന്നു. ഏതിനെ നിശ്ച

യിക്കുന്നുവോ അതിനെ ചെയ്യുന്നു) (ബ്ല. ഉ. 4. 4. 5) എന്ന ശ്രുതിവാക്യംകൊണ്ടും, ''യദ്യലി കരുതേ കർമ്മ തത്തൽ കാമസ്യ ചേഷ്ടിതം'' (—ഒരുവൻ എന്തെല്ലാം കർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നുവോ അതെല്ലാം കാമചേഷ്ടിതമാകുന്നു) എന്ന സ്മൃതിവാക്യംകൊണ്ടും യുക്തികൊണ്ടും അതുതന്നെ സാധിക്കുന്നു. സവ്വസങ്കല്പങ്ങളേയും സന്ന്യസിക്കുന്ന ഒരുവന്നു പിന്നെ ചലി പ്രാൻപോലും പാടില്ലാതാകുന്നു. അതിനാൽ 'സവ്വസങ്കല'പ സന്ന്യാസ്1' എന്ന വചനംകൊണ്ടു സകലകാമങ്ങളേയും സകല കർമ്മങ്ങളേയും തൃജിക്കേണമെന്നാകുന്നു ഭഗവാൻറെ അഭിപ്രായം.

എപ്പോഴാണ് ഒരുവൻ യോഗാര്രവംനാകുന്നതു് അപ്പോയ അവനാൽ ആത്മാ അനത്ഥസമൂഹമായിരിക്കുന്ന സംസാര ത്തിൽനിന്നു തന്നെത്താൻ ഉദ്ധരിക്കപ്പെട്ടതായി ഭവിക്കുന്നു. അതിനാൽ—

ഉദ്ധരേദാത്മനാത്മാനം നാത്മാനമവസാദയേൽ

ആതെെവ ഹ്യാത്മനോ ബന്ധരാത്മൈവ രിപുരാത്മനഃ. 5

ആത്മനാ തന്നാൽ (വിവേകത്തോടുകൂടിയവനാൽ)

ആത്മാനം തന്നെ (ആത്മാവിനെ)

ഉദ്ധരേൽ (സംസാരത്തിൽനിന്നു്) കരയേററണം

ആത്മാനം ആത്മാവിനെ

ന അവസാദയേൽ അധോനയിപ്പിക്ക**രുതു**° (നശിപ്പിക്കര

ത്ര്)

ഹി എന്നെന്നാൽ

ആത്മനഃ തനിക്ക് (ആത്മാവിന്ന്) ആതമാ ഏവ താൻതന്നെ (ആത്മാതന്നെ) ബന്ധു ബന്ധു (ഉപകാരകൻ) ആത്മനഃ തനിക്ക് (ആത്മാവിന്ന്)

ആത്മനഃ തനിക്ക് (ആത്മാവിന്ന്ം) ആത്മാ ഏവ താൻതന്നെ (ആത്മാതന്നെ) രിപൂ: ശത്ര (അപകാരകൻ).

ഒരുവൻ വിവേകത്തോടുകൂടിയ മനസ്സകൊണ്ട് തൻെറ ആതമാ വിനെ സംസാരത്തിൽനിന്നു കരയേററണം. (അല്ലാതെ) ആതമാവിനെ അധോനയിപ്പികരുത്ത്. എന്തെന്നാൽ, തനിക്ക് (തൻറെ ആത്മാവിന്നു്) താൻതന്നെയാണു് ബന്ധു. തനിക്കു് തൻറെ (ആത്മാവിന്നു്) ശത്രവും താൻതന്നെയാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഒരുവൻ സംസാരസമ്യത്തിൽ മുത്ജിക്കിടക്കുന്ന ആതമാവിനെ താൻതന്നെ കരയേററണം. യോഗാത്രപതയെ പ്രപിപ്പിക്കണമെന്നത്ഥം. ആതമാവിൻെറ ഗതിയെ കീഴ്യോ ട്ടാക്കുമ്ത്ര്. എന്തെന്നാൽ, ആതമാതന്നെയാണ് ആതമാവിൻറ ബന്ധു. സംസാര (സമ്യു)ത്തിൽനിന്നു മോചിപ്പിക്കു വാൻ ആതമാവിന്നു് അന്യബന്ധുവില്ല, നിശ്ചയം. ബന്ധു വാണെന്നു പറയുന്നവൻ മോക്ഷമാഗ്ഗത്തിൽ ശത്രവാകന്നു. എന്തെന്നാൽ, ബന്ധത്തിന്നു ഹേതുവായ സ്നേഹം മുതലായ തിന്നു് അവൻ പാത്രമാകുന്നു. അതിനാലാണ് ആത്മാതന്നെ ആതമാവിൻറെ ബന്ധു എന്നറപ്പിച്ചു പറഞ്ഞത്ര്. അപ്രകാരം തന്നെ, ആതമാതന്നെയാണ് ആത്മാവിൻറ ശത്രുവം, ബാഹ്യ മായിട്ടുള്ള. അന്യശത്രുവിനെ ഉണ്ടാക്കുന്നതും ആത്മാതന്നെയാണ്. അതിനാൽ ആതമാവിൻന് ആത്മാതന്നെ ശത്രുവാകുന്നു എന്നറപ്പിച്ചു പറഞ്ഞത്രം യുക്തംതന്നെ.

ആത്മാതന്നെയാണം' ആത്മാവിൻെറ ബന്ധുവെന്നം, ആത്മാതന്നെയാണം' ആത്മാവിൻെറ ശത്രവേന്നും പറഞ്ഞു. എന്നാൽ, എത്ര ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയ ആത്മാവാണു' ആത്മാ വിൻെറ ബന്ധുവാകന്നതെന്നും, എങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ആത്മാ വാണം' ആത്മാവിൻെറ ശത്രവെന്നും ഇനി പറയുന്നു:

ബന്ധുരാത്മാത്മനസ്തസ്യ യേനാത്തൈവാത്മനാ ജിത: അനാത്മനസ്ത ശത്രത്വേ വത്തേതാതൈവ ശത്രവൽ. 6

| യേന ആത്മനാ ഏവ    | ഏ <b>തു</b> ് ആത്മാവിനാൽ                |
|------------------|-----------------------------------------|
| ആത്മാ            | കാര്യകരണസംഘാതരൂപമായ ആത്മാ               |
| ജിതഃ             | വശീകരിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ           |
| തസ്യ ആത്മനഃ      | അപ്രകാരമുള്ള ആത്മ <b>ാവിന്ന</b> ്       |
| ആത്മാ (ഏവ)       | ആത്മ <b>ാത</b> ന്നെ                     |
| ബന്ധുഃ           | ബന്ധു (താരകൻ)                           |
| അനത്മനഃ തു       | എന്നാൽ ദേഹേന്ദ്രിയാദി <b>സം</b> ഘാതത്തെ |
|                  | ജയിക്കാത്ത <b>വ</b> ന്നു <sup>ം</sup>   |
| ആ <b>ത്മാ ഏവ</b> | ആത്മാതന്നെ                              |

ശത്രുത്വേ അപകാരിത്വത്തിൽ ശത്രുവൽ ശത്രുവിനെപ്പോലെ

വത്തതേ വത്തിക്കും.

യാതൊരാതാവിനാൽ ദേഹേന്ദ്രിയാദിസംഘാതര്രപമായ ആത്മാ വശീകരിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നവോ ആ ആത്മാവിന്ന് ആത്മാതന്നെയാണ് ബന്ധു, എന്നാൽ ദേഹേന്ദ്രിയാദിയെ ജയിക്കാത്ത ആത്മാവിന്ന് ആത്മാതന്നെയാണ് ശത്രവിനെ പ്രോലെ അപകാരിയായിരിക്കുന്നതു്,

[ശം-ഭാ] യാതൊരാത്മാവിനാലാണ് ദേഹേന്ദ്രിയാദി കരം വശീകരിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു്—യാതൊരുവനാണ് ജിതേ ദ്രിയനായിരിക്കുന്നതു്—(അവന്ന്) ആ ആത്മാവിന്ന് ആത്മാ തന്നെയാണു ബന്ധു. എന്നാൽ ആത്മാവിനെ (ദേഹേന്ദ്രിയാ ദിസംഘാതത്തെ) ജയിക്കാത്തവന്ന് ആത്മാ ഒരു ശത്രുവിനെ പ്രോലെ അപകാരിയായി ഭവിക്കുന്നു.

ജിതാത്മനഃ പ്രശാന്തസ്യ പരമാത്മാ സമാഹിതഃ ശീതോഷ്ണസുഖദുഃഖേഷ്യ തഥാ മാനാവമാനയോഃ.-<u>×</u>

7

ജിതാത്മനഃ മനസ്സിനെ ജയിച്ചവനായം

പ്രശാന്തസ്യ കാമക്രോധാദികളെ അടക്കിയവനായു

മി**രിക്കു**ന്നവൻെ

(എദി) എദയത്തിൽ

ശീതോഷ്ണസുഖദ്ദുബേഷ ശീഃതാഷ്ണസുഖദ്ദുഖപ്രാപ്തിയിലും

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

മാനാവമാനയോഃ മാനാവമാനപ്രാപ്തിയിലും

പരമാതമാ പരമാതമാ

സമാഹിതഃ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

മനസ്സിനെ ജയിച്ചും കാമക്രോധാദികളെ അടക്കിയുമിരിക്കുന്ന വൻറെ ഹൃദയത്തിൽ പരമാത്മാ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. (അവൻ) ശീതോഷ്ണസുഖദ്ദ്ഖപ്രാപ്തിയിലും അപ്രകാരംതന്നെ മാനാ വമാനപ്രാപ്തിയിലും സമനാകന്നു. (അല്ലെങ്കിൽ, ജിതാത്മനഃ പ്രശാന്തസ്യ മനസ്സിനെ ജയിച്ചവനും രാഗാദിരഹിതനമായ വൻറും ആത്മാ കമ്പസ്സ്. ശീതോഷ്ണസുഖദും ചേഷ

<sup>\* &#</sup>x27;മാനാപമാനയോഃ' എന്നു പാഠാന്തരം.

[സൽസ അപി]—ശീതോഷ്ണസുഖദുഃഖപ്രാപ്തിയിലും; തഥാ — അപ്രകാരംതന്നെ; മാനാവമാനയോഃ—മാനാവമാനപ്രാപ്തിയിലും; പരം—അതിയായി; സമാഹിതഃ—സ്വാത്താവിൽ നിഷ യോടുകൂടി ഇരിക്കുന്നം.)

[ശം-ഭാ] ദേഹേന്ദ്രിയമനോബുല്യാദിയെ ജയിച്ചവരം പ്രസന്നാന്തഃകരണനമായ സന്ന്യാസിക്കു പരമാത്മാ സാക്ഷാൽ ആത്മഭാവത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നു. എന്നതന്നെയല്ല, അവൻ ശീതോഷ്ണസുഖദുഃഖങ്ങളിലും പൂജാപരിഭവങ്ങളിലും സമഭാ വത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നതുമാണം".

ജ്ഞാനവിജ്ഞാനതൃപ്പാത്മാ കൂടസ്ഥോ വിജിതേന്ദ്രിനു യുക്ത ഇത്യച്യതേ യോഗീ സമലോഷ്യാശൂകാഞ്ചനു. 8

ള്ഞാനവിള്ഞാനതൃപ്പാത്മാ ഉഞാനംകൊണ്ടും അപരോക്ഷാ നമേവംകൊണ്ടും തൃപ്പിപ്പെട്ട മന

സ്സോടുകൂടിയവനും

കൂടസ്ഥഃ നിവ്വികാരനം

വിജിതേന്ദ്രിയഃ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ നല്ലവണ്ണം ജയിച്ച

വന്തം

സമലോഷ്ടാശ്മകാഞ്ചന: മണ്ണാങ്കട്ട, കല്ല്, സ്വർണ്ണം ഇവ

യെ സമമായി വിചാരിക്നേവ

ന്തമായ

തോഗീ ജ്ഞാനയോഗി

യുക്തഃ ഇതി ഉച്യതേ യോഗാര്രഢ*്*നന്നു പറയപ്പെ

ടുന്നു.

(ശാസ്തോപദേശംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന) ജ്ഞാനം, (അതുകൊണ്ടു ണ്ടാകുന്ന) അപരോക്ഷാനുഭവം, ഇവയെക്കൊണ്ടു തൃപ്തിപ്പെട്ട മനസ്സോടുകൂടിയവനും, നിവ്വികാരനും, ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ നല്ലവ ണ്ണം ജയിച്ചവനും, മണ്ണാങ്കുട്ട, കല്ല്, സ്വർണ്ണം ഇവയെ സമ മായി വിചാരിക്കുന്നവനും ആയ യോഗി യോഗാരൂഢനെന്നു പറയപ്പെടുന്നും.

[ശം-ഭാ] ജ്ഞാനം — ശാസ്തോക്തപദാത്ഥങ്ങളുടെ പരി ഇഞ്ഞാനം. വിജ്ഞാനം — ശാസ്ത്രജ്ഞാനംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള സ്വാനുഭവം. കൂട**സ്**ഥൻ<u>—</u>അപ്രകംപൻ (നിശ്ചലൻ). ശേഷം

അതിന്നും പുറമെ—

സാധുഷാപി ച പാപേഷ സമബുജിർവിശിഷ്യതേ. 9

സുഹൃന്മിത്രാര്യദാസീന— സുഹൃത്തും, മിത്രം, ശത്ര, ഉദാസീ മദ്ധ്യസ്ഥദേഷ്യബന്ധുഷ നൻ, മദ്ധ്യസ്ഥൻ, ദേവഷത്തിന്നു വിഷയമായിട്ടുള്ളവൻ, സംബ

സ്ഥി ഇവരിലും

സാധ്യഷു അപി സഭാചാരന്മാരിലും

സമബു**ദ്ധി**ഃ സമമായ (രാഗദേചഷശ്ശുന്യമായ)

ബ്ഭധിയോടുകൂടിയവൻ

വിശിഷ്യതേ വിശിഷ്യനാകന്നു.

സുകൃത്ത<sup>ം</sup>, മിത്രം, ശത്ര, ഉദാസീനൻ, മദ്ധ്യസ്ഥൻ, ദേവഷത്തി ന്ന വിഷയൻ, സംബന്ധി ഇവരിലും, സദാചാരന്മാരിലും, ഒരാ ചാരന്മാരിലും സമമായ (രാഗദേവഷ ശൂന്യമായ) ബുദ്ധിയോടു കൂടിയവൻ വിശിഷൂനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] സുഎ<u>ത്ത</u>° — പ്രതൃപകാരത്തെ അപേക്ഷി ക്കാതെ ഉപകാരംചെയ്യുന്നവൻ; മിത്രം—സ്നേഹത്തോടുകൂടിയ വൻ; അരി<u>—</u>ശത്ര; ഉദാസീനൻ<u>—</u>ഒരു പക്ഷത്തിലും നില്ലാത്ത മദ്ധ്യസ<sup>ം</sup>ഥൻ<u>—</u>വിരോധികളായ ഇരുകക്ഷിക്കാക്കം വൻ; ഹിതത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവൻ; ദേവഷ്യൻ—തനിക്ക് അപ്രിയൻ; ബന്ധു—തനിക്കു പ്രിയമായിട്ടുള്ളവൻ (സംബന്ധി); സാധു— ശാസ്തത്തെ അനുവത്തിക്കുന്നവൻ; പാപി-പ്രതിഷിദ്ധകർമ്മ ത്തെ ചെയ്യുന്നവൻ; സമബുദ്ധി<u>—</u>ഇവരിലെല്ലാവരിലും സമ ബുദ്ധിയായവൻ—എന്തു കർമ്മം (സാരമില്ല) എന്നിങ്ങനെ യാതൊന്നിലും ബുദ്ധിയെ പ്രവത്തിപ്പിക്കാതെയിരിക്കുന്നവൻ വിശിഷ്യതേ <u>—</u>വിശിഷ്യനാകന്നു. 'വിമച്യ തേ' എന്നു പാഠാന്തരം. യോഗാരൂഢന്മാരിൽ എല്ലാവരിലും വെച്ച് ഉത്തമൻ എന്നത്ഥം.

അതു ഹേതുവായിട്ട് ഉത്തമഫലത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതിന്ത് — യോഗീ യുഞ്ജീത സതതമാത്മാനം രഹസി സ്ഥിതഃ ഏകാകീ യതചിത്താത്മാ നിരാശീരപരിഗ്രഹഃ. 10

യതചിത്തരത്മാ ദേഹം മനസ്സ് ഇന്ദ്രിയങ്ങറം ഇവയെ

നേടക്കിയവനായും

നിരാശീഃ ആശയില്ലാത്തവനായും (നിരാകാംക്ഷ

നായും)

അപരിഗ്രഹഃ തനിക്കുവേണ്ടി (കൗപീനത്തെ ഒഴിച്ച്<sup>°</sup>)

ഒരു വസ്തവിനേയം സൂക്ഷിക്കാത്തവ

നായുമിരിക്കുന്ന

യോഗീ യോഗാരൂഢൻ

ഏകാകീ (സൻ) സംഗ<u>ശ</u>്മന്യനായിട്ട്

രഹസി വിജനപ്രദേശത്ത് (ഏകാന്തത്തിൽ)

സ്ഥിതഃ സ്ഥിരമായി ഇരുന്നുകൊണ്ട്

ആത്മാനം മ**ന**സ്സിനെ സതതം എപ്പോഴം

യുണ്ടീത സമാധിയിലുറപ്പിക്കേണ്ടതാകന്നു.

മനസ്സ് ദേഹം ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ഇവയെ സ്വാധീനപ്പെടുത്തിയവ നായും, ആശയില്ലാത്തവനായും, തനിക്കായി ഒരു വസ്തുവി നേയും സൂക്ഷിച്ചുവേക്കാത്തവനായും ഇരിക്കുന്ന യോഗാര്രവംൻ ഏകാകിയായി വിജനപ്രദേശത്തു സ്ഥിരമായിരുന്നുകൊണ്ടു മനസ്സിനെ എപ്പോഴം സമാധിയിലുറപ്പിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

[ശം\_ഭാ] യോഗിയായവൻ —ധ്യാനം ചെയ്യുന്നവൻ — അന്യസഹായം ഗിരി<u>ഗ</u>ഹാദിവിജനപ്രദേശ<u>ത്ത</u> കൂടാതെ സമാധിയിലുറപ്പിക്കണം. പോയി അന്തഃകരണത്തെ 'ഏകാകീ' (<u>—അസഹായൻ)</u> എന്ന വിശേഷണംകൊണ്ട് അവൻ സന്ന്യാസത്തെ ചെയ്യേണമെന്നത്ഥമാകുന്നു. യതചിത്താ ത്മാ — അന്തഃകരണ ത്തേയും ദേഹത്തേയുമടക്കിയിരിക്കുന്നവൻ. നിരാശീഃ—തൃഷ്ണയെ തൃജിച്ചിരിക്കുന്നവൻ. അപരിഗ്രഹഃ— പരിഗ്രഹതുനൃൻ. സന്ന്യാസിയായാല**ം പോരാ, സമാധിയെ** ശീലിക്കുന കാലത്തിൽ അവൻ സവ്വസ്വത്തേയും —

കൗപീനാച്ഛാദനാദികളിൽകൂടി സക്തിയെ—ഉപേക്ഷിക്കേണ മെന്നുകൂടി 'അപരിഗ്രഹഃ' എന്ന പദംകൊണ്ടത്ഥമാകുന്നു.

യോഗത്തെ അനുഷിക്കുന്നവന്ന് യോഗസാധനമായി വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ആസനം, ആഹാരം, വിഹാരം മുതലായവ യുടെ നിയമത്തെപ്പററിയും യോഗത്തെ പ്രാപിച്ചവൻറ ലക്ഷണത്തെപ്പാറിയും, തൽഫലത്തെപ്പാറിയും ഇനി പറയുന്ന തിന്നാനാരംഭിക്കുന്നു. അവയിൽ ആദ്യം ആസനത്തെപ്പറ്റി പറയുന്നു:

ശുചൗ ദേശേ പ്രതിഷ്ഠാപ്യ സ'ഥിരമാസനമാത്മനഃ നാത്യുച്ഛിതം നാതിനീചം ചേലാജിനകശോത്തരം 11 തത്യൈകാഗ്രം മനഃ കൃത്വാ യതചിത്തേന്ദ്രിയക്രിയഃ ഉപവിശ്യാസനേ യുഞ്ജ്യാദ്യോഗമാത്മവിശുദ്ധയേ. 12

<u>ശ</u>ുചൗ പരിശുദ്ധമായ

ദേശേ സ്ഥാനത്ത് (സ്ഥലത്ത്) നാത്യ(ച്ഛിതം അധികമയരത്തിലല്ലാതേയും നാതിനീചം അധികം താഴ്നതല്ലാതേയും

ചേലാജിന കശ, (വ്യാഘം മുതലായതിൻെറ) കശോത്തരഃ തോൽ, വസ്തം ഇവയെ ക്രമത്തിൽ

മീതേസ്ക്കുമീതേ ഇട്ടതായും

സ്ഥിരം ഇളക്കമില്ലാത്തതായുമുള്ള

ആത്മനഃ ആസനം തൻെറ ആസനത്തെ പ്രതിഷാപ്യ സ°ഥാപിച്ചിട്ട° തത്ര ആസനേ ആ ആസനത്തിൽ

ഉപവിശ്യ ഇരുന്ന<sup>ം</sup> മനഃ മനസ്സിനെ

ഏകാഗ്രം വിക്ഷേപരഹിതമാക്കി (ഒരേ നില

യിൽ)

കൃത്വാ ചെയ്തിട്ട<sup>ം</sup> (ഉറപ്പിച്ചിട്ട<sup>ം</sup>)

യതചിത്തേന്ദ്രിയ മനസ്സിൻേറയുമിന്ദ്രിയങ്ങളുടേയും

ക്രിയം പ്രവൃത്തികളെ അടക്കിയവനായി

ആത്മവിശുദ്ധയേ മനസ്സിന്റെ ഉപശാന്തിക്കായി

ക്കൊണ്ട്യ

യോഗം യോഗത്തെ (ബ്രഹ്മധ്യാനത്തെ) യുഞ്ജ്യാൽ അഭ്യസിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

പരിശുദ്ധമായ സ്ഥലത്ത് അധികമയരമില്ലാതേയും, അധികം താഴ്കതല്ലാതേയും, കശ, തോൽ, വസ്തം ഇവയെ ക്രമത്തിൽ മീതേയ്ക്കുമീതേ ഇട്ടതായും, സ്ഥിരമായുള്ള തൻറെ ആസനത്തിൽ ഇരുന്ന മന സ്ഥിനെ ഏകാഗ്രമാക്കീട്ട് മനസ്സിൻറയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടേയും വ്യാപാരങ്ങളെ അടക്കിയവനായി മനഃശുദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ടു ബ്രഹ്മധ്യാനത്തെ ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു.

[ശം-ഒാ] ശുചൗ ദേശേ സ്വഭാവേന ശുദ്ധമായിട്ടുള്ളതോ, അല്ലെങ്കിൽ ശുദ്ധമാക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതോ ആയ സ്ഥാനത്ത്; ചേലാജിനകശോത്തരം....യുണ്ടുാൽ എല്ലാററിലും അടിയിൽ കശ, അതിൻെ മീതെ തോൽ, അതിൻറ മേലെ വസ്ത്രം എന്നീ ക്രമത്തിൽ ആസനത്തെ സ്ഥാപിച്ച് അതിന്മേലി രുന്നുകൊണ്ട് സവ്വവിഷയങ്ങളിൽനിന്നും മനസ്സിനെ നിവത്തി പ്രിച്ച് ഒരേ നിലയിൽ ഉറപ്പിച്ച് ചിത്തേന്ദ്രിയങ്ങളെ അടക്കി മനഃശുദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ട് യോഗത്തെ അഭ്യസിക്കേണ്ടതാകന്നു.

ബാഹ്യസാധനമായിരിക്കുന്ന ആസനത്തെപ്പറ്റി പറഞ്ഞു. ഇനി ദേഹത്തിൻെറ സ്ഥിതി എങ്ങനെയായിരിക്കേണമെന്ന പറയുന്നു:

സമം കായശിരോഗ്രീവം ധാരയന്നചലം സ<sup>്</sup>ഥിരഃ സംപ്രേക്ഷ്യ നാസികാഗ്രം സ്ഥം ദിശശ്ചാന**വ**ലോകയൻ. 13 പ്രശാന്താത്മാ വിഗതഭീഃ ബ്രഹ്മചാരിവ്രതേ സ്ഥിതഃ മനഃ സംയമ്യ മച്ചിത്തോ യക്ത ആസീത മൽപരഃ. 14

യുക്തം യോഗിയായവൻ

കായശിരോഗ്രീവം ദേഹം കഴുത്ത്യ തല ഇവയെ

അചലം ചലിക്കാതെ ധാരയൻ ധരിച്ചുകൊണ്ട്

സ്ഥിരഃ അതൃന്തം പരിശുദ്ധനായിട്ട് (നിശ്ചല

നായിട്ട്)

സ്വം തൻെറ

നാസികാഗ്രം മൂക്കിൻെറ തുമ്പിനെ സംപ്രേക്ഷ്യ നോക്കിക്കൊണ്ടും

ഭിശഃ ച ദിക്കുകളെ

അനവലോകയൻ നോക്കാതേയും

പ്രശാന്താത്മ മനസ്സമാധാനത്തെ പ്രാപിച്ചവനായി

വിഗതഭീഃ ഭയരഹിതനായി

ബ്രഹുചാരിപ്രതേസ്ഥിതഃ ബ്രഹുചാരിപ്രതത്തിലിരുന്നു

കൊണ്ടു

മനഃ സംയമു മനസ്സിനെ വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവേ

ശിപ്പിക്കാതെ അടക്കി

മച്ചിത്തഃ എന്നിൽത്തന്നെ ചിത്തത്തെ ഉറപ്പി

ച്ചവനായം

മൽപരം എന്നെത്തന്നെ പരമപുരുഷാത്ഥമാ

യി വിചാരിക്കുന്നവനായും

ആസീത ഇരിക്കേണ്ടതാക്കന്നു.

യോഗിയായവൻ, ദേഹം കഴുത്ത്യ് തല ഇവ ഇളകാതെ വെച്ചു കൊണ്ടും, നിശ്ചലമായിരുന്നുകൊണ്ടും, സ്വനാസികയുടെ അഗ്ര ത്തേക്കു നോക്കിക്കൊണ്ടും, അങ്ങൂമിങ്ങും നോക്കാതെയും, ശാന്ത മാനസനായും, നിർഭയനായും, ബ്രഹ്മചാരിവ്രതത്തിൽ നിഷ്ട യോടെ ഇരിക്കുന്നവനായും, മനസ്സിനെ (വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവേശിപ്പിക്കാതെ) അടക്കിക്കൊണ്ട് എന്നിൽത്തന്നെ ചിത്ത ത്തെ ഉറപ്പിച്ചവനായും, എന്നെത്തന്നെ ധ്യാനംചെയ്യുന്നവനാ യും ഇരിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] കായശിരോഗ്രീവങ്ങളെ സമമായി വെച്ചാലും അവയ്ക്ക ചലനം വന്നേക്കാം. അതിനാലാണം 'അചലം' എന്ന വിശേഷണം. സ്വം നാസികാഗ്രം സംപ്രേക്ഷ്യ—തൻറ നാസികയുടെ അഗ്രത്തെ നോക്കുന്നപോലെയായി. ഇവിടെ 'പോലെ' (ഇവ) എന്ന ശബ്ദം ലോപിച്ചിരിക്കുന്നുവെന്നറി യേണ്ടതാകുന്നു. മുക്കിൻെറ തുമ്പത്തേക്കു നോക്കണമെന്നല്ല ഇവിടെ വിധിച്ചിരിക്കുന്നതും. ദൃഷ്ടിയെ രൂപാദിവിഷയങ്ങ ളിൽനിന്നു നിവത്തിപ്പിച്ചു' അന്തർമ്മുഖമാക്കി നിത്തുന്നതിനെ പ്രററിയാണു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും. അതും അന്തഃകരണത്തി

ൻെറ സമാധാനത്തെ അപേക്ഷിച്ചാണിരിക്കുന്നത്ര്. അതല്ലാ തെ മൂക്കിൻെറ തുമ്പത്തേക്കതന്നെ നോക്കണമെന്നാണം' പറ ഞ്ഞിട്ടുള്ളതെങ്കിൽ എന്നാൽ മനസ്സിനെ അവിടെത്തന്നെയാ ണ° നിത്തേണ്ടതു°; ആത്മാവിലല്ല. പക്ഷേ, 'ആത്മസംസ°ഥം മനഃ കൃത്വാ' എന്ന പറഞ്ഞിരിക്കകൊണ്ടു മനസ്സിന്റെ സമാ ധാനം ആത്മാവിൽത്തന്നെയാണെന്നു തീച്ച്യാകുന്നു. അതി നാൽ 'ഇവ' ശബ്ദത്തിൻെറ ലോപംകൊണ്ട 'സംപ്രേക്ഷ്യ' എന്നതിന്നു ദൃഷ്ടിസന്നിപാതം (ദൃഷ്ടികളെ ഏകാഗ്രമാക്കുക) എന്നുതന്നെയാണും അത്ഥം ധരിക്കേണ്ടതും. ദിശഃ ച അനവ ലോകയൻ—അങ്ങമിങ്ങം നോക്കാതെയും. ബ്രഹ്മചാരിവ്രതേ സ്ഥിതഃ (ഭവേൽ) — ബ്രഹ്മചാരിയുടെ വ്രതത്തെ അനുഷ്ഠി ബ്രഹ്മചര്യം — ഗത്രശ്രൂഷ, ഭിക്ഷ ക്കുന്നായിരിക്കണം. യെടുത്തപജീവനം മതലായവ. മനഃ സംയമ്യമൽപരഃ \_\_മന സ്സിൻെറ വൃത്തികളെ അടക്കി പരംമശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നെ ത്തന്നെ സദാ ചിന്തിക്നോവനായും, എന്നെത്തന്നെ പരമായി വിചാരിക്കുന്നവനായും, സമാഹിതനായും ഇരിക്കണം. ഒര രാഗിയായവൻ ഒരു സ്തീയെത്തന്നെ സദാ വിചാരിക്കുന്നുവെ ങ്കിലും അവളെ അവൻ പരമായി വിചാരിക്കുന്നില്ല. തൻെറ അല്ലെങ്കിൽ മഹാദേവനേയോ രാജാവിനേ**യോ** മാത്രമേ അവൻ പരമായി വിചാരിക്കുന്നുള്ള. എന്നാൽ ഈ യോഗി എന്നെത്തന്നെ സഭാ വിചാരിക്കകയും, എന്നെത്തന്നെ പര മായി വിചാരിക്കേയം ചെയ്യുന്നു.

ഇനി യോഗഫലത്തെപ്പററി പറയന്തു:

യുഞ്ജന്നേവം സദാത്മാനം യോഗീ നിയതമാനസഃ ശാന്തിം നിവ്വാണപരമാം മത്സംസ്ഥാമധിഗച്ഛതി. 15

നിയതമാനസഃ വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവേശിക്കാതെ നിരോ

ധിക്കപ്പെട്ട മനസ്സോടുകൂടിയ

യോഗീ യോഗി സദാ എപ്പോഴം

ഏവം മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരം

ആതമാനം മനസ്സിനെ

യുണ്ടൻ സമാഹിതമാക്കിച്ചെയ്തുകൊണ്ടും (ഒരേ

നിലയിലുറപ്പിച്ചകൊണ്ട്')

നിവ്വാണപരമാം യാതൊരവസ്ഥയിൽ മോക്ഷം പരമപ്രാ

പ്യമായിരിക്കുന്നുവോ അങ്ങനെയിരി

ക്കുന്ന

മൽസംസ്ഥാം എൻെറ അധീനമായ

ശാന്തിം സംസാരനിവ്വത്തിരുപമായ ശാന്തിയെ

അധിഗച്ഛതി പ്രാപിക്കുന്നു.

മേൽ പറയപ്പെട്ടപ്രകാരം മനസ്സിനെ എപ്പോഴം സമാധിയിലു റപ്പിച്ചകൊണ്ട്, മനസ്സിനെ അടക്കിയിരിക്കുന്ന യോഗി മോക്ഷംതന്നെ പരമനിഷ്യമായിട്ടുള്ളതും എൻെറ അധീനത്തി ലുള്ളതുമായ ശാന്തിയെ—സംസാരോപരമത്തെ — പ്രാപി ക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] യുഞ്ജൻ—സമാധാനത്തെ ചെയ്തകൊണ്ട്; ഏവം — മേൽ പറയപ്പെട്ടപ്രകാരം, നിവ്വാണപരമാം—ഉപരതിയെ (മോക്ഷത്തെ); മൽസംസ്ഥാം—മദധീനയായ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

ഇനി യോഗിക്കള്ള ആഹാരാദി നിയമങ്ങളെപ്പററി പറ യുന്നു:

നാതൃശ്ശതസ്ത യോഗോസ്തി ന ചൈകാന്തമനശ്നതഃ ന ചാതിസാപ്പശീലസ്യ ജാഗ്രതോ നൈവ ചാജ്ജന. 16

ഹേ അല്ളുന അപ്പയോ അല്ളുന

യോഗഃ സമാധി

അതൃശ<sup>്</sup>നതഃ അതിഭക്ഷണം ചെയ്യുന്നവന്നു്

നതു അസ്തി ഇല്ല

ഏകാന്തം അനഗ്ശതഃ അശേഷം ഭക്ഷിക്കാത്തവന്തം

ന ഇല

ജാഗ്രതു ച ഉറങ്ങാതിരിക്കുന്നവന്നും

ന ഏവ ഇല്ല.

അല്ലയോ അജ്ജന, അധികം ഭക്ഷിക്കുന്നവന്നു സമാധി സിദ്ധി കുന്നതല്ല. അപ്രകാരംതന്നെ അശേഷം ഭക്ഷിക്കാത്തവന്നും, അധികം ഉറക്കുള്ളവന്നും, ലേശമുറങ്ങാത്തവന്നും ധ്യാന യോഗം സിദ്ധിക്കുന്നതല്ല.

[ശം-ഭാ] അളവില്ലാതെ ഭക്ഷിക്കുന്നവനാണ് അതൃശ്നുൻ. അതൃശ്നന്നും അശേഷം ഭക്ഷിക്കാത്തവന്നും യോഗം സിദ്ധി

ക്ഷന്നതല്ല. ഇതിന്നു ശ്രതി — ''യഭു ഹ വാ ആത്മസമ്മിതമന്നം തദവതി, തന്നഹിനസ്തി. യൽ ഭ്രയോ ഹിനസ്സി തദ്യൽ കനീ യോ ന തഭവതി'' (<u>—</u>ഒരുവൻ തനിക്ക വേണ്ട അന്നത്തെ മാത്രം ക്ഷേിക്കുന്നതായാൽ അതു അവനെ രക്ഷിക്കുന്നു, ദോഷ തെ ചെയ്യന്നില്ല. വേണ്ടതിലധികം ഭക്ഷിച്ച**ാൽ** ദോഷത്തെ ചെയ്യുന്നു. വേണ്ടതിൽ കുറച്ച ക്ഷോച്ചാൽ രക്ഷി ക്കുന്നതുമില്ല.) (ശതപഥബ്രാഹ്മണം). അതിനാൽ യോഗിയാ യവൻ തനിക്ക വേണ്ടതിൽ അധികമോ കറച്ചോ ഭക്ഷിക്ക രുതു<sup>ം</sup>. അല്ലെങ്കിൽ അതിന്നിങ്ങനെ അത്ഥം പറയാം: യോഗ ശാസ്തത്തിൽ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള അന്നപരിമാണത്തിലധികം യോഗിയായവൻ ഭക്ഷിച്ചാൽ അവന്ന യോഗസിദ്ധി ഉണ്ടാക ന്നതല്ല. ഭക്ഷണനിയമത്തെപ്പാറി ഇങ്ങനെ പ**റയന്നു: ''അ**ദ്ധ ത്രതിയമുദകസ്യ തു. വായോ മശനസ്യ സവ്യഞ്ജനസ്യ സഞ്ചരണാത്ഥത്ത ചതുത്ഥവശേഷയേൽ'' (=ആമാശയ ത്തിൻെറ) പകതിഭാഗം അന്നത്തിന്നം, നാലിലൊരു ഭാഗം ജലത്തിന്നും ആകുന്നു. ശേഷം നാലിലൊരു ഭാഗ**ം വായുസഞ്ചാ** രത്തിന്നൊഴിച്ചിടേണ്ടതാകുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ മുറങ്ങുന്നവന്നും, ഉറക്കമില്ലാത്തവന്നും യോഗസിദ്ധി ഉണ്ടാകുന്ന തല്ല.

എന്നാൽ പിന്നെ എങ്ങനെയാണ യോഗസിദ്ധി ഉണ്ടാക ന്നതു<sup>ം</sup>?—പറയുന്നു:

യുക്താഹാരവിഹാരസ്യ യുക്തചേഷ്ടസ്യ കർമ്മസു യുക്തസ്പപ്പാവബോധസ്യ യോഗോ ഭവതി ദുഃഖഹാ. 17

യൂക്താഹാരവിഹാസ്യേ മിതമായ ആഹാരത്തോടും വിഹാര

ത്തോ**ടും**കൂടിയവനം

കർമ്മസു യുക്ത കത്തവൃകർമ്മങ്ങളിൽ നിയതമായ ചേഷ്യസ്യേ ചേഷ്ടയോടുകളിയവനം

യുക്തസചപ്പാവ നിയതമായ നിദ്രയോടും ജാഗര

ബോധസ്യ ത്തോടും കൂടിയവനുമായവന്നും

യോഗഃ ധ്യാനയോഗം

ഭുഖഹാ ഭുഖത്തെ നിവത്തിപ്പിക്കുന്നതായി

ഭവതി ഭവിക്കുന്നു.

മിതമായ ആഹാരവിഹാരങ്ങളോടുകൂടിയവനം, കത്രവ്യകർമ്മ ങ്ങളിൽ നിയതചേഷ്യയോടുകൂടിയവനും, നിയതമായ നിദ്ര യോടും ജാഗരത്തോടും കൂടിയവനുമായവന്നും ധ്യാനയോഗം **ദുഖനിവത്തകമായി ഭവിക്കന്നു.** 

[ശം-ഭാ] മിതമായ ആഹാരത്തോടും നടക്കുക മുതലായ വിഹാരത്തോടുംകൂടിയവനം, കർമ്മ**ങ്ങളിൽ** യോടുകൂടിയവനും, നിയതകാലങ്ങളിൽ ഉറങ്ങി ഉണരുന്നവനു മായ തോഗിക്ക് യോഗം സവ്വസംസാരഭഖങ്ങളെയും നശിപ്പി ക്കുന്നതായി ഭവിക്കന്നു.

എപ്പോഴാണ<sup>ം</sup> അവൻ യുക്തനായി (മനസ്സമാധാനത്തോടുകൂടി യവനായി) ഭവിക്കുന്നതു<sup>©</sup>?—പറയുന്നു:

യഭാ വി<mark>നിയതം ചി</mark>ത്തമ**ംതമനേൃവാവതി**ഷതേ നിഃസ<sup>െ</sup>പ്പഹഃ സവ്വ്കാമേഭ്യോ യുക്ത ഇത്യച്യത്തേ തദാ. 18

യാ എപ്പോ∞

സ്വാധീനപ്പെടുത്തീട്ടുള്ള (നിരോധിക്ക വിനിയതം

പ്പെട്ടിട്ടള്ള)

യോഗിയുടെ ചിത്തം (യോഗിനഃ) ചിത്തം

ആത്മനി ഏവ പരബ്രഹ്മസ്വരുപത്തിൽത്തന്നെ

നിശ്ചലമായി നില്ലനുവോ അവതിഷതേ

എപ്പോ∞ (യഭഠ)

സകലകാമൃവിഷയങ്ങളിൽനിന്നം സവ്വ്കാമേട്യു ഇപ്പയെ വിട്ടിരിക്കുന്നവനായി നിസ്പ്പഹഃ

രിക്കുന്നുവോ

അപ്പോ∞ ത്രദാ

യോഗസിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചവനെന്നം<sup>v</sup> യുക്തഃ ഇതി

പറയപ്പെടുന്നു. ഉച്യതേ

എപ്പോഠം സ്ഥാധീനപ്പെടത്തിയിരിക്കുന്ന യോഗിയുടെ സ്സിനെ ബ്രഹ്മസാരൂപത്തിൽത്തന്നെ നിത്തുന്നുവോ, എപ്പോരം സകലകാമുവിഷയങ്ങളിൽനിന്ന° ഇച്ഛ**യ നി**വത്തിപ്പിച്ചവ നായിരിക്കുന്നുവോ, അപ്പോരം അവൻ യോഗസിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചവനെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം\_ഭാ] വിനിയതം ചിത്തം—നല്ലവണ്ണം അടക്കപ്പെട്ട മനസ്സ് -ഏകാഗ്രതയെ പ്രാപിച്ച മനസ്സ്. ആത്മനി ഏവ അവതിഷതെ = ബാഹ്യവിഷയങ്ങളിലുള്ള സകല വിചാരങ്ങ ളേയുമുപേക്ഷിച്ച ചിത്തം കേവലാതമാവിൽത്തന്നെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു. സവ്വകാമേട്യോ നിഃസ്പ്പഹാ — ദൃഷ്യമായും അദൃഷ്യ മായുമുള്ള വിഷയങ്ങളിൽനിന്നു തൃഷ്ണയെ വിട്ടിരിക്കുന്നവൻ. യുക്കാം — സമാഹിതൻ.

യോഗിയുടെ സമാഹിതമായിരിക്കുന്ന ചിത്തത്തിന്നം ഒരു ഉപമ പറയുന്നു:

യഥാ ദീപോ നിവാതസ്ഥോ നേംഗതേ സോപമാ സ്മൃതാ യോഗിനോ യതചിത്തസ്യ യുഞ്ജതോ യോഗമാത്മനഃ. 19

ആത്മനഃ യോഗം ആത്മവിഷയമായ യോഗത്തെ (ആത്മ

ധ്യാനത്തെ)

യുഞ്ജതഃ അഭ്യസിക്കുന്ന

യതചിത്തസ്യ സ്വാധീനമായ മനസ്സോടുകൂടിയ

(സംയതചിത്തനായ)

യോഗിനഃ യോഗിക്ക്

നിവാതസ്ഥഃ കാററില്ലാത്ത പ്രദേശത്തിരിക്കുന്ന

ദീപഃ വിളക്ക് യഥാ എപ്പകാരം

ന ഇംഗതേ ഇളകാതിരിക്കുന്നു

സാ ഉപമാ ആ (ഉപമാ) ദൃഷ്യാന്തം

സൂൃതാ പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന (ചിന്തിക്കപ്പെട്ടി രിക്കുന്നു).

'കാററില്ലാത്ത ദിക്കിൽ വിളക്ക് എപ്രകാരം ചലിക്കുന്നില്ലയോ'—ഇത് ആത്മവിഷയമായ യോഗത്തെ അഭ്യസിക്കുന്ന ജിതമാനസനായിരിക്കുന്ന യോഗിക്കു ദൃഷ്യാന്തമായി ചിന്തിക്ക പ്രെട്ടിരിക്കുന്നു. (നിവാതസ്ഥമായ ദീപം എപ്രകാരമോ അതുപോലെ ആത്മല്യാനത്തെ അഭ്യസിക്കുന്ന ജിതമാനസനായിരിക്കുന്ന യോഗിയുടെ ചിത്തവും നിശ്ചലമായിരിക്കുന്ന വേന്നത്മം).

[ശം-ഭാ] സാ ഉപമാ സ<sup>ം</sup>മൃതാ<u>—</u>ഈ ഉപമാ യോഗ ജഞന്മാരാൽ— ചിത്തപ്രചാരദശികളാൽ — ചിന്തിക്കപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു. ആത്മനഃ യോഗം യുഞ<sup>്</sup>ജതഃ<u>—</u>സമാധിയെ അനുഷിക്കു ന്നവന്ന<sup>ം</sup>. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

ഇപ്രകാരം യോഗാച്യാസബലംകൊണ്ട്, കാററില്ലാത്ത പ്രദേശത്തിലിരിക്കുന്ന വിളക്കപോലെ ഏകാഗ്രമായി ഭവിച്ചിട്ട്—

യത്രോപരമതേ ചിത്തം നിരുദ്ധം യോഗസേവയാ യത്ര ചൈവാത്മനാത്മാനം പശ്യന്നാത്മനി തുഷ്യതി. 20

യത്ര ഏതവസ°ഥയിൽ

**യോഗസേവയാ** യോഗാഭ്യാസംകൊണ്ടു<sup>ം</sup>

നിരുദ്ധം വിഷയങ്ങളിൽനിന്നു നിവത്തിക്ക

പ്പെട

ചിത്തം മനസ്സ്

ഉപരമതേ ഉപശമത്തെ പ്രാപിക്കുന്നുവോ

യത്ര ച യാതൊരവസ്ഥയിൽ (യാതൊര

ചിത്തപരിപാകവിശേഷദശയിൽ)

ആത്മനാ ശുദ്ധമായ മനസ്സുകൊണ്ടും

ആത്മാനം (ഏവ) ആത്മാവിനെത്തന്നെ

പശ്യൻ കണ്ട് (സാക്ഷാൽഅപരോക്ഷമാക്കീട്ട്)

ആത്മനി ഏവ തൻെറ ആത്മാവിൽത്തന്നെ

തുഷ്യതി സന്തോഷിക്കുന്നുവോ (ഞാൻ കൃതാത്ഥ

നാകുന്നു എന്നിങ്ങനെ ആനന്ദത്തെ പ്രാ

പിക്കുന്നുവോ).

യോഗാദ്യാസംകൊണ്ടു വിഷയങ്ങളിൽനിന്നു നിവത്തിപ്പിക്ക പ്പെട്ടിരിക്കുന്ന മനസ്സ് യാതൊരവസ്ഥയിൽ ഉപശമത്തെ പ്രാപിക്കുന്നുവോ, യാതൊരവസ്ഥാവിശേഷത്തിൽ (യോഗി യായവൻ) ശുദ്ധമായ മനസ്സകൊണ്ട് ആത്മാവിനെ കണ്ട് ആത്മാവിൽതുന്നെ സന്തോഷിക്കുന്നുവോ ('തം യോഗസം ജ്ഞിതം വിദ്യാൽ' [ശ്രോ. 23] എന്ന നാലാമത്തെ ശ്രോക ത്തോട് അന്വയിക്കുന്നു).

[ശം-ഭാ] വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവേശിപ്പിക്കാതെ സകല ത്തിൽനിന്നു നിവത്തിക്കപ്പെട്ട ചിത്തം ഏതു കാലത്തിൽ ഉപ രതിയെ പ്രാപീകുന്നുവോ, സമാധിപരിശുദ്ധമായ അന്തഃകര ണംകൊണ്ട പരമായിരിക്കുന്ന ചൈതന്യത്തെ—സവ്വത്ര ജ്യോതിഃസ്വരൂപമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിൽ തന്നെ—കണ്ടിട്ടും" (സാക്ഷാൽക്കരിച്ചിട്ടും") അവൻ തൻെറ ആത്മാവിൽത്തന്നെ എപ്പോരം സന്തുഷ്യനായിരിക്കുന്നുവോ.

സുഖമാത്യന്തികം യത്തൽ ബുദ്ധിഗ്രാഹ്യമതീന്ദ്രിയം വേരതി യത്ര ന ചൈവായം സ്ഥിതശ്ചലതി തത്ത്വതഃ. 21

യത്ര ച യാതൊരു അവസ്ഥാവിശേഷത്തിൽ

അയം ഈ യോഗി യൽ യാതൊന്നും

അതീന്ദ്രിയം ഇന്ദ്രിയങ്ങാംക്കു ഗോപരമല്ലാത്തതും

ബുദ്ധിഗ്രാഹ്യം ബുദ്ധിയാൽ (മാത്രം) അറിയത്തക്കതുമാ

കുന്നുവോ

തൽ ആ

ആത്യന്തികം അന്തമില്ലാത്ത (നിത്യമായ)

സുഖം നിരതിശയസുഖത്ത

വേത്തി അറിയുന്നുവോ

(യത്ര) സ°ഥിതഃ യാതൊരവസ°ഥയിൽ സ°ഥിതിചെയ്യ

ന്ന**വനായി**ട്ട്

തത്താതഃ ആത്മസാക്രപത്തിൽനിന്നം

ന ഏവ ചലതി ചലിക്കുനില്ലയോ.

യാതൊരവസ്ഥാവിശേഷത്തിൽ ഇരിക്കുന്ന യോഗി, ഇന്ദ്രിയ അരംക്കു ഗോചരമല്ലാത്തതും, ബൂദ്ധിയാൽ മാത്രം ഗ്രഹിക്കത്ത ക്കതും നിത്യമായതും ആയ നിരതിശയസൂഖത്തെ അനുഭവിക്കു അവോ, യാതൊരവസ്ഥയിൽ സ്ഥിതനായിട്ടു അവൻ ആത്മ സ്വര്യപത്തിൽനിന്നു ചലിക്കുന്നില്ലയോ.

[ശം-ഭാ] അയം പിദ്വാനായവൻ; ബുദ്ധിഗ്രാഹ്യം ച ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ അപേക്ഷകൂടാതെ ബുദ്ധിയാൽമാത്രം ഗ്രഹിക്ക അക്കമ്മം; അതീന്ദ്രിയം \_ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കം അഗോചരമായിട്ടു ഉളതും പിഷയങ്ങളിൽനിന്നുണ്ടാകാത്തതും എന്നത്ഥം; ആത്യ ന്തികം \_അനന്തം; വേത്തി \_\_അനുഭവിക്കുന്നു. ശേഷം സ്പഷ്യം.

 302

ശ്രീമദ് ഭഗവദ°ഗീത

യം ലബ്ബാ യാതൊ**രു** ആത്മസ്വരൂപത്തെ ലഭിച്ചിട്ട°

തതഃ അതിലും മേലേ അപരം മറെറാന്നിനെ

അധികം ലാഭം അധികം പ്രയോജനകരമായി

ന മന്യതേ വിചാരിക്കുന്നില്ലയോ

യസൂിൻ ച സ°ഥിതഃ യാതൊരവസ°ഥാവിശേഷത്തിലിരിക്ക

ന്നവൻ

**ഗുരുണാ** മഹത്തായ

**ദുഖേന അപി (ശീതോ**ഷ്ണാടി) ദുഖത്തിനാലും <u>ക</u>ടി

ന വിചാല്യതേ ചലിപ്പിക്കപ്പെടുന്നില്ലയോ.

യാതൊരു ആത്മസാരൂപത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ടു<sup>°</sup> അവൻ (പിന്നെ) അതിലും മേലെ മറെറാന്നിനെ പ്രയോജനകരമായി വിചാരി ക്കുന്നില്ലയോ, യാതൊരവസ്ഥാവിശേഷത്തിലിരിക്കുന്നവൻ മഹത്തായ ദുഖത്താൽക്കൂടി ചലിപ്പിക്കപ്പെടുന്നില്ലയോ.

[ശം-ഭാ] യം \_\_യാതൊരു ആത്മലാഭത്തെ; യസൂിൻ സ്ഥിതഃ \_\_യാതൊരു ആത്മത്തചത്തിലിരിക്കുന്നവൻ; ഗുരു നൊ ദുംഖേന അപി \_\_ ശസ്തനിപാതാദി ലക്ഷണമായ മഹത്തായ ദുംഖത്താൽക്കൂടി. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

'യത്രോപരമതേ' ചിത്തം (അ. 6, ശ്രോ. 20) എന്ന മുത ല്ലുള്ള ശ്രോകങ്ങളിൽ പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള വിശേഷണങ്ങളെ ക്കൊണ്ടു വിശിഷ്ടമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിൻെറ അചസ്ഥാ വിശേഷമാകുന്ന യോഗം:

തം വിദ്യാളുഃഖസംയോഗവിയോഗം യോഗസംജ്ഞിതം സ നിശ്ചയേന യോക്തവ്യോ യോഗോ f നിവ്വിണ്ണചേതസാ.

23

**ഭ**ഃഖസംയോഗവിയോഗം വൈഷയികമായ സകല സുഖദ്ദഃഖ

ങ്ങളുടെ സംബന്ധത്തെ വേർപെടു

ത്തുന്ന

**തം** ഇപ്പകാരമുള്ള അവസ്ഥാവിശേ

ഷതത്ത

യോഗസംജ്ഞിതം യോഗമെന്ന പേരോടുകൂടിയതായി

വിദ്യാൽ അറിയേണ്ടതാകന

സഃ യോഗഃ അപ്രകാരമുള്ള യോഗം

നിശ്ചയേന ശാസ്താചാര്യോപദേശജനിതമായ

നിശ്ചയത്തോടുകൂടിയും

അനിവ്വിണ്ണചേതസാഃ ചലിക്കാത്ത (നിവ്വേദരഹിതമായ)

മനസ്സോടുകൂടിയും

യോക്തവ്യഃ അഭ്യസിപ്പിക്കപ്പെടേണ്ടതാകന്നു.

സകലുഃഖസംബന്ധത്തെ വേർപെടുത്തുന്ന ആ അവസ്ഥാ വിശേഷത്തെ യോഗമെന്ന പേരോടുകൂടിയതായി അറിയേണ്ട താകുന്നു. ഈ യോഗം ചിത്തദാർഢ്യത്തോടുകൂടിയും ബുദ്ധി ക്ഷയം കൂടാതേയും അഭ്യസിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഒഃഖസംയോഗവിയോഗം തം യോഗം വിദ്യാൽ — ഭഃഖസംബന്ധത്തിൻെ വേർപാടായ അതിനെ യോഗ മെന്ന പേരോടുകൂടി വിപരീതലക്ഷണമായി അറിയേണ്ടതാ കന്നും യോഗഫലത്തെ ഉപസംഹരിച്ചിട്ട് യോഗത്തിന്ന ചിത്തദാർഢ്യവും നിവ്വേദരാഹിത്യവും, സാധനങ്ങളാണെന്നു കാണിപ്പാൻ വേണ്ടി യോഗം അനുഷിക്കപ്പെടേണ്ടതാണെന്നു ഇനിയം ഉപദേശിക്കുന്നു: സഃ യോഗഃ—യഥോക്തഫലത്തോടു കൂടിയ ആ യോഗം; നിശ്ചയേന—അദ്ധ്യവസായംകൊണ്ടും; അനിവ്വിണ്ണചേതസാ—നിവ്വേദരഹിതമായ മനസ്സോടുകൂടിയം; യോക്തവ്യും ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു.

സങ്കല്പ്രഭവാൻ കാമാംസ്ത്യക്ത്വാ സവ്വാനശേഷതഃ മനസൈവേന്ദ്രിയഗ്രാമം വിനിയമ്യ സമന്തതഃ 24

സങ്കല്പ്രഭവാൻ സങ്കല്പംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന

സവ്വാൻ കാമാൻ (യോഗത്തിന്നു പ്രതികൂലങ്ങളായ)

സകല കാമങ്ങളേയും

അഭശഷതഃ തീരെ (വാസനാസഹിതം)

ത്യക്തവാ ഉപേക്ഷിച്ചിട്ട്

മനസാ ഏവ (വിഷയങ്ങളിൽ ദോഷത്തെ

ദശിക്കുന്നതായ) മനസ്സുകൊണ്ടു

തന്നെ

ഇന്ദ്രീയഗാമം ഇന്ദ്രീയസമൂഹത്തെ

സമന്തതഃ സകല വിഷയങ്ങളിൽനിന്ന് വിനിയമു നിവത്തിപ്പിച്ച് (യോഗഃ യോക്തവുഃ) യോഗമഭുസിക്കപ്പെടേണ്ടതാ കുന്നം.

സങ്കല്പംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന സകല വിഷയേച്ചുകളേയും വാസനാസഹിതമപേക്ഷിച്ച് മനസ്സകൊണ്ടുതന്നെ ഇന്ദ്രിയ സമൂഹത്തെ സകലവിഷയങ്ങളിൽ നിന്നു നിവത്തിപ്പിച്ച് യോഗത്തെ അഭ്യസിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] മനസാ<u>-</u>വിവേകത്തോടുകൂടിയ മനസ്സകൊണ്ട്. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

ശന്നെ ശനൈൽപരമേൽ ബുദ്ധ്യാ ധ്രതിഗൃഹീതയാ ആത്മസംസ്ഥം മനഃ കൃത്വാ ന കിഞ്ചിദപി ചിന്തയേൽ 25

ധൃതിഗൃഹീതയാ ധാരണകൊണ്ടു വശീകരിക്കപ്പെട്ട

 ബുദ്ധികൊണ്ട്

 മന:
 മനസ്സിനെ

ആത്മസംസ്ഥം ആത്മാവിൽത്തന്നെ സിഥിതിചെയ്യ

ന്നതാക്കി (നിശ്ച**ലമാക്കി)** 

**കൃത്വാ** ചെയ്ത്ര°

ശന്നെം ശന്നെം ക്രമത്തിലുള്ള അഭ്യാസംകൊണ്ട്

ഉപരമേൽ (മനസ്സിനെ ബാഹ്യവിഷയങ്ങളിൽ

നിന്നം പിന്നെ ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽ നിന്നം) നിവത്തിപ്പിക്കേണ്ടതാകുന്ന

കിഞ്ചിൽ അപി ന ഒന്നിനേയം വിചാരിക്കാതെയിരി

ചിന്തയേൽ കേണ്ടതാകനം.

ധാരണകൊണ്ടു സ്വാധീനപ്പെടുത്തിയ ബുദ്ധികൊണ്ടു മനസ്സി നെ ആത്മാവിൽത്തന്നെ ഇരുത്തി ക്രമേണ ഉപരതിയെ ശീലിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഒന്നും തന്നെ വിചാരിക്കാതേയുമിരി കേണ്ടതാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ധൃതിഗൃഹീതയാ ബുജ്യാ = ധൈര്യത്തോടുകൂടിയ ബൂജ്യികൊണ്ട്; ആത്മസംസ്ഥം മനഃ കൃത്വാ \_\_ 'എല്ലാം ആത്മാവാണ്', അതല്ലാതെ വേറെ ഒന്നുമില്ല' എന്നിങ്ങനെ യുള്ള വിചാരംകൊണ്ടു മനസ്സിനെ ആതമാവിൽത്തനെ ഇരുത്തീട്ട്; ന കിഞ്ചിദപി ചിന്തയേൽ—ഒന്നംതന്നെ വിചാ രിക്കരുതു്. (ഇതാണം' യോഗത്തിൻെറ പരമവിധി. ഇതാണം' യോഗത്തിൻെറ പരമാവധി.)

മനസ്സിനെ ആതമാവിൽത്തന്നെ ഇരുത്തുവാൻ ശ്രമിക്കുന്ന യോഗി—

യതോ യതോ നിശ്ചരതി മനശ്ചഞ്ചലമസ്ഥിരം തതസൂതോ നിയമൈൃതദാത്മന്യേവ വശം നയേൽ. 26

അസ°ഥിരം സഭാവേന ചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്രം സംഥിരമല്ലാത്തതും ആയ (വ്യവസംഥയി

ല്ലാത്തതുമായ)

മനഃ മനസ്സ°

യതഃ യതഃ ഏതേതു വിഷയത്തിൽ

നിശ്ചരതി പ്രവേശിക്കുന്നവോ (നിഗ്ഗമിക്കുന്നവോ)

തതഃ തതഃ അതാതു വിഷയത്തിൽനിന്നം

ഏതൽ ഈ മനസ്സിനെ

നിയമു (പ്രത്യാഹരിച്ചിട്ട്) നിവത്തിപ്പിച്ചിട്ട്

ആത്മനി ഏവ ആത്മസാരൂപത്തിൽത്തന്നെ

വശം നയേൽ സ്ഥിരമായി നിത്രണം.

ചപലസ്വഭാവത്തോടുകൂടിയതും വ്യവസ്ഥയില്ലാത്തതുമായ മനസ്സ് ഏതേതു വിഷയത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്നുവോ അതാതു വിഷയത്തിൽനിന്ന് ഈ മനസ്സിനെ പ്രത്യാഹരിച്ച് തൻെറ ആതമസ്വത്രപത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥിരമായി നിത്തേണ്ടതാ കുന്നു.

[ശം-ഭാ] സ്വാഭാവികമായ ഭോഷത്താൽത്തന്നെ ചഞ്ചല മായം അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ അസ്ഥിരമായുമിരിക്കുന്ന മനസ്സ് ഏതേതു ശബ്ബാദിവിഷയങ്ങരംനിമിത്തമാണ് നിഗ്ഗമി കുടന്നത്ര് അതാതു വിഷയങ്ങളിൽനിന്നുതന്നെ മനസ്സിനെ, പര മാത്ഥനിരൂപണം കൊണ്ടു വിഷയങ്ങളെ ആഭാസമാക്കിച്ചെയ്തും (അവയുടെ മിഥ്യാത്വത്തെ അറിഞ്ഞും), അവയിൽ വൈരാഗ്യ ഭാവനകൊണ്ടും, നിവത്തിപ്പിച്ച് ആത്മാവിൽത്തന്നെ സ്ഥി തിചെയ്യിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഇപ്രകാരമുള്ള യോഗാഭ്യാസബലം കൊണ്ട് യോഗിയുടെ മനസ്സ് ആത്മാവിൽത്തന്നെ ശാന്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു.

പ്രശാന്തമനസം ഹൃേനം യോഗിനം സുഖമത്തമം ഉപൈതി ശാന്തരജസം ബ്രഹമഭ്രതമകല<sup>്</sup>മഷം.

27

ശാന്തരജസം രജോഗുണമററിരിക്കുന്നവനും

പ്രശാന്തമനസം ശാന്തമായ മനസ്സോടുകൂടിയവനും

അകല<sup>്</sup>മഷം പാപരഹിതനം (കല<sup>്</sup>മഷരഹിതനം)

ബ്രഹം ത്രേഹത്തെ പ്രാപിച്ചവനം ആയ (ജീവ

നൂക്തനുമായ)

ഏനം യോഗിനം ഇപ്രകാരമുള്ള യോഗിയെ ഉത്തമം സുഖം ശ്രേഷ്യമായ സമാധിസുഖം

ഉപൈതി ഹി സ്വയമേവ പ്രാപിക്കുന്നു (എന്നതു് വേദ

പ്രസിദ്ധമാകന്നു).

രജോഗുണമററവനും, ശാന്തമനസ്സനും, കല്മഷരഹിതനും, ബ്രഹ്മത്വത്തെ പ്രാപിച്ചവനുമായ ഇപ്രകാരമുള്ള യോഗിയെ ഉത്തമമായ സമാധിസുഖം താനേ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ശാന്തരജസം—രാഗാദിക്സേശവിഷയങ്ങളററിരി കുന്നവനം; പ്രശാന്തമനസം—വളരെ ശാന്തമായ മനസ്സോടു കൂടിയവനം; ബ്രഹഭ്രതം — സകലവം ബ്രഹ്മംതന്നെയെന്നുള്ള നിശ്ചയത്തോടുകൂടിയവനം — ജീവനുക്തനം; അകല്മഷം— ധർമ്മാധർമ്മാദിവജ്ജിതനം ആയ; ഏനം യോഗിനം — ഈ യോഗിയെ; ഉത്തമം സുഖം—നിരതിശയമായ സുഖം; ഉപൈ തി—പ്രാപിക്കുന്നു.

യുഞ്ജന്നേവം സഭാത്മാനം യോഗീ വീഗതകല്മഷഃ സുഖേന ബ്രഹ്മസംസ്പ്രശ്മത്യന്തം സുഖമശ്നതേ. 28

ഏവം ഇപ്രകാരം സദാ എപ്പോഴും ആത്മാനം മനസ്സിനെ

യുഞ്ജൻ സ്വാധീനമാക്കിക്കൊണ്ട് (വശീകരി

ചൂട്ട്,)

വിഗതകല്മഷഃ പാപം തീരെ ക്ഷയിച്ചിരിക്കുന്ന

യോഗീ യോഗി

സുഖേന പ്രയാസംകൂടാതെ

ബ്രഹ്മസംസ്പശം (അവിദ്യാനിവത്തകമായ) ബ്രഹ്മസാ

**ക്ഷാൽക്കാരമാക**ന്ന

അത്യന്തം സുഖം എല്ലാററിലംവെച്ച് ഉത്തമമായ സുഖത്തെ

അശ<sup>്</sup>നതേ പ്രാപിക്കുന്നു.

ഇപ്രകാരം എപ്പോഴം മനസ്സിനെ സ്വാധീനമാക്കിക്കൊണ്ടു പാ പരഹിതനായ യോഗി പ്രയാസംകൂടാതെതന്നെ ബ്രഹ്മസാ ക്ഷാൽകാരമായ ഉത്തമസുഖത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു (ജീവനുക്ത നായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം).

[ശം-ഭാ] ഏവം — മൻപറയപ്പെട്ട ക്രത്തിൽ; സദാ — (യോഗത്തിന പ്രതിബന്ധമായി ഭവിക്കുന്ന രാഗദേഷാദി കരം കൂടാതെ) എപ്പേഴം; അത്യന്തം സുഖം—ഉൽകൃഷ്ടമായ സുഖത്തെ—നിരതിശയമായ സുഖത്തെ; അശ്നതേ—പ്രാ പിക്കുന്നം. ശേഷം സ്റ്റഷും.

സവ്വസംസാരനാശത്തിന്നു കാരണമായ യോഗഫലത്തെ അതായതു<sup>©</sup> ബ്രാഫൈകത്വദശനത്തെപ്പററി ഇനി പറയുന്നു:

സവ്വഭ്രതസ്ഥമാത്മാനം സവ്വഭ്രതാനി ചാത്മനി ഈക്ഷതേ യോഗയുക്താത്മാ സവ്വത്ര സമദശനഃ. 29

യോഗയൂക്താതമാ സമാഹിതചിത്തനം (ധ്യാനയോഗ

ത്തിൽത്തന്നെ മനസ്സോടുകൂടിയവനം)

സവ്വ്ത (ബ്രഹ്മാമതൽ സ്തംബപര്യന്തമുള്ള)

സകല വസ്തക്കളിലും

സമദശനഃ സമമായി ബ്രഹ്മഭാവത്തെ കാണുന്നവ

നമായ യോഗി

ആതമാനം തന്നെ (ആതമാവിനെ)

സവ്വഭുതസ്ഥം സകല ഭൂതങ്ങളിലുമിരിക്കുന്നതായും

ആത്മനി തന്നിൽ (ആത്മാവിൽ)

സവ്വിഭ്രതാനി ച സകല ഭ്രതങ്ങളമിരിക്കുന്നതായും

ഈക്ഷതേ കാണുന്നു.

സമാഹിതചിത്തനം, (ബ്രഹ്മാമതൽ സ്തംബപര്യന്തമുള്ള) സകല വസ്തക്കളിലും സമമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തെ കാണന്നവനമായ യോഗി, (തൻെറ) ആത്മാ സകലഭ്രതങ്ങളിലുമിരിക്കുന്നുവെന്നും, (തൻെറ) ആത്മാവിൽ സകലഭ്രതങ്ങളുമിരിക്കുന്നുവെന്നും കാണുന്നു.

[ശം\_ഭാ] യോഗയുക്താത്മാ — സമാഹിതമായിരിക്കുന്ന അന്തഃകരണത്തോടുകൂടിയവൻ; സവ്ത്ര സമദശനഃ—ബ്രഹ്മാ മതൽ സ്ഥാവരാന്തം പലവിധമായിരിക്കുന്ന (പല വിശേഷ ങ്ങളോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന) സവ്വഭ്യതങ്ങളിലും ഏകമായം നിവ്വി ശേഷമായം വികാരരഹിതമായുമുള്ള ബ്രഹ്മാത്തെക്തവവിഷ യമായ ജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയവൻ (ബ്രഹ്മഭാവത്തെ മാത്രം ദശിക്കുന്നവൻ); ആത്മാനം—തൻെറ ആത്മാവിനെ; സവ്വഭ്യതസ്ഥം —സകലഭ്രതങ്ങളിലും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതായും; ആത്മനി — സ്ഥാത്മാവിൽ; സവ്ഭ്രതാനി ച—സകലഭ്രതങ്ങളും ഐക്യത്തെ പ്രാപിച്ചതായും; ഈക്ഷതേ—കാണുന്നും

ഇത്ങനെയുള്ള ആത്തൈകത്വദശനത്തിന്റെ ഫലത്തെ പറയുന്നു:

യോ മാം പശ്യതി സവ്വത സവ്വം ച മയി പശ്യതി തസ്യാഹം ന പ്രണശ്യാമി സ ച മേ ന പ്രണശ്യതി. 30

യഃ യാതൊരുവൻ സപ്പ്ത്ര സപ്പ്ഭുതങ്ങളിലും

മാം പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നെ

പശ്യതി കാണന്നവോ

സവ്വം ച സവ്വ്പ്രാണികളേയും

മയി എന്നിൽ

(യഃ) യാതൊരുവൻ പശ്യതി കാണന്നവോ തസ്യ അവന്ന<sup>്</sup>

അഹം ഞാൻ

ന പ്രണശ്യാമി അദൃശ്യനായി ഭവിക്കുന്നില്ല

സഃ ച അവ**നം** മേ എനിക്ക<sup>ം</sup>

ന പ്രണശ്യതി അദൃശ്യനായി ഭവിക്കുന്നില്ല.

യാതൊരുവൻ സവ്വഭ്രതങ്ങളിലും പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നേയും, (അപ്രകാരംതന്നെ) സകല പ്രാണികളേയുമെന്നി ലം, കാണന്നവോ അവന്ന ഞാൻ അദ്ദശ്യനായി ഭവിക്കുന്നില്ല. (അവന്ന ഞാൻ പ്രത്യക്ഷനായിട്ട കൃപാദ്ദഷ്ടികൊണ്ട് അവനെ അനുഗ്രഹിക്കുന്നവെന്നത്ഥം).

[ശം-ഭാ] സവ്വത്തിന്നമാത്മാവായം വാസുദേവനായുമിരി കുന്ന എന്നെ എവൻ സവ്വഭ്രതങ്ങളിലും കാണുന്നുവോ, (അപ്ര കാരംതന്നെ) ബ്രഹ്മാദിസ്സംബപര്യന്തമുള്ള സകലഭ്രതങ്ങളേയും സവ്വാത്മാവായ എന്നിൽ എവൻ കാണുന്നുവോ, അങ്ങനെയി രിക്കുന്ന ആത്തെക്ത്വദശിക്ക് ഈശ്വരനായിരിക്കുന്ന ഞാൻ പരോക്ഷമായി ഭവിക്കുകയില്ല. (പ്രത്യക്ഷമായിത്തന്നെ ഇരി കും എന്നത്മം). അങ്ങനെയുള്ള വിദ്വാൻ വാസുദേവനായിരി കുന്നേ എനിക്കു പരോക്ഷമായി ഭവിക്കുകയുമില്ല. എന്തെന്നാൽ അവൻേറയും എൻേറയും ആത്മാ ഒന്നാകുന്നു. ഏതൊരുത്തനും തന്റെ ആത്മാ പ്രിയമായി (അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ അപ രോക്ഷമായി)രിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു, സവ്വാത്തൈകത്വദശിയാ യിരിക്കുന്നു ത്ര വിദ്വാൻ ഞാൻതന്നെയാകുന്നു. (അതു ഹേതുവായിട്ടു് ഏകത്വദശനത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു പ്രയത്നംചെയ്യേണ്ട താകുന്നുവെന്നു താൽപര്യം.)

ഇങ്ങനെ മൻശ്രോകത്തിൻെറ അത്ഥമായ സമ്യഗ്ദശ്ന ത്തെ ഉപദേശിച്ചിട്ട് ഇനി തൽഫലമായ മോക്ഷത്തെപ്പററി പറയുന്നു:

സവ്വഭ്രതസ്ഥിതം യോ മാം ഭജത്യേകത്വമാസ്ഥിതഃ സവ്വഥാ വത്തമാനോപി സ യോഗീ മയി വത്തതേ. 31

യഃ യാതൊരുവൻ ഏകത്വം ആസ്ഥിതഃ അഭേദത്തെ ആശ്രയിച്ചിട്ട് സവ്വഭ്രതസ്ഥിതം

മാം സവ്വാണികളിലുമിരിക്കുന്ന എന്നെ ഭജതി ഭജിക്കുന്നുവോ

സഃ യോഗീ ആ യോഗി

സവ്വ്ഥ**ാ വ**ത്തമാനഃ

അപി ഏതു മാഗ്ഗത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കുന്നവനായാലും മയി വത്തതേ

(ഏവ) എന്നിൽതന്നെയിരിക്കുന്നു.

യാതൊരുവൻ അഭേദത്തെ ആശ്രയിച്ചവനായിട്ട് സകല പ്രാണികളിലും ഇരിക്കുന്ന എന്നെ ഭജിക്കുന്നുവോ ആ യോഗി ഏതു മാഗ്ഗത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവനായാലും എന്നിൽത്തന്നെയിരിക്കുന്നു. (അവൻ മുക്തനായിഭവിക്കുന്നു. ഭ്രഷ്യനാകുന്നില്ല എന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] സമ്യഗ്ദർശിയായിരിക്കുന്ന ആ യോഗി സവ്വ പ്രകാരത്തിലുമിരിക്കുന്നവനായാലും വൈഷ്ണവമായിരിക്കുന്ന പരമപദത്തിൽത്തന്നെ അവൻ ഇരിക്കുന്നു. അവൻ നിത്യ മുക്തൻതന്നെയാകുന്നു. മോക്ഷമാഗ്ഗത്തിൽ അവന്നു യാതൊരു പ്രതിബന്ധവുമില്ല എന്നത്ഥം.

അതിന്നം പറമെ---

ആത്മൗപമ്യേന സവ്വത്ര സമം പശ്യതി യോജ്ജന സുഖം വാ യദി വാ ഒഃഖം സ യോഗീ പരമോ മതഃ

32

ഹേ അല്ളുന അപ്രയോ അല്ളുന

സവ്വത സകല ഭൂതങ്ങളിലും

സുഖം വാ സുഖമാകട്ടെ യദി വാ ദുഃഖം ദുഃഖമാകട്ടെ

ആത്മൗപമ്യേന അനിക്കുള്ളതുപോലെ

സമം സമമായി

യഃ പശ്യതി എവൻ കാണന്നവോ

സഃ യോഗീ ആ യോഗി

പരമഃ മതഃ ശ്രേഷ്ഠനന്നു നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടിരി

ക്കുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, യാതൊരുവൻ സകലപ്രാണികളിലും, സുഖമാകട്ടെ ഭുഖചാകട്ടെ, തനിക്കുള്ളതുപോലെ സമമായി വിചാരിക്കുന്നുവോ ആ യോഗി ശ്രേഷ്യനെന്നു നിശ്ചയിക്ക പ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] തനിക്കിഷ്മമായിട്ടുള്ളതു<sup>ം</sup> അന്യജീവികഠംക്ക മിഷ്ടമന്നം. തനിക്കനിഷ്ടമായിട്ടുള്ളതു<sup>ം</sup> അന്യജീവികഠംക്കമ നിഷ്ടമെന്നം, ഇങ്ങനെ തന്നെപ്പോലെ അന്യജീവികളേയും സമമായി വിചാരിക്കുന്ന ഒരുവൻ അവക്ക് ഒരുവിധത്തിലും പ്രതികൂലമായി പ്രവത്തിക്കുന്നില്ല. യാതൊരുവനാണ ഇപ്ര കാരം അഹിംസകനും സമ്യഗ്ദശനനിഷനുമായിരിക്കുന്നതു് ആ യോഗി എല്ലാവരിലും (എല്ലാ യോഗികളിലും) വെച്ച് ഉൽകൃഷുനാകുന്നവെന്നാണ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നതു്.

സമ്യഗ്ദശനലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന മുൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാ രമുള്ള യോഗത്തെ സിദ്ധിപ്പാൻ വളരെ പ്രയാസമാണെന്നു കാണകയാൽ അതിനെ പ്രാപിപ്പാനുള്ള ഉപായത്തെ അറിയണ മെന്ന ഇച്ഛയോടുകൂടി അജ്ജനൻ ചോദിക്കുന്ന —

## അജ്ജന ഉവാച:

യോയം യോഗസ്ത്വയാ പ്രോക്തഃ സാമ്യേന മധസൂദന ഏതസ്യാഹം ന പശ്യാമി ചഞ്ചലത്വാൽ സ്ഥിതിം

സഫിരാം. 33

അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ മധുസൂദന അല്ലയോ കൃഷ്ണ സ്വാമിൻ

സാമ്യേന സാമ്യമായിട്ടുള്ള (മനസ്സിന്റെ ലയ

വിക്ഷേപങ്ങ**ം**കൂടാ**തെ** കേവലാത്മാ

കാരാവസ്ഥാനത്തോടുകൂടിയുള്ള)

യഃ അയം യോഗഃ യാതൊരു യോഗം

ത്വയാ അങ്ങാൽ

പ്രോക്തഃ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടുവോ ഏതസ്യ ഈ യോഗത്തിൻെറ

സ°ഥിരാം സ°ഥിരമായ (ദീർഘകാലമായ)

സ°ഥിതിം സ°ഥിതിയെ

ചഞ്ചലത്വാൽ (മനസ്സിൻെറ) ചലനം ഹേതുവായിട്ട<sup>ം</sup>

അഹം ഞാൻ

ന പശ്യാമി കാണന്നില്ല (അറിയുന്നില്ല).

അല്ലയോ കൃഷ്ണസ്വാമിൻ, സാമ്യമായ യാതൊരു യോഗമാണം അങ്ങാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടതും ആ യോഗത്തിൻെറ സംഥി മായ സംഥിതി, മനസ്സിൻെ ചലനം ഹേതുവായിട്ടും, ഞാൻ കാണുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] സാമേൃന—സമത്വമായിട്ട°; ന പശ്യാമി— കാണുനില്ല (എനിക്ക° ഉപലബ്ലിയുണ്ടാകുന്നില്ല); സ°ഥിരാം സ°ഥിതിം =അചലമായ സ°ഥിതിയെ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

ഇത്ര് (മനസ്സിൻെറ ചാഞ്ചല്യം) പ്രസിദ്ധമായിട്ടുള്ളതാകുന്നു:

ചഞ്ചലം ഹി മനഃ കൃഷ്ണ പ്രമാഥി ബലവദ്ദൃഢം തസ്യാഹം നിഗ്രഹം മന്യേ വായോരിവ സുടുഷ്ണരം.

ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

ഹേ കൃഷ്ണ അല്ലയോ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനേ

മനഃ മനസ്സ്<sup>ം</sup>

ചഞ്ചലം സഭാവത്താൽത്തന്നെ ചപലമായിട്ട

ള്ളതായും

പ്രമാഥി ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളെ ക്ഷോഭിപ്പിക്കുന്ന

തായും

ബലവൽ വിചാരംകൊണ്ടുതന്നെ ജയിപ്പാനസാ

ഭ്യമായിട്ടുള്ളതായും

ദൃഢം വിഷയവാസനാനുബന്ധംകൊണ്ടും

**ദ**ർഭേദ്യമായിട്ടുള്ളതായുമിരിക്കുന്നു

34

(അതഃ) അതിനാൽ

തസ്യ ആ മനസ്സിൻെറ

നിഗ്രഹം നിരോധം

വായോഃ ഇവ കാററിൻെറ (നിരോധമെന്ന)പോലെ

സുടുഷ്പരം ചെയ്വാനേററവുമസാദ്ധ്യമെന്നും

അഹം ഞാൻ

മന്യേ വിചാരിക്കുന്നു.

എത്തെന്നാൽ, ഹേ കൃഷ്ണസ്വാമിൻ, മനസ്സ് സ്വഭാവേന ചലന മുള്ളതായും, ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളെ ക്ഷോഭിറ്റ്വിക്കുന്നതായും, വിചാരംകൊണ്ടുതന്നെ ജയിപ്പാനസാദ്ധ്യമായിട്ടുള്ളതായും, വിഷയവാസനാനുബന്ധംകൊണ്ടു ഭേദിക്കപ്പെടുവാനസാദ്ധ്യ മായിട്ടുള്ളതായുമിരിക്കുന്നു. അതിൻെറ നിരോധം, കാററിൻെറ നിഗ്രഹമെന്നുപോലെ,ഏററവുമസാദ്ധ്യമാണെന്നു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഭക്തജനങ്ങളുടെ പാപാദിസകലദോഷങ്ങയും ആകഷ്ിക്കുന്നതുകൊണ്ടാണം' ഭഗവാനം' 'കൃഷ്ണൻ' എന്ന പേരം' (കൃഷ്ധാതുവിന്നു് വിലേഖനത്ത്മാകുന്നു). മനസ്സ് കേവലം ചഞ്ചല്മെന്നുതന്നെയല്ല അതു് ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളെ ഇളക്കി മറിച്ച് അവയെ പൗവശമാക്കിത്തീക്കേയും ചെയ്യുന്നു. അതിനെ അടക്ക് നിത്തുവാൻ ഒന്നിനും ശക്തിയില്ല. എന്നെ നാൽ അതിനെ വിഷയങ്ങളിൽനിന്നാകഷ് പ്രാനേററവും പ്രയാസമാകുന്നു. എന്നുതന്നെയുമല്ല, തന്തുനാഗമെന്ന മത്സ്യം എപ്രകാരമോ അതുപോലെതന്നെ അതും വെട്ടിമുറിക്കപ്പെടത്ത കത്തല്ല. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന മനസ്സിന്റെ നിരോധം അസാദ്ധ്യമെന്നു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു. വായുവിന്റെ നിഗ്രഹം എത്ര അ സാദ്ധ്യമോ അതിലുമധികം പ്രയാസമാകുന്നു മനോനിഗ്രഹം എന്നുഭിപ്രായം.

അതു നീ പറയുന്നതുപോലെതന്നെയാകുന്ത:

## ശ്രീഭഗവാനുവാച:

അസംശയം മഹാബാഹോ മനോ മുന്നിഗ്രഹം ചലം അഭ്യാസേന തു കൗന്തേയ വൈരാഗ്യേണ ച ഗൃഹൃതേ. 35

ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ മഹാബാഹോ അല്ലയോ അജ്ജന

മനു മനസ്സ്

ുന്നിഗ്രഹം നിരോധിപ്പാൻ **വ**ളരെ പ്രയാസ

മായിട്ടുള്ള**തം** 

ചലം ചഞ്ചലമായിട്ടുള്ളതും ഇതി ഏ**തൽ** ആകുന്ന എന്നുള്ളതു

അസംശയം സംശയമില്ല (തഥാപി) തു എങ്കിലും

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കന്തീപുത്ര

അഭ്യാസേന അഭ്യാസംകൊണ്ടും പരമാതമാകാര

യായ വൃത്തികൊണ്ടും

വൈരാഗ്യേണ ച (വിഷയങ്ങളിൽ) വൈരാഗ്യം

**കൊ**ണ്ടും

ഗ്രഹ്യതേ നിരോധിക്കപ്പെടുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, മനസ്സ് നിരോധിക്കപ്പെടുവാൻ വളരെ പ്രയാസമായിട്ടുള്ളതും ചഞ്ചലമായിട്ടുള്ളതുമാണെന്നുള്ളതിന്നു സംശയമില്ല. എങ്കിലും അഭ്യാസംകൊണ്ടും വിഷയങ്ങളിൽ വൈരാഗ്യംകൊണ്ടും അതു നിരോധിക്കപ്പെടാവുന്നതാണും.

[ശം\_ഭാ] അഭ്യാസം ചിത്തത്തിൽ ഒരേ വിഷയത്തെ ത്രണെ വീണ്ടം വിചാരിച്ച ശീലിക്കുക. വൈരാഗ്യം —ട്ടുഷ്ട മായും അട്ടുഷ്ടമായുമുള്ള ഇഷ്ടവിഷയങ്ങളിൽ ടോഷദശനത്തെ ശീലിക്കുകനിമിത്തം അവയിൽ ഉള്ള വിരക്തി — ഇപ്രകാരമുള്ള അഭ്യാസംകൊണ്ടം വൈരാഗ്യംകൊണ്ടം ചിത്തത്തിന്റെ വിക്ഷേപത്രപമായ (വിഷയങ്ങളിലുള്ള) പ്രചാരം നിരോധിക്കപ്പെടാവുന്നതാണും. ഇങ്ങനെയാണു മനസ്സ് നിരോധിക്ക പ്രെട്ടാവുന്നതാണും. ഇങ്ങനെയാണു മനസ്സ് നിരോധിക്ക പ്രെട്ടുസ്ലൈരാഗ്യങ്ങളെക്കൊണ്ടു ചിത്തപ്രചാരത്തെ നിരോധിക്കുമ്പോയ [അപ്രകാരം] നിരുദ്ധവൃത്തികമായ മനസ്സ് വിഷയമുഖമായും അത്തന്നിപ്പുമായും ഭവിക്കുന്നുവ

എന്നാൽ ആത്മസംയമമില്ലാത്തവന്റെ കാര്യത്തിൽ ഇങ്ങനെ പറയുന്നു:

അസംയതാത്മനാ യോഗാ ഒഷ്പാപ ഈി മേ മതിഃ വശ്യത്മനാ തു യതതാ ശഃക്യാവാപ്തുമുപായതഃ. 36

അസംയതാത്മനാ അഭ്യാസവൈരാഗ്യങ്ങളെക്കൊണ്ടു

മനസ്സിനെ നിരോധിക്കാത്തവനാൽ

യോഗഃ യോഗം

ഭുഷ്യാപഃ ഇതി പ്രാപിക്കപ്പെടുവാൻ കഴിയുന്നതല്ല

എന്നാ

മേതിഃ എൻെറ മതിഃ നിശ്ചയം

വശ്യാ**ത്മനാ തു** എന്നാൽ (അഭ്യാസവൈരാഗ്യങ്ങളെ

ക്കൊണ്ട്') മനസ്സിനെ അടക്കീട്ടുള്ള

യതതാ പ്രമത്നശാലിയാൽ

ഉപായതഃ (മൻപറഞ്ഞ) ഉപായംകൊണ്ട് ം

അവാപ്തും പ്രാപിക്കുന്നതിന്ന് ശക്യഃ സാദ്ധ്യമാകന്നു.

മനസ്സിനെ അടക്കാത്തവനാൽ യോഗം പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നത ല്ലെന്നാണു് എളൻറ അഭിപ്രായം. എന്നാൽ മനസ്സിനെ അടക്കീ ട്ടുള്ള ഉത്സാഹശാലിയാൽ മൻപറഞ്ഞ ഉപയേംകൊണ്ട യോഗം പ്രാപിക്കപ്പെടുവാൻ കഴിയുന്നതാകന്നു.

[ശം-ഭാ] ക്യോപഃ—പ്രാപിക്കവാൻ വളരെ പ്രയാസ മാകുന്ന. യതതാ—പിന്നെയും പിന്നെയും പ്രയതം ചെയ്യുന്ന വനാൽ; ഉപായതഃ—മുൻപറയപ്പെട്ട ഉപായത്താൽ. ശേഷം സ്പ്രഷ്യം.

യോഗാഭ്യാസത്തെ അംഗീകരിച്ചതുകൊണ്ട് ഇഹലോക പരലോകപ്രാപ്പിക്കു കാരണമായ കർമ്മങ്ങളെ സന്ന്യസിച്ചു. യോഗസിദ്ധിഫലമായും മോക്ഷസാധനമായുമിരിക്കുന്ന സമ്യ ഗ്ദശനത്തെ പ്രാപിച്ചതുമില്ല. ഇങ്ങനെ യോഗിയായവൻെറ മനസ്സ് മരണകാലത്തിൽ യോഗമാർഗ്ഗത്തിൽനിന്ന് ഇളകി വശാവുകയും ചെയ്തു. അങ്ങനെയുള്ളവന്നു നാശം സംഭവിക്കു മെന്നു ശങ്കിച്ച് അജ്ജനൻ ചോദിക്കുന്നു:

## അജ്ജന ഉവാച:

അയതിഃ ശ്രദ്ധയോപേതോ യോഗാച്ചലിതമാനസഃ അപ്രാപ്യ യോഗസംസിദ്ധിം കാം ഗതിം കൃഷ്ണ ഗച്ഛതി. 37 അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ കൃഷ്ണ അപ്പയോ ശ്രീകൃഷ്ണസ്വാമിൻ

ശ്രദ്ധയാ ഉപേതഃ (ആദ്യം) ശ്രദ്ധയോടുകൂടി യോഗ

ത്തിൽ പ്രവേശിച്ച്<sup>°</sup>

അയതിഃ (പിന്നെ അതിനെ പൃത്തിയാക്കുന്ന

തിന്ന്) പ്രയതം വേണ്ടംവണ്ണം ചെയ്യാത്തവനായി (ശിഥിലാഭ്യാസ

നായി)

യോഗാൽ യോഗത്തിൽ നിന്നു

ചലിതമാനസഃ ഇളകി വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവേശിച്ച

മനസ്സോടുകൂടിയവനായിരിക്കുന്നവൻ (മന്ദവൈരാഗ്യനായിരിക്കുന്നവൻ)

യോഗസംസി**ദ്ധിം** യോഗഫലമാകന്ന ജ്ഞാന**ത്തെ** 

അ'പ്രാപ്യ പ്രാപിക്കാതെ

കാം ഗതിം ഏതു ഗതിയെ ഗച്ഛതി പ്രാപിക്കുന്നു?

അല്ലയോ കൃഷ്ണ, ആദ്യം യോഗത്തിൽ ശ്രദ്ധയോടുകൂടി പ്രവേശിച്ച് പിന്നെ അതിനെ പൂത്തിയാക്കുന്നതിന്നു പ്രയത്നം പോരാതെ യോഗത്തിൽനിന്നു് ഇളകി വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവേ ശിച്ച മനസ്സോടുകൂടിയവൻ യോഗഫലത്തെ സിദ്ധിക്കാതെ ഏതു ഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നു?

[ശം-ഭാ] ഒരുവന്ന യോഗത്തിൽ ശ്രലയും വിശ്വാസവു മുണ്ടും. പക്ഷേ, അവൻ അതിൽ പ്രയത്നം ചെയ്യുന്നില്ല. അവ സാനകാലത്തിൽ യോഗത്തിൽനിന്നു മനസ്സിളകി അവൻെറ സ്മൃതിയും നശിക്കുന്നു. അങ്ങനെയുള്ളവൻ യോഗഫലമാ കുന്ന സമ്യഗ്ദർശനത്തെ പ്രാപിക്കാതെ എന്തു ഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നു?

കച്ചിന്നോഭയവിഭ്രഷ്ടഃ ഛിന്നാഭ്രമിവ നശ്യതി അപ്രതിഷോ മഹാബാഹോ വിമൂഢോ ബ്രഹ്മണഃ പഥി. 38

ഹേ മഹാബാഹോ അല്ലയോ ശ്രീകൃഷ<sup>ം</sup>ണഭഗവാനേ

ഉഭയവിഭ്രഷ്ടം (കർമ്മമാർഗ്ഗം, യോഗമാഗ്ഗം എന്നീ)

രണ്ടിൽനിന്നും ഭ്രഷ്ടനായി

അപ്രതിഷ്ട നിരാശ്രയനായി

ബ്രഹ്മണഃ പഥി ബ്രഹ്മപ്രാപ്പ്യപായമായ മാഗ്ഗത്തിൽ

വിമുഢഃ മൂഢനായിട്ടുള്ളവൻ

മമിന്ന**ാ**ഭ്രം ഇവ ചിന്നിച്ചിതറിപ്പോയ മേഘംപോലെ

ന നശൃതി കച്ചിൽ നാശത്തെ പ്രാപിക്കുനില്ലയോ.

അല്ലയോ കൃഷ<sup>്</sup>ണ, കർമ്മമാഗ്ഗം, യോഗമാഗ്ഗം എന്നീ രണ്ടിൽ നിന്നും ഭ്രഷ്ടനായി, ബ്രഹ്മപ്രാപ്ലൂപായമായ മാഗ്ഗത്തെ അറി ഞ്ഞുകൂടാത്തവനായിട്ടുള്ളവൻ, ചിന്നിച്ചിതറിപ്പോയ മേഘം പോലെ, നാശത്തെ പ്രാപിക്കുനില്ലയോ?

[ശം-ഭാ] ഉഭയവിദ്രഷ്ടാ കർമ്മമാർഗ്ഗത്തിൽനിന്നും യോഗ മാഗ്ഗത്തിൽനിന്നും ഭ്രഷ്യനായിട്ടുള്ളവൻ; ബ്രഹ്മണഃ പഥി = ബ്രഹ്രപ്രാപ്തിക്കുള്ള മാർഗ്ഗത്തിൽ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

ഏതന്മേ സംശയം കൃഷ<sup>്</sup>ണ ഛേത്തുമർഹസ്യശേഷതഃ ത്വദന്യഃ സംശയസ്യാസ്യ ഛേത്താ ന ഹ്യൂപപദ്യ**തേ.** 39 ഹേ കൃഷ്ണ അല്ലയോ കൃഷ്ണസ്വാമിൻ

മേ എൻെറ

ഏതത്സംശയം ഈ സംശയത്തെ

അശേഷതഃ മുഴവൻ

ചേരത്തം നിവത്തിപ്പിക്കുന്നതിന്ത് അർഹസി അങ്ങ് അർഹനാകന്ത ഹി എന്തകൊണ്ടെന്നാൽ

അസ്യ സംശയസ്യ ഈ സംശയത്തിൻെറ

ചേത്താ നിവ്വത്തിയെ ചെയ്യുന്നവൻ ത്വദന്യഃ അങ്ങല്ലാതെ വേറൊരായം

ന ഉപപദ്യതേ ഇല്ലം

അല്ലയോ കൃഷ<sup>്</sup>ണ, എൻെറ ഈ സംശയത്തെ തീരെ നിവത്തി പ്രിക്കുവാൻ അങ്ങു് അർഹനാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, ഈ സംശ യത്തെ തീക്കുന്നതിന്നു് അങ്ങല്ലാതെ വേറെ ആരുമില്ല.

[ശം-ഭാ] ത്വദന്യഃ അഞ്ങിൽനിന്നന്യനായിട്ട് ഒരു ദേവ നോ ഋഷിയോ; അസ്യ സംശയസ്യ ഛേത്താ — ഈ സംശയ ത്തെ നശിപ്പിക്കുന്നവനായി; ന ഉപപദ്യതേ—ഇല്ല. അതിനാൽ ഈ സംശയത്തെ അഞ്ങ് തീക്കണം എന്നത്ഥം.

# ശ്രീഭഗവാനുവാച:

പാത്ഥ നൈവേഹ നാമത്ര വിനാശസൂസ്യ വിദ്യതേ ന ഹി കല്യാണകൃൽ കശ്ചിദ്ദുഗ്ഗതിം താത ഗച്ഛതി. 40

### ഭഗ**വാൻ** പറഞ്ഞു:

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജുന ഇഹ ഈ ലോകത്തിൽ

തസ്യ അവനം (യോഗഭ്രഷ്ടന്നം)

വിനാശഃ നാശം (ഉഭയഭ്രംശം നിമിത്തം പാതി

ത്യം)

ന വിദ്യതേ ഏവ ഉണ്ടാകുന്നതേ ഇല്ല

അമുത്ര ന പരലോകത്തിലും (അവന്ന<sup>ം</sup>) നാശ

മുണ്ടാകുന്നതല്ല.

ഹേ താതഃ അല്ലയോ പൃത്ര (ലോകരീത്യാ ലാളി

ച്ഛകൊണ്ടുള്ള സംബോധനം)

കല്യാണകൃൽ കശ്ചിൽ ശുഭകർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്ന ഒരുവനം

**ഭഗ്ഗതിം** നിക്കഷ<sup>ം</sup>ടഗ**തിയെ** 

ന ഗച്ഛതി ഹി പ്രാപിക്കുന്നില്ല, നിശ്ചയം.

അല്ലയോ അജ്ജന, ഇഹലോകത്തിലാകട്ടെ പരലോകത്തിലാ കട്ടെ അവന്ന<sup>്</sup> ഒരിക്കലും നാശമുണ്ടാകുന്നതല്ല. ഹേ പുത്ര, ശുഭകർമ്മം ചെയ്യുന്ന ഒരുവനും നികൃഷ്യഗതിയെ പ്രാപികുന്ന തല്ല.

[ശം-ഭാ] യോഗഭ്രഷ്ടന്നു് ഈ ജന്മത്തിനേക്കാരം താണ തായ ഒരു ജന്മപ്രാപ്പി ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. എതുകൊണ്ടെന്നാൽ ശുഭകർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നവൻ കുത്സിതഗതിയെ ഒരിക്കലും പ്രാപിക്കുന്നതല്ല. താത—പത്രശ്രദ്ധേണ തന്നെത്താൻ വ്യഭധി യെ പ്രാപിക്കുന്നതുകൊണ്ടു പിതാവ് താതൻ എന്നു പറയപ്പെ ടുന്നു. ഇങ്ങനെ അച്ഛൻതന്നെ മകനാകുന്നതുകൊണ്ടു മകനും താതൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ഒരു ശിഷ്യനും പത്രനെപ്പോലെ ആകയാൽ താതൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

എന്നാൽ പിന്നെ അവന്ന് എന്തു സംഭവിക്കുന്നു?—പറയുന്നു:

പ്രാപ്യ പുണ്യകൃതാം ലോകാനുഷിത്ഥാ ശാശ്വതീഃ സമാഃ ശൂപീനാം ശ്രീമതാം ഗേഹേ യോഗഭ്രഷ്ടോഭിജായതേ. 41

യോഗഭ്രഷ്ടഃ യോഗഭ്രഷ്ടനായവൻ

പണ്യകൃതാം പുണ്യംചെയ്യവ**രു**ടെ (അശചമേധാദി

യാഗം ചെയ്യവർ പ്രാപിക്കുന്നതായ)

ലോകാൻ ലോകങ്ങളെ പ്രാപിച്ച°

ശാശ്വതീഃ സമാഃ വളരെ സംവത്സരം ഉഷിത്വാ വാസസുഖമനുഭവിച്ച്

<u>ശ</u>്മചീന**ം** സദാചാരന്മാ*ന*ദം

**ശ്രീമതാം** ധനികന്മാ**രു**മായവ**രുടെ** 

ഗേഹേ ഭവനത്തിൽ

അഭിജായതേ ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

യോഗഭ്രഷ്ടൻ പുണ്യവാന്മാർ പ്രാപിക്കുന്നതായ ലോകങ്ങളെ പ്രാപിച്ച് (അവിടെ) വളരെക്കാലം സുഖമായി വസിച്ചതി

42

ൻെറശേഷം (പിന്നീട്ട്) സ**ാചാരന്മാ**രം ധനവാന്മാരമായവ രേടെ ഭവനത്തിൽ ജന്മത്തെ പ്രചിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] യോഗഭ്രഷ്ടാം പ്രകൃതംകൊണ്ട് (ധ്യാന)യോ ഗമാർഗ്ഗത്തിൽ പ്രവൃത്തനായ സന്ന്യാസിയെപ്പററിയാണ് ഇതു പറയുന്നതെന്നു സ്വഷ്ടമാകുന്നു. പുണ്യകൃതാം —അശ്വമേധാദി യാഗങ്ങളെ ചെയ്യുന്നവർ. അപ്രകാരമുള്ള പുണ്യവാന്മാർ പ്രാ പിക്കുന്ന ലോകങ്ങളെ പ്രാപിച്ച് അവിടെ വളരെക്കാലം വാസമനുഭവിച്ചതിൻറശേഷം തൽഭോഗക്ഷയത്തിൽ യോഗ ഭ്രഷ്ടൻ യഥോക്തകാരികളം ശ്രീമാന്മാരുമായവരുടെ ഗുഹ ത്തിൽ വീണ്ടം ജനിക്കുന്നു.

തുചീനാം—വിധിപ്രകാരം കർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നവരുടെ (യഥോക്തകാരികളുടെ). ശ്രീമതാം—വിഭുതിയോടുകൂടിയവ അടെ (ഐശ്വര്യത്തോടുകൂടിയവരുടെ).

അഥവാ യോഗിനാമേവ കലേ ഭവതി ധീമതാം ഏതദ്ധി ദർല്ലഭതരം ലോകേ ജന്മ യദീദ്ദശം.

അഥവാ

അപ്ലെങ്കിൽ

യോഗിനാം

**യോഗനിഷ്ഠന്മാരായ** 

ധീമതാം

ജ്ഞാനികളുടെ കലത്തിൽത്തന്നെ

കലേ ഏവ ഭവതി

ജനിക്കുന്നു

ഈദൃശം ജന്മ

ഇപ്രകാരമുള്ള ജന്മം

യൽ

യാതൊന്നോ

ഏതൽ

ഇത്ര

ലോകേ

ഇഹ**ലോകത്ത**ിൽ

**ദർല്ലഭതരം ഹി** 

വളരെ ദുർല്ലഭംതന്നെയാകുന്നു.

അല്ലെങ്കിൽ, (അവൻ) യോഗനിഷ്യന്മാരായ ജ്ഞാനികളുടെ കലത്തിൽത്തന്നെ ജനിക്കുന്ന (അല്ലാത്ത മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാ രം യോഗാരൂഢന്മാരല്ലാത്തവരുടെ കലത്തിലല്ല എന്നത്ഥം). ഇപ്രകാരമുള്ള ജന്മം ഇഹലോകത്തിൽ വളരെ ഒർല്ലഭമാകുന്നു. (എന്തെന്നാൽ അതു മോക്ഷത്തിന്നു ഹേതുവാകുന്നു.)

[ശം-ഭാ] അഥവാ<u></u>അപ്പെങ്കിൽ — ശ്രീമാന്മാരായവരുടെ കലത്തിലല്ലാത്തപക്ഷം; ധീമതാം യോഗിനാം ഏവ കലേ <u>—</u> ബുദ്ധിമാന്മാരും ദരിര്രനാരുമായ യോഗികളുടെ കലരതിൽ; ഭവതി—ജനിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം ഒരു ഭരിര്രനായ യോഗിയുടെ കലത്തിലുള്ള ജന്മം മൻപറയപ്പെട്ടതിനേക്കാരം വളരെ അധി കം ദേർല്ലമോകുന്നു.

എത്രകൊണ്ടെന്നാൽ —

തത്ര തം ബുദ്ധിസംയോഗം ലഭതേ പൗവ്വദേഹികം യത്തേ ച തതോ ഭ്രയഃ സംസിദ്ധൗ കരുനന്ദന. 43

ഹേ കുരുനന്ദന അല്ലയോ അജ്ജന

തത്ര അങ്ങനെയുള്ള ജന്മത്തിൽ (സഃ) അവൻ (യോഗഭ്രഷ്ടർ)

പൗവ്വദേഹികം മുജ്ജനുവാസനയായ (മുൻജന്മത്തിലനു

ഷ്യിക്കപ്പെട്ട ശ്ര**വ**ണാദിയിൽനിന്നു

ണ്ട*ായ*).

തം ബുദ്ധിസംയോഗം അപ്രകാരമുള്ള ബ്രഹുവിഷയമായ

ബുദ്ധിയോടുള്ള സംയോഗത്തെ

ലഭതേ പ്രാചിക്കുന്ന

തതഃ ച മുമ്പത്തേക്കാളം (അതിന്റെ ശേഷം)

ഭ്രയഃ ച അധികം (പിന്നേയം)

സംസിദ്ധൗ (മുജന്നത്തു വിട്ടപോയ) യോഗസി

ദ്ധിയിൽ (മോക്ഷസിദ്ധിക്കായി)

യതതേ പ്രയത്നംചെയ്യുന്നു

അല്ലയോ അജ്ജന, അതിൽ (മുമ്പറഞ്ഞപ്രകാരമുള്ള നല്ല കല ത്തിലുള്ള ജന്മത്തിൽ) പൂവ്വദേഹവാസനയായ അപ്രകാരമുള്ള ബ്രഹ്മവിഷയമായ ബുധിസംയോഗത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. അതി ൻറശേഷം പൂവ്വജന്മത്തിൽ വിട്ടപോയിരിക്കുന്ന ആ യോഗ സിദ്ധിയെ പ്രാപിക്കുന്നുവേണ്ടി പിന്നേയും അതിലധിക മായിട്ട് അവൻ പ്രയതംപെയ്യുന്നു.

[ശം-ഭാ] തത്ര—യോഗികളുടെ കലത്തിൽ; തതഃ—പൂവ് കൃതസംസ്കാരത്തേക്കാരം; ഭൂയഃ — ബഹുതരം (അധികം); സംസിദ്ധൗ — സംസിദ്ധിനിമിത്തം (മോക്ഷത്തിന്നായിട്ട്); യത്തേ—യതുംചെയ്യന്നു പൂവ്വദേഹബുദ്ധിസംയോഗം എപ്രകാരമുള്ളതാകന്നു?— പൂവ്വാഭ്യാസേന തേനൈവ ക്രിയതേ ഹ്യവശോപി സഃ ജിജ്ഞാസുരപി യോഗസ്യ ശബുബ്രഹ്മാതി വത്തതേ. 44

തേന പൂവ്വാഭ്യാസേന ഏവ മുഞ്ജന്മത്തിൽ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള

ആ അഭ്യാസംകൊണ്ടുതന്നെ

അവശഃ അപി പരാധീനനായാലും (എന്തോ പ്രതിബന്ധം നിമിത്തം അവൻ

ഇച്ഛിക്കുനില്ലെങ്കിലും)

സഃ അവൻ (പൂവ്വജന്മത്തിൽ യോഗ

ഭ്രഷ്യനാ**യവൻ)** 

ക്രിയതേ വിഷയങ്ങളിൽനിന്നും നിവത്തി

പ്പിച്ച് ബ്രഹ്മനിഷ്യനാക്കി തീക്ക

പ്പെടുന്നു

യോഗസ്യ ജിജ്ഞാ**സഃ യോഗത്തിൻെ സ്വര്യപമറിയണ** 

അപി മെന്നിച്ഛിക്കുന്നവ**നം**കൂടി

ശബ്ദബ്രഹ്മ വേദത്തെ (വേദോക്തകർമ്മഹല

ത്തെ)

അതിവത്തതേ ഹി അതിക്രമിക്കുന്നു.

അവൻ (പൂവ്വജനത്തിൽ യോഗഭ്രഷ്ടനായവൻ), താൻ ഇച്ഛി കുണില്ലെങ്കിലും, പൂവ്വജന്മാഭ്യാസത്തിനാൽത്തന്നെ, വിഷയ ങ്ങളിൽനിന്നു നിവത്തിച്ച ബ്രഹ്മനിഷ്യനായി ഭവിക്കുന്നു. കേവലം യോഗസാരൂപത്തെ അറിവാനിച്ഛയുള്ളവനുംകൂടി വേദോക്തമായ കർമ്മഫലത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നു. (അതിലും അധികം ഫലത്തെ പ്രാപിച്ച് അവൻ മുക്തനായി ഭവിക്കുന്നു വെന്നത്ഥം)

[ശം-ഭാ] പൂവ്വജനാഭ്യാസബലംകൊണ്ട് യോഗഭ്രഷൻ, അവശനാണെങ്കിലും, സംസിദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ടതന്നെ (ഹിയ തേ—) ആകർഷിക്കപ്പെടുന്നു. അധർമ്മാദിലക്ഷണമായിരി കുന്ന അവൻെറ കർമ്മങ്ങരം യോഗാഭ്യാസജനിതമായ സംസ്ഥാ രത്തേക്കാരം അധികം ബലമായിരിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ അവൻ തത്സംസ്ഥാരത്താൽ വശീകൃതനായിട്ട്, ഇച്ഛിക്കുന്നില്ലെങ്കിലും, യോഗനിഷ്യയിലേക്കതന്നെ ആകർഷിക്കപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ അധർമ്മം അധികം ബലമായിരിക്കുന്നുവെങ്കിൽ യോഗാഭ്യാസ ജനിതമായ അവൻെറ സംസ്താർത്തെ അത്ര് അഭിഭവിക്കുന്നു. പക്ഷേ, അതിൻെറ (അധർമ്മത്തിൻെറ) ക്ഷയത്തോടുകൂടി യോഗാഭ്യാസജനിതമായ സംസ്താരം സ്വയമേവ സ്വഫലത്തെ പുറപ്പെടുവിപ്പാനാരംഭിക്കുന്നു. വളരെക്കാലം വേണ്ടിവന്നാലും അതിന്നു യാതൊരു നാശവുമില്ല എന്നത്ഥം. ഇങ്ങനെ യോഗ ത്തിൻ പ്രവത്തിക്കുന്ന സന്ന്യാസിയുംകൂടി—പ്രകൃതംകൊണ്ടു യോഗഭ്രഷ്യനായവൻ (അല്ലാതെ, കർമ്മമാർഗ്ഗത്തിൽ പ്രവത്തി ച്ച് അതിൽനിന്നു ഭ്രഷ്യനായ കർമ്മയോഗി എന്നത്ഥം ധരിച്ചു കൂടാ)—വേദോക്തമായ കർമ്മാനുഷ്യാനഫലത്തെ അതിക്രമി കുന്നു. അപ്പോരം പിന്നെ യോഗത്തെ അറിഞ്ഞു യോഗനിഷ്യ യിൽത്തന്നെയിരുന്നുകൊണ്ട് അഭ്യാസം ചെയ്യുന്നവർ വേദോക്തമർമ്മാനുഷ്യാനപ്രലത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നുന്നുവർ വേദോക്തമർമ്മാനുഷ്യാനപ്രലത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നുവർ വേദോക്തമർമ്മാനുഷ്യാനപ്രലത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നുവർ വേദോക്തമർമ്മാനുഷ്യാനപ്രലത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നുവെന്നു പറയേ

എന്തുകൊണ്ടാണ° യോഗിത്വം ശ്രേഷ്ടമായിരിക്കുന്നതു°?— പറയുന്നു:

പ്രയത്നാദ്യതമാനസ്ത യോഗീ സംശൂദ്ധകില<sup>്</sup>ബിഷഃ അനേകജന്മസംസിദ്ധസ്തതോ യാതി പരാം ഗതിം. 45

പ്രയതാൽ പിന്നെപ്പിന്നെ അധികം ഉത്സാഹ ത്തോടുകടി

യതമാനഃ യോഗീ തു യോഗാഭ്യാസത്തിൽ യതാംചെയ്യുന്ന യോഗിയാകട്ടെ

സംശുദ്ധ കില°ബിഷഃ യോഗംകൊണ്ടുതന്നെ പാപത്തിൽനി ന്നു മോചിച്ചവനായി

അനേകജന്മസംസിഭധഃ അനേകജന്മങ്ങളെക്കൊണ്ട ജ്ഞാനസി ദധിയെ പ്രാപിച്ചവനായി (സമ്യഗ്

ജ്ഞാനിയായി) ഭവിച്ചിട്ട്

തതഃ അതിൻറശേഷം

പരാം ഗതിം ശ്രേഷ്ടമായ ഗതിയെ (മോക്ഷത്തെ)

യാതി പ്രാപിക്കുന്നു.

മേല്ലമേൽ അധികം പ്രയത്നത്തോടുകൂടി യോഗാഭ്യാസംചെ യ്യുന്ന യോഗി പാപത്തിൽനിന്നു മോചിച്ചവനായി അനേകം ജന്മങ്ങളിൽ ചെയ്ത യേഗോഭ്യാസംകൊണ്ടു ജ്ഞാനസി**ഡി** യെ പ്രാപിച്ചതിൻെറശേഷം (പരമപ്യുഷാത്ഥമായിരിക്കുന്ന) പോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] അധികമായി പ്രതതംചെയ്യുന്ന വിദാൻ പാപ രഹിതനായി, ഓരോ ജന്മത്തിൽ കുറച്ചുകുറച്ചായി യോഗാന യോനത്തിന്നുള്ള വാസനയെ സഞ്ചയിച്ച് ഒടുക്കം അനേകജന്മ ങ്ങളെക്കൊണ്ടു സഞ്ചിതമായിരിക്കുന്ന സംസ്ഥാരത്താൽ ജ്ഞാന സിദ്ധിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. അതിൻൊശേഷം സമ്യഗ്ദശനത്തെ ലഭിച്ചവനായി അവൻ ഉൽകൃഷ്യഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നു.

തപസ്വിഭേഗ്രധികോ യോഗീ ജ്ഞാനിഭ്യോപി മതോധികഃ കർമ്മിഭൃശ്ചാധികോ യോഗീ തസ്കാദ്യോഗീ ഭവാജ്ജന. 46

യോഗീ ധ്യാനയോഗി (ജ്ഞാനനിഷ്യനായിരി

ക്കുന്ന ബ്രഹ്മവിത്ത<sup>ം</sup>)

തപസ്വിഭ്യഃ കൃ പ°ഛറചാന്ദ്രായണാദിതപോനിഷ്യന്മാ

രേക്കാളം

അധികഃ ശ്രേഷ്ഠനാകുന്നു

ജ്ഞാനിഭ്യ: അപി ശാസ്ത്രജ്ഞാന**മുള്ളവനേക്കാ**ളം

അധികഃ ശ്രേഷ്യനാകന്ന യോഗീ യോഗിയായവൻ

കർമ്മിട്യോച (ഇഷ്ടാപൂത്താദി) കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുന്ന

വരേക്കാളം

അധികഃ (ഇതി) ശ്രേഷ്ഠനാകന്നവെന്നാണം°

മതഃ എൻെറ അഭിമതം തസ്മാൽ അതു ഹേതുവായിട്ടും ഹേ അജ്ജന അല്ലയോ അജ്ജന

യോഗീ ഭവ നീ യോഗിയായി ഭവിച്ചാലും.

തപസ്സ ചെയ്യുന്നവർ, ശാസ്ത്രജ്ഞാനമുള്ളവർ, കർമ്മം ചെയ്യുന്ന വർ എന്നിങ്ങനെയുള്ളവരേക്കാളം, ധ്യാനയോഗി ശ്രേഷ്യനാക ന്നുവെന്നാണ് എൻെറ അഭിമതം. അതിനാൽ, ഹേ അജ്ജന, നീ യോഗിയായി ഭവിച്ചാലും.

[ശം-ഭാ] യോഗിയാമവൻ വെറും ശാസ്തപാണ്ഡിത്യത്തോടു ഇടിയവരേക്കാളം, തപസ്ഥികളേക്കാളും ശ്രേഷ്യനാകുന്നുവെന്നു (മതഃ—) അറിയപ്പെടുന്നു. യോഗി അഗ്നിഹോത്രാദികർമ്മ ങ്ങളെ ചെയ്യുന്നവരേക്കാളം വിശിഷ്യനാകുന്നു. അതിനാൽ, ഹേ അജ്ജന, നീ യോഗിയായി ഭവിച്ചാലും.

യോഗിനാമപി സവ്പേഷാം മദ്ഗതേനാന്തരാത്മനാ ശ്രദ്ധാവാൻ ഭജതേ യോ മാം സ മേ യുക്തതമോ മതഃ. 47

യഃ യാതൊരുവൻ

മദ്ഗതേന അന്തരാത്മനാ എന്നിൽ ആസക്തമായ മനസ്സോടു

കൂടി

ശ്രദ്ധാവാൻ ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവനായി

മാം ഭജതേ പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നെ

ഭജിക്കുന്നുവോ

സഃ അവൻ

സവ്പേഷാം അപി യമനിയമാദിപരന്മാരായ സകല

യോഗിനാം (മധ്യേ) വിധ യോഗികളിലുംവെച്ച് യുക്തതമഃ (ഇതി) ശ്രേഷ്യനായ യോഗി എന്നാണ്

മേ മതഃ എൻെറ സമ്മതം

യാതൊരുവൻ എന്നിൽ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ച് ശ്രദ്ധയോടുകൂടി എന്നെ ഭജിക്കുന്നവോ അവൻ സകലവിധയോഗികളിലും വെച്ച് ശ്രേഷ്ഠനായ യോഗിയാകന്നുവെന്നാണ് എൻെറ അഭി പ്രായം (അതിനാൽ നീ എൻെറ ഭക്തനായി ഭവിച്ചാലും എന്നു ഭാവം.)

[ശം-ഭാ] സവ്വേഷാം അപി യോഗിനാം മധ്യേ—അദ്രാദി ത്യാദി ദേവന്മാരെ ധ്യാനിക്കുന്ന യോഗികളിൽവേച്ച്; മദ്ഗതേന അന്തരാത്മനാ—വാസദേവനായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ചുകൊണ്ട്; ശ്രദ്ധാവാൻ യഃ മാം ഭജതേ— ശ്രദ്ധയോടുകൂടി യാതൊരുവൻ എന്നെ സേവിക്കുന്നുവാ; സഃ യുക്ത തമഃ മതഃ— അവൻ ഏററവുമൽകൃഷ്യനായ യോഗിയാക നുവെന്നാണ് എൻെ അഭിപ്രായം.

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്തേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ

> ധ്യാനയോഗോ നാമ ഷഷ്ഠോദ്ധ്യായഃ ധ്യാനയോഗമെന്ന ആറാമദ്ധ്യായം സമാപ്രം.

# ഏഴാമദ്ധ്യായം

'യോഗിനാമപി സവ്വേഷാം' (അ. 6, ശ്രോ. 47) എന്ന ശ്രോകംകൊണ്ട് ഇനിയം ചോദ്യത്തിനിടവരുത്തിയിട്ട്, താൻ തന്നെ 'എൻറെ തത്ത്വം ഇന്നപ്രകാരമാണം', ഇന്നിന്നവിധ മാണം' എന്നിൽ അന്തരാത്മാവിനെ (മനസ്സിനെ) ഉറപ്പിക്കേണ്ടതും'' എന്നിങ്ങനെ (അജ്ജനൻ ചോദിക്കംമുമ്പുതന്നെ) ഉപ ദേശിക്കുവാനിച്ഛിച്ചകൊണ്ടു ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

#### ശ്രീഭഗവാനുവാച:

മയ്യാസക്തമ**നാഃ പാത്ഥ യോഗം യുണ്ട**ന്മദാശ്രയഃ അസംശയം സമ**ഗ്രം മാം യ**ഥാ ജ്ഞാസ്യസിതച്ഛൃണു.

ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന

മയി പരമാതമാവായ (പരമേശ്വരനായ)

എന്നിൽ

ആസക്തമനാഃ അഭിനിവിഷ്ടമായ (ആസക്തമായ)

മനസ്സോടുകൂടിയവനായി

യോഗം യോഗത്തെ

യുണ്ടൻ അഭ്യസിക്കുന്നവനായും

മദാശ്രയഃ (സൻ) എന്നെത്തന്നെ ശരണംപ്രാപിച്ചവ

നായുമിരുന്നുകൊണ്ട്യ

സമഗ്രം പൂർണ്ണമായിരിക്കുന്ന (വിഭ്രതി

ബലൈശ്വര്യാദികളോടുകൂടിയിരി

1

ക്കുന്ന)

മാം എന്നെ

യഥാ ഏതുപ്രകാരം അസംശയം സംശയംകൂടാതെ ജ്ഞാസ്യസി അറിയുമോ

ജ്ഞാസ്യസി അറിയുമേ തൽ അതിനെ ശ്രണ കേട്ടാലും.

അല്ലയോ അജ്ജന, പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ മന സ്സിനെ ഉറപ്പിച്ച് യോഗത്തെ അഭ്യസിക്കുന്നവനും, എന്നെ ശരണം പ്രാപിച്ചവനുമായിട്ടു നീ ഏതുപ്രകാരം പൂർണ്ണമായി രിക്കുന്ന എന്നെ സംശയംകൂടാതെ അറിയുമോ (ആ പ്രകാരം ഞാൻ നിനക്കുപദേശിക്കാം); അതിനെ കേട്ടാലും.

[ശം-ഭാ] ഇനി പറയ്യവാൻപോകുന്ന വിശേഷണങ്ങളോടുകൂടിയ പരമേശ്വരനായ എന്നിൽ ആസക്തചിത്തനായ യോഗി പരമേശ്വരനായ എന്നെത്തന്നെ ആശ്രയിച്ചുകൊണ്ടും മനസ്സമാധാനത്തെ ചെയ്യുന്നു. ഒരുവൻ ഏതെങ്കിലും ഒരു പരുഷാത്ഥത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്തവെങ്കിൽ അവൻ തൽപ്രാപ്തിക്കു സാധനമായിട്ടുള്ള കർമ്മത്തെ—അഗ്നിഹോത്രം മുതലായതും, തപസ്സം, ദാനം ഇങ്ങനെ ഏതെങ്കിലും ഒരു കർമ്മത്തെ—മാത്രമേ ആശ്രയിക്കുന്നുള്ള. എന്നാൽ ഈ യോഗിയായവൻ അന്യസാധനങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ചും എന്നിൽ ആസക്തചിത്ത നായി എന്നെത്തന്നെ ആശ്രയിക്കുന്നു. നീയും അങ്ങനെയായിട്ടും, സമസ്തവിഭ്രതി ബലശക്കെത്യശ്വര്യാദി ഗുണങ്ങളോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന എന്നെ നീ ഏതുപ്രകാരം യാതൊരു സംശയ പുംകൂടാതെ 'ഭഗവാൻ ഇന്നപ്രകാരമാകുന്നു' എന്നറിയുമോ, ഞാനിനി പറയുവാൻപോകുന്ന അതിനെ നീ കേട്ടാലും.

ജ്ഞാനം തേഹം സവിജ്ഞാനമിദം വക്ഷ്യാമ്യശേഷതഃ യൽ ജ്ഞാത്വാ നേഹ ഭ്രയോന്യൽ ജ്ഞാതവ്യമവശിഷ്യതേ. 2

യൽ യാതൊന്നിനെ

ജ്ഞാതചാ അറിഞ്ഞു

ഇഹ ശ്രേയോമാർഗ്ഗത്തിൽ (മോക്ഷമാർഗ്ഗ

ത്തിൽ)

ഭൂയഃ ഇനിയും അന്യൽ മറൊന്നും

ജ്ഞാതവ്യം അറിയപ്പെടേണ്ടതായി ന അവശിഷ്യതേ ശേഷിക്കുന്നില്ലയോ സവിജ്ഞാനം അനുഭവത്തോടുകൂടിയ

ഇദം **ജ്ഞാനം** മദ്വിഷയമായ ഈ ജ്ഞാനത്തെ

അശേഷതഃ **മുഴവനം** അഹം ഞാൻ തേ നിനക്ക്

വക്ഷ്യാമി പറഞ്ഞൂതരാം.

3

ഏതിനെ അറിഞ്ഞാൽ മോക്ഷമാർഗ്ഗത്തിൽ പിന്നെ മറെറാന്ന് അറിയത്തക്കതായി ശേഷിക്കുന്നില്ലയോ അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന അനുഭവത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ഈ ജ്ഞാനത്തെ ആസകലം ഞാൻ നിനക്ക് ഉപദേശിച്ചതരാം.

[ശം-ഭാ] സ്വാനഭാവത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ഈ ജ്ഞാനത്തെ ആസകലം ഞാൻ നിനക്കപദേശിക്കാം. ശ്രോതാവ്യ് (അജ്ജ നൻ) മനസ്സിരുത്തി കേരംക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി ഭഗവാൻ ഉപദേ ശിപ്പാൻ ഭാവിക്കുന്ന ജ്ഞാനത്തെ സൂതിക്കുന്ന—ഇതിനെ അറിഞ്ഞാൽ പിന്നെ അറിയപ്പെടേണ്ടതായി വേറെ പുരുഷാ ത്ഥ സാധനമൊന്നംതന്നെ ശേഷിക്കുന്നില്ല. എൻെറ തത്ത്വത്തെ അറിയുന്നവൻ സവ്വജ്ഞനായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം. അതി നാൽ, ജ്ഞാനം വിശിഷ്യഫലത്തോടുകൂടിയതാകുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ട് അതു വളരെ പ്രയാസമായിട്ടേ പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നതുമുള്ള.

എത്തകൊണ്ട<sup>ം</sup>? — കേട്ടാലും:

മനുഷ്യാണാം സഹസ്രേഷ്ട കശ്ചിദ്യത്തി സിദ്ധയേ യതതാമപി സിദ്ധാനാം കശ്ചിന്മാം വേത്തി തത്ത്വതഃ.

**മനുഷ്യാണാം സഹ**സ്രേഷ്ട

(മധ്യേ) അനേകം മനുഷ്യരുടെ ഇടയിൽ

കശ്ചിൽ ഒരുവൻ

സിലയ ആത്മജ്ഞാനസിദ്ധിക്കായി

ക്കൊണ്ടു

യതതി പ്രത്തം ചെയ്യുന്നു യതതാം അപി പ്രയതാം ചെയ്യുന്ന

സിദ്ധാനാം (സഹസ്രേഷ

മധ്യേ) അനേകം ജ്ഞാനികളുടെ ഇടയിൽ

കശ്ചിൽ ഒരുവൻ

മാം പരമാത്മാവായിരിക്കുന്ന എന്നെ

തത്താതഃ പരമാത്ഥമായി വേത്തി അറിയുന്നു.

അനേകം മനുഷ്യരുടെ ഇടയിൽ കഷ്ടിച്ച് ഒരുവൻ (പൂവ്വപുണ്യ വശാൽ) ആത്മജ്ഞാനസിദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ട പ്രയത്നം ചെയ്യുന്നു. പ്രയത്നംചെയ്യുന്ന അനേകം ജ്ഞാനികളുടെ ഇടയിൽ ത്തന്നെ കഷ്ടിച്ച<sup>െ</sup> ഒരുവൻ പരമാത്മാവായിരിക്കന്ന എന്നെ (മൽപ്രസാദംകൊണ്ട്<sup>o</sup>) പരമാത്ഥമായി അറിയുന്നു. (ആത്മ തത്തവം അതിട്ടർല്ലഭമാണെങ്കിലും അതിനെ ഞാൻ നിനക്കുപ ദേശിച്ചതരാമെന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] യാതൊരുവർ മോക്ഷത്തിന്നായിക്കൊണ്ട മോക്ഷമാർഗ്ഗത്തിൽ പ്രയതംചെയ്യുന്നുവോ അവരും സിദ്ധന്മാർ തന്നെയാകുന്നു. അവരിൽത്തന്നെ ഒർല്ലഭമായിട്ടൊരാളോ മറ്റോ മാത്രമേ എന്നെ യഥാത്ഥമായിട്ടറിയുന്നുള്ള.

ഇപ്രകാരം ശ്രോതാവിനെ രുചിപ്പെടുത്തി ഉപദേശത്തിൽ താൽപര്യമുള്ളവനാക്കിത്തീത്തിട്ട് ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

ഭൂമിരാപോനലോ വായും ഖം മനോ ബൂജിരേവ ച അഹംകാര ഇതീയം മേ ഭിന്നാ പ്രകൃതിരഷ്യധാ.

4

മേ എൻെറ

ഇയംപ്രകൃതിഃ ഏവ ച മായയെന്ന ഈ ശക്തിതന്നെ

ഭൂമി ഭൂമി

ആപഃ ജലം

അനലഃ അഗ്നി

വാതിഃ വാതി

ഖം ആകാശം

മനഃ മനസ്സ്<sup>°</sup> ബൂ**ച്ചി**ഃ ബൂദ്ധി

അഹംകാരഃ അഹംകാരം

ഇതി അഷ്ടധാ എന്ന് എട്ടവിധമായി

ഭിന്നാ വിഭ**ാ**ഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

എൻെറ ഈ പ്രകൃതിതന്നെ ഭൂമി, ജലം, അഗ്നി, വായു, ആകാ ശം, മനസ്സ്, ബൂദ്ധി, അഹംകാരം എന്നിങ്ങനെ എട്ടായി വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഭൂമി എന്ന ശബ്ദംകൊണ്ടു മഹാസൂക്ഷുമായ പ്രഥി വിതനമാത്ര എന്നത്ഥം ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാകുന്നു. പ്രകൃതി എട്ടായി വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവെന്ന പറഞ്ഞതുകൊണ്ട് സ്ഥൂല മായ പ്രഥിവി എന്നത്ഥമടുക്കുവാൻ പാടില്ല. അതുപോലെ തന്നെ ജലം, അഗ്നി, വായു, ആകാശം എന്ന ശബ<sup>്</sup>ദങ്ങളെ കൊണ്ട് അതാതിൻൊ തമ്പാത്ര എന്നത്ഥം ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാ മനസ്സ് എന്നതുകൊണ്ടു മനസ്സിന്നു കാരണമായ അഹ ങ്കാരം എന്നത്ഥം ഗ്രഹിക്കണം. ബുദ്ധി എന്നതുകൊണ്ടു അഹങ്കാ ഗ്രഹിക്കണം. അഹങ്കാരം രകാരണമായ മഹത്തത്ത്വത്തെ എന്ന ശബ്ദംകൊണ്ട് അവിദ്യയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന അവ്യ ക്തത്തെ ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാകുന്നു. എപ്രകാരമാണു വിഷം ചേന്നി രിക്കുന്ന അന്നം വിഷമെന്നതന്നെ പറയപ്പെടുന്നതു് അപ്രകാ രംതന്നെ അഹങ്കാരവാസനയോടുകൂടി ചേന്നിരിക്കുന്ന മൂലകാ രണമായ അവ്യക്തവും അഹങ്കാരമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അഹ കാരത്തെ പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നതും മൂലകാരണമായ അവ്യക്തമാ കന്നു. പരമാത്ഥത്തിൽ അഹങ്കാരമാണ<sup>ം</sup> സകല **ജീവിക**ളടെ പ്രവൃത്തികഠംകും കാരണമെന്നു നാം അനുഭവത്തിൽ കാണുന്നു ണ്ടല്ലോ. ഇപ്പകാരം ഐശ്വരിയായ എൻെറ മായാശക്തി എട്ടായി വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

അപരേയമിതസ്ത്വന്യാം പ്രകൃതിം വിജി മേ പരാം ജീവഭ്രതാം മഹാബാഹോ യയേദം ധാര്യതേ ജഗൽ. 5

**ഹേ മഹാ**ബാ**ഹോ** അല്ലയോ അജ്ജന ഇത് (മൻ എട്ടായി വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടി ഇയം ട്ടുള്ള (പകൃതി) (ജഡത്വം ഹേതുവായിട്ട്°) നികൃഷ്ടമാ അപരാ കുന്നു എന്നാൽ ഇതിൽനിന്ന് (മേൽ പറയ ഇതഃ തു പ്പെട്ട പ്രകൃതിയിൽനിന്നം്) അന്യാം ഭിന്നമായും ജീവഭൂതാം ജീവസ്വരുപമായം (ക്ഷേത്രജ്ഞരൂപമാ യും) യയാ യാതൊരു പ്രകൃതിയാൽ

ധാര്യതേ ധരിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ (താം) അങ്ങനെയിരിക്കുന്നതായുമുള്ള

ഇം ജഗ<u>ത്ത</u>ം

മേ എൻെറ

ഇദം ജഗൽ

പരാം പ്രകൃഷ്യമായ പ്രകൃതിയെ വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും.

അല്ലയോ അജ്ജന, ഇത (മേൽ എട്ടുവിധമായി വിഭാഗിക്ക പ്പെട്ട ഈ പ്രകൃതി) നികൃഷ്യമാകുന്നു. എന്നാൽ ഇതിൽനിന്നു ഭിന്നമായും, ജീവസ്വരൂപമായും, ഈ ജഗത്തിനെ ധരിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കുന്നതായും ഇരിക്കുന്ന എൻെറ പ്രകൃഷ്യമായ പ്രകൃതിയെ അറിഞ്ഞാലും.

[ശം-ഭാ] ഈ പ്രകൃതി നികൃഷ്യവും അശുദ്ധവും അനത്ഥ ത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതും സംസാരബന്ധത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്ന സാരൂപ ത്തോടുകൂടിയതും ആകുന്നു. എന്നാൽ ഇതിൽനിന്നു ഭിന്നമായി ട്ടള്ള എൻെറ ശുദ്ധമായം പ്രകൃഷ്യമായുമിരിക്കുന്ന പ്രകൃതിയെ അറിഞ്ഞാലും. അതു് എൻെറ ആത്മസാരൂപംതന്നെയായും, ക്ഷേത്രജ്ഞലക്ഷണത്തോടുകൂടിയും, പ്രാണ (ജീവ) ധാരണ ത്തിന്നു നിമിത്തഭ്രതമായും ഇരിക്കുന്നു. അതു് ഈ ജഗത്തിൻെറ ഉള്ളിൽ പ്രവേശിച്ച് അതിനെ ധരിക്കുന്നു.

ഏതദ്യോനീനി ഭൂതാനി സവ്വാണീതൃപധാരയ അഹം കൃൽസ്സസ്യ ജഗതഃ പ്രഭവഃ പ്രളയസ്തഥാ.

സവ്വാണി ഭൂതാനി സ്ഥാവരജംഗമാത്മകങ്ങളായിരിക്കുന്ന

സകല ഭൂതങ്ങളും

ഏതദ്യോനീനി ഇതി ഈ രണ്ടവക പ്രകൃതികളിൽനിന്നുണ്ടാ

യവയാണെന്നും

ഉപധാരയ

അറിഞ്ഞാലും

(അതഃ)

ഇ**തു** ഹേ**തുവാ**യിട്ട്

അഹാം

ഞ**ാൻ** 

കൃ**ൽ**സ്സ**സ്യ ജഗതഃ** 

സകല ജഗത്തിന്നം

പ്രവഭവഃ

ഉൽപത്തികാരണവം (പരമകാരണ

6

മായം)

തഥാ

അ്രപകാരംതന്നെ

പ്രളയഃ

ലയകാരണവും ആകുന്നു (സംഹത്താ

വായുമിരിക്കുന്നു).

സ്ഥാവരജംഗമാത്മകങ്ങളായിരിക്കുന്ന സകലഭൂതങ്ങളും ഈ രണ്ടുവക പ്രകൃതികളിൽനിന്നുണ്ടായവയാകുന്നു. അതു ഹേതു വായിട്ടു ഞാൻ സകലജഗത്തിന്നും ഉൽപത്തികാരണവും ലയകാ രണവുമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന അപര യായും പരയായുമിരിക്കുന്ന എൻെറ ഈ രണ്ടു പ്രകൃതികയ സകലഭുതങ്ങളുടേയും യോനിയാണെന്നു് (ഉൽപത്തിക്ക് ഹേതു വാണെന്നു്) അറിഞ്ഞാലും. ഈ രണ്ടു പ്രകൃതികയമുലമായി സവ്വജ്ഞനായും ഈശ്വരനായുമിരിക്കുന്ന ഞാൻ സകലജഗത്തി ൻെറയും ഉൽപത്തിലയങ്ങയക്കു കാരണമായി ഭവിക്കുന്നു.

# അതു ഹേതുവായിട്ട്—

മത്തഃ പരതരം നാന്യൽ കിഞ്ചിഭസ്തി ധനഞ്ജയ മയി സവ്വമിദം പ്രോതം സൂത്രേ മണിഗണാ ഇവ. 7

| പോ നധങ്ങമ     | അ <b>പ്രാേ അജ്ജന</b>                       |
|---------------|--------------------------------------------|
| <b>ወ</b> መን ፡ | എ <b>ന്നെക്കാ</b> ഠം                       |
| പരതരം         | അധികം ശ്രേഷമായി                            |
| അന്യൽ         | വേറെ                                       |
| കിഞ്ചിൽ       | ഒന്നും (ജഗത്തിന്റെ സൃഷ്ടി <b>സംഹാര</b> ങ്ങ |
|               | യക്കു സ്വതന്ത്രമായ ഒരു കാരണവും)            |
| ന അസ്തി       | න <b>ස</b>                                 |
| സൂത്രേ        | ന്തൽച്ചരടിൽ                                |
| മണിഗണാഃ ഇവ    | രതങ്ങഠം എന്നപോലെ                           |
| മയി           | എന്നിൽ                                     |
| ഇദം സവ്വം     | ഈ സകലപ്രപഞ്ചവും.                           |
| പ്രോതം        | കോക്പ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.                    |
|               |                                            |

അല്ലയോ അജ്ളന, എന്നേക്കായ അധികം ശ്രേഷ്യമായി വേറെ ഒന്നമില്ല. നൂൽച്ചരടിൽ രത്നങ്ങയ എന്നപോലെ ഈ പ്രപഞ്ച മെല്ലാം എന്നിൽ കോക്പ്പെട്ടിരിക്കുന്നു (എന്നെ ആശ്രയിച്ചിരി ക്കുന്നു).

[ശം\_ഭാ] പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നിൽനിന്നും അന്യമായി വേറെ ഒരു കാരണവുമില്ല. ഞാൻതന്നെയാണും ഈ ജഗത്തിന്നു (പരമ)കാരണമായിരിക്കുന്നതെന്നത്ഥം. അതു ഹേതുവായിട്ട് സകല ഭൂതങ്ങളും, ഈ ജഗത്താസകലംതന്നെയും, നീളമുള്ള നൂവുകളിൽ വസ്ത്രമെന്നപോലെയും, ചരടിൽ

രസോഹമപ<sup>ം</sup>സു കൗന്തേയ പ്രഭാസൂി ശശിസൂയ്യയോ**ഃ** പ്രണവഃ സവ്വ്വേദേഷ ശബൂഃ ഖേ പൗരങ്ഷം നൃഷു. 8

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കുന്നീപുത്ര

അപ'സു ജലങ്ങളിൽ

രസഃ രസം

അഹം ഞാനാക്കന്നു

ശശിസൂര്യയോ: ചന്ദ്രസൂര്യന്മാരിലുള്ള

പ്രഭാ പ്രകാശം അസ്തി ഞാനാകുന്നു

സവ്വ്വേദേഷ സകലവേദങ്ങളിലുള്ള

പ്രണവഃ പ്രണവമെന്ന 'ഓം'കാരവും

ഖേ ആകാശത്തിൽ

ശബ്ദഃ ശബ്ദവം

നൃഷ്യ പുരുഷന്മാരിൽ

പൗത്ദഷം പുതഃഷസ്വഭാവവം (ഉദ്യമവം)

(അസൂ) ഞാനാകുന്നു.

അല്ലയോ അർജ്ജന, ജലങ്ങളിലുള്ള രസം ഞാനാകുന്നു. സൂര്യ ചന്ദ്രനാരിലുള്ള പ്രകാശം ഞാനാകുന്നു. സകലവേദങ്ങളിലുള്ള ഓംകാരവം, ആകാശത്തിലുള്ള ശബ്ദവം, പുരുഷന്മാരിലുള്ള പുരുഷസ്വഭാവവും ഞാൻതന്നെയാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ജലത്തിന്റെ സാരം രസമാകുന്ന. രസഭൂത മായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ ജലം ഗ്രഥിതമായിരിക്കുന്നു (അന്മഗത മായിരിക്കുന്നു). ഇങ്ങനെ എല്ലാദിക്കിലും അത്ഥം ധരിക്കേണ്ട താകുന്നു. ജലത്തിലെ രസമെന്നതുപോലെതന്നെ ഞാൻ സൂര്യ ചന്ദ്രനാരുടെ പ്രഭയമാകുന്നു. സകലവേദങ്ങളിലുമുള്ള ഓംകാരം ഞാനാകുന്നു—പ്രണവഭൂതമായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ സകല വേടങ്ങളം അനുഗതമായിരിക്കുന്നു. അതുപോലെതന്നെ, ആകാശത്തിന്നു സാരഭൂതമായിരിക്കുന്നു ശബ്ദമാകുന്നു. ശബ്ദ **അപ്രകാരംതന്നെ പുര**ഷന്മാരിലുള്ള പൗരുഷം ഞാനാകുന്നം. പുരുഷന്റെ ഭാവം പൗരഷം. തദ്രൂപമായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ പുരുഷന്മാർ ഗ്രഥിതമായിരിക്കുന്നു.

പണ്യോ ഗന്ധഃ പ്പഥിവ്യാഞ്ച തേജശ്ചാസ്മി വിഭാവസൗ ജീവനം സവ്വഭ്രതേഷ തപശ്ചാസ്മി തപസ്വിഷം. 9

പൃഥിവ്യാം ഭൂമിയിൽ (ഉള്ള)

പണ്യഃ ഗന്ധഃ ച സഗന്ധവം (അവികൃതമായ ഗന്ധവം)

വിഭാവസൗ അഗ്നിയിൽ (ഉള്ള)

തേജഃ ച പ്രകാശവും അസ്തി ഞാനാകുന്നു

സവ്വഭൂതേഷ സകല പ്രാണികളിലുമുള്ള

ജീവനം ആയുസ്സം

തപസ്ഥിഷ (വാനപ്രസ്ഥൻ മതലായ) തപസ്ഥികളി

ലുള്ള

തപഃച തപസ്സം അസൂി ഞാനാകുന്നം.

ഭ്രമിയിലുള്ള സുഗന്ധവും, അഗ്നിയിലുള്ള പ്രകാശവും ഞാനാ കന്നു. സവ്വഭ്രതങ്ങളിലുള്ള ആയുസ്സം, തപസ്വികളിലുള്ള തപ സ്സം ഞാനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] പ്പഥിവിയിലുള്ള സുരഭിഗന്ധം ഞാനാകന്തു. ഗന്ധഭ്രതമായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ പ്പഥിവി അനുഗതമായിരി ക്കുന്നു (കോക്പ്പെട്ടിരിക്കുന്നു). പൃഥിവിയിലുള്ള ഗന്ധത്തിന്ന പുണ്യതാം (സൗരഭ്യം) സാഭാവമായിട്ടുള്ളതാകുന്നു. ഗന്ധാദി അപുണ്യത്വം സംസാരികളായിരിക്കുന്നവരുടെ അജ്ഞാനംകൊണ്ടും, അധർമ്മംകൊണ്ടും, പിന്നെ ചില പദാ ത്ഥ**ങ്ങ**ഠം തമ്മിലുള്ള സംയോഗംകൊ**ണ്ടം** ആണം' സംഭവി **ക്കുന്നതു°. ഗ**ന്ധത്തെ സംബന്ധിച്ച പറയപ്പെട്ട പുണ്യത്വം മതലായവയിലുള്ള രസാദികഠംകം യോജിപ്പിക്കേ അഗ്നിയിലുള്ള പ്രകാശവം ണ്ടതാകുന്നു. ഞാ**നാ**കുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ, യാതൊന്നുനിമിത്തമായിട്ടാണും സകലപ്രാ ണികളം ജീവിക്കുന്ന**തു<sup>ം</sup> (അമൃതാഖ്യമായ** യാതൊരു അന്നര സത്താലാണം സകലപ്രാണികളം ജീവിക്കുന്നതും) ആ ജീവ

തപസ്വികളിലുള്ള തപസ്സം ഞാനാകന്നു; നവം ഞാനാകന്തം. തപോരൂപമായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ (ഈശചരനിൽ) തപസ്ഥി കം പ്രേതമായിരിക്കുന്നു (അനുഗതമായിരിക്കുന്നു).

ബീജം മാം സവ്വഭ്രതാനാം വിദ്ധി പാത്ഥ സനാതനം ബുദ്ധിബ്പുദ്ധിമതാമസൂി തേജസ്യേജസ്വിനാമഹം. 10

ഹേ പാത്ഥ അപ്ലയോ അജ്ജന

മാം എന്നെ

സവ്വിഭ്രതാനാം ചരങ്ങളായും അചരങ്ങളായുമിരിക്കുന്ന

സകല ഭൂരതങ്ങളടേയും

സ**നാതനം** നിതൃമായിരിക്കുന

ബീജം വിത്തായി വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലം ബുദ്ധിമതാം

ബു**ദ്ധിമാന്മാരുടെ** ബുദ്ധ**ിഃ പ്രജ്ഞ**ൽം (ധ്യത്തരുക്കോനവം)

തേജസ്വിനാം പ്രഗലംഭന്താരുടെ തേജഃ പ്രാഗലംഭ്യവും

അഹം അസൂി ഞാനാകന്നം.

അല്ലയോ അജ്ജന, എന്നെ സകലഭ്രതങ്ങളുടേയും നിത്യബീജ മായി അറിഞ്ഞാലും. ബുദ്ധിമാന്മാരുടെ പ്രജ്ഞയും, പ്രഗല്ഭ ന്മാ**രു**ടെ പ്ര**ാ**ഗല<sup>്</sup>ഭ്യവും ഞാനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ബീജം<u>—പ്രരോഹകാര</u>ണം. ബുദ്ധിഃ<u>—</u>അന്തഃക രണത്തിൻെറ വിവേകശക്തി. സനാതനം 😑 ചിരന്തനം. തേജസ്സ്—പ്രാഗല്ഭ്യം (— അന്യനെ കീഴടക്കുവാനുള്ള സാമ ത്ഥ്യം).

ബലം ബലവതാം ചാഹം കാമരാഗവിവജ്ജിതം ധർമ്മാവിരുഭോ ഭൂതേഷ്ട കാമോസ്തി ഭരതഷ്ട. 11

ബലവാന്മാ**രു**ടെ

ഹേ ഭരതഷ്ട അല്ലയോ ഭരതശ്രേഷ്പ ബലവതാം

കാമരാഗവിവജ്ജിതം കാമവം രാഗവം കൂടാതെയുള്ള

ബലം ച ബലവും ത്രഹാം ഞാനാകുന്നു ഭ്രതേഷ പ്രാണികളിൽ

ധർമ്മാവിരുദ്ധഃ ധർമ്മത്തിനു വിരോധമല്ലാത്തതായ

കാമഃ ഇച്ല (സ്വഭാര്യയിൽ പ്രത്രോൽപാദന

മാത്രോപയോഗിയായ കാമം)

അസ്തി ഞാനാകുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, ബലവാന്മാരുടെ കാമരാഗവിവജ്ജിത മായ ബലം ഞാനാകുന്നു. ഭൂതങ്ങളിൽ ഉള്ള ധർമ്മാവിരുദ്ധ മായ ഇപ്ലയം ഞാനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] കാമരാഗവിവജ്ജിതം —കാമം — അസന്നിക്ഷ് മായ (ഇന്ദ്രിയങ്ങഠംക്കു പ്രത്യക്ഷമല്ലാത്ത) വിഷയങ്ങളിൽ രജന (ആസക്തി); ഇങ്ങനെയുള്ള കാമരാഗങ്ങഠം കൂടാതെയുള്ള; ബലം — സാമ ത്ഥ്യം, ഓജസ്സ്; ബലവശ്മാരുടെ കാമരാഗവിവജ്ജിത മായ—ദേഹധാരണത്തിന്നുമാത്രം വേണ്ടിയ—ബലം ഞാനാ കന്നു. അല്ലാതെ തൃഷ്ണയ്ക്കും രാഗത്തിന്നും കാരണമായ സംസാരി കുട്ടടെ ബലമല്ല (എന്നത്ഥം). അപ്രകാരംതന്നെ ധർമ്മശാസ്താത്തിന്നു വിരോധമല്ലാത്തതായ യാതൊരു കാമമാണ് പ്രാണികളിൽ ഉള്ളത്യ് അതും ഞാനാകുന്നു—ദേഹധാരണ ത്തിന്നുമാത്രമായിട്ടുള്ള ഭക്ഷണം, പാനം എന്നിവയെ സംബ ന്ധിച്ചുള്ള ഇച്ച ഞാനാകുന്നുവെന്നത്ഥം.

യേ ചൈവ സാത്തചികാ ഭാവാ രാജസാസ്താമസാശ്ച യേ മത്ത ഏവേതി താൻ വിദ്ധി ന തചഹം തേഷ്യ തേ മയി. 12

സാത്ത്വികാഃ ഏവ സത്താഗുണത്തിൽനിന്തുണ്ടാകുന്ന

ഭാവാഃ വസ്തക്കാ യേ എവയോ

രാജസാം ച രജോഗുണത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നവയും താമസാം ച തമോഗുണത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നവയു

മായ

(ഭാവാഃ) വസ്തക്കാ യേ എവയോ

താൻ അവയെ (എല്ലാം)

മത്ത: ഏവ ഇതി എന്നിൽന<sup>്</sup>ന്തുണ്ടായവയെന്നം

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും

(ഏവം അപി) ഇങ്ങനെയാണെങ്കിലും

തേഷ്യ അവയിൽ അഹം ഞാൻ

ന (വത്തേ) ഇരിക്കുന്നില്ല തേ തു എന്നാൽ അവ

മയി എന്നിൽ

(വത്തന്തേ) (എൻറെ അധീനങ്ങളായി) ഇരിക്കുന്നു.

സാത്തപികമായും രാജസമായും താമസമായും യാതൊരു വസ്തു കളാണുള്ളതു<sup>©</sup> അവയെല്ലാം എന്നിൽനിന്നുണ്ടായവയാണെന്ന റിഞ്ഞാലും. എന്നാലും ഞാൻ അവയിൽ (ജീവനെപ്പോലെ തുദധീനനായി) ഇരിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ അവയെല്ലാം (മദധീ നന്മാരായി) എന്നിലിരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ജീവികയ (അവരവർ) ചെയ്യുന്ന കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലമായി സാത്ത്വികമായം രാജസമായം എന്തെല്ലാം പദാത്ഥങ്ങളാണണ്ടാകുന്നത്ക്ല് അവയെല്ലാം എന്നിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നവയാണെന്നറിഞ്ഞാലും. ഇങ്ങനെ അവയെല്ലാം എന്നിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നുവെങ്കിലും ഞാൻ, സംസാരികളെപ്പോലെ, തദ്വശനായിരിക്കുന്നില്ല. നേരെമറിച്ചും, അവർ എൻറ അധീനത്തിലി രിക്കുന്നു.

ത്രിഭിർഗ്ഗണമരൈർഭാവൈരേഭിഃ സവ്വമിദം ജഗൽ മോഹിതം നാഭിജാനാതി മാമേഭ്യഃ പരമവ്യയം. 13

ത്രിഭി: ഗുണമയൈ: (കാമലോഭാദി) മൂന്നുവിധ ഗുണവികാ

രങ്ങളായ

ഏഭിഃ ഭാവൈഃ ഈ (മൻപറയപ്പെട്ട) സാഭാവങ്ങളാൽ ഇദം സവ്വം ജഗൽ ഈ സകല പ്രപഞ്ചവം (സകലപ്രാ

ണികളം)

മോഹിതം മോഹത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന

(അതഃ) ഇതു ഹേതുവായിട്ട്

ഏഭ്യ<del>ം</del> ഇവയിൽനിന്ന<sup>്</sup> (ഈ ഭാവങ്ങളിൽ

നിന്നും)

14

പരം ഭിന്നനായം (ഇവയാൽ സ്പശിക്കപ്പെടാ

ത്തവനായം)

അവ്യയം നാശരഹിതനായം (നിവ്വികാരനായം)

ഇ**രിക്കുന്ന** 

മാം എന്നെ

ന അഭിജാനാതി അറിയുന്നില്ല.

മൂന്നുവിധഗുണവികാരങ്ങളായ ഈ ഭാവങ്ങളാൽ മോഹിതന്മാ രാകയാൽ സകല പ്രാണികളം, ഇവയിൽനിന്നു ഭിന്നനായം നാശരഹിതനായമിരിക്കുന്ന എന്നെ അറിയുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] ത്രിഗണങ്ങളുടെ വികാരങ്ങളായ രാഗദേഷമോ ഹാദിപ്രകാരങ്ങളായ ഈ പദാത്ഥങ്ങളാൽ സകലപ്രാണികളും അജ്ഞാനത്തെ (അവിവേകതയെ) പ്രാപിച്ചിട്ട് ഇവയിൽ നിന്നു്—മേല്പറഞ്ഞ ഗുണങ്ങളിൽനിന്നു് — വിലക്ഷണനായും (വ്യതിരിക്തനായും) വ്യയരഹിതനായുമിരിക്കുന്ന എന്നെ അറി യുന്നില്ല.

അവ്യയൻ = ജന്മാദിസവ്വഭാവവികാരവുമില്ലാത്തവൻ (ഷഡ്ഭാവവികാരരഹിതൻ).

ടൈവീ ഹ്യേഷാ ഗുണമയീ മമ മായാഭരത്യയാ മാമേവ യേ പ്രപദ്യന്തേ മായാമേതാം തരന്തി തേ.

ടൈവീ അലൗകികിയായം (അത്യത്തമായം) ഗുണമയീ സത്തചാദിഗുണവികാരാത്മികയായം

ഇരിക്കുന്ന

ഏഷാ ഈ

മമ മായാ എൻെറ ശക്തിയായ പ്രകൃതി

**ഒരത്യയാ ഹി** അതികമിക്കവാൻ ബ<u>്ഹ</u>പ്രയാസമ<sub>ാ</sub>

യിട്ടുള്ളതാകുന്നു എന്നതു പ്രസിദ്ധമാ

കുന്നു

(തഥാപി) അങ്ങനെയാണെങ്കിലും

മാം ഏ**വ** എന്നെത്തന്നെ യേ യാതൊരുവർ

പ്രപദ്യന്തേ (ഇളകാത്ത ഭക്തിയോടുകൂടി) ശരണം

പ്രാപിക്കുന്നുവോ

തേ അവർ

ഏതാം മായാം മുസ്തരയായിരിക്കുന്ന ഈ മായയെ

തരന്തി കടക്കുന്നു (നിവത്തിക്കുന്നു).

അതൃത്തുതമായം ഗുണത്രയരൂപമായമിരിക്കുന്ന എൻറെ മായാ ശക്തിയെ അതിക്രമിക്കുവാൻ വളരെ പ്രയാസമാകുന്നു. എങ്കി ലും യാതൊരുത്തരാണും (ഏകാന്തഭക്തിയോടുകൂടി) എന്നെത്ത ന്നെ ശരണംപ്രാപിക്കുന്നതും അവർ ഈ മായയെ കടക്കുന്നു (അതിക്രമിക്കുന്നു).

[ശം-ഭാ] ത്രിഗ്രണാത്മികയായ ഈ മായ ദേവനായും ഈശ്വരനായും വിഷ്ണവായുമിരിക്കുന്ന എന്നിൽ ഉള്ളതാകുന്നു. അതിനാൽ അതിനെ അതിക്രമിക്കുവാൻ വളരെ പ്രയാസമാകുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കെ യാതോരുവരാണും സകല ധർമ്മങ്ങളേയുപ്പേക്ഷിച്ചു മായാവിയായും സ്വാത്മാവുതന്നെയായുമിരിക്കുന്ന എന്നെത്തന്നെ സവ്വാത്മനാ ശരണംപ്രാപിക്കുന്നതും അവർ സകലഭ്രതങ്ങളേയും മോഹിപ്പിക്കുന്നതായ ഈ മായയെ അതിക്രമിക്കുന്നു. സംസാരബന്ധത്തിൽനിന്നും അവർ മോചിക്കുന്നുവെന്നത്രം.

അങ്ങയെ ആശ്രയിക്കുന്നവർ ഈ മായയെ അതിക്രമിക്കുന്നു പെങ്കിൽ എന്തുകൊണ്ടാണം എല്ലാവരും അങ്ങയെത്തുന്നെ ശരണം പ്രാപിക്കാത്തതും? — കേട്ടാലും:

ന മാം ഭൃഷ്കൃതിനോ മൂഢാഃ പ്രപദ്യന്തേ നരാധമാഃ മായയാപഹൃതജ്ഞാനാ ആസുരം ഭാവമാശ്രിതാഃ. 15

ഭഷ<sup>്</sup>കൃതിനഃ പാപശീലന്മാരായും

മൂഢാഃ മൂഢന്മാരായും

മായയ**ാ** അപ്എതജ്ഞാനാഃ മായയാലപഹരിക്കപ്പെട്ട ജ്ഞാന

ത്തോടുകൂടിയവരായും

ആസുരം ഭാവം ('ദംഭോ ദപ്പോഭിമാനശ്ച' എന്നി

**ങ്ങനെ ഇനി പറയുന്ന)** ആ**സു**രസച

ഭാവത്തെ

ആശ്രിതാഃ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നവരായും (പ്രാ

പിച്ഛിരിക്കുന്നവരായം)

നരാധമാഃ മനുഷ്യരിൽ അധമന്മാരായിരിക്കു

ന്നവർ

മാം എന്നെ

ന പ്രവദ്യത്തേ ശരണംപ്രാപിക്കുന്നില്ല (ഭജിക്കു

ന്നില്ല).

പാപശീലന്മാരായം മുഢന്മാരായം ആത്മജ്ഞാനസ്വര്യപമി ല്ലാത്തവരായം ആസുരഭാവത്തെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നവരായം മനുഷ്യരിൽ അധാന്മാരായുമിരിക്കുന്നവർ എന്നെ ഭജിക്കു ന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] മാം —പരമേശ്വരനായ എന്നെ. ദൃഷ°കൃതിനഃ — പാപംചെയ്യുന്നവർ. നരാധമാഃ —മനുഷ്യരിൽവെച്ച നികൃഷ്യ ന്മാർ. ആസുരം ഭാവം —ഹിംസ, അസത്യം മതലായ ലക്ഷണ തോടുകൂടിയ ഭാവം. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

എന്നാൽ പുണ്യകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുന്നവരായ നരോത്തമ നാർ—

ചതുർവ്വിധാ ഭജന്തേ മാം ജനാഃ സുകൃതിനോജ്ജന ആത്തോ ജിജ്ഞാസുരത്ഥാത്ഥീ ജ്ഞാനീ ച ഭരതഷ്ഭ. 16

ഹേ ഭരതഷ്ഭ, ഹേ അജ്ജന ഭരതകലത്തിൽ ശ്രേഷനായ

അപ്പയോ അജ്ജന

ആത്തഃ രോഗാദികളെക്കൊണ്ടു പീഡി

തനായവൻ

ജിജ്ഞാസഃ ആത്മജ്ഞാനത്തെ പ്രാപിപ്പാ

ന<sup>ു</sup>ച്ഛിക്കുന്നവ<mark>ൻ</mark>

അത്ഥാത്ഥി ഇഹത്തിലും പരത്തിലും ഭോഗ

സാധനവിഷയങ്ങളെ പ്രാപി

പ്പാനിച<sup>്</sup>ഛിക്കുന്നവൻ

ജ<sup>ം</sup>ഞാനീ ച ആത്മാവിനെ അറിയുന്നവൻ

(ബ്രഹ്മജ്ഞാനി)

(ഇതി) ചതുവ്വിധാം ഇങ്ങനെ നാലുവിധത്തിലുള്ള

സുകൃതിനഃ പുണ്യശാലികളായ

ജനാദ ജനത്ഭാ

340

ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

മാം

എന്നെ

മ്മേന്തേ

ഭജിക്കുന്നു.

ഭരതകലത്തിൽ ശ്രേഷ്ഠനായ അല്ലയോ അജ്ജന, രോഗാദിക ളെക്കൊണ്ടു പീഡിതനായവൻ, ആത്മജ്ഞാനത്തെ പ്രാപി പ്രാനിച്ഛിക്കുന്നവൻ, ഇഹലോകത്തിലും പരലോകത്തിലും ഭോഗസാധനവിഷയങ്ങളെ പ്രാപിപ്പാനിച്ഛിക്കുന്നവൻ, ബ്രഹ്മജ്ഞാനി, എന്നിങ്ങനെ നാലുവിധ പുണ്യശാലികളായ ജനങ്ങരം എന്നെ ഒജിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ആത്തഃ — തസ്തരനാലോ വ്യാഘ്രതാലോ രോഗം മതലായതിനാലോ അഭിഭ്രതനായവൻ (പരാജിതനായവൻ); ജിജ്ഞാസും — ഭഗവത്തത്വത്തെ അറിവാനിച്ച് ഛിക്കുന്ന വൻ; അർത്ഥാർത്ഥീ — ധനത്തെ കാമിക്കുന്നവൻ; ജ്ഞാനീ — വിഷ്ലവിൻറ തത്ത്വത്തെ അറിയുന്നവൻ (ശബ്ദജ്ഞാനത്തോടുക്കടിയവനം ആത്മതത്ത്വസാക്ഷാൽക്കാരത്തെ മാത്രമിച്ച് ക്കുന്നവന്തമായ മുമുക്ഷ് എന്നർത്ഥം). ശേഷം സ്പഷ്ടം.

തേഷാം ജ്ഞാനീ നിത്യയുക്ത ഏകഭക്തിർ വിശിഷ്യതേ പ്രിയോ ഹി ജ്ഞാനിനോത്യത്മഹം സ ച മമ പ്രിയഃ. 17

തേഷാം അവരിൽവെച്ച<sup>ം</sup> (മൻപറഞ്ഞ നാല

വിധ സുകൃതികളിൽവെച്ച്°)

നിത്യയുക്കും സദാ എന്നിൽത്തന്നെ നിഷ്യയാടും ഏകക്കേരിഃ ജ്ഞാനീ എന്നിൽ മാത്രം ഭക്തിയോടുംകൂടിയി

രിക്കുന്ന ജ്ഞാനി

വിശിഷ്യതേ ശ്രേഷ്ഠനാകന്നു (വിശിഷ്യനാകന്നു)

(യതഃ) എന്തെന്നാൽ ജ്ഞാനിനഃ ആ ജ്ഞാനിക്ക്

അഹം ഞാൻ അത്യത്ഥം ഏററവും

പ്രിയം പ്രിയമുള്ളവനാകുന്നു

സഃ ച അവനം മമ എനിക്ക<sup>ം</sup>

പ്രിയ: ഹി പ്രിയമുള്ളവനാകന്നു.

അവരിൽവെച്ചു സദാ മന്നിഷ്ഠനം, എന്നിൽ മാത്രം ഭക്തിയോടു കൂടിയവനമായ ജ്ഞാനി ശ്രേഷ്ഠനാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ ആ ജ്ഞാനിക്കു ഞാനത്യന്തം പ്രിയനാകുന്നു. അവൻ എനിക്കും പ്രിയനാകുന്നു. (ജ്ഞാനിക്കു ദേഹാദിയിൽ അഭിമാനാഭാവം കൊണ്ടു ചിത്തവിക്ഷേപാഭാവമുണ്ടാകുന്നു. ചിത്തവിക്ഷേപാ ഭാവംകൊണ്ടാണു് നിത്യയുക്തത്വവും ഏകഭക്തിതവവും സംഭ വിക്കുന്നതു്. മറൊരുവന്നു് അതു സംഭവിക്കുന്നതല്ലം അതി നാൽ നിത്യയുക്തത്വാദി നാലു ഹേതുക്കളാൽ ജ്ഞാനി ഉത്തമനാകുന്നുവെന്നത്ഥം.)

[ശംപഭാ] ആ നാല്യ വകക്കാരിൽവെച്ച ജ്ഞാനിയായ വൻ, തത്ത്വത്തെ അറിയുന്നതുകൊണ്ടു്, സദാ യോഗയുക്ത നായും എന്നിൽ മാത്രം ഭക്തിയുള്ള വനായുമിരിക്കുന്നു. എന്തെ നാൽ അന്യഭജനീയവസ്തുവിനെ അവൻ കാണുന്നില്ല. അതു ഹേതുവായിട്ടു് ഏകുക്തിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന അവൻ വിശേ ഷത്തെ (ആധിക്യത്തെ) പ്രാപിക്കുന്നു—അവൻ ശ്രേഷ്യനാകുന്നു വെന്നത്ഥം. ഞാൻ ജ്ഞാനിയുടെ ആത്മാവുതന്നെയാകയാൽ അവന്നു് (ഞാൻ) ഏററവും പ്രിയനാകുന്നു. ആത്മാ എല്ലാവക്കും പ്രിയമാണെന്നുള്ളത്ത് ലോകപ്രസിദ്ധമാണല്ലോ. അതുകൊണ്ടു ജ്ഞാനിയുടെ ആത്മാവാകയാൽ വാസുദേവനായ ഞാൻ അവന്നു് ഏററവും പ്രിയനാകുന്നു. ആ ജ്ഞാനിയും വാസുദേവ നായ എൻെറ ആത്മാവുതന്നെയാകയാൽ എനിക്കു് അവനും പ്രിയനാകുന്നു.

എന്നാൽ ആത്തൻ മുതലായ ശേഷം മൂന്നുപേർ വാസുദേ വന്നു പ്രിയമല്ല. എന്നോ? അങ്ങനെയല്ല. പിന്നെ എങ്ങനെ യാണം°? — കേട്ടാലും:

ഉദാരാഃ സവ് ഏവൈതേ ജ<sup>o</sup>ഞാനീ ത്വാത്തൈവ മേ മതം ആസ്ഥിതഃ സ ഹി യക്താത്മാ മാമേവാനത്തമാം ഗതിം. 18

ഏതേ സർവേ ഇവരെല്ലാവ**രും** 

ഉദാരാഃ ഏവ മഹാന്മാർതന്നെ (മോക്ഷഭാക്കുക

തന്നെ)

ജ്ഞാനീ തു എന്നാൽ ജ്ഞാനിയായവൻ

ആത്മാ ഏവ (എൻെറ) ആത്മാവുതന്നെ (ഞാൻ

തന്നെ)

(ഇതി) മേ മതം എന്നാണും എൻെറ നിശ്ചയം

ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

സഃ അവർ

യുക്താതമാ എന്നിൽത്തന്നെ മനസ്സിനെ ഉറപ്പി

ച്ചിരിക്കുന്നവനും)

മാം ഏവ എന്നെത്തന്നെ അനുത്തമാം സവ്വോത്തമമായ ഗതിം ഗതിയായി

ആസ്ഥിതഃ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നവനുമാകുന്നു.

ഇവരെല്ലാവരും മഹാന്മാർതന്നെയാകുന്നു. എന്നാൽ ജ്ഞാനിയായവർ ഞാൻതന്നെയാകുന്നു എന്നാണ് എൻെ നിശ്ചയം. എന്നൊൽ അവൻ എന്നിൽ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന വനും, എന്നെത്തന്നെ സവ്വോത്തമമായ ഗതിയായി ആശ്രയിക്കുന്നവരും, ആകുന്നു (മദ്വ്യതിരിക്കമായി അന്യഫലത്തെ അവൻ വിചാരിക്കുനില്ല എന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] ഇവരെല്ലാവരും ഉൽകൃഷ്യന്മാരാകുന്നു. ആത്തൻ മുതലായ ശേഷം മൂന്നു വകക്കാരും എനിക്കു പ്രിയമാകുന്നു വേന്നത്ഥം. എൻറെ ഭക്തനായ ഒരുവനും വാസുദേവനായ എനിക്കു് അപ്രിയനായി ഭവിക്കുന്നില്ല. എങ്കിലും ഈ ഒരു വിശേഷമുണ്ടു്. ജ്ഞാനിയായവൻ എനിക്കു് ഏററവും പ്രിയ നാകുന്നു. അതെത്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ജ്ഞാനി ഞാൻതന്നെ യാണം'—എന്നിൽനിന്നു ഭിന്നമല്ല—എന്നാണു് എൻറെ നിശ്ചയം. ജ്ഞാനിയായവൻ 'ഞാൻതന്നെയാണു് ഭഗവാ നായ വാസുദേവൻ, ഞാൻ മററാരുമല്ല' എന്നിങ്ങനെ സമാഹി തചിത്തനായി എന്നെ പ്രാപിപ്പാന്മത്സാഹിക്കുന്നു. പരബ്രഹ്മ മായിരിക്കുന്നു എന്നെത്തന്നെ പരഗതിയായി ആശ്രയിക്കുന്നു.

## ജ്ഞാനിയെ ഇനിയം സ്തുതിക്കുന്നു:

ബ<u>ഏ</u>നാം ജന്മനാമന്തേ ജ<sup>ം</sup>ഞാനവാൻ മാം പ്രപദ്യതേ വാസഭേവഃ സർവമിതി സ മഹാത്മാ സുഭൂർല്ലഭഃം 19

ബഹൂനാം ജന്മനാം അന്തേ അനേകം ജന്മങ്ങളെ എടുത്തതിന്റെറ ' ശേഷം

ജ്ഞാനവാൻ ജ്ഞാനിയായവൻ

വാസുദേവഃ സവ്വം ഇതി സകലവും വാസുദേവസാരൂപ

മാണം' എന്നിങ്ങനെ സവ്വാത്മദ്ദഷ്ടി

യോടുകൂടി

മാം എന്നെ പ്രപദ്യതേ ഭജിക്കുന്നു

(അതഃ) അതു ഹേതുവായിട്ട്

സം മഹാതമാ അപ്രകാരമുള്ള മഹാതമാവു<sup>o</sup>

(അപരിച്ഛിന്ന) ദൃഷ്ടിയോടുകൂടിയ

വൻ

സുഭർപ്പഭം ഏററവും ഭുർപ്പഭനാകുന്നു.

അനേകം ജന്മങ്ങളെ എടുത്തതിൻറശേഷം ജ'ഞാനിയായവൻ 'ചരാചരാത്മകമായിരിക്കുന്ന ഈ സകലപ്രപഞ്ചവും വാസു ദേവസ്യരുപമാകന്നു' എന്നിങ്ങനെ എല്ലാററിലും ആത്മദ്ദഷ്യി യോടുകൂടി എന്നെ ഭജിക്കുന്നു. അപ്രകാരുള്ള മഹാത്മാവു' വളരെ ദേർല്ലമോയിട്ടേ കാണപ്പെടുന്നുള്ള.

[ശം-ഭാ] ജ്ഞാനപ്രാപ്ലിക്കു സാധന്യത്തങ്ളായ സംസ്കാരങ്ങള സമ്പാദിക്കുന്നതിന്ന് അനേകം ജന്മങ്ങളെ എടുത്ത തിൻറശേഷം പരിപാകജ്ഞാനത്തെ സിലിച്ചവർ പ്രത്യ ഗാത്മാവായും വാസുദേവനായൂമിരിക്കുന്ന എന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു. എങ്ങനെ?—സവ്വവം വാസുദേവനാണെന്ന് അവർ പ്രത്യക്ഷ മായി അനുഭവിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ സവ്വാത്മാവായിരിക്കുന്ന എന്നെ ആരാണ് പ്രാപിക്കുന്നത്ര് അവർ മഹാത്മാവാകൻ. അവന്നു തുല്യമായിട്ടോ, മേലെയായിട്ടോ, ആരുമില്ല. അതിനാൽ അവൻ വളരെ ഭർല്ലമ്പോകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, 'മനുഷ്യാണാം സഹസ്രേഷ്യ കശ്ചിദ്യത്തി സിലയേ' (അ. 7, ശ്ലോ. 3) എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടല്ലോ.

ആത്മാവായിത്തന്നെയിരിക്കന്ന വാസുദേവനാകുന്നു സവ്വ വും എന്നം' (ജനങ്ങയ) അറിയാതിരിക്കുന്നതിനുള്ള കാരണം ഇനി പറയുന്നു:

കാമൈസ്ലൈസൂർഎ തജ്ഞാനാഃ പ്രപദ്യന്തേന്യദേവതാഃ തം തം നിയമമാസ്ഥായ പ്രകൃത്യാ നിയതാഃ സചയാ. 20 സ്വയാ പ്രകൃത്യാ തങ്ങളുടെ സ്വഭാവത്തിനാൽ

നിയതാഃ വശീകൃതന്മാരായി

തൈം തൈം കാമൈം (പത്രകീത്തിശത്രജയാദി വിഷയങ്ങ

ളായിരിക്കുന്ന) അതാതു് ഇച്ഛകളാൽ

എതജ്ഞാനാഃ അപഹരിക്കപ്പെട്ട ജ്ഞാനത്തോടു

**ക**ടിയവരായി

**തം തം നിയ**മം **അതാതു** ദേവന്മാരുടെ ഉപാസന

യിൽ (ഉപവാസാദിലക്ഷണമായി

21

രിക്കുന്ന) അതാതു നിയമത്തെ

ആസ്ഥായ ആശ്രയിച്ച് (സ്വീകരിച്ച്)

അന്യദേവതാഃ (ഭൂതപ്രേതയക്ഷാദി) അന്യദേവ

ന്മാരെ

പ്രപദ്യന്തേ ഭജിക്കുന്നു.

തങ്ങളുടെ സാഭാവത്തിനാൽ (പൂവ്വ്ജന്മകർമ്മവാസനയാൽ) വശീകരിക്കപ്പെട്ടവരും, നാനാവിധ ഇച്ഛകളാൽ അപഹരിക്കപ്പെട്ട ജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയവരും ആയ ജനങ്ങരം (അതാതു ദേവനാരുടെ ഉപാസനയിൽ ഉപവാസാദിലക്ഷണമായിരി ക്കുന്ന) അനേകം നിയമങ്ങളെ സ്വീകരിച്ച് ഇതരദേവന്മാരെ ഭേജിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] പ്യപ്രശ്നാഗ്റാദിവിഷയങ്ങളിലുള്ള ഇച്ല ജന ങ്ങളുടെ വിവേകവിജ്ഞാനത്തെ അപഹരിക്കുന്നു. തന്നിമിത്തം അവർ ആത്മാവായ വാസുദേവനിൽനിന്നു് അന്യന്മാരായ ദേവന്മാരെ പ്രാപിക്കുന്നു. അവർ തങ്ങളുടെ പ്രകൃതിക്കു വശന്മാരായിട്ടു് ഈ ദേവന്മാക്ക് പ്രത്യേകമായി വിധിക്കപ്പെ ട്ടിട്ടുള്ള അനേകം ആരാധനകളെ ചെയ്യുന്നു. പ്രകൃതി—ജന്മാന്തര ങ്ങളിൽ സമ്പാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള സംസ്താരവിശേഷം; സ്വഭാവം എന്നത്മം. ആസ്ഥായ—ആശ്രയിച്ചിട്ടു്ം.

ആ കാമീജനങ്ങളിൽ---

യോ യോ യാം യാം തനം കേതഃ ശ്രദ്ധയാച്ചിതുമിച്ഛതി തസ്യ തസ്യാചലാം ശ്രദ്ധാം താമേവ വിദധാമ്യഹംം

യായാം കേത ഏതേതു ഭക്തൻ

യാം യാം തന്തം ഏതേതു ദേവതാരൂപത്തെ

യുച്ചതും വിശചാസത്തോടുകൂടി പൂജികുന്നതിന്നു

ഇച്ഛതി ഇച്ഛിക്കുന്നവോ (പ്രവത്തിക്കുന്നവോ)

തസ്യ അതാതു ഭക്തന്റെ

താം ശ്രദ്ധാം ഏവ തത്തനൂത്തിവിഷയമായിരിക്കുന്ന അതാതു

ശ്ര**ദ്ധയെ**ത്തന്നെ

അചലാം ദൃഢമാക്കി (സ്ഥിരമാക്കി)

അഹം അന്തര്യാമിയായിരിക്കുന്ന ഞാൻ

വിദധാമി ചെയ്യുന്നു.

ഏതേതു ഭക്തൻ ഏതേതു ദേവതാര്രപത്തെ ശ്രജ്യയോടുകൂടി പൂജിക്കുവാനിച്ഛിക്കുന്നുവോ അതാതു ഭക്തൻെറ തത്തന്നൂത്തി വിഷയമായ ശ്രജ്യയെത്തന്നെ അന്തര്യാമിയായിരിക്കുന്ന ഞാൻ ദൃഢമാക്കി ചെയ്യുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഒരു കാമിയായവൻ ഏതൊരു ദേവതാശരീര ത്തെയാണ<sup>്</sup> ശ്രദ്ധയോടും ഭക്തിയോടുംകൂടി പൂജിക്കുവാനിച്ചി കുന്നതു് ആ ദേവൻെറ ഭജനത്തിൽ ഞാൻ അവൻറ (ആ കാമിയുടെ) ആ ശ്രദ്ധയെത്തന്നെ സ്ഥിരമാക്കിത്തീക്കുന്നു.

സ്വഭാവേന പ്രവൃത്തനായിരിക്കുന്ന ഒരുവൻ ഏതൊരു ദേവതാ ശരീരത്തെ ഏതൊരു ശ്രദ്ധയോടുകൂടി പൂജിക്കുവാ നിച്ഛിക്കുന്നുവോ—

സ തയാ ശ്രദ്ധയാ യുക<sup>്</sup>തസ്തസ്യാരാധനമീഹതേ ലഭതേ ച തതഃ കാമാൻ മയൈവ വിഹിതാൻ ഹി താൻ. 22

സഃ ആ (മേല്പറഞ്ഞ) ഭക്തൻ

തയാ അപ്രകാരമുള്ള

ശ്രദ്ധയാ യുക്<sup>ര</sup>തഃ . (ദൃഢമായ) ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവനായി തസ്യ ആരാധനം ആ ദേവതാശരീരത്തിന്റെ ആരാധനത്തെ

ഈ**ഹതേ ചെ**യ്യുന്ന

മയാ ഏവ തത്തദ്ദേവതാന്തര്യാമിയായിരിക്കുന്ന

എന്നാൽത്തന്നെ

വീഹിതാൻ നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള താൻ കാമാൻ ആ ഇഷൂവസ്തക്കളെ തതഃ ആ ദേവതയിൽനിന്നുതന്നെ ലഭതേ ച ഹി കിട്ടുന്നു എന്നുള്ളതു സ്പഷ്ടമാണല്ലോ. മേല്പറഞ്ഞ ഭക്തൻ അപ്രകാരമുള്ള ദൃഢവിശ്വാസത്തോടുകൂടി ആ ദേവതയുടെ ആരാധനത്തെ ചെയ്യുന്നു. തത്തദ്ദേവതാന്നുര്യാ മിയായിരിക്കുന്ന എന്നാൽത്തന്നെ നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ആ ഇഷ്ടവസ് തുക്കളെ ആ ദേവതയിൽനിന്നുതന്നെ അവന്നു ലഭിക്കു ന്നുവെന്നതു സ്പഷ്ടമാകുന്നു. (എന്തെന്നാൽ, എല്ലാ ദേവന്മാരും മഒധീനന്മാരും എൻെ രൂപത്തോടുകൂടിയവരുമാകുന്നു.)

[ശം-ടാ] അവൻ, എന്നാൽ സ്ഥിരമാക്കി ചെയ്യപ്പെട്ട (ദാതമായ) ശ്രദ്ധയോടുകൂട യവനായി ആ ദേവതാതനുവിൻെറ ആരാധനത്തെ ചെയ്യുന്നു. അപ്രകാരം ആരാധിക്കപ്പെട്ട ആ ദേവതയ:ൽനിന്ത് അവന്ത് ഇഷ്ടപദാത്ഥങ്ങളെ ലഭിക്കുന്നു. ആവക ഇഷ്ടപദാത്ഥങ്ങളെ ലഭിക്കുന്നു. ക്യുന്ന എന്നാൽത്തന്നെയാണ് നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്ത്. എന്തെ നാൽ കർമ്മവും തൽഫലവും തമ്മിലുള്ള സൂക്ഷ്യസംബന്ധത്തെ ഞാൻമാത്രമേ അറിയുകയുള്ള. സകല കാമങ്ങളേയും ഭഗവാൻ തന്നെ നിർമ്മിക്കുന്നതിനാൽ അവയെ ഭക്തന്മാക്കു ലഭിക്കുന്നു വെന്നത്ഥം.

'ഹി, താൻ' എന്നതിന്നു പകരം 'ഹിതാൻ' എന്ന് ഒരു പദമായി പദച്ഛേദംചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ കാമങ്ങഠം ഹിതങ്ങളാ ണെന്നത്ഥമാകും. എന്നാൽ ഈഅത്ഥം ഉപചാരമായ ട്രേ കല്പിക്കപ്പെടുവാൻ പാടുള്ള, എന്തെന്നാൽ സൂക്ഷൂം നോക്കുന്ന താണെങ്കിൽ കാമങ്ങഠം ആക്കും ഹിതങ്ങളാകുന്നില്ല.

അവർ അവിവേകികളം, കാമികളം, അന്തത്തോടുകളിയി രിക്കുന്ന ഫലത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്ന സാധനങ്ങളിൽ പ്രവത്തിക്കുന്ന വ.മേമാകയാൽ—

അന്തവത്തു ഫലം തേഷാം തൽ ഭവത്യല്പമേധസാം ദേവാൻ ദേവയജോ യാന്തി മൽഭക്താ യാന്തി മാമപി. 23

ദേവയജഃ ദേവന്മാരെ പൂജിക്കുന്നവർ ദേവനാരെ പ്രാപിക്കുന്ന

അല്പമേധസാം അല്പബുദ്ധികളായ (പരിച്ഛിന്നദ്ദഷ്യിക

ളായ)

#### ഏഴാമദ്ധ്യായം

തേഷാം അവരടെ

തൽഫലം ദേവതാപൂജയാലുണ്ടാകുന്ന ആ ഫലം അന്തവൽ തു - അന്തതോടുകൂടിയതുതന്നെയായി

ഭവതി ഭവിക്കന്ന

മൽഭക്താം അപി എന്നാൽ എൻെറ ഭക്തന്മാർ

മാം എന്നെ

യാന്തി പ്രാപിക്കുന്നു.

ദേവന്മാരെ പൂജിക്കുന്നവർ ദേവന്മാരെ പ്രാപിക്കുന്നു. അല്ലബു ധീകളായ അവരുടെ (ആ ദേവതാപൂജകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന) ഫലം നാശത്തോടുകൂടിയതാകുന്നു. എന്നാൽ എൻെറ ഭക്തന്മാർ എന്നെ തരുന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] രണ്ട ജാതി ഭജനത്തിന്നം പ്രയതം ശരിയാണെ ങ്കിലും അനന്തഫലത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു ജനങ്ങയം എന്നെ സേവിക്കുന്നില്ലം അഹോ കഷ്യം! — എന്നിങ്ങനെ ഭഗവാൻ കരു ണയെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു.

എന്തുകൊണ്ടാണു് അവർ എന്നെത്തന്നെ ഭജീക്കാത്തതും? \_\_ പറയാം. കേരംക്കൂ:

അവ്യക്തം വ്യക്തിമാപന്നം മന്യന്തേ മാമബുദ്ധയഃ പരം ഭാവമജാനന്തോ മമാവ്യയമനത്തമം.

അവ്യയം നിതൃമായം

അന്തത്തമം സവ്വോത്തമമായും

പരം പ്രപഞ്ചവിലക്ഷണമായുമുള്ള

മമ ഭാവം എൻെറ സിത്രപത്തെ (എൻെറ പരമത

ത്തചത്തെ)

അജാനന്തഃ അറിയാത്തവരായി

അബൂദ്ധയഃ അല<sup>ം</sup>പബൂദ്ധികളായവർ (അവിവേകി

ക∞)

അവ്യക്തം പ്രപഞ്ചാതീ.തമായിരിക്കുന്ന

മാം എന്നെ

വൃക്തിം വൃക്തിയെ (മനാഷ്യമത്സ്യക്ടർമ്മാദിഭാവ

ത്തെ)

ആപന്നം പ്രാപിച്ചവനായി മന്യന്തേ വിചാരിക്കുന്നു.

നിതൃമായം സവ്വോത്തമമായം പ്രപഞ്ചവിലക്ഷണമായുമിരി ക്കുന്ന എൻെറ സാത്രപത്തെ അറിയാതെ മന്ദമതികളായവർ പ്രപഞ്ചാതീതനായിരിക്കുന്ന എന്നെ വ്യക്തിയെ (മനുഷ്യാദി സാത്രപത്തെ) പ്രാപിച്ചവനായി വിചാരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] വൃയരഹിതമായം നിരതിശയമായമിരിക്കുന്ന എൻറ പരമാത്മസ്വഭാവത്തെ അവിവേകികഠം അറിയുന്നില്ല. അതു ഹേതുവായിട്ട് നിത്യപ്രസിദ്ധനായിരിക്കുന്ന ഈശ്വര നാണെങ്കിലും ഞാൻ ഇതേവരെ അപ്രകാശനായിരുന്നുവെന്നും, ഇപ്പോഠം പ്രകാശത്തെ പ്രാപിച്ചവനായിരിക്കുന്നുവെന്നും, അവർ (ആ അവിവേകികയ) വിചാരിക്കുന്നു.

അവരുടെ അജ്ഞാനം എന്തു നിമിത്തമാണുണ്ടാകുന്നതു<sup>©</sup>?—പറ യുന്നു:

നാഹം പ്രകാശഃ സവ്വസ്യ യോഗമായാസമാവൃതഃ മൂഡോയം നാഭിജാ നാതി ലോകോ മാമജമവ്യയം. 25

യോഗമായാസമാവ്വതഃ യോഗമായയാൽ മറയ്ക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന

അഹം ഞാൻ

സവ്വ്സ്യ എല്ലാവക്കും

ന പ്രകാശഃ പ്രത്യക്ഷനല്ല (പ്രകടനായി ഭവിക്കു

ഡുല്ല)

(അതഃ ഏവ) അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ

മൂഢഃ അയം ലോകഃ മോഹത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന ഈ

ലോകം (ജനങ്ങരം)

മാം എന്നെ

അജം ജനനമില്ലാത്തവനായും അവ്യയം നാശമില്ലാത്തവനായും

ന അഭിജാനാതി അറിയുന്നില്ല.

യോഗമായയാൽ മറയ്ക്കുപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ഞാൻ എല്ലാവക്കും പ്രത്യ ക്ഷനായി ഭവിക്കുന്നില്ല. അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ മോഹത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന ഈ ജനങ്ങരം എന്നെ ജനനമില്ലാത്തവനാ യം നാശമില്ലാത്തവനായം അറിയുന്നില്ല. [ശം-ഭാ] ഞാൻ ലോകത്തിൽ എല്ലാവക്കും പ്രത്യക്ഷമായി ഭവിക്കുന്നില്ല. എൻെറ ക്ഷേതമാരായ ചിലക്ക് മാത്രം ഞാൻ പ്രത്യക്ഷമായി ഭവിക്കുന്നു എന്നു താൽപര്യം. യോഗമായാസമാ വൃതഃ—യോഗം—ത്രിഗുണങ്ങളുടെ ഘടന; അതുതന്നെയാണും മായ; ആ യോഗമായയാൽ ഞാൻ മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ട മുഢന്മാരായ ജനങ്ങരം എന്നെ അജനായം അവ്യയനായം അറിയുന്നില്ല.

യാതാരു യോഗമായയാൽ ചുററപ്പെട്ടവനായിരിക്കുന്ന എന്നെ ലോകം അറിയുന്നില്ലയോ ആ മായ എൻേറതാകുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ട് (മദധീനമായിരിക്കുന്നതിനാൽ) അതു മായാവിയും ഈശ്വരനുമായിരിക്കുന്ന എൻെറ ജ്ഞാനത്തെ പ്രതിബന്ധിക്കുന്നില്ല. എപ്രകാരമാണ് വേറെ ഒരു ഇന്ദ്രജാല ക്കാരൻ പ്രയോഗിക്കുന്ന കൺകെട്ട് (മായ) അവൻെ ജ്ഞാന ത്തെ പ്രതിബന്ധിക്കുന്നില്ലയോ അതുപോലെയാകുന്നു (എൻെറ മായയും). അതിനാൽ—

വേദാഹം സമതീതാനി വത്തമാനാനി ചാജ്ളന ഭവിഷ്യാണി ച ഭ്രതാനി മാം തു വേദ ന കശ്ചന. 26

ഹേ അജ്ജുന അല്ലയോ അജ്ജുന സമത്വതാനി കഴിഞ്ഞുപോയവയും

വത്തമാനാനിച ഇപ്പോഴുള്ളവയും

ഭവിഷ്യാണി ച വരുവാൻ പോകുന്നവയുമായ

ഭ്രതാനി (സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളായ സകല)

ജീവികളേയും

അഹം ഞാൻ

വേദ അറിയുന്നു

മാം തു എന്നാൽ എന്നെ

കശ്ചന ഒരുവനും ന വേദ അറിയുന്നീല്ല.

അല്ലയോ അജ്ജന, കഴിഞ്ഞുപോയവയം ഇപ്പോഴുള്ളവയും വരുവാൻപോകുന്നവയുമായ സകലജീവികളേയും ഞാൻ അറി യുന്നു. എന്നാൽ എന്നെ ആരും അറിയുന്നില്ല. [ശം-ഭാ] എന്നെ ശരണംപ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നവനും എൻെറ ഭക്തനമല്ലാതെ ആരും എന്നെ അറിയുന്നില്ല. എൻെറ തത്ത്വം അറിഞ്ഞുകൂടാത്തതുകൊണ്ടുതന്നെയാണും ഒരുവനും എന്നെ ഭജിക്കാത്തതും.

ഇച്ഛം ഭോഷസമുത്ഥേന ദാന്ദ്യമോഹേന ഭാരത സവ്വഭ്രതാനി സംമോഹം സന്റേ യാന്തി പരന്തപ. 27

ഫോ ഭാരത അല്ലയോ ഭര**ത**കലത്തിൽ ജനിച്ചവനേ ഹേ പത്തേച അപ്ലയോ ശത്രതാപന സർഗ്ഗേ സ്ഥൂലദേഹോൽപത്തിയിൽത്തന്നെ (ദേഹത്തെ പ്രാപിക്കുമ്പോരംത്തന്നെ). ഇച്ഛാദ്വേ**ഷസമുത്ഥേന കാമക്രോ**ധങ്ങളിൻനിന്നുണ്ടാകുന്ന ഭ്വന്ദാമോ<u>ഹോ</u> ശീതോഷ്ണസുഖദ്ദഃഖാദിഭ്വന്ദ്വ**ങ്ങ**രം നിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന അവിവേകത്താൽ സവ്വഭ്രതാനി സകല ഭ്രൗങ്ങളം (സകല പ്രാണികളം) ഞാൻതന്നെ സുഖി ദുഃഖി എന്നിങ്ങനെ സംമോഹം ഗാഢതരമായ അഭിനിവേശ**ത്തെ** യാന്തി പ്രാപിക്കുന്നു.

നേ ഭാരത, ഹേ ശത്രതാപന, സ്ഥൂലദേഹോൽപത്തിയിൽ തന്നെ (ജനിക്കുമ്പോരംതന്നെ) കാമക്രോധങ്ങളിൽനിന്നത്ഭവി കന്നെ ശീതോഷ്ണസുഖഭുഃഖാദിദ്വങ്വങ്ങരം നിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന അവിവേകത്താൽ സകലപ്രാണികളും വിഷയാഭിമാനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഇച്ഛാദേഷങ്ങരംതന്നെ, ശീതോഷ്ണങ്ങളെപ്പോലെ, പരസ്സാവിരുഭ്ധങ്ങളാകുന്നു. സുഖദ്ദേഖങ്ങരംക്കും തൽകാര ണങ്ങരംക്കും വിഷയമായിട്ടാണും അവയുണ്ടാകുന്നതും. അവ സകല പ്രാണികളേയും യഥാകാലം സംബന്ധിക്കുന്നു. (അതിനാൽ) അവ(യും) ദേദ്യങ്ങരം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. സുഖദ്ദേഖങ്ങളുടേയും അവയുടെ ഹേതുക്കളുടേയും സംപ്രാപ്പി കൊണ്ടും എപ്പോഴാണും ഇച്ഛാദേഷങ്ങളുണ്ടാകുന്നതും അപ്പോരം അവ (ഇച്ചാരാദ്യേഷങ്ങരം) സകല പ്രാണികളുടേയും അവ (ഇച്ചാരുവേഷങ്ങരം) സകല പ്രാണികളുടേയും അവ (ഇച്ചാരുവേഷങ്ങരം) സകല പ്രാണികളുടേയും കാണ്ടും എപ്പോഴാണും അവരുടെ പരമാത്രാത്മതത്ത്വവിഷയ

മായ ജ്ഞാനോൽപത്തിക്ക പ്രതിബന്ധമായി ഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇച്ഛാദേഷങ്ങളായ ദോഷങ്ങളാൽ വശീകരിക്കപ്പെട്ട ചിത്തത്തോടുകൂടിയവന്ന**്** ബാഹ്യവിഷങ്ങളടേയംകൂടി യഥാത്ഥജ്ഞാനമുണ്ടാകുന്നതല്ല. അപ്പോരം പിന്നെ അവയാൽ (ഇച<sup>്</sup>ഛാദേഷ**ങ്ങളാ**ൽ) മോഹിപ്പിക്കപ്പെട്ട ബൂദ്ധിയോടു കൂടിയ ഒരു മൂഢന്നു പ്രത്യഗാത്മജ്ഞാനം....ആ മാഗ്ഗത്തിൽ പ്രതിബന്ധങ്ങളണ്ടാകയാൽ—ഉണ്ടാകന്നതല്ലെന്നു വളരെ സകലപ്രാണികളം ഉൽപത്തിക്കാലത്തിൽ പറയേണമോ? സംമൃഢതയെ പ്രാപിക്കുന്ന—ജന്മത്തെ പ്രാ**പി**ക്കുന്ന സകല ജീവികളം മോഹത്തിന്നുവശന്മാരായിട്ടാണം ജനിക്ക ന്നതു° എന്നഭിപ്രായം. ഇങ്ങനെ ദ്വന്ദ്യമോഹംകൊണ്ടു പ്രതി ബന്ധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന പ്രജ്ഞയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന സകല ജീവികളം (മൻപറഞ്ഞപ്രകാരം) മോഹിതന്മാരായിട്ട് എന്നെ ആത്മാവായി അറിയുന്നില്ല. അതു ഹേതുവായിട്ടതന്നെയാണം അവർ എന്നെ ആത്മഭാ**വേന** ഭജിക്കാത്ത<u>ത</u>്.

എന്നാൽ പിന്നെ ആരാണം' ദ്വന്ദ്വമോഹങ്ങളിൽനിന്നു മുക്തന്മാരായിട്ട്' അങ്ങയെ അറിഞ്ഞു' ശാസ്ത്രപ്രകാരം ആത്മ ഭാവൗത്താടുകൂടി ഭജിക്കുന്നുതു'? ഇതിന്നു സമാധാനം ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

യേഷാം ത്വന്തഗതം പാപം ജനാനാം പുണ്യകർമ്മണാം തേ ഭവന്ദ്വമോഹനിർമ്മുക്താ ഭജന്തേ മാം ദ്രഢവ്രതാഃ 28

പുണ്യകർമ്മണാം പൂണ്യശാലികളായ (പുണ്യാചരണ

്ശീലന്മാരായ)

യേഷാം ജനാനാം യാതൊരു ജനങ്ങളുടെ

പാപം തു പാപം

അന്തഗതം നാശത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നവോ

തേ ആ ജനങ്ങ ം

ദ്വന്ദ്വമോഹനിർമ്മുക്താം ദ്വന്ദ്വമോഹങ്ങളിൽനിന്നു മോചിച്ച

വരാമ്പു

ദൃഢവ്രതാഃ ദൃഢമായ വ്രതത്തോടുകൂടിയവരായി

മാം എന്നെ

ഭജന്തേ ഭജിക്കുന്നു.

പുണ്യശാലികളായ ഏതൊരു ജനങ്ങളുടെ പാപമാണ് നാശ ത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നതു് അവർ ഭവന്ദ്വമോഹങ്ങളിൽനിന്നു മോചിച്ചു ദൃഢവ്രതന്മാരായി എന്നെ ഭജിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] മനഃശുലിക്കു കാരണമായ പുണ്യകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുന്ന (പുണ്യശാലികളായ) യാതൊരു ജനങ്ങളുടെ പാപം മിക്കതും നാശത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നുവോ അവർ മൻപറയ പ്രെട്ട ഭാന്ദ്യമാഹങ്ങളിൽനിന്നു മോചിച്ചു ദൃഢവ്രതന്മാരായി പരമാതമാവായ എന്നെ ഭജിക്കുന്നു. ദൃഢവ്രതന്മാർ—'ഇപ്രകാരമാണം' പരമാത്ഥത്ത്താം, വേറെവിധത്തിലല്ല' എന്നിങ്ങനെ സവ്വപരിത്യാഗമായ വ്രതംകൊണ്ടു നിശ്ചിതവിജ്ഞാനത്തോ ടുകൂടിയവർ.

അവർ എന്നോരുദ്ദേശത്തോടുകൂടിയാണ് എന്നെ ഭജിക്കു ന്നതു?—കേഠംകൂട്ട:

ജരാമരണമോക്ഷായ മാമാശ്രിത്യ യതന്തി യേ തേ ബ്രഹ്മ തദ്വിട്ടഃ കൃൽസ്സമധ്യാത്തം കർമ്മ ചാഖിലം. 29

യേ എവർ മാം എന്ന

ആശ്രിത്യ ആശ്രയിച്ചുകൊണ്ടു<sup>o</sup>

ജരാമരണമോക്ഷായ വാർദ്ധക്യത്തിൽനിന്നും മരണത്തിൽ

നിന്നും മോചിപ്പിക്കാൻവേണ്ട<u>ി</u>

യതന്തി പ്രയതംചെയ്യുന്നുവോ

തേ അവർ

തൽ ബ്രഹ്മ ആ പരബ്രഹ്മത്തെ

വിദ്ദ: അറിയുന്നു

കൃൽസും അധ്യാത്മം നകലവിധ അധ്യാത്മത്തേയും

അഖിലം കർമ്മ ച (തത്സാധനഭ്രൗമായ) സകല കർമ്മ

ത്തേയും

(വിദ്ദു) അറിയുന്നു.

ജരാമരണങ്ങളിൽനിന്ന മോചിപ്പാൻവേണ്ടി എവരാണ് എന്നെ ആശ്രയിച്ചു പ്രയതാംചെയ്യുന്നതു് അവർ ആ പരബ്രഹ്മ ത്തേയും, സകലവിധ അദ്ധ്യാത്മത്തേയും, സകല കർമ്മങ്ങളേ യം അറിയുന്നു. [ശം-ഭാ] യാതൊരുത്തരാണ് പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ സമാഹിതചിത്തന്മാരായി ജരാമരണങ്ങളിൽനിന്നു മോചിപ്പാനായിക്കൊണ്ടു പ്രയതാംചെയ്യുന്നതു് അവർ പരമാ യിരിക്കുന്ന ആ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നു. അവർ പ്രത്യഗാത്മവി ഷയമായിരിക്കുന്ന സമസ്തവസ്തുവിനേയുമറിയുന്നു. സകലകർമ്മത്തേയുമവരറിയുന്നു.

സാധിഭ്രതാധിദൈവം മാം സാധിയജ്ഞം ച യേ വിദ്ദാ പ്രയാണകാലേ പി ച മാം തേ വിദ്ദർയുക്തചേതസഃ. 30 സാധിഭ്രതാധിദൈവം അധിഭ്രത അധിദൈവങ്ങളോടുകൂടിയ വനായം

സാധിയജ്ഞം ച അധിയജ്ഞത്തോടുകൂടിയവനായും

**മാം** എന്നെ യേ എവർ

വിദ് അറിയുന്നുവോ

തേ അവർ

യുക്തചേതസഃ എന്നിൽ ആസക്തചിത്തന്മാരായി

പ്രയാണകാലേ അപി ച മരണകാലത്തിലും കൂടി

മാം എന്നെ വിട്ട: അറിയുന്നു.

എവർ എന്നെ അധിഭൂത അധിദൈവങ്ങളോടുകൂടിയവനായും അധിയജ്ഞത്തോടുകൂടിയവനായുമറിയുന്നുവോ അവർ മരണ കാലത്തിലുംകൂടി എന്നിൽ ആസക്തചിത്തന്മാരായി എന്നെ അറിയുന്നു.

[ശം\_ഭo] യുക്തചേതസഃ—സമാഹിതചിത്തന്മാർ. ശേഷം സ്പഷം.

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം

യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ വിജ്ഞാനയോഗോ നാമ

സപ്പമോദ്ധ്യായഃ

വിജ്ഞാനയോഗമെന്ന ഏഴാമദ്ധ്യായം സമാപ്പം.

## എട്ടാമദ്ധ്യായം

'തേ ബ്രഹ്മ തദ്വിദു കൃൽസ്സം....' (അ. 7, ശ്രോ. 29-30) എന്ന ശ്രോകങ്ങളെക്കൊണ്ടു ഭഗവാൻ അജ്ജനന്നു് ഒരു ചോദ്യം ചോദിപ്പാനിടയാകത്തക്കവിധത്തിലുള്ള സംഗതികളെയാണു് ഉപദേശിച്ചതു്. അതിനാൽ അജ്ജനൻ ഇങ്ങനെ ചോദി ക്കുന്നു—

## അജ്ജന ഉവാച:

കിം ത**ത**് ബ്രഹ്മ കിമധ്യാത്മം കിം കർമ്മ പുരുഷോത്തമ അധിഭ്രതം ച കിം പ്രേക്തമധിവൈം കിമച്യതേ. 1

### അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ പുരുഷോത്തമ - അല്ലയോ പുരുഷോത്തമ

തത് ബ്രഹ്മകിം ആ ബ്രഹ്മം ഏത്യ?

അധ്യാത്മം കിം അദ്ധ്യാത്മമെന്നതു<sup>©</sup> എന്ത്ര<sup>©</sup>? കർമ്മ കിം കർമ്മം എന്നത്ര<sup>©</sup>?

അധിഭൂതം അധിഭൂതം എന്നു<sup>്</sup> പ്രോക്തം ച പറയപ്പെട്ടതും

കിം എ<u>ന്ത</u>്?

അധിദൈവം കിം അധിദൈവമെന്നതു<sup>ം</sup> ഏതെന്നം

ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു?

അല്ലയോ പുരുഷേത്തേമ, മുൻപറയപ്പെട്ട ബ്രഹ്മം ഏതാകുന്നു? അദ്ധ്യാത്മമെന്നതു് എന്തു്? കർമ്മം എന്തു്? അധിഭൂതമെന്നതു് എന്തു്? അധിദൈവമെന്നു പറയപ്പെടുന്നതും എന്താകുന്നു?

അധിയജ്ഞഃ കഥം കോത്ര ദേഹേസ്മിൻ മധുസുദന പ്രയാണകാലേ ച കഥം ജ്ഞേയോസി നിയതാത്മഭിഃ. 2

ഹേ മധുസൂദന അല്ലയോ മധുസുദന അത്ര അസൂിൻ ദേഹേ ഈ ദേഹത്തിങ്കൽ അധിയുടങ്ങു അധിയജ്ഞൻ ആരും?

കഥം ഏതുപ്രകാരത്തിൽ അവൻ ഈ ദേഹ

ത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു?

പ്രയാണകാലേ ച മരണകാലത്തിൽ

നിയതാത്മഴിഃ മനസ്സിനെ അടക്കിയിരിക്കുന്നവരാൽ

കഥം എന്തൊരുപായത്താൽ ജേഞയഃ അസി അങു<sup>ം</sup> അറിയപ്പെടുന്നു?

അല്ലയോ മധുസൂദന, ഈ ദേഹത്തിലിരിക്കുന്നവനും പ്രയോജ കനും ഫലദാതാവുമായ അധിയജ്ഞൻ ആരാകുന്നു? അദ്ദേഹം എപ്രകാരമാണം" ഈ ദേഹത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു്? മരണ കാലത്തിൽ നിയതചിത്തന്മാരാൽ അങ്ങും ഏതുപ്രകാരമാണം" അറിയപ്പെടുന്നതും?

#### ശ്രീഭഗവാനുവാച:

അക്ഷരം ബ്രഹ്മ പരമം സാഭാവോധ്യാത്മുച്യതേ ഭൂതഭാവോത്ഭവകരോ വിസർഗ്ഗു കർമ്മസംജ്ഞിതഃ. 3

ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

പരമം ഉത്തമമായും

(യൽ) അക്ഷരം നാശമില്ലാത്തതായും അല്ലെങ്കിൽ,

ജഗത്തിന്നു മൂലകാരണമായുമുള്ളതു

യാതൊന്നോ

(തൽ) ബ്രഹ്മ അതു ബ്രഹ്മമാകുന്നു

സ്വഭാവഃ തൻെറ (ബ്രഹ്മത്തിൻെറ) അംശമാ

യിട്ടതന്നെ (ദേഹംപ്രതി) ജീവ

രൂപേണയുള്ള ഭാവം

അധ്യാത്മമെന്നു (ദേഹത്തെ അധി

കരിച്ച ഭോക്തൃതോന സ്ഥിതിചെ

യ്യുന്നതുകൊണ്ട് അദ്ധ്യാത്മമെന്ന്ം)

ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു

ഭ്രതഭാവോത്ഭവകരഃ ജരായുജാദി സകലഭ്രതങ്ങളുടെ ഉൽ

പത്തിയേയം അഭിവ്വദ്ധിയേയും

ചെയ്യന്ന

വിസർഗ്ഗഃ ദേവതോദ്ദേശമായി ചെയ്യുന്ന

യ ജ്ഞം

കർമ്മസംജ്ഞിതഃ കർമ്മമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

ഉത്താമായം സകലജഗത്തിന്നം മൂലകാരണമായുമിരിക്കുന്ന വസ്ത ബ്രഹ്മമാകുന്നു. ബ്രഹ്മത്തിൻറതന്നെ (ദേഹംപതി) ജീവ ത്രപേണയുള്ള ഭാവം അദ്ധ്യാത്മാമന്നു പറയപ്പെടുന്നു. (ജരായു ജാദി) ഭൂതങ്ങളുടെ ഉൽച്ചത്തിയേയും അഭിവ്വജിയേയും ചെയ്യുന്ന (ദേവതോദ്ദേശേന ദ്രവ്യത്യാഗരൂപമായ) യജ്ഞ ത്തിന്നു കർമ്മം എന്നു പേർ പറയുന്നു.

[ശം-ഭാ] നാശമില്ലാത്തതായം പരമാത്മാവായുമിരിക്കുന്ന വസ'തുവാണം' ബ്രഹ്മം. ഇതിന്നു പ്രമാണമായി 'ഏതസ്യ വാ പ്രശാസനേ ഗാർഗ്ഗി—അല്ലയോ ഗാർഗ്ഗി, ഈ അക്ഷരസ്യ അക്ഷരത്തിൻെറ – നാശരഹിതമായ പരമാത്മാവിൻെറ— ശാസനംകൊണ്ടാണം' ദ്യാവാപ്പഥിവികരം യഥാ**സ്ഥാ**നങ്ങളി ലിരിക്കുന്നതും' (ബ്ല. ഉ. 3. 8. 9) എന്നു ശ്രതിവാക്യം. അക്ഷരം എന്നതിന്നു് 'ഓം' കാരമെന്നത്ഥം ധരിപ്പാൻ പാടില്ല. എന്തെ ന്നാൽ 'ഓമിത്യേകാക്ഷരം ബ്രഹ്മ' (അ. 8, ശ്രോ. 13) എന്നതു കൊണ്ട് 'ഓം' കാരത്തെ പ്രത്യേകിച്ച വിശേഷിപ്പിക്കുന്നുണ്ട്. 'പരമം' എന്ന വിശേഷണം (ഓംകാരത്തേക്കാഠം) നാശ**രഹി** നിരതിശയമായുമിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തിന്നാണം<sup>o</sup> തമായും അധികം യോജിക്കുന്നതു<sup>o</sup>. ആ പരബ്രഹ്മത്തിന്റെറതന്നെ ദേഹം പ്രതിയുള്ള പ്രത്യഗാത്മഭാവമാണം' സ്വഭാവം; അതുതന്നെ അദ്ധ്യാത്തം എന്നു പറയപ്പെടുന്നതു<sup>©</sup>, ദേഹത്തെ അധികരിച്ച് ആദ്യം പ്രത്യഗാത്മഭാവത്തോടുകൂടിയിരിക്കുകയും പിന്നെ അവസാനം പരമാത്ഥമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന വസ°തു അദ്ധ്യാത്മം എന്ന പേരോടു കൂടി അറിയപ്പെടുന്നു. ചരുപുരോഡാശാദിദ്രവ്യങ്ങളെ ദേവ തോദ്ദേശമായി ഹോമംചെയ്യുന്നതാണു വിസർഗ്ഗം. ഭൂതവസ്തു ക്കളുടെ ഉൽപത്തിയെ ചെയ്യുന്ന ആ വിസഗ്ഗമാകുന്ന യജ്ഞം കർമ്മമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. എന്തെന്നാൽ ബീജഭ്രതമായിരി ഇതിൽനിന്നാണം സാാവരജംഗമങ്ങളായിരിക്കുന്ന സകലഭ്രതങ്ങളും വൃഷ്യാഭിക്രമണ ഉത്ഭവിക്കുന്നത്ര്.

അധിഭൂതം ക്ഷരോ ഭാവഃ പുരുഷശ്ചാധിദൈവതം അധിയജ്ഞോഹമേവാത്ര ദേഹേ ദേഹഭ്ദതാം വര.

ഹേ ഭേഹഭൃതാം വര അല്ലയോ ദേഹത്തെ എടുത്തവരിൽ

4

ശ്രേഷ്ഠനായവനേ

ക്ഷരഃ ഭാവഃ നാശത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന ദേഹാദിപദാ

ത്ഥങ്ങയ

അധിഭൂതം അധിഭൂതമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു

| പ്താഷഃ ച | സൂര്യമണ്ഡലത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന<br>വനം സ്വാംശഭ്രതമായിരിക്കുന്ന സവ്വ |
|----------|--------------------------------------------------------------------|
|          | ദേവതകഠംക്ഷാധിപനമായിരിക്കുന്ന<br>വിരാഠംപുരുഷൻ                       |
| അധിദൈവതം | അധിദൈവതമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു                                        |

അത്ര ദേഹേ ഈ ദേഹത്തിൽ

(അന്തര്യാമിയായിട്ട<sup>ം</sup>) ഞാൻതന്നെ അഹം ഏവ അധിയജ്ഞനായിരിക്കുന്ന (യജ്ഞാദി അധിയജ്ഞഃ

കർമ്മങ്ങളെ -ചെയ്യുന്നവനായും തൽ

ഫലഭാതാവായുമിരിക്കുന്നു).

അല്ലയോ അജ്ജുന, നാശത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന ദേഹാദിപദാത്ഥ അധിഭൂതമാകുന്നു. സൂര്യമണ്ഡലവത്തിയായിരിക്കുന്ന വിരാ≎പുരുഷൻ അധിദൈവതമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ഭേഹത്തിൽ അന്തര്യാമിയായിരിക്കുന്ന ഞാൻതന്നെയാണു അധിയജ്ഞൻ.

[ശം-ഭാ] സകലപ്രാണികളെയുമധികരിച്ചിരിക്കുന്നത്ര അതിഭൂതം -- ഉൽപത്തി, നാശം എന്നീ സ്വഭാവങ്ങളോടു കൂടിയ സകല വസ<sup>ം</sup>തുക്കളം അധിഭൂതമാകുന്ന. പുരുഷഃ<u>—</u> യാതൊന്നുകൊണ്ടു സവ്വവും പൂർണ്ണമായിരിക്കുന്നുവോ അതു പ്രുഷൻ; ദേഹത്തിൽ ഇരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു പുരുഷൻ എന്നും പറയാം. ആദിത്യനിൽ അധിവസിക്കുന്ന (819) പുതാഷൻ ഹിരണ്യഗർഭനാക്ഷന്തം. അദ്ദേഹം സകല പ്രാണികളുടെ ഇന്ദ്രിയങ്ങഠക്കും അനുഗ്രാഹകനായിരുന്നുകൊണ്ടും, അവയെ സ്വസ്വവിഷയങ്ങളിൽ പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നു. ആ പുരുഷനാണ് അധിപ്പൈരം. അധിയജ്ഞം —സകലയജ്ഞങ്ങരംക്കുമഭിമാ നിയായും വിഷ്ണവേന്ന പേരോടുകൂടിയുമിരിക്കുന്ന ദേവതം 'യജേ'ഞാ വൈ വിഷ്ണ'--ം എന്ന ശൃതി. ആ വിഷ്ണ തന്നെയാകുന്നു. ഈ ദേഹത്തിൽ എന്തെല്ലാം യജ്ടത്തങ്ങളാണു ള്ളതു് അവയ്ക്കെല്ലാം ഞാൻ അധിഷാനമായിരിക്കുന്നു. യജ്ഞ <sup>ഞ്ജഠം</sup> ദേഹംകൊണ്ടു നിവ്വഹിക്കപ്പെടേണ്ടവയാകയാൽ അവ ദേഹത്തോടു ചേന്നിരിക്കുന്നു. അതിനാലാണം യജ്ഞങ്ങരം ദേഹത്തിലിരിക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞ<u>ത</u>്.

st തൈത്തി**യ**സംഹിത 1.7.4.

അന്തകാലേ ച മാമേവ സൂരൻ മക്ത്വാ കളേബരം യഃ പ്രയാതി സ മത്ഭാവം യാതി നാസ്കൃത്ര സംശയഃ.

യം യാതൊരുവൻ

അന്തകാലേ ച അവസാന(മരണ)കാലത്തിലും

മാം ഏവ അന്തര്യാമിരൂപമായം പരമേശരനായമി

**രിക്കുന്ന എന്നെത്ത**ന്നെ

സൂരൻ വിചാരിക്കുന്നവനായി

**മുക്ത**പാ ത്യജിച്ചിട്ട് ദേഹത്തെ

പ്രയാതി (അർച്ചിരാദിമാർഗ്ഗമായിരിക്കുന്ന ഉത്തരാ

യണ പന്ഥാവിൽകൂടി) പേ**ാ**കുന്നവോ

5

സഃ അവൻ

മത്ഭാവം എൻെറ സ്വരൂ പത്തെ

യാതി പ്രാപിക്കുന്നു അത്ര ഈ കാര്യത്തിൽ

സംശ**യഃ** സംശയം നഅസ്തി ഇല്ല.

എവ:ൻ അവസാനകാലത്തിൽ എന്നെത്തന്നെ വിചാരിച്ചു കൊണ്ടു ദേഹത്തെ വിട്ടപോകുന്നവോ അവൻ എൻെറ സ്വത്ര പത്തെ പ്രാപികുന്നു. ഈ കാര്യത്തിൽ സംശയമീല്ല.

[ശം-ഭാ] അന്തകാലേ \_\_മരണകാലത്തിൽ; മാം ഏവ \_\_ എന്നെ \_ പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന വിഷ്ണവിനെ \_\_തന്നെ; സൂരൻ \_\_വിചാരിച്ചുകൊണ്ട്; കളേബരം \_\_ശരീരത്തെ; മുക്തവാ \_\_പരിത്യജിച്ചിട്ട്; യഃ പ്രയാതി \_\_എവൻ പോകുന്നുവേ; സഃ \_\_അവൻ; മത്ഭാവം \_\_വൈഷ്ണവതത്ത്വത്തെ; യാതി \_\_ പ്രാപിക്കുന്നു. അത്ര \_\_ഈ കാര്യത്തിൽ; സംശയഃ \_\_മത്തത്തവ ത്തെ പ്രാപിക്കുമോ ഇല്ലയോ എന്ന സംശയം; ന അസ്തി \_\_ ഇല്ലം

ഈ നിയമം എന്നെ സംബന്ധിച്ച മാത്രമല്ല. എന്നാൽ— യം യം വാപി സൂരൻ ഭാവം തൃജതൃന്തേ കളേബരം തം തമേവൈതി കൗന്തേയ സദാ തത്ഭാവഭാവിതഃ. 6

7

ഹേ കൗന്തേയ അപ്പതോ കുന്തിപുത്ര

(തഃ) എവൻ

അന്തേ അവസാനകാലത്തിൽ

യം യം വാ അപിഭാവം ഏതേത ഭാവത്തെ (അനുദേവത

തേയോ അല്ലെങ്കിൽ വേറെ വല്ല

രുപത്തേയോ)

സൂരൻ സൂരിച്ചുകൊണ്ട്

കളേബരം ദേഹത്തെ

ത്യജതി ത്യജിക്കുന്നുവോ

(സഃ) അവൻ സദാ എവ്വോഴും

ത്ത്യാവഭാവിതഃ ആ രൂപത്തെന്നെ ചിന്തിക്കുന്നവ

നായി

ത്തന്നെ

ഏതി പ്രാപിക്കുന്നു.

അല്പഗോ അജ്ജന, അവസാനകാലത്തിൽ എവൻ ഏതു രൂപത്തെ സൂരിച്ചുകൊണ്ടു ദേഹത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുന്നുവോ അവൻ സദാ തദ്രൂപസൂരണയോടുകൂടിയവനായി ആ രൂപത്തെത്തന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] യം യം ഭാവം—ഏതേതു ദേവതാവിശേഷത്തെ. സൂരൻ—ചിന്തിച്ചകൊണ്ട്. അന്തേ — പ്രാണവിയോഗകാല ത്തിൽ. തം തം ഏവ—സൂരിക്കപ്പെട്ട അതാതു ദേവതയെ മാത്രം (വേറെ ഒന്നിനേയുമില്ലെന്നത്ഥം). ഏതി — പ്രാപിക്കുന്നു. ശേഷം സ്പഷ്യം.

ഇപ്രകാരം മരണകാലത്തിലുള്ള ഭാവന ദേഹാന്തപ്രോ പൂിക്കു കാരണമായി ഭവിക്കുന്നവെന്നതു ഹേതുവായിട്ട് \_\_\_

തസൂാൽ സവ്വേഷ കാലേഷ മാമന സൂര യധ്യ ച മയ്യപ്പിതമനോബുദ്ധിർമ്മാമേവൈഷ്യ സ്യസംശയഃ

തസ്മാൽ ആയ**തുകൊ**ണ്ടു<sup>o</sup>

സവ്വേഷ കാലേഷ എല്ലാ കാലത്തിലും

മാം എന്നെ

360

## ശ്രീമദ° ഗേവദ്ഗീത

അനുനുര സൂരിച്ചാലം

യുധ്യാ ചയ്യാലും

മയി എന്നിൽ

അപ്പിതമനോ ബുദ്ധിഃ മനസ്സിനേയം ബുദ്ധിയേയുമറപ്പിച്ചിരി

ക്കുന്നവനായി

മാം ഏവ എന്നെത്തന്നെ ഏഷൃസി നീ പ്രാപിക്കം അസംശയഃ സംശയമില്ല.

അതിനാൽ എല്ലാ കാലത്തിലും എന്നെ സൂരിച്ചാലും. യുദ്ധവും ചെയ്യുക. എന്നിൽ മനോബുദ്ധികളെ ഉറപ്പിച്ചവനായി നീ എന്നെത്തന്നെ പ്രാപിക്കും. ഈ കാര്യത്തിൽ യാതൊരു സംശ യവുമില്ല.

[ശം-ഭാ] മാം അനുസൂര — ശാസ്ത്രവിധിപ്പകാരം എന്നെ സൗമരിച്ചാലും; യുധ്യ ച — സാധർമ്മമാകുന്ന യുലാത്തേയും ചെയ്യാലും; മയുപ്പിതമനോബുദ്ധിഃ — വാസദേവനായിരി കുന്ന എന്നിൽ അപ്പിക്കപ്പെട്ട മനോബുദ്ധികളോടുകൂടിയവ നായിട്ട്; മാം ഏവ ഏഷ്യസി—നീ എന്നെ സൗമരിക്കപ്പെട്ട പ്രകാരംതന്നെ പ്രാപിക്കം; അസംശയഃ — ഈ കാര്യത്തിൽ സംശയമില്ല.

അതിന്നം പുറമെ—

അഭ്യാസയോഗയക്തേന ചേതസാ നാന്യഗാമിനാ

പരമം പുരുഷം ദിവ്യം യാതി പാത്ഥാനുചിന്തയൻ.

8

ഹേ പാത്ഥ അപ്രയോ അജ്ജന

അഭ്യാസയോഗയക്തേന അഭ്യാസമാകുന്ന ഉപായത്തോടുകൂടി

**Q**0) ♦

നാന്യഗാമിനാ വേറെ വിഷയത്തിൽ പ്രവേശിക്കാ

തെയുമിരിക്കുന്ന

ചേതസാ മനസ്സകൊണ്ട്

ഭിവ്യം പ്രകാശരൂപനായ

പരമം പുരുഷം പരമപുരുഷനെ (പരമേശ്വരനെ)

അനുചിന്തയൻ ധ്യാനംചെയ്യുന്നവൻ

(തം ഏവ) ആ പരമപുരുഷനെത്തന്നെ

യാതി പ്രോപിക്കുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, അഭ്യാസമാകുന്ന ഉപായത്തോടുകൂടിയും വേറെ വിഷയത്തിൽ പ്രവേശിക്കാതേയുമിരിക്കുന്ന മനസ്സ കൊണ്ടു പ്രകാശരൂപനായ പരമപുരുഷനെ ധ്യാനംചെയ്യുന്ന വൻ അവനെത്തന്നെ (ആ പരമപുരുഷനെത്തന്നെ) പ്രാപി കുന്നു.

[ശം-ഭാ] അഭ്യാസയോഗയുക്കേന — ചിത്തസമപ്പ്ണ ത്തിന്നു വിഷയഭ്രതമായിരിക്കുന്ന എന്നെത്തന്നെ പിന്നേയും പിന്നേയും ധ്യാനിക്കുകയും, അന്യവിഷയങ്ങളെ വിചാരിക്കാ തിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതാകുന്നു അഭ്യാസം. അങ്ങനെയുള്ള അഭ്യാസംതന്നെയാണ് യോഗം. ഇപ്പകാരം അഭ്യാസയോഗ ത്തോടുകൂടിയും; നാന്യഗാമിനാ— യോഗിയുടെ മനസ്സ് അതിൽ ത്തന്നെ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു, ആ ചിത്തത്തിന്നു് അന്യ വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവത്തിച്ചു ശീലമില്ല, അങ്ങനെയുള്ള; ചേത സാച്ചമനസ്സുകൊണ്ടു്; പരമം.....അനുചിന്തയൻ—യോഗിയാ യവൻ ശാസ്താചാര്യോപദേശങ്ങളെ അനുധ്യാനംചെയ്യുന്നവനായി നിരതിശയനായും സൂര്യമണ്ഡലത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവരമായിരിക്കുന്ന പുരുഷനെ പ്രാപിക്കുന്നു.

അവൻ എന്തൊരു വിശേഷത്തോടുകൂടിയ പുരുഷനെ യാണം പ്രാപിക്കുന്നതു<sup>6</sup>?—പറയുന്നു:

> കവിം പരാണമനശാസിതാര-മണോരണീയാംസമനസ<sup>ം</sup>മരേദ്യഃ സവ്വസ്യ ധാതാരമചിന്ത്യരുപ-മാദിത്യവർണ്ണം തമസഃ പരസ്താൽ.

9

പ്രയാണകാലേ മനസാചലേന ഭക്ത്യാ യക്തോ യോഗബലേന ചൈവ ഭുവോർമ്മധ്യേ പ്രാണമാവേശ്യ സമ്യൿ സ തം പരം പുതഷമുപൈതി ദിവ്യം.

10

അചലേന മനസാ ചലിക്കാത്ത (വിക്ഷേപരഹിത

മായ) മനസ്സോടും

ഭക്ത്യാ ഭക്തിയോടും

യോഗബലേന ച ഏവ ധ്യാനബലത്തോടും

യുക്തഃ കൂടിയിരിക്കുന്ന

യഃ യാതൊ**രു**വൻ പ്രയാണകാലേ മരണകാലത്തിൽ

പ്രോണം പ്രോണവായുവിനെ

ഭ്രുവോഃ മദ്ധ്യേ പുരികങ്ങളുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ സമൃൿ ആവേശ്യ വേണ്ടംവണ്ണം നിത്തീട്ട്

കവിം സവ്വ്ജ്ഞനം

പുരാണം അനാദികാലമായിരിക്കുന്നവനം

അനശാസിതാരം സകലത്തിന്നും നിയന്താവും

അണോ: അണവിനേക്കാളം

അണീയാംസം അതിസൂക്ഷുമായിരിക്കുന്നവാനം

(ആകാശകാലദിക്കുകളെക്കാളം അതിസൂക്ഷുമായിരിക്കുന്നവനും)

സവ്വസ്യ സകല പ്രപഞ്ചത്തിന്നും

ധാതാരം രക്ഷകനം പോഷകനം

അചിന്ത്യരുപം ചിന്തിപ്പാൻ വയ്യാത്ത രൂപത്തോടു

കൂടിയവ**നം** 

ആദിത്യവർണ്ണം സൂര്യനെപ്പോലെ പ്രകാശമുള്ളവനം

തമസഃ പരസ്താൽ പ്രകൃതിയെ (അജ്ഞാനത്തെ, മായ

യെ) അതിക്രമിച്ചവനമായ

പുരുഷനെ (പരമാതമാവിനെ)

അനുനൂരേൽ ഇടവിടാതെ സൂരിക്കുന്നുവോ

സഃ അവൻ

ഭിവ്യം ഭിവ്യനായ (പ്രകാശരൂപനായ)

തം പരം ആ പരമാതമാവിനെ

ഉ**പൈതി** പ്രചിക്കുന്ത.

ചലനമിലാത്ത മനസ്സോടം ഭക്തിയോടം ധ്യാനബലത്തോടം കൂടിയവനായി മൗണകാലത്തിൽ പ്രാണവായുവിനെ പുരിക ങ്ങളുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ വേണ്ടും വണ്ണം നിത്തി, സവ്വജ്ങനും. പുരാ തനനും സകലത്തിനും നിയന്താവും, അണവിനേക്കാളമധികം സൂക്ഷുവും, സകലപ്രപഞ്ചത്തിനും രക്ഷിതാവും, മനോബുലി കഠംക്കു ഗോചരമല്ലാത്തവന്നും, സൂര്യനെപ്പോലെ പ്രകാശമുള്ള വനും, മായയെ അതിക്രമിച്ചിരിക്കുന്നവനും ആയ പരമപുരുഷ നെ എവൻ ഇടവിടാതെ സൂരിക്കുന്നുവോ അവൻ ദിവ്യമായ ആ പരമാത്മസാരൂപത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം\_ഭാ] കവിം <u>—</u>സവ്വജ<sup>ം</sup>ഞനം; പുരാണം<u>—</u>ചിരന്തനനം; അനുശാസിതാരം \_\_സകലജഗത്തിനേയും പ്രകഷേണ ശാസി - അണീയാംസം <del>– അതിസൂക്ഷൂമായിരി</del> ക്കുന്നവന്തം; അണോഃ ക്കുന്ന പരമാണുവിനേക്കാളം സൂക്ഷ്യമായിട്ടുള്ളവനും; സവ്വസ്യ ധാതാരം—സവ്വ്പാണികരംകം പലപ്രകാരമുള്ള കർമ്മങ്ങ കർമ്മഫലങ്ങളേയും വിഭാഗിച്ചകൊടുക്കുന്നവനം; അചിന്ത്യരുപം<u> അ</u>ക്കം ചിന്തിപ്പാൻ പാടില്ലാ**ത്തവി**ധമുള്ള രൂപത്തോടുകൂടിയവനം—നിയതമായിട്ട് അദ്ദേഹത്തിന്ന<sup>്</sup> ഒര രൂപമണ്ടെങ്കിലും അതിനെ ആക്കം ചിതിപ്പ**ൻവ**യ്യ. അപ്ര കാരമുള്ള അചിന്ത്യമായ രൂപത്തോടുകൂടിയവനം; ആദിത്യ വർണ്ണം —ആദിത്യനെപ്പോലെ നിത്യചൈതന്യപ്രകാശമാ വർണ്ണത്തോട് (രൂപത്തോട്ട) കൂടിയവനം; തമസം പരസ്താൽ—അജ്ഞാനലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന മോഹാന്ധകാര ത്തെ അതിക്രമിച്ചവനം ആയ; പുരുഷം—പുരുഷനെ (പരമാ തമാവിനെ); യഃ അനാസൂരേൽ<u>—യാതൊരുവൻ സദാ ചിന്തി</u> ആ പ്രമപുരുഷനെ പ്രാപിക്കന്നു ക്കുന്നവോ; അവൻ (എപ്പോരം, എങ്ങനെ, സൂരിക്കുന്നുവെന്നുപറയുന്നു)—പ്രയാണ കാലേ<u> മരണകാലത്തിൽ; അചലേന മനസാ</u>ചലിക്കാത്ത മനസ്സോടും; ഭക്ത്യാ<u>—</u>ഭക്തിയോടും (ഭക്തി<u>—</u>ഭജനം); യോഗ ബലേന ച<u></u>യോഗബലത്തോടും; യൂക്ക<u>ും ക</u>ടിയവനായി; യോഗബലം—നിരന്തരസമാധിയെ ശീലിച്ചിട്ടണ്ടാകുന്ന ചിത്തസ്ഥെര്യമാണ് യോഗബലം; പ്രാണം ഭ്രൂവോർമ്മധ്യേ സമുൿ ആവേശ്യ—ആദ്യംതന്നെ ചിത്തത്തെ എദ്യപുണ്ഡരീ കത്തിൽ വശീകരിച്ചിട്ട പിന്നെ ക്രമേണ ഭൂമ്യാദിപഞ്ചഭ്രത തന്മാത്രകളെ ജയിച്ച മേല്പോട്ട ഗതിയായിട്ടുള്ള (സുഷ്മ്നാ) നാഡിയിൽക്കൂടി പ്രാണനെ പ്രവേശിപ്പിച്ച ഭൂമദ്ധ്യത്തിൽ സ°ഥാപിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ പ്രാണനെ ഭ്രൂമദ്ധ്യത്തിൽ സ°ഥാ പിച്ച പ്രമാദരഹിതനായി (ബ്രഹ്മരസ്രത്തിൽകൂടി പുറത്തേക പുറപ്പെട്ട°); സഃ—(ഇപ്രകാരം) ബുദ്ധിമാനായ യോഗി; തം പരം പുരുഷം ദീവ്യം ഉപൈതി—കവിം, പുരാണം എന്ന

തുടങ്ങിയ ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയും ദിവ്യനായുമുള്ള ആ പരമ പുരുഷനെ പ്രാപിക്കുന്നു.

ഇനിയം പറയവാൻ ഭാവിക്കുന്ന ഉപായംകൊണ്ട് (ഒരുവൻ) പ്രാപിപ്പാനിച്ഛിക്കുന്നതും, 'വേദവിത്തുകളാൽ പറയപ്പെടുന്നതും' എന്ന വിശേഷത്താൽ വിശേഷിക്കപ്പെടുന്ന തുമായ ബ്രഹ്മത്തിന്ന് ശ്രീഭഗവാൻ ഒരു പേരു കല്ലിക്കുന്നു—

യദക്ഷരം വേദവിദോ വദന്തി വിശന്തി യദ്യതയോ വീതരാഗാഃ യദി<sub>ളപ്</sub>ന്തോ ബ്രഹ്മചര്യം ചരന്തി

തത്തേ പദം സംഗ്രഹേണ പ്രവക്ഷ്യ.

വേദവിദാ വേദാത്ഥത്തെ അറിയുന്നവൻ

യൽ അക്ഷരം യാതൊന്നിനെ നാശമില്ലാത്തതായി

11

വദന്തി പറയുന്നപോ

**വീതര**ംഗാഃ കാമക്രോധങ്ങളെ വിട്ടിരിക്കുന്ന

യതയഃ സന്ന്യാസികയ യത് യാതൊന്നിനെ വിശന്തി പ്രാപിക്കുന്നുവോ യത് യാതൊന്നിനെ

ഇച്ഛന്തു അറിവാനിച്ഛിച്ചിട്ട്

ബ്രഹ്മചര്യം (ഗുരുകലത്തിൽ) ബ്രഹ്മചാരിവരത്തെ

ചരന്തി അനാഷ്ട്രീക്കുന്നുവോ തത<sup>െ</sup> പദം ആ സ്ഥാനത്തെ സംഗ്രഹേണ സംക്ഷേപമായി

തേ നിനക്കം

പ്രവക്ഷ്യേ ഞാൻ പറഞ്ഞതരാം.

വേദാത്ഥങ്ങളെ അറിഞ്ഞിട്ടുള്ളവർ യാതൊന്നിനെ നാശമില്ലാ ത്തതെന്നു പറയുന്നുവോ, കാമക്രോധങ്ങളെ വിട്ടിമിക്കുന്ന സന്ന്യാസികയ യാതൊന്നിനെ പ്രാപിക്കുന്നുവോ, യാതൊന്നി നെ അറിവാനിച്ഛിച്ചിട്ട് ബ്രഹ്മചാരിവ്രതത്തെ അനുഷിക്കുന്നു വോ, ആ സ്ഥാനത്തെ ഞാൻ നിനക്കു സംക്ഷേപമായി പറഞ്ഞുതരാം.

[ശം-ഭാ] വേദാത്ഥജ്ഞന്മാർ യാതൊരു അവിനാശി യായിരിക്കുന്ന വസ്തുവിനെയാണം 'അസ്ഥുലമനണ<u>—</u> സ്ഥൂലവുമല്ല സൂക്ഷ്യവുമല്ല' \* എന്നിങ്ങനെ സവ്വവിശേഷരഹി തമായി പറയുന്നത്ര്; ഇതിന്നശ്രതി— 'തദ്വാഏത്ദക്ഷരം ഗാഗ്ഗി ബ്രാഹ്മണാ അഭിവദന്തി—അല്ലയോ ഗാഗ്ഗി, ബ്രാഹ്മണർ (ബ്രഹ്മജ്ഞാനികഠം) പറയുന്ന അവിനാശിവസ്ത ഇത്ര തന്നെയാകുന്നം. 'യാതൊന്നിനെയാണ യതനശീലന്മാരും കാമ ക്രോധാദിയെ ഉപേക്ഷിച്ചവരുമായ സന്ന്യാസികഠം സമൃഗ് ഭശനത്തെ പ്രാപിച്ചതിന്റെശേഷം പ്രാപിക്കുന്നത്ര്, യാതൊരു അക്ഷരത്തെ അറിവാനിച്ചിച്ചിട്ടാണം' അവർ ഗുരുവിന്റെ അടുക്കർ ബ്രഹ്മപര്യത്തെ അനുഷിക്കുന്നത്ര്, അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന അക്ഷരമന്നും ബ്രഹ്മമന്നും പറയപ്പെടുന്ന ആ പദത്തെ പ്രാപിക്കപ്പെടേണ്ടതായ ആ സ്ഥാനത്തെ) സംക്ഷേപമായി ഞാൻ നിനക്കു പറഞ്ഞുതരാം.

[ശം-ഭo] 'ഹേ ഭ**ഗ**വൻ, മന ഷ്യരിൽ ഒ**രുവൻ** മരണപര്യ ന്തം 'ഓം'കാരത്തെ ഉപാസിക്കുന്നതായാൽ അവൻ അതുകൊ ണ്ട് ഏതൊരു ലോകത്തെയാണ് പ്രാപിക്കുന്നതു്?' എന്നു സത്യകാമൻ എന്നൊരു ശിഷ്യൻ ചോദിച്ചതിന്നത്തരമായി പിപ്പലാദൻ എന്നു പേരായ ഒരാചാര്യൻ (മറുപടി) പറഞ്ഞു: 'അല്ലയോ സത്യകാമ, പരമായും അപരമായുമിരിക്കുന്ന ഈ ബ്രഹ്മംതന്നെയാണം 'ഓം'കാരം. (പ്രശ<sup>ം</sup>നോപനിഷ<u>ത്ത</u>ം 'യാ<mark>തൊ</mark>രുവനാണം' പരമപ്**രുഷനെ മൂന്നു** മാത്രക ളോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന—'അ'കാരം, 'ഉ'കാരം, 'മ'കാരം എന്നീ മൂന്നക്ഷരങ്ങളോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന — 'ഓം'കാരംകൊണ്ടുതന്നെ ഉപാസിക്കുന്നതും (ധ്യാനിക്കുന്നതും) അവൻ സാമഗാനങ്ങളെ ക്കൊണ്ടു ബ്രഹ്മലോകത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.' (പ്ര. ഉ. 5. 5). പ്രണവം വില്ലായും, ആത്മാ ശരമായും, ബ്രഹ്മം ലക്ഷ്യമാ**യും** (അറിയപ്പെടേണ്ട വസ്തവായം) പറയപ്പെടുന്നു. അപ്രമത്തന**ാ** യവൻ ആ ലക്ഷ്യത്തിൽ ശരത്തെ എയ്ത കൊള്ളിക്കണം—ബ്രഹ്മ മയമായി ഭവിക്കണമെന്നത്ഥം. ഇനി വേറ**ാരു** ഘട്ടത്തിൽ 'ധർമ്മാധർമ്മങ്ങരംക്കു പുറമെയായി വേറെ എന്താണം' അങ്ങു കാണന്നതു് എന്ന് എനിക്ക് ഉപദേശിച്ചാലും ' (കo. ഉ. 2. 13) എന്ന ചോദ്യത്തിന്നു സമാധാനമായി ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞിരി ക്കുന്നു പാടത്തെയാണം സകല വേടങ്ങളം പ്രതി പാദിക്കുന്നതും; യാതൊന്നിനെപ്പററിയാണം സകല തപസ്സ

**⊹ ബൃഹദാരണൃകോപനിഷത്തു° 3.8.3** 

digitized by www.sreyas.in

കളം പറയുന്നതു<sup>0</sup>; യാതൊന്നിനെ ഇച്ഛിച്ചിട്ടാണ് അവർ ബ്രഹ്മചര്യത്തെ അനുവിക്കുന്നതു് ആ പദത്തെ ഞാൻ നിനക്കു സംക്ഷേപമായി പറഞ്ഞുതരാം. അതു<sup>0</sup> 'ഓം'കാരമാകുന്നം (കാ. ഉ. 2.14).

ഇപ്രകാരമുള്ള ശ്രൂതിവാക്യങ്ങളെക്കൊണ്ട് 'ഓം'കാരം പരബ്രഹ്മത്തിൻറ വാചക്രൂപമായിട്ടോ, അല്ലെങ്കിൽ ഒരു പ്രതിമപോലെ പ്രതീക്രൂപമായിട്ടോ, മന്ദമദ്ധ്യമബുദ്ധി കയക്കു പരബ്രഹ്മപ്രാപ്ലീക്കു സാധനമായി പറയപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു, ആ 'ഓം'കാരത്തിൻെറ ഉപാസനം കാലാന്തരത്തിൽ മുക്കിഫലമായി ഭവിക്കുമന്നും പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു്. ഇനി 'കവിം പുരാണമനുശാസിതാരം', 'യദക്ഷരം വേദവിടോ വദന്തി' എന്നിങ്ങനെ മേൽ വർണ്ണിക്കപ്പെട്ടപ്രകാരമുള്ള പര ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നതിന്ന് ഉപായമായും, കാലാന്തരത്തിൽ മുക്കിഫലത്തെ കൊടുക്കുന്നതായുമിരിക്കുന്ന 'ഓം'കാരോപാ സനത്തെ യോഗധാരണാസഹിതുപദേശിക്കേണ്ടതാകുന്നുവെന്നും, അതിന്നും പുറമെ, ഈ മുഖ്യവിഷയത്തെ സംബന്ധിച്ചു തന്നെ അനേകം ചില്ലറ കാര്യങ്ങളേയുമപദേശിക്കണമെന്നും ഉള്ള ഉദ്ദേശത്തോടുകൂടി ഭഗവാൻ ഇനിയത്തെ ശ്രോകമാരംഭി ക്കുന്നു:

സവ്വ്ദ്വാരാണി സംയമ്യ മനോ എദി നിരുധ്യ ച മുദ്ധ<sup>ര</sup>ന്യാധായാത്മനഃ പ്രാണമാസ്ഥിതോ യോഗധാരണാം. 12

ഓമിത്യേകാക്ഷരം ബ്രഹ്മ വ്യാഹരൻ മാമനുസ്മരൻ യഃ പ്രയാതി ത്യജൻ ദേഹം സ യാതി പരമാം ഗതിം. 13

യഃ യാതൊരുവൻ

സവ്വ്ദ്വാരാണി സകല ഇന്ദ്രിയങ്ങളെയും

സംയമ്യ അടക്കി (ബാഹ്യവിഷയങ്ങളിൽനിന്നു

പ്രയിരംഗയിച്ചുള്ം).

മനഃ മനസ്സിനെ ഹൃദി ഹൃദയത്തിൽ

നിഅധ്യ നിത്തി (ബാഹ്യവിഷയങ്ങള സ<sup>ം</sup>മ

രിക്കുകളടി ചെയ്യാതെ)

aൃദ്ധ്നി മൂദ്ധാവിങ്കൽ (ഭൂമദ്ധ്യത്തിൽ)

ആത്മനഃ പ്രാണം തൻെറ പ്രാണവായുവി**നെ** 

ആനാത ധിത്തി

യോഗധാരണാം സ്ഥിരമായ യോഗനിലയെ

ആസ്ഥിതഃ ആശ്രയിച്ചവനായി (പ്രാപിച്ചവനാ

ത്വ)

ബ്രഹ്മ ബ്രഹ്മവാചകമാന

ഓം ഇതി ഏകാക്ഷരം ഓം എന്ന ഏകാക്ഷരത്തെ

വ്യാഹരൻ ഉച്ഛരിക്കുന്നവനും

മാം ച (തദ്ധാച്യമായിരിക്കുന്ന) എന്നെ അനുസ്മരൻ ഇടവിടാതെ സ്മരിക്കുന്നവനമായി

ദേഹം ദേഹത്തെ ത്യജൻ ഉപേക്ഷിച്ച്<sup>ധ</sup>

പ്രയാതി (അച്ചിരാദിമാർഗ്ഗേണ) പോകന്നവോ

സഃ അവൻ

പരമാം ഗതിം ശ്രേഷമായ ഗതിയെ

യാ**തി** പ്രാപിക്കുന്നു.

യാതൊരുവൻ സകല ഇന്ദ്രിയഭ്യാരങ്ങളേയുമടക്കി, മനസ്സിനെ പ്രദയത്തിൽ നിത്തി, ശിരസ്സിൽ പ്രാണവായുവിനെ പ്രവേ ശിപ്പിച്ച് സ്ഥിരമായ യോഗനിലയെ പ്രാപിച്ച്, ബ്രഹ്മവാ ചകമായ ഓം എന്ന ഏകാക്ഷരത്തെ ഉച്ചരിച്ച്, എന്നെ (ബ്രഹ്മത്തെ) ഇടവിടാതെ സ്മരിച്ചുകൊണ്ട് ദേഹത്തെ വിട്ടപോക ന്നുവോ അവൻ ശ്രേഷ്യമായ ഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] സകല ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയം (വിഷയോപലബ്ലി കള്ള സകല ദാരങ്ങളേയം) അടക്കി ഹൃദയപുണ്ഡരീകത്തിൽ മനസ്സിനെ നിരോധിച്ച്യ് (മനസ്സിൻെറ വിഷയാകാരമായ വൃത്തിയെ നിരോധിച്ചിട്ട്യ്), അവിടെ വശീകരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള മനസ്സോടുകൂടി ഹൃദയത്തിൽനിന്നു മേല്പോട്ട ഗതിയുള്ള നാഡിയിൽ (സുഷമ്നയിൽ)ക്കൂടി കയറി, തൻെറ പ്രാണവായ വിനെ (സകലത്തിൽനിന്നും പിൻവലിച്ച ഹൃദയത്തിൽ കൊണ്ടുവന്ന് അവിടുന്നു സുഷമ്നയിൽക്കൂടി കണ്യം, ഭ്രൂമദ്ധ്യം, ലലാടം എന്നീ ക്രമത്തിൽ കയററി) മർദ്ധാവിൽ പ്രവേശി പ്രിച്ച്യ്, സ്ഥിരമായ യോഗനിലയെ പ്രാപിച്ച്യ്, ബ്രഹ്മത്തി ഒൻറ പേരായിരിക്കുന്നു 'ഓം'കാരത്തെ ഉച്ചരിച്ചുകൊണ്ടു്,

തദത്ഥഭ്രതമായും ഈശ്വരനായുമിരിക്കുന്ന എന്നെ സഭാ സ്മരി ക്കുന്നവനായി യാതെന്തുവനാണ് ദേഹത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചുപോ കുന്നതു്—മരണത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതു്—അവൻ ശ്രേഷ്യമായ ഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. ദേഹത്യാഗം ആത്മാവിൻെറ പ്രയാ ണത്തിന്നു വിശേഷണമായിരിക്കുന്നു. ആത്മാ ദേഹത്തെ ഉപേ ക്ഷിച്ച പോകുന്നു. അല്ലാതെ തീരെ നശിക്കുന്നില്ല എന്നത്ഥം.

അനനൃചേതാഃ സതതം യോ മാം സ<sup>ം</sup>മരതി നിതൃശഃ തസ്യാഹം സുലഭഃ പാത്ഥ നിതൃയക്തസ്യ യോഗിനഃ. 14

ഹേ പാതഥ അല്ലയോ അജ്ജന

അനന്യചേതാഃ അനുവിഷയത്തിൽ ചിന്തയില്ലാത്തവ

നായി

യഃ യാതൊരുവൻ

സതതം എപ്പോഴം നിതൃശഃ പ്രതിഭിനം

മാം എന്നെ

അതിന്നും പുറമെ—

സൂരതി നൂരിക്കുന്നവോ തസ്യ അപ്രകാരമുള്ള

നിത്യയക്തസ്യ സ്ഥിരമായ മനസ്സോടുകൂടിയ

യോഗിനഃ യോഗിക്ക്

അഹം ഞാൻ

സുലഭഃ സൂലഭനാകുന്നു (പ്രയാസംകൂടാതെ

പ്രാപിക്കത്തക്കവ**നാക**ന്നു).

അല്ലയോ അർജ്ജന, അന്യവിഷയത്തിൽ ചിന്തയില്ലാത്തവ നായി യാതൊരുവൻ എന്നെ പ്രതിദിനം എപ്പോഴം സ്മരി ക്കുന്നുവോ സമാഹിതചിത്തനായ അപ്രകാരമുള്ള യോഗിക്കു ഞാൻ സുഖേന ലഭ്യനാകുന്നു (മറെറാരുവന്നു സുലഭനാകുന്നില്ല എന്നത്ഥം).

[ശം-ഭാ] യാതൊരുവനാണം° അന്യവിഷയത്തിൽ ചിന്ത യില്ലാത്തവനായി ജീവകാലം മുഴവൻ എല്ലാസമയവും എന്നെ (തന്നെ) സംഭരിക്കുന്നതും°, സമാഹിതചിത്തനായിരിക്കുന്ന ആ യോഗിക്ക ഞാൻ സുഖേന ലഭ്യനാകന്ന (എന്നെ അനായാ സേന പ്രാപിക്കാം എന്നത്ഥം). അതിനാൽ അന്യവിഷയത്തെ ചിന്തിക്കാതെ സദാ എന്നിൽ സമാഹിതനായി ഭവിക്കണ മെന്ന താൽപര്യം.

'സതതം' എന്ന പദം നൈരന്തര്യത്തെ (നിരന്തരമായിട്ട് എന്നത്മത്തെ) സൂചിപ്പിക്കുന്നു. 'നിത്യശഃ' എന്നതു ദീർഘ കാലത്തെ കാണിക്കുന്നു. ആറുമാസമോ ഒരു സംവത്സരമോ അല്ല, ജീവകാലം മുഴവൻ എന്നത്ഥമാകുന്നു.

അങ്ങയുടെ സൗലഭ്യംകൊണ്ട് (അങ്ങയെ സുലഭമായി പ്രാപിക്കാം എന്നതുകൊണ്ട്) എന്താണ്? എന്ത ചോദിക്കുന്ന വെങ്കിൽ കേട്ടാലും. എൻെറ സൗലഭ്യം കൊണ്ട് എന്തു സംഭവി ക്കുന്നുവെന്ന പറയാം:

മാമുപേത്യ പുനജ്ജന്മ ദുഃഖാലയമശാശ്വതം നാപ്രവന്തി മഹാത്മാനഃ സംസിദ്ധിം പരമാം ഗതാഃ. 15

പരമാം സംസിദ്ധിം ശ്രേഷ്ഠമായ മോക്ഷത്തെ

ഗതാഃ പ്രാപിച്ച

മഹാത്മാനഃ മഹാത്മാക്കരം (യോഗികരം)

മാം എന്നെ

ഉപേത്യ പ്രാപിച്ചിട്ട<sup>ം</sup> പനഃ പിന്നേയം

ഭഃഖാലയം ഭഃഖങ്ങ⊙ക്കിരിപ്പിടവും

അശാശ്വതം അനിത്യവുമായ

ജന്മ ജന്മത്തെ

ന ആ പ്രവന്തി പ്രാപിക്കുനില്ല.

ശ്രേഷ്യമായ മോക്ഷസിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ച മഹാതമാക്കയ എന്നെ പ്രാപിച്ചതിൻെറശേഷം ദുഃഖങ്ങയക്കിരിപ്പിടവും അനിത്യവു മായ ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുനില്ല.

[ശം-ഭാ] പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നെ പ്രാപിച്ചിട്ട് – മത്ഭാവത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ട് – ആ മഹാത്മാക്കാ (യതികയ) പിന്നേയം ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. പുനജ്ജന്മം ആദ്ധ്യാത്മി കാദി സകലുഃഖങ്ങയക്കമിരിപ്പിടമാകുന്നു. അ**തു്** അനിത്യവ മാകന്നു. ഇപ്രകാരമുള്ള ജനത്തെ സത്രിക്കാ പിന്നേയും പ്രാപി ക്കുന്നില്ല. (എന്തെന്നാൽ) അവർ മോക്ഷമെന്നു പറയപ്പെടുന്ന പ്രകൃഷ്ടസിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചവരാകുന്നു. എന്നാൽ. യാതൊരു വർ എന്നെ പ്രപിക്കുന്നില്ലയോ അവർ പിന്നേയും (ഭൂതിയി ലേക്ക്) തിരികെ വരുന്നു (പിന്നേയും ജനിക്കുന്നു).

എന്നാൽ അങ്ങയിൽനിന്നു അന്യന്മാരയേവരെ പ്രാചി ച്ചിട്ടുള്ളവർ തിരികെ വരുന്നവോ (പുന്നുള്ളവരെ പ്രാചി ക്കുന്നുവോ)?\_\_കേട്ടാലും:

16

ആബ്രഹ്മഭുവനാല്ലോകാഃ പുനരാവത്തിനോൗ്ളന മാമുപേത്യ തു കൗന്തേയ പുനഊ്ദ്രനു വിദ്യത്തേ.

ഹേ അജ്ജുന അപ്പുയോ അജ്ജുന

ആബ്രഹുഭുവന**ംൽ** ബ്രഹുലോകമയപ്പെടെയുള്ള

ലോകാഃ സകലലോകങ്ങളം

പുനരാവത്തിനു പുനജ്ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നായാകുന്ന

ഹേ കൗന്തേയ അല്ല യാ കന്തീപത്ര

മാം ഉപേത്യ എന്നെ പ്രാപിച്ചാലാക്ക<sub>്</sub> പ്യന്ത്യന്മായ പിന്നേയം ജനിക്ക്ക് എന്നതു

ന വിദ്യതേ ഇല്ല.

അല്ലയോ അജ്ജന, ബ്രഹ്മലോകം മുതലായ സകലലോക ങ്ങളം പുനജ്ജനുത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു (പുനരാവത്തനശീലന്മാരാ കന്നു). എന്നാൽ എന്നെ പ്രാപിക്കുന്നവക്ക്, ഹേ കന്തീപുത്ര, പുനജ്ജനമുണ്ടാകുന്നതല്ല.

[ശം-ഭാ] ആബ്രഹുളവനാൽ—യാതൊന്നിങ്കൽ ഭൂതങ്ങ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവോ അതു ളവനം. ബ്രഹുളവനം—ബ്രഹു ലോകം. ആബ്രഹുളവനാൽ—ബ്രഹുലോകത്തോടുകൂടിയുള്ള (ബ്രഹുലോകുയെപ്പെടെ ഉള്ള); ലോകാഃ—സകല ലോകങ്ങളും; പുനരാവത്തിനും— പുനരാവർത്തനസ്വഭാവത്തോടുകൂടിയവയാകുന്നു; മാം....വിദ്യതേ—എന്നാൽ എന്നെ ഒരുവനെമാത്രം പ്രാപിക്കുന്നുക്ക് പുനരുൽപത്തിയുണ്ടാകുന്നതല്ല.

ബ്രഹ്മലോകമുഗപ്പെടെയുള്ള (സകല) ലോകങ്ങ∨ എ<u>ന്ത</u> കൊണ്ടു പുനരാവൃത്തിയെ (പുനർൗജന്മത്തെ) പ്രാപിക്കുന്നു? അവ കാലത്താൽ പരിച്ഛിന്നമായിരിക്കുന്നതുകൊണ്ട് — അതെങ്ങനെ?

സഹസ്രയഗപര്യന്തമഹര്യൽ ബ്രഹ്മണോ വിദ്ദ രാത്രിം യഗസഹസ്രാന്താം തേഹോരാത്രവിടോ ജനാഃ. 17

ബ്രഹമാവിൻെ ബ്രഹ്മണഃ ആയിരം ചതുർയുഗങ്ങരം കൂടിയതായ സഹസ്രയുഗപര്യന്തം യത് അഹഃ യാതൊരു പകലിനേയും യുഗസഹസ്രാന്താം ആയിരം ചതുർയുഗങ്ങഠം കൂടിയതായ (യത്) രാത്രിം യാതൊരു രാത്രിയേയും (യേ) ജനാഃ യാതൊ**രു** ജനങ്ങറ്റം (യോഗബലേന) വിദ്ദാ യോഗബലംകൊണ്ടറിയന്നുവോ അവർ തേ രാവും പകലും അറി<del>യുന്നവരാക</del>ന്ന അഹേരാത്രവിദഃ (സവ്വ്ജ്ഞന്മാരാക്കന്നു).

ബ്രഹ്മാവിന്ന<sup>െ</sup> ആയിരം ചതുർയുഗങ്ങരം പകലെന്നം, ആയിരം ചതുർയുഗങ്ങരം രാത്രിയെന്നം, ആർ യോഗബലംകൊണ്ടറിയു ന്നുവോ അവർ അഹോരാത്രങ്ങളെ അറിയുന്നവരാകുന്നു (അവർ സവ്വജ്ഞന്മാരാകുന്നുവെന്നത്ഥം).

[ശം-ഭാ] ബ്രഹ്മണഃ — പ്രജാപതിയുടെ, വിരാരപ്രത്ഷ ൻറ്; സഹസ്രയഗപര്യന്തം യത് അഹഃ—യാതൊരഹസ്സിന്നാ അ് (പകലിന്നാണ്) ആയിരം യഗം പര്യവസാനമായിട്ട ഉളതു് ആ അഹസ്സിനേയം; യഗസഹസ്രാന്തം രാത്രിം—പക ലോളംതന്നെ കാലമുള്ളതായ രാത്രിയേയും; അഹോരാത്രവി ഭോ ജനാഃ—കാലസംഖ്യയെ അറിയുന്ന ജനങ്ങരം; വിടും— അറിയുന്നു. കാലസംഖ്യയെ അറിയുന്ന ജനങ്ങരം ബ്രഹ്മാവി ൻറെ ഒരു പകൽ ആയിരം യഗങ്ങരംകൊണ്ടവസാനിക്കുന്നതാ നെന്നും, ഒരു രാത്രി പകലോളംതന്നെ കാലഭീർഘമുള്ളതാ കാലത്താൽ പരിച്ഛിന്നമായിരിക്കുന്നുള്െ, സകലലോകങ്ങളും കാലത്താൽ പരിച്ഛിന്നമായിരിക്കുന്നുളെകൊണ്ടാണ് പുനരാവ്യ

പ്രജാപതിയുടെ പകൽകാലത്ത് എന്തു സംഭ**വിക്**നനുവെ ന്നും, രാത്രികാല്ത്ത് എന്തു സംഭവിക്കുന്നുവെന്നും ഇനി പറ യൂന്നു: അവ്യക്താദ്വ്യക്തയഃ സവ്വാഃ പ്രഭവന്ത്യഹരാഗമേ രാത്ര്യാഗമേ പ്രലീയന്തേ തത്രൈവാവ്യക്തസംജ്ഞകേ. 18

അഹരാഗദമ **ബ്രഹ്മാവിൻെറ പകൽകാലാരംഭത്തിൽ** അവ്യക്താൽ കാരണശ്രപമായ അവ്യക്തത്തിൽനിന്നു<sup>©</sup>

(സൂക്ഷൂപ്രകൃതിയിൽനിന്നം്)

സവ്വാഃ വ്യക്തയും ചരാചരങ്ങളായ സകലഭ്രതങ്ങളം (കാണ

പ്പെടുന്ന സകലസ്ഥൂലപ്രപഞ്ചങ്ങളം)

പ്രഭവന്തി ഉണ്ടാകുന്നു (പ്രാദുർഭവിക്കുന്നു)

രാത്ര്യാഗമേ ബ്രഹ്മാവിൻെറ രാത്ര്യാരംഭത്തിങ്കൽ

(ബ്രഹ്മാവിൻെറ ശയനകാലത്തിൽ)

അവ്യക്തസംജ്ഞ**കേ** അ**വ്യക്തമെ**ന്നു പറയപ്പെടുന്ന

തത്ര ഏവ കാരണരൂപമായിരിക്കുന്ന അതിൽ (ആ

സൂക്ഷൂപ്രകൃതിയിൽ)തന്നെ

പ്രലീയന്തേ ലയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

ബ്രഹ്മാവിൻെറ പകൽകാലത്തിൽ കാരണര്യപമായ അവ്യക്ത ത്തിൽനിന്നു ചരാചരങ്ങളായ സകലഭ്രതങ്ങളും (സകലസ്ഥു ലപ്രപഞ്ചങ്ങളും) ഉണ്ടാകുന്നു. രാത്ര്യാരംഭത്തിൽ അവ്യക്ത മെന്നു പറയപ്പെടുന്ന ആ കാരണര്യപത്തിൽതുന്നെ എല്ലാം ലയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം\_ഭാ] അവ്യക്തമെന്നതു പ്രജാപതിയുടെ സ്വാപാ വസ്ഥ (ഉറങ്ങുമ്പോഴത്തെ അവസ്ഥ)യാകുന്നു. അങ്ങനെയി രീക്കുന്ന അവ്യക്താവസ്ഥയിൽനിന്നു സ്ഥാവരജംഗമലക്ഷ ണങ്ങളായ സകലപ്രാണികളം പകലാരംഭത്തിൽ—ബ്രഹ്മാ വിൻെറ പ്രബോധകാലത്ത്—വ്യക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. അപ്ര കാരംതന്നെ രാത്ര്യാരംഭത്തിൽ—ബ്രഹ്മാവിൻറ സ്വാപകാല ത്തിൽ—വ്യക്തിയെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന സകലവും മുൻപറയ പ്രെട്ട ആ അവ്യക്തത്തിൽതന്നെ ലയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

ചെയ്യപ്പെടാത്ത കർമ്മത്തിൻെറ ഫലപ്രാപ്തി, ചെയ്യപ്പെട്ട കർമ്മത്തിൻെറ ഫലപ്രാപ്തി എന്നീ രണ്ട് ഭോഷങ്ങളെ പരിഹ രിക്കുന്നതിന്നും, ബന്ധമോക്ഷങ്ങളെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന ശാസ്ത ങ്ങളുടെ പ്രവൃത്തി പ്രയോജനത്തോടുകൂടിയതാണെന്നു കാണി ക്കുന്നതിന്നും, അവിദ്യ മുതലായ ക്രേശങ്ങാരമുലമുണ്ടാകുന്ന കർമ്മഫലവശാൽ സകലഭ്രതങ്ങളും അവശന്മാരായി പിന്നേ യും പിന്നേയും ജനിക്കുകയും ലയത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യ ന്നുവെന്നിങ്ങനെ ഉപദേശിച്ച സംസാരത്തിൽ വൈരാഗ്യത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതിന്നുംവേണ്ടി ഭഗവാൻ ഇപ്രകാരം പറയുന്നു:

ഭൂതഗ്രാമഃ സ ഏവായം ഭൂത്വാ ഭൂത്വാ പ്രലീമതേ രാത്ര്യാഗമേവശഃ പാത്മ പ്രഭവത്യഹരാഗമേ. 19

നേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന സ ഏവ അയം ഭൃതഗ്രാമം മുമ്പുണ്ടായിരുന്ന (ചരാചരാത്മക മായ) ആ പ്രോണിസമൂഹംതന്നെ ഭൃത്യാ ഭൃത്വാ പിന്നേയും ജനിച്ചും രംത്ര്യാഗമേ രാത്ര്യാരംഭത്തിൽ പ്രലീയതേ ലയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു (പുനരപി) അഹരാഗമേ പിന്നേയും പകലാരംഭിക്കുമ്പോരം അവശം (സൻ) (കർമ്മാദിയാൽ) പരതന്ത്രമായിട്ടും

പ്രഭവതി

അല്ലയോ അജ്ജന, മുമ്പുണ്ടായിരുന്ന പ്രാണിസമൂഹംതന്നെ പിന്നേയും പിന്നേയും ജനിച്ചു രാത്ര്യാരംഭത്തിൽ ലയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. പിന്നേയും പകലാരംഭിക്കുമ്പോറം അതു(ഭ്രതഗ്രാ മം) കർമ്മവശാൽ പരാധീനമായിട്ട ജനനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. (സകലപ്രപഞ്ചങ്ങളും പ്രളയകാലത്തു സൂക്ഷൂാവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുകയും, സൃഷ്ടികാലത്തു സ്ഥൂലാവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നുവെന്നത്ഥം).

ഉണ്ടാക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] പുച്ചകല്പത്തിൽ ഉണ്ടായിരുന്ന സ്ഥാവരജംഗമ ലക്ഷണമായ ആ പ്രാണിസമുദായംതന്നെ (വേറെ അല്ല എന്ന ത്ഥം) അസ്വതന്ത്രമായിട്ട്, പകലാരംഭിക്കുമ്പോരം ജനിക്കുക യും, രാത്ര്യാരംഭത്തിൽ പകലവസാനിക്കുമ്പോരം ലയത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. പിന്നേയും അത്ര് (ആ പ്രാണിസ മൂഹംതന്നെ) പകലാരംഭിക്കുന്നകാലത്ത്ര് അസ്വതന്ത്രമായിട്ടു തന്നെ ജനിക്കുന്നു.

'ഓമിത്യേകാക്ഷരം ബ്രഹ<sup>്</sup>മ' എന്നു തുടങ്ങിയ ദ്രോകങ്ങളെ ളെക്കൊണ്ടു മുൻവിവരിക്കപ്പെട്ട അക്ഷരത്തെ പ്രാപിപ്പാനുള്ള ഉപായത്തെ കാണിച്ചു. ഇപ്പോയ ഇവിടെ ആ അക്ഷരത്തിന്റെ തന്നെ സാരൂപത്തെ കാണിക്കുന്നതിന്നും 'ഈ യോഗമാർഗ്ഗം കൊണ്ടതന്നെയാണം' അതിനെ പ്രാപിക്കേണ്ടതും' എന്ന കാണിക്കുന്നതിന്നുംവേണ്ടി ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

പരസ്തസ്താത്തു ഭാവോന്യോവ്യക്തോവ്യക്താൽ സനാതനഃ യഃ സ സവ്വേഷ്യ ഭൂതേഷ്യ നശ്യത്സ ന വിനശ്യതി. 20

യഃ യാതൊന്നാ

തസ<sup>്</sup>മാൽ അവ്യക്താൽ ചരാചരങ്ങളായിരിക്കുന്ന സകല

ത്തിന്നും കാരണഭൂതമായിരിക്കുന്ന

ആ അവ്യക്തത്തിൽനിന്നു<sup>ം</sup>

അന്യു വിലക്ഷണമായം (വേറെയായം)

പരഃ അതിന്നം കാരണഭൂതമായും

അവ്യക്തഃ ചക്ഷുരാദീന്ദ്രിയങ്ങയക്ക് അഗോചര

മായും

സനാതനഃ അനാദിയായം ഇരിക്കുന്നുവോ

സ **തു** ഭാവഃ ആ (ബ്രഹമഭാവം) സവ്വേഷ ഭൂതേഷ സകലഭൂതങ്ങളും

നശ്യത്സ നശിച്ചാലം

ന വിനശ്യതി നാശത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

എന്നാൽ യാതൊന്നു് ആ അവ്യക്തത്തിൽനിന്നു വിലക്ഷണ മായും, ഉത്തമമായും, ചക്ഷുരാദീന്ദ്രിയങ്ങരംക്കു് അഗോചര മായും അനാദിയായുമിരിക്കുന്നുവോ ആ (ബ്രഹ്മ)ഭാവം, സകല ഭൂതങ്ങരം നശിച്ചാലും, നാശത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] 'തു'ശബ്ദംകൊണ്ട് ഇനി പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്ന അവ്യക്തമായിരിക്കുന്ന അക്ഷരം മൂലപ്രകൃതിയായ അവ്യക്ത ത്തിൽനിന്നു ഭിന്നമാണെന്നു കാണിക്കുന്നു. ഭാവഃ—അക്ഷര മെന്നു പറയപ്പെടുന്ന പരബ്രഹ്മം. അതു' അവ്യക്തത്തിൽനിന്നു വ്യതിരിക്തമാണെങ്കിലും രണ്ടിന്നും ഒരേ ലക്ഷണമായിരിക്കാം എന്നുള്ള ശങ്കയെ പരിഹരിപ്പാൻവേണ്ടിയാണു' 'അന്യഃ' എന്ന വിശേഷണം. അതു" (പരമായ ബ്രഹ്മഭാവം) അവ്യക്തത്തിൽ നിന്നു (മൂലപ്രകൃതിയിൽനിന്നും) വിലക്ഷണമാണെന്നു് അതു കൊണ്ടു കാണിക്കുന്നു. അതും (പരമായ ഭാവം) അവ്യക്തവുമാ കുന്നു... ഇന്ദ്രിയങ്ങരാക്കുന്നു അഗോചരമാകുന്നുവെന്നത്മം. പരഃ തസ്മാൽ\_അതു സകലഭുതഗ്രാമത്തിന്ന ബീജഭുതമായം അവിദ്യലേക്ഷണമായമിരിക്കുന്ന മൻപറയപ്പെട്ട അവ്യക്ത ത്തിൽനിന്നു ഭിന്നമാകുന്നു. തീരെ വിലക്ഷണമാകുന്നുവേന്ന ഭിപ്രായം. അതു ചിരന്തനമാകുന്നു. ബ്രഹാദിസകലഭുതങ്ങയായും അതു നശിക്കുന്നില്ല.

അവ്യക്തോക്ഷര ഇത്യക്തസ്തമാഫുഃ പരമാം ഗതിം യം പ്രാപ്യ ന നിവത്തന്തേ തലാമ പരമം മമ.

21

(യഃ ഭാവഃ) യാതൊരു ഭാവം അവ്യക്തഃ അതീന്ദ്രിയമെന്നും അക്ഷരു ഇതി നാശരഹിതമെന്നും

ഉക്തഃ (വേദങ്ങളിൽ) പറയപ്പെട്ടിരിക്ക

ന്നുവോ അതിനെ

തം അതിനെ പരമാം ഗതിം പരമപുരുഷാത്ഥമെന്ന°

ആഹ: (വേടങ്ങയ) പറയുന്നു

യം യാതൊന്നിനെ

പ്രാപ്യ പ്രാപി**ച്ച**°

ന നിവത്തന്തേ തിരികെ വരുന്നില്ലയോ

തത് അതു് മമ എൻെറ പരമം ഉത്തമമായ

ധാമ (ഏവ) സ്വത്രപംതന്നെയാകുന്നു.

യാതൊരു ഭാവമാണം' അതിന്ദ്രിയമെന്നും നാശരഹിതമെന്നും (വേദത്തിൽ) പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു് അതുതന്നെയാണം' പരമ പുരുഷാത്ഥമായിട്ടുള്ളതു് എന്നു ചേദ്യതാം പറയുന്നു. യാതൊന്നിനെ പ്രാപിച്ചാൽ പിന്നെ തിരികെ വരുന്നില്ലയോ (പിന്നേയും ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ലയോ) അതും' എൻെറ ഉത്തമമായ സ്വരൂപംതന്നെയാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] യാതൊന്നാണം' അവ്യക്തമെന്നും അക്ഷരമെന്നും പറയപ്പെടുന്നതും' ആ ഭാവംതന്നെയാണം' പ്രകൃഷ്യമായ ഗതി യെന്നുവേടങ്ങരം പറയുന്നു. യാതൊരു ഭാവത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ പിന്നെ സംസാരത്തിലേക്കു തിരികെ വരുന്നില്ലയോ അതും എൻെ പ്രകൃഷ്യമായ സ്ഥാനമാകന്ത അതു വിഷ<sup>ധ</sup>ണവായി രീക്കുന്ന എൻെ പരമപദമാകന്തവെന്നത്ഥം.

അതിനെ ലഭിപ്പാനുള്ള ഉപായത്തെ ഇനി പറയുന്ന: പുരുഷഃ സ പരഃ പാത്ഥ ഭക്ത്യാ ലഭ്യസ്താനന്യയാ യസ്യാന്തുഃസ്ഥാനി ഭൂതാനി യേന സവ്വമിദം തതം.

-22

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന

ഭ്രതാനി പ്ര**ാ**ണിക⇔

യസൃ അന്ദഃസ്ഥാനി കാരണഭൂതനായിരിക്കുന്ന യാതൊ

അവൻെ ഉള്ളിൽ സ°ഥിതിചെയ്യ

ന്നുവോ

യേന കാരണഭൂതനായിരിക്കുന്ന യാതൊ

രുവനാൽ

സവ്വം ഇദം ഈ ജഗത്താസകലവും

തതം വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നവോ സഃ പരഃ പുരുഷ: ആ പരമപുരുഷനായ ഞാൻ

അനന്യയാ അന്യശരണംകൂടാതെയുള്ള (ഏകാനാ

മായിരിക്കുന്ന)

ഭക്ത്യാ ഭക്തികൊണ്ട<sup>്</sup>

ലഭ്യഃ തു ലഭിക്കപ്പെടത്തക്കവനാകുന്നു.

അല്ലയോ പാത്ഥ, കാരണഭൂതനായിരിക്കുന്ന യാതൊരുവൻറെ ഉള്ളിൽ സകലപ്രാണികളം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവോ, യാതൊ രുവനാൽ ഈ ജഗത്താസകലവും വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന പരമപുരുഷൻ ഏകാന്തഭക്തികൊണ്ടു തന്നെ പ്രാപിക്കത്തക്കവനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] പുരുഷഃ—ദേഹത്തിൽ (പുരിയിൽ) നാ്ഥിതി ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ട്, അല്ലെങ്കിൽ, എങ്ങം നിറഞ്ഞിരിക്ക ന്നതുകൊണ്ടും, പറയപ്പെടുന്നു. പുത്ഭഷൻ എന്ന പുരുഷഃ — നിരതിശയനായ പുരുഷൻ — അദ്ദേഹത്തിനേക്കാരം മേലെ ആരുമില്ലെന്നത്ഥം. അനന്യയാ ഭക്ത്യാ 🗕 ജ്ഞാനലക്ഷ ണമായ (അല്ലെങ്കിൽ) ആത്മവിഷയമായ, ഭക്തികൊണ്ട്; സം ലഭുഃ തു`—അദ്ദേഹം പ്രാപിക്കത്തക്കവനാകന്നു. യസ്യ തതം \_\_ അദ്ദേഹത്തിൽ കാര്യഭൂതങ്ങളായ സകല ജീവികളം സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു. എന്തെന്നാൽ കാര്യം കാരണത്തിൽ അന്തർഭവിച്ചി അദ്ദേഹത്താൽ രിക്കുന്നവല്ലോ. ഈ - **ജഗത്താസ**കലവും, ആകാശത്താൽ ഘടമെന്നപോലെ, വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

പ്രണവാവേശിതമായ ബ്രഹ്മത്തെ ധ്യാനംചെയ്യുന്നവരും, കാലാന്തരത്തിൽ (കല്ലാന്തരത്തിൽ) മക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്ന വരും ആയ ഈ പ്രകൃതത്തിൽ പറയപ്പെടുന്ന യോഗികയക്കു തൽബ്രഹ്മപ്രപ്രീക്കുവേണ്ടി ഉത്തമമാഗ്ഗത്തെ ഉപദേശിക്കുക ആവശ്യമാകുന്നുവെന്ന ഉദ്ദേശത്തോടുകൂടി ഭഗവാൻ 'യത്രകാലേ' എന്ന ശ്രോകമാരംഭിക്കുന്നു. പുനരാവൃത്തിമാഗ്ഗത്തെ വർണ്ണിച്ചിട്ടുള്ളതു മറോ (നിവൃത്തി) മാഗ്ഗത്തെ സ്തൃതിക്കുന്ന തിന്നുവേണ്ടി മാത്രമാകുന്നു—

യത്ര കാലേ ത്വനാവൃത്തിമാവൃത്തിം ചൈവ യോഗിനഃ

പ്രയാതാ യാന്തി തം കാലം വക്ഷ്യാമി ഭരതഷ്ഭ.

23

ഹേ ഭരതഷ്ഭ

അപ്പ**രാ** അജ്ജന

യത്ര കാലേ തു

ഏതു കാലത്തിൽ

പ്ര**യാ**താഃ

പോയ (ദേഹത്തെ വിട്ടപോയിട്ടള്ള)

യോഗിനഃ

യാന്തി

യോഗിക∞

അനാവൃത്തിം

അപുനർജ്ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നുവോ

(യസ<sup>ം</sup>മിൻ ച കാലേ

പ്രയാതാഃ) ഏതുകാലത്തിൽ ദേഹത്യാഗംചെയ്തി

ട്ടുള്ളവർ

ആവൃത്തിം ച ഏവ

പുനജ്ജന്മത്തേയും

(യാന്തി)

പ്രാപിക്കുന്നവോ

തം കാലം വക്ഷ്യാമി ആ കാലത്തെ ഞാൻ പറയാം.

അല്ലയോ അജ്ജന, ഏതുകാലത്തിൽ ദേഹത്തെ ത്യജിച്ച് പോകുന്ന യോഗികയ പുനജ്ജന്മത്തെ പ്രാചിക്കുന്നില്ലയോം അപ്രകാരംതന്നെ ഏതു കാലത്തിൽ ദേഹത്യാഗംചെയ്ത പോകു ന്നവർ പുനജ്ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നവോം, ആ കാലത്തെ ഞാൻ പറയാം (കേട്ടാലും).

[ശം-ഭാ] 'യത്ര കാലേ' എന്നതു പ്രയാതാം (—ദേഹത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചപോകുന്ന) എന്ന പദത്തോടു സംബന്ധിക്കുന്നു. അനാവൃത്തിം — പുനജ്ജനമില്ലായ്യ; ആവൃത്തിം — അതിൻെറ വിപരീതമായ പുനജ്ജനനം. 'യോഗിനം' എന്ന ശബുംകൊണ്ടു കർമ്മനിഷ്യനാർ എന്നും ധ്യാനനിഷ്യനാർ എന്നും പറയപ്പെട്ടുന്നു. ഗൗണവ്യത്തികൊണ്ടു മാത്ര മാണ് കർമ്മികയ യോഗികളാണെന്നു പറയപ്പെട്ടത്ത്. 'കർമ്മയോഗേന യോഗിനാം' (അ. 3, ശ്ലോ. 3) എന്നുള്ള വിശേഷണംകൊണ്ടും അവർ യോഗികളാണെന്നു പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു്. ഇവിടെ യോഗികളെ വിഭാഗിച്ചു പറയുന്നു—ഏതു കാലത്തിൽ മരണത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ള യോഗികയ പിന്നേയും ജനിക്കുന്നില്ലയോ, ഏത്ര കാലത്തിൽ മരണത്തെ പ്രാപിച്ചവർ പിന്നേയും ജനിക്കുന്നുവോ, ആ കാലത്ത്ര, ഹേ കരതഷ് ം, ഞാൻ നിനക്കു പറഞ്ഞുതരാം.

ആ കാലത്തെപ്പററി ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

അഗ്നിച്ചേട്യാതിരഹഃ ശുക്രഃ ഷണ്മാസാ ഉത്തരായനം

തത്ര പ്രയാതാ ഗച്ഛന്തി ബ്രഹ്മബ്രഹ്മവിദോ ജനാഃ. 24

അഗ്നിഃ ആഗ്ന്യഭിമാനിദേവത

ജ്യോതിഃ (പകാശത്തിന്നം (അച്ചിസ്സിന്നം)

അഭിമാനിദേവത

അഹഃ പകൽകാലത്തിന്നഭിമാനിദേവത

ഷണ്മാസാഃ ഉത്തരായനം ആറു മാസങ്ങളടങ്ങിയ ഉത്തരായന

ത്തിന്നഭിമാനിദേവത

തത്ര ഈ ദേവതകളടെ ലോകത്ഭാവഴി

ക്ഷം

പ്രേയാതാഃ ദേഹത്യാഗംചെയ്ത പോയിട്ടുള്ള

ജനാഃ ജനങ്ങരം (ഭഗവദൂപാസകന്മാരായ

28(D)60BC0

ബ്രഹ<sup>°</sup>മ പരബ്രഹ<sup>°</sup>മത്തെ

ഗച്ഛന്തി പ്രാപിക്കുന്നു (യതഃ) എന്നെന്നാൽ

(തേ) ബ്രഹ്മവിദഃ അവർ ബ്രഹ്മജ്ഞാനികളാകുന്നു.

അഗ്നിക്കും, അച്ചിസ്സിന്നും, ദിവസത്തിന്നും, ശുക്രപക്ഷത്തിന്നും, ആദ്രാസങ്ങളടങ്ങിയ ഉത്തരായനത്തിന്നും അഭിമാനികളായ ദേവതകളുടെ ലോകങ്ങയം വഴിക്കു ദേഹത്യാഗംചെയ്തപോയി ടൂള്ള (ഗേവുപോസകന്തരംയ) ജനങ്ങയ പരബ്രഹീമത്തെ പ്രാപിക്കുന്നും എതെന്നാൽ അവർ ബ്രഹീമജ്ഞാനികളാകുന്നും (ദേഹത്യാഗംചെയ്യപോയിട്ടുള്ള ബ്രഹ്മജ്ഞാനികളായ ജന ങ്ങരം പരബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു എന്നു വേറൊരമ്പയം).

[ശം-ഭാ] അഗ്നി കാലാഭിമാനിയായ ദേവതയാകന്നു. അതുപോലെതന്നെ ജ്യോതിസ്റ്റം കാലാഭിമാനിയായ ദേവത യാകുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ അംഗ്നിയും ജ്യോതിസ്സം യഥാശ്രതമായ (അതാത പേരോടുകൂടിയ) ദേവതമാർ എന്നതന്നെ പ**റയാം.** കാലത്തിന്നഭിമാനികളായ േവതകളടെ പ്രാധാന്യംകൊ ണ്ടാണം 'യത്ര കാലേ തം കാലം <u>ഏത</u> കാലത്തിൽ ആ കാല ത്തെ' (അ. 8, ശ്രോ. 23) എന്നിങ്ങനെ 'ആമ്രവനം' എന്ന പോലെയുള്ള നിർദ്ദേശം. അപ്രകാരംതന്നെ 'അഹഃ' എന്നതു ദിവസത്തിന്ന° (പകൽസമയത്തിന്ന°) അഭിമാനിദേവതയാ <u>ശുക്ലാം എക്കു അിന്നഭിമാനിദേവത.</u> അപ്രകാരം തന്നെ ആറുമാസമടങ്ങിയ ഉത്തരായനം. ഇവിടേയും തദഭിമാ നിദേവതയാകുന്നു മാഗ്റ്റഭൂതമായിരിക്കുന്നതും. ഇതിന്നും ഇപ്ര കാരമുള്ള വ്യാഖ്യാനം ചെയ<sup>്</sup>**വ**ാനുള്ള ന്യായം <mark>വേറൊര</mark>ു ഭിക്കിൽ കൊടുത്തിട്ടുണ്ട്. ഈ മാഗ്ഗത്തിൽ മരണത്തെ പ്രോപി ക്കുന്ന ബ്രഹ്മോപാസകന്മാർ — ബ്രഹ്മോപാസനപരന്മാ രായ ജനങ്ങരം – ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. ഇവിടെ 'ക്രമേ ണ' എന്ന പദത്തെ (ക്രമേണ പ്രാപിക്കുന്ന എന്നിങ്ങ**നെ**) വാകൃശേഷമായി ചേക്കേണ്ടതാകന്നം. എന്തെന്നാൽ സമൃഗ<sup>ം</sup> ദശനനിഷ്ഠനമാ**രും** ഉടനെ മക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നവരും (സദ്യോ മുക്തി ഭാക്ഷകളം) ആയവക്ക് ഒരു ദിക്കിലേക്ക പോകേണ്ടതാ യിട്ടോ ഒരു ദിക്കിൽ നില്ലേണ്ടതായിട്ടോ ഇല്ല. പ്രാണാ ഉൽക്രാമന്തി' എന്നു ശൃതിവാക്യം. അവർ ബ്രഹ്മ ത്തിൽ ലയിപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന പ്രാണനോടുകൂടിയവരാകുന്നു. അവർ ബ്രഹ്മമായിത്തന്നെയിരിക്കുന്നു – ബ്രഹ്മഭൂതന്മാർതന്നെ (എന്നാൽ സഗുണബ്രഹ്മോപാസകന്മാർ ക്രമേണ അതാതുലോകത്തെ പ്രാപിച്ച് അവസാനം ബ്രഹ്മത്തെ പ്ര**ാ** പിക്കുന്നു. അവരാണം' ക്രമമുക്തിയെ (പാപിക്കുന്നവർ.)

ധൂമോ രാത്രിസ്തദാ കൃഷ<sup>ാ</sup>ണഃ ഷണ്മാസാ ഭക്ഷിണായനം തത്ര ചാന്ദ്രമസം ജ്യോതി ര്യോഗീ പ്രാപ്യ നിവത്തതേ. 25

ധൂമ**ഃ** രാത്രിഃ ധൂമത്തിന്നഭിമാനിദേവത രാത്രികുഭിമാനിദേവത

## ശ്രീമദ' ഭഗവദ'ഗീത

തഥാ അപ്രികാരംതന്നെ

**കൃഷ**്ണപക്ഷത്തിന്നഭിമാനിദേവത

ഷണമാസാം ആറു മാസങ്ങളടങ്ങിയ

ദക്ഷിണായനം ഭക്ഷിണായനത്തിന്ന് അഭിമാനി

ദേവത

തത്ര ഈ ദേവതകളടെ ലോകങ്ങ∞വഴി

ക്ഷ

(പ്രയാതഃ) ദേഹത്യാഗംചെയ്തപോയിട്ടുള്ള

യോഗീ കർമ്മയോഗി

ചാ*ര്രൂത*ം ജ്യോതിഃ ചന്ദ്രവേകാശത്തോടുകൂടിയ സവഗ്റ

ലോകത്തെ.

**പാപ്യ** പ്രാപിച്ചിട്ട്

നിവത്തതേ പുനരാവൃത്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു (പുനർജ്ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു).

ധൂമത്തിന്നും രാത്രിക്കും കൃഷ്ണ പക്ഷത്തിന്നും ദക്ഷിണായനത്തിന്നും അഭിമാനികളായ ദേവതകളുടെ ലോകങ്ങയമാഗ്ഗമായി പോയിട്ടള്ള കർമ്മയോഗി ചന്ദ്രപ്രകാശത്തോടുകളിയ സാർഗ്ഗലോക ത്തെ പ്രാപിച്ച് (അവിടെ ഇഷ്ടാപൂത്താദി കർമ്മഫലത്തെ അനുഭവിച്ച്) പുനരാവൃത്തിയെ പ്രാപിക്കുന്ന (പിന്നേയും ജനിക്കുന്നു).

[ശം-ഭാ] ഇഷ്യാദികർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുന്ന യോഗി (മരിച്ചാൽ) ചാന്ദ്രമായിരിക്കുന്ന ജ്യോതിസ്സിനെ പ്രാപിച്ച് ഇഷ്യാദി കർമ്മഫലത്തെ അനുഭവിച്ച് —അതിൻെ അവ സാനത്തിൽ പിന്നേയം ജനിക്കുന്നു. പുനരാവൃത്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. (പുവ്വാദ്ധം സ്പഷ്യം).

ശുകുക്കുഷ്ണേ ഗതീ ഹ്യേതേ ജഗതഃ ശാശ്വതേ മതേ ഏകയാ യാത്യനുാവൃത്തിമന്യയാവത്തതേ പുനഃ.

ശുക്കൃഷ്ണേ ഹി അച്ചിരാദിഗതി, ധൂമാദിഗതി എന്ന

ഏതേ ഗതീ ഈ രണ്ടു മാർഗ്ഗങ്ങാം

ജഗതഃ (ജ്ഞാനാധികാരിയും കർമ്മാധികാരി

യുമായ) ജഗത്തിന്നം

26

ശാശ്ചതേ അനാദികള**ം**ണന്നം

മതേ സമ്മതിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന

(തസോഃ) ഏകയാ അവയിൽ ഒന്നിൽക്കൂടി (ആദ്യത്തേ

തായ ശുക്രമാർഗ്ഗത്തിൽകൂടിയുള്ള ഗതി

കൊണ്ടു<sup>o</sup>)

അനാവൃത്തിം അപുനർജ്ജന്മത്തെ (മോക്ഷത്തെ)

യാതി പ്രാപിക്കുന്ന

അന്യയാ മറേറതിൽക്കൂടി (കൃഷ്ണമാർഗ്ലത്തിൽ

കൂടിയുള്ള ഗതികൊണ്ടു")

പുനഃ പിന്നേയും

ആവത്തതേ ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

(മൻപറയപ്പെട്ട) അച്ചിരാദിഗതി, ധൂമാദിഗതി എന്നീ രണ്ടു മാർഗ്ഗങ്ങരം ജ്ഞാനാധികാരിക്കും കർമ്മാധികാരിക്കും, ശാശ്വ തമായിട്ടുള്ളതാകുന്നുവെന്നു സമ്മതിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ആദ്യത്തെ മാർഗ്ഗത്തിൽക്കൂടി (അച്ചിരാദിമാർഗ്ഗത്തിൽക്കൂടി) പോയിട്ടുള്ള ജ്ഞാനികരം പുനർജ്ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. രണ്ടാമത്തെ മാഗ്ഗത്തിൽക്കൂടി (ധൂമാദിമാർഗ്ഗത്തിൽക്കൂടി) പോയിട്ടുള്ള കർമ്മികരം പുനർജ്ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ജ്ഞാനപ്രകാശകത്വം ഹേതുവായിട്ടാണ് 'ശുക്കാ' എന്ന പറഞ്ഞതു്. അതിൻെറ അഭാവത്താലാണം 'കൃഷ്ണാ' എന്ന പേര്യ്. ഈ രണ്ടമാർഗ്ഗങ്ങരം ജ്ഞാനത്തിനും കർമ്മത്തിനും മാത്രം അധികാരികളായിട്ടുള്ളവക്കാകുന്നു. അല്ലാ തെ എല്ലാവക്കും (ജഗത്താസകലത്തിന്നും) വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ല. സംസാരം നിത്യമായിരിക്കുന്നതിനാൽ ഇവയും (ഈ രണ്ടു മാഗ്ഗങ്ങളും) നിത്യങ്ങളാകുന്നുവെന്നാണ് അഭിപ്രായപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്യ്. ഇവയിൽ ഒന്നിൽക്കൂടി (ശുക്യമാഗ്ഗത്തിൽക്കൂടി) യാനം ചെയ്യുന്ന ജ്ഞാനികരം പുനർജ്ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. മറേറതിൽക്കൂടി (കൃഷ്ണമാർഗ്ഗത്തിൽക്കൂടി) യാനംചെയ്യുന്ന കർമ്മികരം പുനർജ്ജന്മത്തെ പ്രാപീക്കുന്നു.

നൈതേ സൃതീ പാത്ഥ ജാനൻ യോഗീ മഹ്യതി കശ്ചന തസൂാൽ സവ്പേഷ കാലേഷ യോഗയുക്തോ ഭവാജ്ജന. 27

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജുന

ഏതോ സ്തതീ മോക്ഷത്തേയും സംസാരത്തേയും

പ്രാപിക്കുന്നതായ ഈ രണ്ടു മാർഗ്ഗങ്ങ

ളേയും

ജാനൻ അറിയുന്ന

കശ്ചന യോഗീ ഉഞാനയോഗിയായ ഒരുവനം

(മുമുക്ഷുവായ ഒരുവനം)

ന മഹ്യതി മോഹത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല (സുഖ

ബ്ദ്ധിയോടുകൂടി സാർഗ്ഗാദിഫല

ത്തെ കാമിക്കുന്നില്ല)

തസൂാൽ അതു ഹേതുവായിട്ടു<sup>o</sup> ഹേ അജ്ജന അല്ലയോ അജ്ജന

സവ്വേഷ് കാലേഷ എല്ലാ കാലങ്ങളിലും (ആഹാരശയ

നാസനാദി സമയങ്ങളിൽകൂടി)

യോഗയുക്തഃ ഭവ ജ്ഞാനയോഗിയായി ഭവിച്ചാലും

(ബ്രഹ്മാനുസസാനത്തെത്തുന്നെ

ചെയ്താലും).

അല്ലയോ പാത്ഥ, (അച്ചിരാദി, ധൂമാദി എന്ന) ഈ രണ്ടു മാഗ്ഗങ്ങളെ അറിയുന്ന മുമുക്ഷുവായ ഒരുവനും അജ്ഞാനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ, ഹേ അജ്ജന, എല്ലാ കാലത്തി ലം നീ ബ്രഹ്മാനസസ്ഥാനത്തെത്തന്നെ ചെയ്താലും.

[പുനജ്ജന്മത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായ കാമ്യകർമ്മത്തെ ചെയ്യാതെ (ബാഹ്യമായ അനുസന്ധാനത്തെ ഒരിക്കലും ചെയ്യാതെ) എപ്പോഴം പരമേശ്വരനിഷ്ഠനായിരിക്കുക—ബ്രഹ്മാനുസന്ധാന ത്തെത്തന്നെ ചെയ്യുക—എന്നു താൽപര്യം.]

[ശം-ഭാ] മൻപറയപ്പെട്ട മാർഗ്ഗങ്ങളിൽ ഒന്നു സംസാര ത്തിന്നു ഹേതുവാണെന്നും, മറേറതു മോക്ഷത്തിന്നു ഹേതുവാ ണെന്നും, അറിയുന്ന യോഗി ഒരിക്കലും മോഹത്തെ പ്രാപിക്കു ന്നില്ല. അതിനാൽ, ഹേ അജ്ജന, എല്ലാ കാലത്തിലും നീ സമാഹിതനായിരിക്കുക.

ഇനി ആ യോഗത്തിന്റെ മാഹാത്മ്യത്തെ കേട്ടാലും---

വേദേഷ്യ യജ്ഞേഷ്യ തപസ്സ ചൈവ ദാനേഷ്യ യത്യപ്പണ്യഫലം പ്രഭിഷ്യം അത്യേതി തത്സവ്വമിദം വിദിത്വാ യോഗീ പരം സ്ഥാനമുപൈതി ചാദ്യം.

28

വേദേഷു വേദങ്ങളിലും യജ്ഞേഷു യജ്ഞങ്ങളിലും തപസ്സുകളിലും ദാനേഷു ച ഏവ ഓനങ്ങളിലും

യത° പുണൃഫലം എന്തു പുണൃഫലമാണം°

പ്രദിഷംം ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു

തത് സർവ്വം ആ ഫലത്തെയെല്ലാം

**യോഗീ** യോഗി

ഇദം വിദിത്വാ ഇതിനെ അറിഞ്ഞു<sup>°</sup> (മേൽ എട്ട ചോദ്യ

ങ്ങളുടെ അത്ഥത്തെ നിർണ്ണയിച്ച പറ

ഞ്ഞിട്ടുള്ള തത്ത്വത്തെ അറിഞ്ഞു")

അത്യേതി അതിക്രമിക്കുന്നു (അതിലും ശ്രേഷ്ടമായ

യോഗൈശാരൃഫലത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു)

(തതഃ) ച അതിന്നശേഷം

യാധി ഭയാം ജസത്തിന്നു മലഭ്യമായ (ജ്ഞാനി ഭയാം) ജ്ഞാനിയായി ഭവിച്ച്

പരം സ്ഥാനം ഉത്തമമായ വൈഷ്ണവപദത്തെ

ഉപൈതി പ്രാപിക്കുന്നു.

വേടങ്ങളിലും യജ്ഞങ്ങളിലും തപസ്സകളിലും ദാനങ്ങളിലും എന്തെല്ലാം പുണ്യഫലങ്ങളാണം' പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു് ആ ഫല ങ്ങളെയെല്ലാം യോഗിയായവൻ ഇതിനെ അറിഞ്ഞു' അതിക്ര മിക്കുന്നു. ഇതിനെ അറിഞ്ഞു' അവൻ പിന്നെ ജ്ഞാനിയായി ഭവിച്ചു' ജഗത്തിന്നു കാരണഭുതവും ഉത്തമവുമായ വൈഷ്ലവ പദത്തെ പ്രാപിക്കുന്നും

[ശം-ഭാ] വേദങ്ങരം യഥാവിധി അധ്യയനംചെയ്യപ്പെട്ടാൽ എന്ത പുണ്യഫലമാണ് വേദത്തിൽ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്ത്, അപ്രകാരംതന്നെ യജ്ഞങ്ങളെ അംഗങ്ങളോടുകൂടി ചെയ്യുകയും, നല്ലവണ്ണം തപസ്ലംചെയ്യുകയും, ദാനങ്ങളെ യഥാവിധി ചെയ്യുക യംചെയ്താൽ എന്തെല്ലാം പുണ്യഫലങ്ങളാണ് ശാസ്ത്രങ്ങളിൽ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്ത്, ആ ഫലങ്ങളെ എല്ലാം, (അജ്ജനൻ ചോദിച്ച) ഏഴ ചോദ്യങ്ങരക്ക് ഉത്തരമായി ഭഗവാനുപദേശി ച്ചിട്ടുള്ളതിൻറ സാരത്തെ യഥാത്ഥമായി അറിഞ്ഞ് അനുഷ്യി

ക്കുന്ന യോഗി അതിക്രമിക്കുന്നു. അവൻ പിന്നെ ആദിയിൽ ത്തന്നെ ഉള്ളതായും ഉൽകൃഷ്യമായും ഐശ്വര്യമായുമുള്ള സ്ഥാ നത്തെ—കാരണഭൂതമായ ബ്രഹ്മത്തെ—പ്രാപിക്കുന്നു.

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്തേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ താരകബ്രഹ്മയോഗോ നാമ അഷ്ടമോദ്ധ്യായഃ

> താരകബ്രഹ്മയോഗമെന്ന എട്ടാമധ്യായം സമാപം.

# ഒൻപതാമദ്ധ്യായം

എട്ടാമധ്യായത്തിൽ (സഹ്യുമ്നാ)നാഡീദ്വാരേണയുള്ള ധാരണായോഗം ഗുണസഹിതം ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടു. അതിൻെറ ഫലം, അഗ്യർച്ചിരാദിക്രമേണയുള്ള മാഗ്ഗങ്ങളിൽക്കൂടി കാലാ ന്തരത്തിലുള്ള അപുനരാവൃത്തിരുപമായ ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയാണെ ന്നം നിർദ്ദേശിക്കപ്പെട്ടു. എന്നാൽ, ഈ പ്രകാരത്തിൽ മാത്രമേ മോക്ഷഫലം സാധ്യമാവുകയുള്ള, വേറെ വിധത്തിൽ സാദ്ധ്യ മാവുകയില്ല, എന്ന ശങ്ക ജനിച്ചേക്കാം. ആ ശങ്കസ്തിടകൊടുക്കാതിരിപ്പാൻവേണ്ടി ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

#### ശ്രീഭഗവാനവാച:

ഇദം തു തേ ഗുഹ്യതമം പ്രവക്ഷ്യാമ്യനസൂയവേ ജ്ഞാനം വിജ്ഞാനസഹിതം യത<sup>്</sup> ജ്ഞാത്വാ മോക്ഷ്യസേ ശുഭാത<sup>ം</sup>.

1

#### ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

യത് ജ്ഞാത്വാ യാതൊന്നിനെ അറിഞ്ഞു' അശുഭാത് സംസാരബന്ധത്തിൽനിന്ന് മോക്ഷ്യസേ നീ മുക്തനായി ഭവിക്കമോ

(തത്) അപ്രകാരമുള്ള ഇഹൃതമം അതിരഹസ്യമായ വിജ്ഞാനസഹിതം ഉപാസനയോടുകൂടിയ

ഇദം ജ്ഞാനം തു (ഈശ്വരവിഷയമായ) ഈ ജ്ഞാന

ത്തെ

അനസൂയവേ അസൂയാരഹിതനായ: ദോഷദ്ദഷ്യി

രഹിത**നാ**യ

തേ നിനക്ക്

പ്രവക്ഷ്യാമി ഞാൻ നല്ലവണ്ണം പറഞ്ഞുതരാം.

യാതൊന്നിനെ അറിഞ്ഞിട്ടു നീ സംസാരബന്ധത്തിൽനിന്നു മോചിക്കമോ അപ്രകാരമുള്ള അതിരഹസ്യമായ ഉപാസനാ സഹിതമുള്ള ഈ ജ്ഞാനത്തെ അസൂയാരഹിതനായ നിനക്കു ഞാൻ നല്ലവണ്ണമുപദേശിക്കാം. [ശം-ജാ] ഇദം ജ്ഞാനം—പറയുവാൻ പോകുന്നതും ഇതിന്നു മൻപിലത്തെ അദ്ധ്യായങ്ങളിൽ പറയപ്പെട്ടതുമായ ഈ ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തെ. അതിനെ ബുദ്ധിയിൽ സന്നിധീകരി ചിട്ടാണം 'ഇദം' (ഈ ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തെ) എന്നു പറഞ്ഞതും. 'ത്ര' ശബ്ദത്തിന്നു വിശേഷനിദ്ധാരണാത്ഥമാകുന്നു. താഴെ കാണിക്കുന്ന ശ്രതിസ്മൃതിവാക്യങ്ങയപ്രകാരം ഈ സമ്യഗ് ജ്ഞാനം അന്നെയാണം സാക്ഷാൽ മോക്ഷത്തിന്നു സാധനമായി ഭവിക്കുന്നത്.

'വസേദേ**വഃ** സവ്വമിതി—എല്ലാം വാസുദേവൻതന്നെയാ കന്നു' (ഭ. ഗീ. അ. 7, ശ്ലോ. 19)

'ആത്തൈവേദം സവം<u>—</u>ഇതെല്ലാമാത്മാവരകന്നു' (ഛാ. ഉ. 7. 25. 2).

'ഏകമേവാദ്വിതീയം <u></u> അദ്വിതീയമായി ഒന്നതന്നേ യുള്ള' (ഛാ. ഉ. 6, 2, 1).

സാക്ഷത് മോക്ഷസാധനമായി വേറെ ഒന്നമില്ല എന്ന തിന്നു പ്രമാണമായി 'അഥ യേന്യഥാതോ വിദരന്യരാജാന സ്തേ ക്ഷയ്യലോകാ ഭവന്തി — എന്നാൽ ഇങ്ങനെയല്ലാതെ (അദ്വെത്മല്ലാതെ) മറൊരുവിധത്തിൽ (തത്ത്വത്തെ) അറി യുന്ന അന്യരാജാക്കന്മാർ ക്ഷയത്തോടുകൂടിയ ലോകങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്നു' (ഫ. ഉ. 7. 25. 2) എന്നു ശ്രതിവാഹ്യവുമുണ്ടു്.

അനുഭവയുക്കമായും അതിഗോപ്യമായമിരിക്കുന്ന അപ്രകാരമുള്ള ജ്ഞാനത്തെ ഞാൻ നിനക്കു നല്ലവണ്ണം പറഞ്ഞു തരാം. അതിനെ അറിഞ്ഞാൽപിന്നെ നി സംസാരബന്ധ ത്തിൽനിന്നു മോചിക്കും.

രാജവിദ്യാ രാജഗുഹ്യം പവിത്രമിദമുത്തമം പ്രത്യക്ഷാവഗമം ധർമ്മ്യം സുസുഖം കത്തുമവ്യയം. 2

ഇദം മാദാനം രാജവിദ്യാ വിദ്യകരംക്കെല്ലാം (രാജാവ് ) ശ്രേഷം രാജഗ്രഹ്യം രഹസ്യങ്ങരംക്കെല്ലാം (രാജാവ് ) ഉത്തമം ഉത്തമമായിട്ടുള്ള**ത്**° പവിത്രം പരിശുദ്ധമായിട്ടുള്ള**ത്**°

പ്രത്യക്ഷാവഗമം സ്പഷ്ടമായി അറിയത്തക്ക<u>ത</u>°

ധർമ്മ്യം ധർമ്മമാർഗ്ഗത്തിൽനിന്നിളകാത്ത**ത**്

കത്തും അനുപ്പിക്കുന്നതിന്നു<sup>ം</sup>

സുസം വളരെ സലമോയിട്ടുള്ളത്ത്

അവ്യയം (അക്ഷയഫലത്വം ഹേതുവായിട്ട്)

വ്യമില്ലാത്തതും.

(മുൻശ്രോകത്തിൽ പറഞ്ഞ അതിരഹസ്യമായ) ഈ ജ്ഞാനം എല്ലാ വിദ്യകളിൽവെച്ച ശ്രേഷം; രഹസ്യങ്ങളായിട്ടുള്ളവയിൽ വെച്ച് അതിരഹസ്യം; അത്യന്തപരിശുദ്ധമായിട്ടുള്ളതു്; സ്പഷ്ടമായി അറിയത്തക്കതു്; ധർമ്മമാർമ്മത്തിൽനിന്നിളകാ ത്തതു്; അനുഷ്യിക്കുന്നതിന്നു വളരെ സുഖമായിട്ടുള്ളതു്; (അക്ഷയഫലത്വം ഹേതുവായിട്ട്) വ്യയമില്ലാത്തത്.

[ശം-ഭാ] രാജവിദ്യാ—പ്രകാശാതിശയം ഹേതുവായിട്ട് ഇതു വിദ്യകയക്കെല്ലാം രാജാ**ാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ സകല** വിദ്യകളിലംവെച്ച ബ്രഹ്മവിദ്യ ഏറാവം പ്രകാശമുള്ളതാകുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ ഇതു രഹസ്യങ്ങളിൽവെച്ച രാജാവാകുന്നു. ശുദ്ധികരമായിട്ടുളവയിൽവെപ്പു ബ്രഹ്മജ്ഞാനമാകുന്നു ഏറ്റവും ശുഭധിയെ ചെയ്യുന്നതു<sup>o</sup>. എന്തെന്ന*ാ*ൽ, അനേകജന്മസഹസ്ര<mark>ങ്ങ</mark> ളെക്കൊണ്ടു സഞ്ചിതമായിട്ടുള്ള ധർമ്മാധർമ്മാഭികർമ്മങ്ങളെ (സമൂലം) ക്ഷണമാത്രംകൊണ്ട് അതു ഭസ്തീകരി സകാരണം ക്കുന്നു. അപ്പോ**ഠം പിന്നെ അതിൻെ പാവനത്വതെെപ്പററി** പറയേണമോ? അതിന്നംപുറമേ, അതും, സുഖാദിമനോവികാ രങ്ങളെപ്പോലെ പ്രത്യക്ഷമായി അറിയപ്പെടാവുന്നതാകന്നു. പദാത്ഥം അനേക ഗുന്നങ്ങളോടുകൂടിയതാണെങ്കിലും (ശ്യേനയാഗംപോലെ) ധർമ്മവിഅദ്ധമായി (ചിലപ്പോ∞) കാണപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ ആത്മജ്ഞാനം അപ്രകാരം ധർമ്മ വിരോധിയല്ല, എന്നുതന്നെയല്ല, അതു ധർമ്മത്തിൽനിന്നിള കാരത്തുമ**ംകുന്നു. (ധർമ്മത്തിൽനിന്നു വേർപെട<u>ുത്ത</u>ുവാൻ** പഠടി ല്ലാത്തതാകുന്നു.) അങ്ങനെയാണെങ്കിലും അതിനെ സി**ദ്ധി** പ്പാൻ വളരെ പ്രയാസമായി വന്നേക്കാം. എന്നാൽ അപ്രകാരമല്ലെന്നു ഭഗവാൻ പറയുന്നു—സുസഖം കത്തും—

രത്നങ്ങളുടെ ഗുണദോഷജ<sup>0</sup>ഞാനത്തെ എന്ന**തുപോലെ (**രത്നങ്ങ ളുടെ ഗുണദോഷജ്ഞാനത്തെ ഉണ്ടാക്കുവാൻ എത്ര എളുപ്പമോ അതുപോലെ) ഇതിനെ (ബ്രഹ്മജാഞാനത്തെ) സിദ്ധിപ്പഠൻ വളരെ എളപ്പമാകുന്നു. എന്നാൽ, സാധാരണയായി, അല്പായാ സത്തോടുകൂടിയവയും ക്ഷണത്തിൽ സമ്പാദിക്കത്തക്കവയുമായ അന്യകർമ്മങ്ങഠം അല്പഫലത്തോടുകൂടിയവയായിട്ടം, വാൻ പ്രയാസമായ കർമ്മങ്ങ**ം മഹാബലത്തോടുകൂടിയവയാ** യിട്ടമാണം കാണപ്പെടുന്നതു<sup>o</sup>. അങ്ങനെയിരിക്കെ, ക്ഷണത്തിൽ ജ്ഞാനം സമ്പാദിക്കപ്പെടത്തക്കതാകയാൽ അതിൻെറ ഫലം അവസാനിക്കുന്നതോടുകൂടി അതു മെന്നുവരുന്നു. ഈ ശങ്കയെ പരിഹരിക്കുന്നതിനാണം<sup>ം</sup> 'അവ്യയം ' എന്ന വിശേഷണം. അതു (ബ്രഹ്മജ്ഞാനം), കർമ്മത്തെപ്പോലെ ഫലനാശത്തോടുകൂടി **ന**ശിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ ആത്മ ജ്ഞാനം സമ്പാദിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു.

#### എന്നാൽ—

അശ്രദ്ദധാനാഃ പുരുഷാ ധർമ്മസ്യാസ്യ പരന്തപ

അപ്രാപ്യ മാം നിവത്തന്തേ മൃത്യൂസംസാസാരവർത്മനി. 3

ഹേ പരന്തപ അല്ലയോ അജ്ജന

അസ്യ ധർമ്മസ്യ ഭക്തിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ജ്ഞാന

ലക്ഷണമായ ഈ ധർമ്മത്തെ

അശ്രദ്ദധാനാഃ വിശ്യസിക്കാത്ത (ആസ്തിക്യബ്രലി

യോടുകൂടി സ്വീകരിക്കാത്ത)

പുരുഷവാർ (ജനങ്ങരം)

മാം എന്നെ

അപ്രാപ്യ പ്രാപിക്ക**ാ**തെകണ്ട്

മൃതൃസംസാരവർത്മനി മൃതൃചോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന സംസ<mark>ാ</mark>ര

മാഗ്ഗത്തിൽത്തന്നെ

നിവത്തന്തേ നിശ്ചയമായി വത്തിക്കുന്നു (പരിഭ്രമി

ക്കുന്നു, കിടന്നുഴലുന്നു).

അല്ലയോ അജ്ജന, ഭക്തിയോടുകൂടിയ ജ്ഞാനലക്ഷണമായ ഈ മാർഗ്ഗത്തെ വിശ്വസിക്കാത്ത ജനത്ജാം എന്നെ പ്രാപി ക്കാരെ മൃത്യവാകുന്ന സംസാരമാർഗ്ഗത്തിൽത്തന്നെ കിടന്നുഴ ലുന്നും

4

[ശം-ഭാ] ആത്മജ<sup>്</sup>ഞാനമായിരിക്കുന്ന ഈ ധർമ്മത്തിൻെറ സ്വരൂപത്തിലും തൽഫലത്തിലും വിശ്വാസമില്ലാത്ത നാസ്തിക ന്മാരും ദേഹംതന്നെയാണു' ആത്മാ എന്നുള്ള ആസുരമതത്തെ അനസരിക്കുന്ന പാപികളുമായവർ –(കേവല) തൃപ്തിപ്പെടുത്തുന്ന*്* **ദുഷ്ടുന്നത്ങാം**—പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന പ്രാപിക്കുന്നില്ല —എന്നെ പ്രാപിക്കക എന്നെ അവക്ക് ശങ്കിപ്പാൻതന്നെ പാടില്ല. എന്നെ പ്രാപിപ്പാനുള്ള മാർഗ്ഗങ്ങളിൽ ഒന്നായ ഭക്തിയെക്കുടിഅവർ പ്രാപികുന്നില്ല എന്നത്ഥം. അങ്ങനെയിരിക്കുന്നവർ നിശചയമായി മൃത്യവോ സംസാരമാർഗ്ഗത്തിൽത്തന്നെയിരിക്കുന്നു — അവർ ടുകൂടിയ തിര്യഗാദിലോകങ്ങളേയും നരകത്തേയും **്പാപിപ്പാനുള്ള** മാർഗ്ഗത്തിൽത്തന്നെ കിടന്നുഴലുന്നുവെന്നത്വം.

ഇപ്രകാരം ജ്ഞാനത്തെ സ്തുതിച്ചിട്ട ഭഗവാൻ അജ്ജനനെ അഭിമുഖീകരിച്ച പറയുന്നു:

മയാ തതമിദം സവ്വം ജഗദവ്യക്തമുത്തിനാ മത്സ്ഥാനി സവ്വഭ്രതാനി ന ചാഹം തേഷാവസ്ഥിതഃ.

അവ്യക്തമൃത്തിനാ അറിയപ്പെടാതെയിരിക്കുന്ന (അതീദ്രി

യമായ) സ്വരൂപത്തോടുകൂടിയ

മയാ എന്നാൽ (കാരണഭ്രതനായിരിക്കുന്ന

എന്നാൽ)

ഇദം സർവ്വം ജഗൽ ഈ ജഗത്താസകലവും

തതം വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന

(അതഃ ഏവ) അതു ഹേതുവായിട്ട<sup>ം</sup>

സവ്വിഭ്രതാനി ചരാചരങ്ങളായ സകലഭ്രതങ്ങളം

മത്സമാനി എന്നിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു (ഏവം അപി) അങ്ങനെയാണെങ്കിലും

അഹം ഞാൻ

തേഷ അവയിൽ (ആ ഭ്രതങ്ങളിൽ)

ന ച അവസ്ഥിതഃ (ആകാശംപോലെ അസംഗത്വം ഹേത്ര

വായിട്ട്) സ്ഥിതിചെയ്യുന്നില്ല.

ഇന്ദ്രിയങ്ങൾക്ക് അഗോചരമായിരിക്കുന്ന രൂപത്തോടുകൂടിയ എന്നാൽ ഈ ജഗത്താസകലവും വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ചരാചരങ്ങളായ സകലഭ്രതങ്ങളും എന്നിൽ സ°ഥിതിചെയ്യുന്നു. (എങ്കിലും ്അസംഗത്വം ഹേതുവായിട്ട്°) ഞാൻ അവയിലിരി ക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] പരമപുരുഷനായും ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കു<sup>ം</sup> അഗോച രമായ സ്വരൂപത്തോടുകൂടിയവനായും ഇരിക്കുന്ന എന്നാൽ ഈ ജഗത്തു മുഴവൻ വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ബ്രഹ്മാദിസ്തംബ പര്യന്തമുള്ള സകല ഭൂതങ്ങളം അവ്യക്തമുത്തിയായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ആത്മാ കൂടാതെ ഒരു ജീവിയെ വ്യവഹാരദശയിൽ നമുക്കു കല്പിക്കുവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. അതു ഹേതുവായിട്ട് ആത്മാവായ ഞാൻനിമിത്തം (എൻെറ സഹായംകൊണ്ട്<sup>ം</sup>) അവ ആത്മവതേചന (ആത്മാവോടുകൂടിയ വയായി) സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. അതിനാലാണ് സകല ഭൃത ങ്ങളം എന്നിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞതും. എല്ലാ ഭൂതങ്ങരംക്കും ഞാൻതന്നെ ആത്മാവായതുകൊണ്ടു ഞാൻ അവ യിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവെന്നു മൃഢബൂദ്ധികഠംക്കു തോന്നുന്നു. അതിനാൽ ഞാൻ പറയുന്നു—അന്യവസ്തുക്കളായിട്ടു സംശ്ശേഷ മില്ലായ്ക്കയാൽ ഞാൻ ഭ്രതങ്ങളിൽ മൂത്തദ്രവ്യംപോലെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ ഞാൻ ആകാശത്തിൻേറയുമാന്തരമാ കുന്നു. യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ലാത്ത ഒരു വസ്ത ഒരു ഭിക്കി ലം ആധേയഭാവത്തോടുകൂടി (ഒന്നിൽ ഇരിക്കുന്നതുപോലെ) സ്ഥിതിചെയ്വാൻ ഒരിക്കലും പാടില്ല.

അതു ഹേതുവായിട്ടു് എനിക്കു യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ലാത്ത നിനാൽ—

ന ച മത<sup>്</sup>സ്ഥാനി ഭ്രതാനി പശ്യ മേ യോഗമൈശ്വരം ഭൂതഭുന്ന ച ഭൂതസ്ഥോ മമാത്മാ ഭൂതഭാവനഃ.

ഭൂതത്മായ ഭൂതത്മായ

മത°സ°ഥാനി ന ച എന്നിലിരിക്കുന്നതുമില്ല

മേ എൻെറ

ഐശചരം യോഗം അത്ഭ്രതമായശക്തിയെ, അസാധാരണ

മായ യുക്തിയെ (അഘടനഘടനാചാ

തുര്യത്തെ)

പശ്യ നോക്ക

മമ ആത്മാ ഭൂതഭ്യവനഃ (അപി) ഭൂതസ്ഥഃ ന ച എൻെറ പരമായിരിക്കുന്ന സാരൂപം ഭൂതങ്ങളെ ധരിക്കുന്നതും ഭൂതങ്ങളെ പാലിക്കുന്നതുമാണെങ്കിലും ഭൂതങ്ങളിൽ (ഞാൻ) സ°ഥിതിചെയ്യ ന്നില്ല.

ഭൂതങ്ങഠം എന്നിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതുമില്ല. എൻെറ അത്ര തമായ ശക്തിയെ കണ്ടാലും. എൻെറ പരമായിരിക്കുന്ന സ്വര്യ പം ഭൂതങ്ങളെ ധരിക്കുന്നതും അവയെ പാലിക്കുന്നതും (അല്ലെ കിൽ, അവയെ ഉണ്ടാക്കുന്നതും) ആണെങ്കിലും ഞാൻ അവ യിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നില്ല. (ജീവൻ എപ്രകാരമാണ ദേഹ ത്തെ ധരിക്കുകയും പാലിക്കുകയും ചെയ്തുകൊണ്ട് അഹങ്കാര ത്തോടുകൂടി ദേഹത്തോടു സംബന്ധിച്ച സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു് അതുപോലെ ഞാൻ ഭൂതങ്ങളെ ധരിക്കുകയും പാലിക്കുകയും ചെയ്യുന്നവനാണെങ്കിലും അചയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ ഞാൻ നിരഹങ്കാരനാകുന്നു.)

[ശം-ഭാ] ബ്രഹ്മാമുതല്ലുള്ള സകലഭൂതങ്ങളും എന്നിൽ സ്ഥി തിചെയ്യുന്നില്ല. എൻെറ അത്തുതമായ ഘടനാശക്തിയെ കണ്ടാ ലും. ആത്മാവിൻെറ യാഥാത്മ്യത്തെ (ആത്മാവിൻെറ യഥാത്ഥ സ്വഭാവത്തെ) കണ്ടാലും എന്നത്ഥം. അപ്രകാരംതന്നെ ശ്രതിയും ആത്മാവിൻെറ അസംഗതയെപ്പററി പറയുന്നുണ്ട്. എന്തെന്നാൽ ആത്മാവിന്നു യാതൊരു വസ്തുവായിട്ടും സംസർഗ്ഗമില്ല.

'അസംഗോ ന ഹി സജ്ജതേ അസംഗനാകുന്നു. എതെന്നാൽ വേറൊന്നമായി (അതു്) ചേരുന്നില്ല' (ബ്ലഹ. ഉ. 3. 9. 26). ഇനി മറൊരാശ്ചര്യക്തെക്കണ്ടാലും. അസംഗനാണെങ്കിലും എൻറെ ആത്മാ ഭ്രത്താള ഭരിക്കുന്നു. എങ്കിലും മൻപറഞ്ഞ ന്യായത്താൽ (അസംസ്റ്റിത്വം ഹേതുവായിട്ട്) ഞാൻ അവയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നില്ല. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ ആത്മാവിൽനിന്നു ദേഹാദിസംഘാതത്തെ വിഭജിച്ച് 'ഇതു് എൻറ്റെ ആത്മാ' എന്നു (ഭഗവാൻ) പറയുന്നതു യുക്തമാണോ?— ഗേവാൻ ലോകബുലിയെ അനുസരിച്ചാണം' 'എൻറെ ആത്മാ' എന്നു പറഞ്ഞതു്. അല്ലാതെ സാധാരണജനങ്ങരം അജ്ഞാനം കൊണ്ടു വിചാരിക്കുന്നതുപോലെ ആത്മാ തന്നിൽനിന്നു ഭിന്ന

മാണെന്ന<sup>്</sup> അദ്ദേഹം വിചാരിക്കുനില്ല. അപ്രകാരംതന്നെ എൻെറ ആത്മാവതന്നെയാണ് ഭൂതങ്ങളെ ഉൽപാദിപ്പിക്കു ന്നതു്, അല്ലെങ്കിൽ, ഭൂതങ്ങളെ വദ്ധിപ്പിക്കുന്നതു്.

മൻപറഞ്ഞ രണ്ടു ശ്ലോകങ്ങളുടെ അത്ഥത്തെ ഭഗവാൻ ഒരു ദൃഷ്യാന്തംകൊണ്ടു സ്പഷ്ടമാക്കി പറയുന്നു:

യഥാകാശസ്ഥിതോ നിത്യം വായുഃ സവ്വത്രഗോ മഹാൻ തഥാ സവ്വാണി ഭൃതാനി മത<sup>ം</sup>സ്ഥാനീത്യപധാരയ. 6

സവ്വത്രഗഃ സവ്വ്വ്യാപകമായും

മഹാൻ നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നതായുമിരികുന്ന

വാതും വായു

നിത്യം എപ്പോഴം

യഥാ എ**പ്രകാ**രമാണ<sup>ം</sup>

ആകാശസ<sup>ം</sup>ഥിതഃ 'ആ**കാശത്ത**ിൽ (സംശ്ശേഷംകൂടാതെ)

ഇരിക്കുന്ന**തു**ം

തഥാ അപ്രകാരം

സവ്വാണി ഭ്രതാനി സകല ഭ്രതങ്ങളം

മത്സ്ഥാനി ഇതി എന്നിൽ (സംശ്ശേഷംകൂടാതെ) ഇരിക്ക

ന്നുവെന്നു

ഉപധാരയ അറിഞ്ഞാലും

സവ്വ്യാപകമായം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നതായമിരിക്കുന്ന വായ എപ്രകാരമാണം' എപ്പോഴം ആകാശത്തിൽ (അതോടുകൂടി ചേരാതെ) ഇരിക്കുന്നതും' അതുപോലെ സകലഭൂതങ്ങളമെ ന്നിൽ ഇരിക്കുന്നുവെന്നറിഞ്ഞാലും.

[ശം-ഭാ] ലോകത്തിൽ എപ്രകാരമാണ് സകലദിക്കിലും സഞ്ചരിക്കുന്നതും അളവുകൊണ്ടു മഹത്തായിരിക്കുന്നതുമായ വായു സദാ ആകാശത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു് അതു പോലെതന്നെ ആകാശംപോലെ സവ്വവ്യാപിയായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ സകലഭൂതങ്ങളും സംശ്ശേഷംകൂടാതെതന്നെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നുവെന്നറിഞ്ഞാലും.

ഇങ്ങനെ ആകാശത്തിൽ വായുവെന്നപോലെ കല്പകാല ത്തിൽ (സ<sup>ം</sup>ഥിതികാലത്തിൽ) സകലഭൂതങ്ങളും എന്നിലിരി ക്കന്നം— സവ്വഭൂതാനി കൗതേയ പ്രകൃതിം യാന്തി മാമികാം കല്പക്ഷയേ പുനസ്ലാനി കല്പാദൗ വിസ്വജാമൃഹം.

7

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര കല്പക്ഷയേ പ്രളയകാലത്തിൽ

സവ്വഭൂതാനി

സകലഭൂതങ്ങളും

മാമികാം പ്രകൃതിം

ത്രിഗുണാത്മികയായ എൻെറ

മായയെ

ന്തായ

പ്രപിക്കുന്ന

കല്പാദൗ

സ്പപ്പു<sup>1</sup>കാലത്തിൽ

താനി

അവയെ

ഞാൻ

പുനഃ

പിന്നേയും

അഹം വിസൃജാമി

വിശേഷമായി സൃഷ്ടിക്കുന്നു.

അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര, പ്രളയകാലത്തിൽ സകലഭൂതങ്ങളും ത്രിഗുണാത്മികയായ എൻെറ മായയെ പ്രാപിക്കുന്നു (എൻെറ മായയിൽ ലയിക്കുന്നു). സൃഷൂികാലത്തിൽ അവയെ ഞാൻ പിന്നേയും സൃഷൂികുന്നു.

[ശം-ളാ] മാമികാം പ്രകൃതിം ത്രിഗുണാത്മികയായും നിക്കഷ്യയായും (ഇപരയായും) ഇരിക്കുന്ന എൻറെ പ്രകൃതിയെ. കല്ലക്ഷയേ ഇവാഹമായ പ്രളയകാലത്തിൽ ഇവഹ പ്രളയകാലത്തിൽ. കല്ലാഭയ ഇത് പത്തി കാലത്തിൽ. വിസൃ ജാമി ഇതാനവയെ മൻപത്തേപ്പോലെ സൃഷ്യിക്കുന്നു. ശേഷം സ്പ്രഷ്യം.

ഇങ്ങനെ അവിദ്യാലക്ഷണത്തോടുകൂടിയ---പ്രകൃതിം സ്ഥാമവഷൂഭ്യ വിസ്വജാമി പുനഃ പുനഃ ഭൂതഗ്രാമമിമം കൃൽസ്സമവശം പ്രകൃതേവ്വശാത്.

8

ംപേഗ

എൻെ (സ്ഥാധീനമായ)

പ്രകൃതിം

മായയെ

അവഷ്ഭ്യ

അധിഷാനമാക്കീട്ട് (സ്വീകരിച്ചു°)

അവശം

പ്രാചീനകർമ്മാധീനമായ

(കർമ്മാദിപരവശമായ)

കൃൽസും ഇമം ഭൂതഗ്രാമം (ചതുവ്വിധമായിരിക്കുന്ന) ഈ

സകലഭൂതസമൂഹത്തേയും

പുനഃ പുനഃ പിന്നേയും പിന്നേയും

പ്രേകൃതേഃ വശാത് പ്രാചീനകർമ്മംനിമിത്തം തത്തതവ

ഭാവത്തെ അനസരിച്ച്

വിസ്തജാമി ഞാൻ വിവിധമായി സൃഷ്ടിക്കുന്നു.

എൻെറ അധീനമായ മായയെ അധിഷ്യാനമാക്കിയിട്ട് പ്രാചീനകർമ്മാധീനമായ ഈ സകലഭൂതസമൂഹത്തേയം ഞാൻ പിന്നേയും പിന്നേയും, ആ പ്രാചീനകർമ്മംനിമിത്തം തത്തത്സാഭാവത്തെ അനുസരിച്ചുതന്നെ, വിവിധമായി സൃഷൂിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] സ്വഭാവത്തിൽതന്നെ അവിദ്യാദിദോഷങ്ങളെ കൊണ്ടു പരവശീകൃതമായം അസ്വതത്രമായമിരിക്കുന്ന ഈ (പ്രകൃതിയിൽനിന്നുണ്ടായിട്ടുള്ള) ഭ്രതസമദായത്തെ ആസകലം ഞാൻ എൻെ മായയെ (അവിദ്യയെ) വശീകരിച്ച പിന്നേയം പിന്നേയം സൃഷ്ടിക്കുന്നം.

ഇപ്രകാരം പരമേശ്വരൻ ഭൂതസമൂഹത്തെ പലവിധ അവസ്ഥയിൽ സൃഷ്ടിക്കുകനിമിത്തം അദ്ദേഹത്തിന്ന് (ആ പ്രവൃത്തി ഹേതുവായിട്ട്) ധർമ്മാധർമ്മസംബന്ധമുണ്ടാകമോ? ഇതിന്നു സമാധാനമായി ഭഗവാൻതന്നെ പറയുന്നു:

ന ച മാം താനി കർമ്മാണി നിബധ്നന്തി ധനഞ്ജയ ഉദാസീനവദാസീനമസക്തം തേഷു കർമ്മസു. 9

ഹേ ധനഞ്ജയ അല്ലയോ അജ്ജുന

താനി കർമ്മാണി ആവക വിശ്വസ്വഷ്യാദികർമ്മങ്ങ**ം** 

തേഷു കർമ്മസ് ആ കർമ്മങ്ങളിൽ

അസക്തം ആസക്തിയില്ലാത്തവനം (അഭിമാനമി

ല്ലാത്തവനം)

ഉദാസീനവൽ എസീ ഉദാസ**ീനനെ (സം**ബന്ധമില്ലാത്ത**വ** 

നം ചധ്ന നെ) പ്രോലെ ഇരിക്കുന്നവനുമായ

**<sup>⋇</sup> പ്രകൃതിതൽകാര്യങ്ങ**≎ക്കു സാക്ഷിതേചന ദൂരേ സ്ഥിതി ചെയ്യന്നു.

മാം

എന്നെ

ന നിബധ<sup>്</sup>നതി

ബന്ധിക്കുന്നില്ല.

അല്ലയോ അജ്ജന, ആവക വിശചസ്പപ്പ്യാഭികർമ്മങ്ങാം, അവ യിൽ അഭിമാനമില്ലാത്തവനും ഉദാസീനനെന്നപോലെ ഇരി ക്കുന്നവനും ആയ എന്നെ ബന്ധിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] ഭൂതഗ്രാമത്തെ വിഷമാവസ്ഥയിൽ സൃഷ്ടി ക്കുക നിമിത്തമായ കർമ്മങ്ങരം ഈശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നെ ബന്ധിക്കുനില്ല. കർമ്മങ്ങ**ം സംബന്ധിക്കു**ന്നില്ല. എന്നതിന്നു ഭഗവാൻ കാരണം പറയുന്ന—ആത്മാ അവിക്രിയനാണം' എന്ന കർമ്മഫലത്തിലിച്ഛയില്ലാ**തേയും** റിഞ്ഞു**ം**കൊണ്ട ഞാൻ 'ഞാൻ ചെയ്യുന്നു' എന്നു' അവയിൽ അഭിമാനമില്ലാതേയും, ഒ**രു ഉദാസീനൻ (ഉപേക്ഷ**കൻ) എന്നപോലെ <mark>ഇരിക്കുന്ന</mark>ം. അതു ഹേതുവായിട്ട്, അന്യരുടെ കാര്യത്തിലും കർത്തൃതചാഭി മാനമില്ലായ°മയും കർമ്മഫലത്തിൽ അസംഗത്വവുംതന്നെയാ ണ<sup>്</sup> അബന്ധത്തിന്നുള്ള കാരണം (ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളിൽനിന്നു മോചിപ്പാനുള്ള കാരണം). എന്നാൽ നേരേമറിച്ച്°, മൂഢനാ യവൻ സ്വന്തകർമ്മങ്ങളാൽ (അവയിൽ കർത്തൃത്വാഭിമാനം നിമിത്തം) പട്ടനുലുണ്ടാക്കുന്ന പുഴവിനെപ്പോലെ, ബന്ധിക്ക പ്പെടുന്നുവെന്നഭിപ്രായം.

മയാധ്യക്ഷേണ പ്രകൃതിഃ സൂയതേ സചരാചരം ഹതുനാനേന കൗന്തേയ ജഗദിപരിവത്തത.

10

ഹേ കൗന്തേയ

അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര

അധ്യക്ഷേണ

നിമി.ഞഭൂതമായിരിക്കുന്ന (സാക്ഷി

യായിരിക്കുന്ന, അധിഷാതാവായിരി

ക്കുന്ന)

മയാ

എന്നാൽ

പ്രകൃതിഃ

മായ

സചരാചരം

സംനാ**വരജം**ഡമങ്ങളോട്<sup>കൂ</sup>ടിച്ച ലിപ

ഞ്ചത്തെ, വിശ്ചത്തെ

സൂയതേ

ഉത്ഭവിപ്പികന്നേ

അനേന ഹേതുനാ

ഇതു ഹേതുവായിട്ട് (മദധിഷ്യാനം

ഹേതുവായിട്ട<sup>ം</sup>)

ജഗത

ഈ പ്രപഞ്ചം

വിപരിവത്തേ പിന്നേയം പിന്നേയം ജനിക്കുന്ന. അല്ലയോ കൗന്തേയ, അധിഷ്യാതാവായിരിക്കുന്ന എന്നാൽ പ്രകൃതി സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ഈ പ്രപഞ്ചത്തെ ഉത്ഭവിപ്പിക്കുന്നു. ഇതു ഹേതുവായിട്ട് ഈ പ്രപഞ്ചം പിന്നേയം പിന്നേയം ഉത്ഭവിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. (എൻെറ സന്നിധിമാത്രംകൊണ്ടാണ് എനിക്ക് അധിഷ്യാതൃത്വം. അതിനാൽ കർത്തൃത്വവും ഉദാസീനത്വവും അവിരുദ്ധമായിത്തന്നെയിരിക്കുന്നവെന്നു താൽപര്യം.)

[ശം-ഭ] സവ്ത്ര സാക്ഷിത്വമാത്രസ്വരുപനായും, അവി ക്രിയാതമാവായും, (സവ്വത്തിന്നം) അദ്ധ്യക്ഷനായമിരിക്കുന്ന എന്നാൽ ത്രിഗുണാത്മികമായം അവിദ്യാലക്ഷണമായുമിരി ക്കുന്ന എൻെറ പ്രകൃതി ചരാചരാത്മകമായ ഈ ജഗത്തി**നെ** ഉൽപാദിപ്പിക്കുന്നു. ഇതിന്നു പ്രമാണമായി ഒരു 'ഏകോ ദേവഃ സവ്ഭ്രതേഷ്യ <u>ഗ</u>വ്ധം സവ്വ്യാപീ സവ്ഭൂതാന്ത രാത്മാ, കർമ്മാധ്യക്ഷഃ സവഭൂതാധിവാസഃ സാക്ഷീ ചേതാ കേവലോ നിർഗ്ഗണശ്ച<u>—</u>(ഞാൻ) ഏകദേവനായും, സവ്ഭൂത ങ്ങളിലും ഗുഢനായും, സവഭൂതങ്ങളിലുമധിവസിക്കുന്നവനാ യും, സകലത്തിന്നും സാക്ഷിയായും, ദ്രഷ്ട്വാവായും, **കേവ**ലനാ യം, നിർഗ്ഗണനായം ഇരിക്കുന്നു (ശേചതാശചതരോപനിഷ ത്ത് 6, 11), ഇപ്പകാരം ഞാൻ സാക്ഷിമാത്രമായിരിക്ക ഹേതുവായിട്ടും, എൻെറ അധ്യക്ഷത്വംനിമിത്തവും, ഹേ അജ്ജന, ചരാചരാത്മകമായം വൃക്താവ്യക്താത്മകമായുമിരി ക്കുന്നു ഈ ജഗത്ത സവ്വാവസ്ഥകളിലും (സൃഷ്ടിസ്ഥിതി സംഹാരാവസ്ഥകളിലും) പിന്നേയം പിന്നേയം പരിവത്തി ക്ഷന്നു.1 സാക്ഷിസന്നിധിയിൽ ദൃശ്യത്വം വന്നു വശമാവുകനിമി ത്തമാണ് ജഗത്തിൻെറ സകലപ്രവൃത്തികളം ഉണ്ടാകുന്നതു്— 'ഞാന്നിതനുഭവിക്കും', 'ഞാൻ ഇതു കാണുന്നു', 'ഞാൻ ഇതു കേഠംക്കുന്നു', 'ഞാൻ സുഖമനമേവിക്കുന്നു', 'ഞാൻ ദ്ലഃഖമനുഭവി ക്കുന്നു', 'ഇതിന്നുവേണ്ടി ഞാൻ അതു ചെയ്യം', 'ഞാൻ ഇതു' അറിയും' എന്നിങ്ങനെ ഉള്ള സവ്വപ്രവൃത്തികളം ദൃശ്യവിഷയ ജ്ഞാനത്തിൽനിന്നുത്ഭവിക്കുന്നു; അതിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്നു;

<sup>1.</sup> പിന്നേയം പിന്നേയം സർഗ്ഗസംഹാരങ്ങളെ അനഭ വികുന്നു.

അതിൽത്തന്നെ അവസാനിക്കുകയംചെയ്യന്നു. 'യോ അസ്യാ ധ്യക്ഷഃ പരമേ വ്യോമൻ—യാതൊരുവനാണം° ഇതിന്നും' (ഈ ജഗത്തിന്നും) അധ്യക്ഷനായിരിക്കുന്നതും അവൻ പ്രകൃഷ്യമാ യിരിക്കുന്ന ഹാദ്ദമായ ആകാശത്തിൽ സ°ഥിതിചെയ്യുന്നു' (ദുവ്വിഭേഞയനാകുന്നുവെന്നത്മം) എന്നിങ്ങനെയുള്ള മന്ത്രങ്ങളും ഈ അത്ഥത്തെ കാണിക്കുന്നു. അതിനാൽ2 'അന്യചൈതന്യ വസ്തവില്ലാത്തതിനാൽ -- അന്യഭോക്താവിപ്ലാത്ത**തുകൊ**ണ്ട് സവ്വത്തിന്നും അധ്യക്ഷനായം ചൈതന്യമാത്രസ്വരുപനായം പരമാത്ഥത്തിൽ സവ്വഭോഗങ്ങഠംകംം സംബന്ധമില്ലാത്തവനാ യം ഇരിക്കുന്ന ആ ഏകദേവന്നു് ഈ സൃഷ്ടികൊണ്ടെന്താണു് പ്രയോജനം?' എന്നൊരു ചോദ്യത്തിന്നാകട്ടേ അങ്ങനെ ഒരു ചോദ്യത്തിന്നു സമാധാനത്തിന്നാകട്ടേ3, അവകാശമില്ല. 'കോ അദ്ധാ വേദ ക ഇഹ പ്രവോചൽ കുത ആജാത കുത ഇയം വിസൃഷൂിഃ<u>—</u>ആക്ം° അതിനെ പ്രത്യക്ഷമായി **അറിയ** വാൻ കഴിയം? എവിടുന്നുണ്ടായിയെന്നു് ആക്ക് പറ<mark>യുവാൻ</mark> കഴിയും? എന്തിനുവേണ്ടിയാണം ഈ വിവിധസ്പഷ്ടിയെന്നു

<sup>2. [</sup>ആ] സാക്ഷിത്വമാത്ര•കൊണ്ടു° ഈശ്വരൻ ജഗത്തി ൻറ സ്രഷ്യാവാകയാൽ.

<sup>3. &#</sup>x27;ഈ സൃഷ്ടി എന്തിനുവേണ്ടിയാകുന്നു?' എന്നുള്ള ചോട്യമാകുട്ട അതിന്നനുത്രപമായ പ്രതിവചനമാകുട്ടേ യുക്ത മല്ല. പരനായിരിക്കുന്നവന്നു ഭോഗാനുഭവത്തിന്നുവേണ്ടിയാണെന്നു പറയുവാൻ പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ അദ്ദേഹത്തിനു ഭോഗ സംബന്ധിത്വമില്ല. അദ്ദേഹം സവ്വത്തിന്നും സാക്ഷിഭൂതനായിരിക്കുന്നു, കേവലം ചൈതന്യമാത്രനായിരിക്കുന്നു. ഈശ്വരൻ എകനായിരിക്കുന്നു. അന്യചേതനവസ്തുവില്ലാത്തതിനാൽ അന്യഭോക്താവുണ്ടാകാൻ പാടില്ല. അചേതന വസ്തുക്കാംക്ക ഭോക്യത്രവും അസംഭവമാകുന്നു. സൃഷ്ടി മോക്ഷത്തിന്നുവേണ്ടി യുമല്ല. എന്തെന്നാൽ അതു മോക്ഷത്തിന്നു വിരോധമാകുന്നു. ഇങ്ങനെ 'സൃഷ്ടി എന്തിന്നുവേണ്ടി' എന്ന ചോദ്യമാകുട്ടേ അതിന്നനുരുപമായ പ്രതിവചനമാകുട്ടേ യോജിക്കുന്നില്ല. അതിന്നവകാശവുമില്ല. എന്തെന്നാൽ സൃഷ്ടി പരനായിരിക്കുന്നവരുറെ മായകൊണ്ടാണുണ്ടായിട്ടുള്ളത്ര്.

അവജാനന്തി

ആക് പറയുവാൻ കഴിയം?' (തൈത്തിരീയബ്രാഹ്മണം. 2. 8. 9) എന്നിങ്ങനെയുള്ള മന്ത്രവർണ്ണങ്ങളേക്കൊണ്ടും ഈ അത്ഥം വെളിപ്പെടുത്തുന്നു. അജ്ഞാനേനാവൃതം ജ്ഞാനം തേന മുഹൃന്തി ജന്തവഃ \_\_\_ അജ്ഞാനംകൊണ്ടു ജ്ഞാനം മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ ജീവികഠം മോഹത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു' (അ. 5, ശ്രോ 15) എന്നുഗേവാൻതന്നെ പറയുന്നതുമുണ്ടും'.

ഞാൻ നിതൃശുഭധമക്തസാഭാവനം സകലജന്തുക്കാക മാതമാവുമാണെങ്കിലും—

അവജാനന്തി മാം മൂഡാ മാനുഷീം തനുമാശ്രിതം പരം ഭാവമജാനന്തോ മമ ഭൂതമഹേശ്വരം.

11

| മമ                      | എൻെറ                            |
|-------------------------|---------------------------------|
| പരം ഭാവം                | പരമാതഥത്തെ (ശ്രേഷമായ സചരൂപത്തെ) |
| അജാനന്താ                | അറിയാതെ                         |
| മൂഢാഃ                   | മൃഢന്മാരായവർ (മൂർഖന്മാരായവർ)    |
| ഭൂതമഹേശ്വരം             | സകലഭൂര്ത്ങരംകും മഹ്വേരനായ       |
| <b>ത</b> റം             | എന്നെ                           |
| മാ <b>നു</b> ഷീം തന്നും | മനഷ്യദേഹത്തെ                    |
| ആശ്രിതം                 | ആശ്രയിച്ചവനായ <u>ി</u>          |

എൻെറ പരമതത്ത്വത്തെ അറിയാതെ മുഢന്മാരായവർ സകല ഭൂതങ്ങരാക്കും മഹേശ്വരനായ എന്നെ മനുഷ്യദേഹത്തെ ആശ്ര യിച്ചിരിക്കുന്നവനായി വിപാരീച്ചു<sup>ം</sup> അപമാനിക്കുന്നു.

അപമാനിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] പരമാത്മാവായം ആകാശംപോലെയും ആകാശത്തിനേക്കാളമന്തരമായും സവ്വഭൂതങ്ങരംക്കമാത്മാവായും മഹേ ശ്വരനായുമിരിക്കുന്ന എൻെറ പ്രകൃഷ്ടമായിരിക്കുന്ന ഭാവത്തെ—പരമതത്ത്വത്തെ —അറിയാതെ അവിവേകികളായ മുഢന്മാർ എന്നെ മനുഷ്യദേഹത്തെ സ്വീകരിച്ച ലോകത്തിൽ (തങ്ങളുടെ കൂട്ടത്തിൽ ദേഹാഭിമാനത്തോടുകൂടി) പെരുമാുന്ന വനായി അപമാനിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ എന്നെ പിന്നേയും പിന്നേയും നിന്ദിക്കുന്നുമെക്കുന്നും നിസ്സാരന്മാരായ അവർ നഷ്യപ്രായ നമാരായിത്തീരുന്നു.

## എങ്ങനെ?

മോഘാശാ മോഘകർമ്മാണോ മോഘജ്ഞാനാ വിചേതസഃ രാക്ഷസീമാസുരീഞ്ചൈവ പ്രകൃതിം മോഹിനീം ശ്രിതാഃ. 12

മോഘാശാഃ നീഷ°ഫലമായ ആശയോടുകൂടിയവരും മോഘകർമ്മാണഃ നിഷ°ഫലമായ കർമ്മങ്ങളോടുകൂടിയ

വരും

മോഘജ്ഞാനഗ; നിഷ്പലമായ ജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയവരും

വിചേതസഃ അവിവേകികളമായവർ

മോഹിനീം മോഹത്തെ (ബുദ്ധിഭ്രംശത്തെ) ഉണ്ടാക്ക

ന്നതായും

രാക്ഷസീം താമസിയായം (ഹിംസാദിപ്രചുരയായം) ആസുരീം ച രാജസിയായം (കാമദപ്പാദിബ<u>ഹള</u>യായ

മിരിക്കുന്ന)

പ്രകൃതിം ഏവ സ്വഭാവത്തെന്നെ ശ്രീതാഃ ആശ്രയിച്ചവരാകുന്നു.

നിഷ്ഫലമായ ആശയോടുകൂടിയവരും നിഷ്ഫലമായ കർമ്മങ്ങളോടുകൂടിയവരും നിഷ്ഫലമായ ജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയവരും അവിവേകികളമായിട്ടുള്ളവർ താമസമായും രാജസമായും ബൂദ്ധിഭ്രംശത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായുമിരിക്കുന്ന സ്വഭാവത്തെ ആശ്രയിച്ച് (പ്രാപിച്ച) വരായി ഭവിക്കുന്നു. (താമസമായും....സ്വഭാവത്തെ ആശ്രയിച്ചവരായി എന്നെ അപമാനിക്കുന്നുവെന്നു മുൻപിലത്തെ ശ്രോകത്തോടു് അമ്പയി കേണ്ടതാകുന്നു.)

[ശം-ഭാ] അവരുടെ ആശ നിഷ്ഫലമാകുന്ന. അവർ ചെയ്യുന്ന അഗ്നിഹോത്രാദികർമ്മങ്ങളം നിഷ്ഫലങ്ങളാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, അവർ ഈശ്വരനെ നിന്ദിക്കുന്നു; സ്വാത്മാവി നേയും തിരസ്സരിക്കുന്നു. അവരടെ ജ്ഞാനവും നിഷ്ഫമായി ത്തന്നെ ഭവിക്കുന്നു. അവർ വിവേകശുന്നുന്മാരായും ഭവിക്കുന്നു. അതിന്നും പുറമേ, അവർ രാക്ഷസന്മാരുടെ സ്വഭാവത്തേയും മോഹത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായ—ദേഹമാണ് ആത്മാ എന്നു വാദി ക്കുന്നതായ—അന്യരന്മാരുടെ സ്വഭാവത്തേയും ആശ്രയിച്ചവരാകുന്നു; ഫേദീക്കുക, ഭേദിക്കുക, കുടിക്കുക, തിന്നുക, അന്യന്റെർറ

സ്വത്തിനെ അപഹരിക്കുക എന്നിങ്ങനെയുള്ള സ്വഭാവത്തോടു കൂടിയവരും, ക്രൂരകർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നവരും ആകുന്നവെന്നത്ഥം. 'അസുര്യാനാമ തേ ലോകാ' എന്നു ശ്രുതിവാക്യംതന്നെ ഉണ്ടും.

. എന്നാൽ ശ്രദ്ധയുള്ളവരും ഭഗവൽഭക്തിലക്ഷണമായിരി ക്കുന്ന മോക്ഷമാർഗ്ഗത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നവരുമായ മഹത്ത ക്കാ—

മഹാത്മാനസ്ത മാം പാത്ഥ ദൈവീം പ്രകൃതിമാശ്രിതാഃ ഭജന്ത്യനന്യമനസോ ജ്ഞാത്വാ ഭൂതാദിമവ്യയം. 13

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന

മഹ**ാ**ത്താനഃ തു എന്നാൽ മഹാത്മാക്കളായിട്ടുള്ളവർ

(കാമാദിയാൽ അഭിഭുതമല്ലാത്ത ചിത്തത്തോടുകൂടിയവർ), ദൈവീം പ്രകൃതിം ('അഭയം സത്താസംശു ദ്ധീഃ' എന്നിങ്ങനെ ഇനി പറയ വാൻപോകുന്ന) ദൈവിയായ സ്വഭാ

വത്തെ

ആശ്ര<del>ിതാം</del> ആശ്രയിച്ചവരായി

അനന്യമനസഃ അന്യവസ്തവിൽ മനസ്സവയ്ക്കാത്തവ

രായി

ഭൂതാദിം ജഗത്തിന്നു കാരണനായും

അവ്യയം നാശമില്ലാത്തവനായുമിരിക്കുന്ന

മാം എന്നെ ജ്ഞാത്വാ അറിഞ്ഞു° ജേന്തി ഭജിക്കുന്നം.

അല്ലയോ അജ്ജന, എന്നാൽ മഹാതമാക്കളായവർ ദൈവി യായ സ്വഭാവത്തെ (സാത്വികഭാവത്തെ) ആശ്രയിച്ച പ്രപ ഞ്ചത്തിന്ന കാരണനായം നാശമില്ലാത്തവനായമിരിക്കുന്ന എന്നെ അറിഞ്ഞു അന്യവസ്തകളിൽ മനസ്സവയ്ക്കാത്തവരായി എന്നെത്തന്നെ ജേിക്കുന്നു.

[ശം-ജാ] മഹാത്മാനഃ—അക്ഷദ്രചിത്തന്മാർ (യജ്ഞാദിക ളാൽ ശുദ്ധമാക്കപ്പെട്ട അന്തഃകരണത്തോടുകൂടിയവർ); ദൈവീം പ്രകൃതിം—ശമം, ദമം, ദയ, ശുദ്ധ മുതലായ ലക്ഷണങ്ങളോടു കൂടിയ ദേവന്മാരുടെ പ്രകൃതിയെ; ഭൂതാദിം <u>അ</u>കാശം മുതലാ യവയ്ക്കും പ്രാണികഠംക്കും ആദികാരണനായും (ആശ്വയമായും); അവ്യയം മാം <u>നാശമില്ലാത്തവനായുമിമിക്കുന്ന</u> എന്നെ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

#### എങ്ങനെ?—

സതതം കീത്തയന്തോ മാം യതന്തശ്ച ദൃഢവ്രതാഃ നമസ്യന്തഞ്ച മാം ഭക്ത്യാ നീത്യയക്താ ഉപാസതേ. 14

സതതം എപ്പോഴം മാം എന്നെ

കീത്തയന്തഃ സ്തോത്രമന്ത്രാദികളെക്കൊണ്ടു കീത്ത

നംചെയ്യുന്നവരായും

ദൃഢവ്രതാഃ ദൃഢമായ വ്രതങ്ങളോടുകൂടിയവ

രായി

യതന്തഃ ച ഐശ്വര്യജ്ഞാനാദീകളിൽ പ്രയ

തംചെയ്യുന്നവരായും

നിത്യയക്താഃ നിരന്തരമായ നിയമത്തോടുകൂടിയ

വരായം

ഭക്ത്യാ ഭക്തിയോടുകൂടി

മാം എന്നെ

നമസ്യന്തഃ ച നമസ്ധാരം ചെയ്യുന്നവരായം

ഉപാസതേ ഉപാസിക്കുന്നു.

(മൻപറഞ്ഞ മഹാത്മാക്കളിൽ ചിലർ) എന്നെ എപ്പോഴം സോത്രമത്രാദികളെക്കൊണ്ടു കീത്തനംചെയ്യുന്നവരും, (ചിലർ) സംഥിരമായ വ്രത്തോടുകൂടിയവരും, (ചിലർ) ഐശ്വര്യ ജ്ഞാനാദികളിൽ പ്രയത്തംചെയ്യുന്നവരും, (മററു ചിലർ) നിര ന്തരമായ നിയമത്തോടുകൂടിയവരും, ഭക്തിയോടുകൂടി എന്നെ നമസ്സാരംചെയ്യുന്നവരുമായി (എന്നെ) ഉപാസിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] സവ്വദാ ബ്രഹ്മസാരൂപിയായ എന്നെ കീത്തനം പെതുന്നവരും, ഇന്ദ്രീയനിഗ്രഹം, ശമം, ദമം, ദയ, അഹിംസ മുതവായ ധർമ്മങ്ങളെ ശീലിക്കുന്നവരും, സ്ഥിരമായ വ്രത തേതാടുളുടിയവരും, ഹൃദയത്തിൽ വസീക്കുന്ന ആത്മാവായ എന്നെ ഭക്തിയോടുകൂടി നമസ്സാരം ചെയ്യുന്നവരും, സഭാ സംയ ക്തന്മാരും ആയി എന്നെ ഉപാസീക്കുന്നു.

**ജ്ഞാനയജ്ഞന ചാപുന്യേ യജന്തോ മാമുപാസതേ** ഏ**കതോന** പ്പഥക്കോന ബഹുധാ വിശാതോമുഖം. 15

അന്യേ അപി ച മററു ചിലർ

വിശ്ചതോമുഖം സവ്വാത്മക്യനായിരിക്കുന്ന

മാം എന്നെ

ജ്ഞാനയജ്ഞന ജ്ഞാനമാകന്ന യജ്ഞംകൊണ്ടു<sup>o</sup>

**ഏകതോന** അഭേടോവനതോടം യജന്തു

പ്പഥക്തേചന 'ഞാൻ ഭാസനാകുന്നു' എന്നിങ്ങനെ

ഭേഭാവനതോടും

ബഫ്രധാ ബ്രഹ്മര്യോദിത്രപേണ അനേകവിധ

മായും

ഉപാസതേ **ഉ**പാസിക്കുന്നു.

മറ്റു ചിലർ സവ്വാത്മകനായ എന്നെ ജ്ഞാനമാകുന്ന യജ്ഞം കൊണ്ടു പൂജിക്കുന്നവരായി ഉപാസിക്കുന്നു. (അവരിൽത്തന്നെ ചിലർ) അഭേഭോവനയോടും, (ചിലർ) ഭേദഭാവനയോടും, (ചിലർ) ബ്രഹ്മര്യാദിരുപേണ അനേകവിധമായും (എന്നെ) ഉപാസിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഭഗവദിഷയമായ ജ്ഞാനംതന്നെ ഒരു യജ്ഞ മാകന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനയജ്ഞംകൊണ്ടു ചിലർ (ചില ബ്രഹ്മനിഷ്യന്മാർ), അന്യളപാസനകളെ പര്യത്യജി ച്ച്, ഈശ്വരനായ എന്നെത്തന്നെ ഉപാസിക്കുന്നു. ആ ജ്ഞാനം തന്നെ ഇപ്പകാരം പലവിധമാകുന്നു — 'പരമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മം ഒന്നുതന്നേയുള്ള' എന്ന പരമാത്ഥദശനത്തോടുകൂടി പൂജിക്കുന്നവരായി ചിലർ എന്നെ ഉപാസിക്കുന്നു. മററു ചിലർ 'ഭഗവാനായ വിഷ്ണതന്നെ ആദിത്യൻ, ചന്ദ്രൻ എന്നി ജ്ജനെയുള്ള ഭേദത്തോടുകൂടി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു'എന്ന ഭേഭാവന യോടുകൂടി എന്നെ ഉപാസിക്കുന്നു. വേറെ ചിലർ 'ഭഗവാൻ തന്നെയാണും' സർവ്വതോമുഖനായും വിശ്വര്യപിയായും

16

(സവ്വാതമാവായം സവ്വഭ്രതാശയസ്ഥിതനായം സവ്വഭതാ ക്ഷിശിരോമുഖനായം) ഇരിക്കുന്നതും' എന്ന ഭാവനയോടുകൂടി വിശവരുപിയായിരിക്കുന്ന എന്നെ ബഹുപ്പകാരേണ ഉപാസി കുന്നു

അവർ പലപ്രകാരത്തിൽ ഉപാസനയെ ചെയ്യുന്നുണ്ടെ ങ്കിൽ പിന്നെ അവർ അങ്ങയെ മാത്രമേ ഉപാസിക്കുന്നുള്ള എന്നതു° എങ്ങനെ?—ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

അഹം ക്രതുരഹം യജ്ഞഃ സ്വധാഹമഹമൗഷധം മന്ത്രോഹൗഹമേവാജ്യമഹമഗ്നിരഹം ഹുതം.

ക്യൂഃ ശ്രത്യക്തമായ അഗ്നിഷ്ടോമാദിയാഗങ്ങ≎ം

അഹം ഞാൻ (തന്നെ)

യജ്ഞഃ സ°മൃതിയിൽ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടള്ള പഞ്ച

യജ<sup>ം</sup>ഞാദികഠം

അഹം ഞാൻ

സ്വധാ പിതൃക്കളെ ഉദ്ദേശിച്ച ചെയ്യപ്പെടുന്ന

ംശ്രാദ്ധാദീകയ

അഹം ഞാൻ

ഔഷധങ്ങരം (മരുന്നുകരം), അല്ലെങ്കിൽ,

ഓഷധിപ്രഭവമായ അന്നം

അഹം ഞാൻ

മന്ത്രഃ വേദമന്ത്രങ്ങരം

അഹം ഞാൻ

ആജ്യം നെയ്യൂ മതലാന്മ ഹോമദ്രവ്യങ്ങരം

അഹം ഞാൻ

അഗ്നിഃ ആഹവനീയാദി അഗ്നി

അഹം ഞാൻ

ഹതം ഹോമവം (ഹവനക്രിയയം)

അഹം ഏവ അന്തരണ.

വേദോക്തമായ അഗ്നിഷ്ടോമാദികളും, സ്മാത്തമായ പഞ്ചമഹാ യജ്ഞാദികളും, പിതൃക്കളെ ഉദ്ദേശിച്ച ചെയ്യപ്പെടുന്ന ശ്രാദ്ധാ ദികളും, ഓഷധികളിൽനിന്തുണ്ടാകുന്ന അന്നവും (അല്ലെങ്കിൽ ഔഷധവും), വേദമന്ത്രങ്ങളും, നെയ്യ് മുതലായ ഹോമദ്രവ്യ ങ്ങളും, അഗ്നിയും, ഹോമവും ഞാൻതന്നെയുകുന്നും [ശം-ഭാ] ക്രതും ത്രാതമായ കർമ്മഭേദം; യജ്ഞം സൂാത്തമായത്യ്; സ്വധാപപിത്വക്കാക്കും കൊടുക്കപ്പെടുന്ന അന്നം; ഔഷധം — സകലപ്രാണ്ടികളം ഭക്ഷിക്കുന്ന അരി, യവം മുതലായ ധാന്യങ്ങരം; അല്ലെങ്കിൽ, സ്വധാശബ്യത്തിന്നും സവ്പ്രാണികളം ഭക്ഷിക്കുന്ന അന്നാമുന്നും അത്ഥം കല്ലിക്കാം; മന്ത്രം പരിയുടിക്കും ദേവന്മാക്കും ഹവിസ്സിനെ കൊടുക്കും പോരം ഉച്ചരിക്കപ്പെടുന്ന മന്ത്രവിശേഷം; അഗ്നിം ആജ്യം നവിസ്സ് ഇത്രം ചെയ്യപ്പെടുന്നുവോ ആ അഗ്നി; ആജ്യം ഹവിസ്സ് ഇതം പരാവനകർമ്മം; ഇവയെല്ലാം ഞാൻതന്നെ യാകന്നും.

#### അതിനും പുറമെ ....

പിതാഹമസൃ ജഗതോ മാതാ ധാതാ പിതാമഹഃ വേദ്യം പവിത്രമോംകാര ഋക്ലാമ യജ്ജരവ ച.

17

| അസ്യ ജഗതഃ         | ഈ ജഗത്തിന്നും                      |
|-------------------|------------------------------------|
| പീതാ              | പിതാവം                             |
| മാതാ              | മാതാവം                             |
| പിതാമഹഃ           | പീതാമഹനം                           |
| ധാതാ1             | കർമ്മഫലത്തെ കൊടുക്കുന്നവനും        |
| വേദ്യം $^2$       | അറിയപ്പെടേണ്ട വസ്തവം               |
| പവിത്രം3          | ശുജിയെ ചെയ്യുന്നതും (പ്രായശ്ചിത്താ |
|                   | ത്മകമായതും)                        |
| ഒ <b>ാംകാര</b> ഃ4 | പ്രണവവം                            |
| ಆಷ                | ഒ <b>സോദഗ്ദം</b>                   |
| സാമ               | സാമവേദവം                           |
|                   |                                    |

<sup>1.</sup> പോഷിപ്പീക്കുന്നവൻ.

<sup>2.</sup> ശബ്ദസ്പശ്രൂപാദിലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന യാതൊരു വേദ്യവസ്തുവാണള്ളതു അതെല്ലാം (ഞാൻതന്നെ)

<sup>3.</sup> ശുദ്ധിചെയ്യുന്ന യാവചില<sup>്</sup> (സൂര്യൻ, അഗ്നീ, വായ മതലായ) വസ്തുക്കളാണുള്ളതു<sup>ം</sup> അവരയല്ലാം (ഞാൻതന്നെ).

<sup>4.</sup> പരാവരരൂപമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തിന്റെ വാച കം.

യജഃപാ

യജ്വ്വേദവും

അഹം ഏവ

ഞാൻതന്നെയാകുന്നു.

ഈ ജഗത്തിനും പിതാവം, മാതാവം പിതാമഹനും, ധാതാവും, അറിയപ്പെടേണ്ട വസ്തുവും, പരിശുദ്ധവസ്തവും: പ്രണവവും, ഋഗോദവും, സാമവേദവും, യജൂർവ്വേദവും ഞാൻതന്നെയാകുന്നു.

[ശം-ജാ] ധാതാ ചപ്രാണിക≎ക്കു കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലത്തെ കൊടുക്കുന്നവൻ. പവിത്രം പാവനം. [വേദ്യം — (വേദിത വ്യം) അറിയപ്പെടേണ്ട വസ്ത്ര — ബ്രഹ്മം. ബ്രഹ്മം വേദിതവ്യമാ യിരിക്കെ, വേദനസാധനം ഓംകാരമാകുന്നു. 'ച' കാരംകൊ ണ്ട് അഥർവ്വവേദത്തേയും ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാകുന്നും.] അതിനും പുറമെ —

ഗതിർമത്താ പ്രളഃ സാക്ഷീ നിവാസഃ ശമണം സുഹൃത് പ്രവേഃ പ്രലയഃ സ്ഥാനം നീദാനം ബീജമവ്യയം. 18

ഗതിഃ6 പ്രാപിക്കപ്പെടേണ്ടവനം (ഫലവം)

ഭത്താ7 പോഷണത്തെ ചെയ്യുന്നവനം

പ്രഭു നിയാമകനം (നിയന്താവം)

സാക്ഷി സാക്ഷിയം (തുഭാശുഭങ്ങളുടെ ദ്രഷ്യാവം)

നിവാസഃ8 ഇമിപ്പിടവം (ഭോഗസ്ഥാനവം)

ശമണം രക്ഷകനം

സുഹൃത് ഹിതത്തെ ചെയ്യുന്നവനും

പ്രഭവം9 സൃഷ്ടികത്താവം പ്രലയം സംഹാമകത്താവം

സ്ഥാനം10 ആധാരവും

<sup>5. &#</sup>x27;ച' കാമംകൊണ്ട് അഥർവ്വവേദം, ഇതിഹാസപു മാണാദികരം എന്നീവയേയം ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാകന്നു.

<sup>6.</sup> കർമ്മംകൊണ്ടു പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നതു ഗതി — സ്വർഗ്ഗാ ദികർമ്മഫലം — അതും ഞാൻതന്നെ.

<sup>7.</sup> ജഗത്തിനെ ഭരിക്കുന്നവനം ഞാൻതന്നെ.

<sup>8.</sup> പ്രാണികളുടെ വാസസ്ഥാനമായ ഭൂമിയം ഞാൻ തന്നെ.

<sup>9.</sup> സർവ്വജഗൽസൃഷ്ടിക്കു കാരണഭൂതനും ഞാൻതന്നെ.

<sup>10.</sup> സംഥിതികാരണവം ഞാൻതന്നെ.

**നിധാ**നം

പ്രലയസ ഥാനവും

**അവൃയം** ബീജം

നാശമില്ലാത്ത കാരണവും

(അഹം ഏവ)

ഞാൻതന്നെ.

പ്രാപിക്കപ്പെടേണ്ടവനും, പോഷണകത്താവും, നിയാമകനും, സാക്ഷിയും, ഇരിപ്പിടവും, രക്ഷകനും, ഹിതമ്തെ ചെയ്യുന്നവ നും, സൃഷൂികത്താവും, സംഹാരകത്താവും, ആധാരവും, പ്രലയ സ്ഥാനവും നാശമില്ലാത്തേ കാരണവും ഞാൻതന്നെയാകുന്നു.

[ശം-so] ഗതിഃ<u>—</u>കർമ്മഫലം; ഭത്താ<u>—</u>പോഷകൻ; പ്രളഃ<u>—</u>സാമാി; സാക്ഷീ<u>—പ്രാണികള</u>ംൽ ചെയ്യപ്പെട്ട**തു**ം കർമ്മ**ങ്ങ**ാക്കു ചെയ്യപ്പെടാത്തതുമായ സാക്ഷിയായവൻ; നിവാസഃ = സകലപ്രാണികഠംകം വാസസ⁰ഥാനം;ശരണം = എന്നെ ആശ്രയിക്കുന്ന ആർത്തന്മോരുടെ ദുഖത്തെ കളയുന്നവൻ; സഎത°—പ്രത്യപകാരത്തെ ഇച്ഛീക്കാതെ ഉപകാര∙ ചെയ്യന്ന വൻ; പ്രഭവഃ—ജഗത്തിൻെറ ഉൽപത്തി; പ്രലയഃ—(ജഗത്തും) യാതൊന്നിങ്കൽ പ്രകഷേണ ലയിക്കുന്നുവോ അതു്; സ്ഥാനം <u> —</u>ആധാരം; നിധാനം<u> —</u>നിക്ഷേപം <u> കാലാന്തരത്തിൽ ജീവി</u> ഭോഗ്യമായിട്ടുള്ളത്ര°; ബീജം—പ്രരോഹകാരണം— വളരുക എന്ന ധർമ്മത്തോടുകൂടിയ സകലത്തിന്നും വളരുവാ നുള്ള കാരണം; അവ്യയം—സംസാരം നിലനില്ലുന്നതുവരെയു യാതൊന്നും ബീജംകൂടാതെ വളരുന്നില്ല. എന്നാൽ ള്ളതു്; വളർച്ച എന്നും കാണപ്പെടുന്നതുകൊണ്ടു ബീജം എന്നും നശിക്കാ തെയിരിക്കുന്നുവെന്നറിയുപ്പെടുന്നു.

അതിന്നും പുറമെ —

തപാമൃഹമഹം വഷ്ം നീഗൃഹ<sup>ം</sup>ണാമൃത്<sup>ം</sup>സൃജാമി ച അമൃതം ചൈവ മൃതൃശ്ച സദസച്ചാഹമ<del>ശ്</del>ളന. 19

ഹേ അജ്ജുന

അപ്പയോ അജ്ജന

അഹം

ഞാൻ

അപാമി

ആദിത്യനായി ഭവിച്ച് വേനൽക്കാലത്ത

ജഗത്തിന്നും ഉഷ്ണത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നു

അഹം

ഞാൻ

വർഷം

വർഷകാലത്തു മഴയെ

**ഉൽസൃജാമി** 

പെയ്യ**ിക്കുന്നു** 

നീഗൃഹീണാമി ച (ചില സമയത്ത്ര്) മഴ പെയ്യീക്കാതെ തടുക്കുന്ന

അമൃതം ച ജീവനവം (ജീവിച്ചിരിക്കുന്നതും)

മൃത്യു ച നാശ**േ**ത്ലവും

അസതം (ച) നീഴും നോധിടായത്തം) യായും (യായാല് പോയും)

അഹം ഏവ താൻതന്നെ.

അല്ലയോ അജ്ജന, ഞാൻ സൂര്യനായി ഭവിച്ചു ജഗത്തിന്ന് ഉഷ്ണാത്ത ഉണ്ടാക്കുന്നു. വൃഷ്ടികാലത്തു മഴ പെയ്യിക്കുകയും (ചില കാലത്തു) പെയ്യിപ്പിക്കാതെ തടുക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ജീവനവും, നാശഹേതുവും, സ്ഥുലവും സൂക്ഷ്മവും ഞാൻതന്നെയാക നും. (ഇതെല്ലാം ഞാൻതന്നെയെന്നറിഞ്ഞു് ബഹുപ്പകാര ത്തിൽ എന്നെ ഉപാസിക്കുന്നുവെന്നു മൻശ്രോകത്തോട്ട് അന്വ യിക്കേണ്ടതാകുന്നു)

[ശം--ഭാ] ഞാൻ ആദിത്യനായി വേിച്ചു ഉഷ്ണത്തെ ഉണ്ടാ ക്കുന്നു; ചില രശ°മികളെക്കൊണ്ടു° ഞാൻ മഴ പെയ്യിക്കുന്നു. മഴ ചെയ്യിച്ചതിമെൻറശേഷം പിന്നെ എട്ട മാസം ഞാൻ വേറെ ചില രശ<sup>്</sup>മികളെക്കൊണ്ട് അവയെ വീണ്ടം ഗ്രഹിക്കുന്നു. വഷ് ക്കാലത്തു പിന്നേയും മഴ പെയ്യിക്കുന്നു. ഞാൻ ദേവനാക്ട് അമു തവും,മനുഷ്യക്ട് മൃത്യുവുമകേന്നു. ഹേ, അജ്ജുന, ഞാൻ സത്തും അസത്തും ആകുന്നു. സത<sup>്</sup>—സൂക്ഷ് മമായ കാരണത്തെസംബ സ്വിച്ച് അറിയപ്പെടുന്ന സ്ഥുലമായ തത്ക്കാര്യം എന്നത്ഥം. അസത°—അതിൻെ വിപരീതം—സൂക്ഷ്മാവസ°ഥ എന്ന താൽപര്യം. ഇവിടെ അസത് എന്ന പദംകൊണ്ടു ഭഗവാൻ തീ രെ ഇല്ലാത്തതും എന്നത്ഥം ധരിച്ചുകൂടാ. അപ്രകാരംതന്നെ കാ മ്യം സത്തായും (ഉള്ളതായും) തൽകാരണം അസത്തായും (ഇല്ലാ ത്തതായും) ഇരിപ്പാനം പാടില്ല. ഇപ്രകാരം യാതൊരു ജ്ഞാന വിത്തുകരം മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരം ഏകതാപുഥക്താദിപി ജ്ഞാനമായിരിക്കുന്ന യജ്ഞങ്ങളെക്കൊണ്ട് എന്നെ പൂജിക്ക ന്നവരായി ഉപാസിക്കുന്നുവോ അവർ തങ്ങളുടെ വിജ്ഞാന ത്തിൻെ അവസ്ഥപോലെ എന്നെത്തന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു.1

വ്യക്തിതെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന കാര്യത്രപമായ ഈ പ്രപഞ്ചം സത് എന്നു പറതപ്പെടുന്നു. അവ്യക്തമായിരിക്കുന്ന

എന്നാൽ വീഷയസുഖങ്ങളീൽ ഇച്ഛയുള്ള അജ്ഞന്മാരാകട്ടെ-

ത്രൈവീദ്യാ മാം സോമപാഃ പൃതപാപാ യജൈഅരിഷ്യാ സാർഗ്ഗതിം പാത്ഥയന്തേ

തേ പുണ്യമാസാദ്യ സരേന്ദ്രലോക—

മശ നന്തി ദിവ്യാൻ ഭിവി ദേവഭോഗാൻ.

20

ത്രൈവിദ്യാഃ ഋൿ, സാമം, മേജുസ്സ° എന്ന മൂന്നു

വേടങ്ങളെ അറിയുന്നവർ (വേടത്ര

യോക്തകർമ്മപരന്മാർ)

യരെജ<sup>്</sup>ഞഃ വേദത്രയവിഹിതങ്ങളായ യജ്ഞ

ത്ങളെക്കൊണ്ടു<sup>ം</sup>

മാം എന്നെ

ഇഷ്ടാ നല്ലവണ്ണം പുജിച്ച്

സോമപാ: യജ്ണശേഷമുള്ള സോമത്തെ

പാനംചെയ°തവമായി

പുതപാപാഃ (സന്തഃ) അതുകൊണ്ടതന്നെ കല<sup>്</sup>മഷമഹിത

ന്മാരായിട്ട<sup>ം</sup>

സചഗ്ഗ്രതീം സചഗ്ഗ്ലോകപ്രാപ്പിയെ

പ്രാത്ഥയന്തേ പ്രാത്ഥിക്കുന്നു (അപേക്ഷിക്കുന്നു)

തേ അവർ

പുണ്യം പുണ്യഫലമാകുന്ന

സരേന്ദ്രലോകം സാർഗ്ഗലോകത്തെ

ആസാദ്യ പ്രാപിച്ച് ദിവി സാർഗ്ഗത്തിൽ മുത്തമമായ

തത്കാരണം അസത് എന്നും പറയപ്പെടുന്നും. 'അസത്' എന്ന പദംകൊണ്ടു ഭഗവത്തത്വത്തിന്ന് അത്യന്താഭാവത്തെ കല്പ്പ്പി രിക്കുന്നുവാദത്തെ സ്ഥാപിക്കേണ്ടിവരും. കാരണം അസത്താ നെന്നു പറയുവാനും പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ അഭാവത്തിൽനി ന്നു ഭാവം ഒരിക്കലും ഉണ്ടാവാൻ പാടില്ല. ശ്രതി ഇങ്ങനെ പറയുന്നു—'അസത്തിൽനിന്നു സത്തു' എങ്ങനെ ഉണ്ടാകുന്നു?' (ഛാ. ഉ. 6). **ദേവഭോഗാ**ൻ

ദേവന്മാരുടെ ഭോഗങ്ങ**െ** 

ന്ത്രന<sup>ം</sup>സഞ

അനഭവിക്കുന്നു.

ള്ളും, യള്ലസ്റ്റ് സാമം എന്ന മുന്നു വേദങ്ങളെ അറിയുന്നവർ വേദത്രയവിഹിതങ്ങളായ യജ്ഞങ്ങളെക്കൊണ്ട് എന്നെ പൂജിച്ചിട്ട്, യജ്ഞശേഷമുള്ള സോമത്തെ പാനംചെയ്തവരായി, അതിനാൽതന്നെ, കല്മഷരഹിതന്മാരായിട്ട് സാഗ്ഗലോക പ്രാപ്തിയെ അപേക്ഷിക്കുന്നു. അവർ പുണ്യഫലരൂപമായ സ്വർഗ്ഗലോകത്തെ പ്രാപിച്ച് അവിടെ (സ്വർഗ്ഗത്തിൽ) ഉത്തമമായ ദേവഭോഗങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഋൿ്, യജസ്ല്, സാമം എന്ന മുന്ന വേദങ്ങളെ അറിയുന്ന യാജ്ഞികന്മാർ (വേദവിത്തുകയ) അഗ്നിഷ്യോമാദി യജ്ഞങ്ങളെക്കൊണ്ടു വസ്വാദിദേവതാരൂപനായിരിക്കുന്ന എന്നെ നല്ലവണ്ണം പൂജിച്ചിട്ട് യജ്ഞശേഷം സോമത്തെ പാനംചെയ്തവരായി അതിനാൽത്തന്നെ പാപരഹിതന്മാരാ യിട്ടു സവർഗ്ഗലോകഗമനത്തെ പ്രാത്ഥിക്കുന്നു. അവർ പുണ്യ ഫലമാകുന്ന ശതക്രതുസ്ഥാനത്തെ പ്രാപിച്ച് അവിടെ (അപ്രാകൃതമായ) ദേവഭോഗങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നു.

> തേ തം ഭൃക്താം സാർഗ്ഗലോകം വിശാലം ക്ഷീണേ പുണ്യേ മത്ത്യലോകം വിശന്തി ഏവം ത്രയിധർമ്മമനപ്രപന്നാ ഗതാശതം കാമകാമാ ലഭന്തേ.

21

തേ അവർ (സ്വർഗ്ഗകാമന്മാർ) വിശാലം വിസ്താരമായ (വിപലമായ)

തം സ്വർഗ•ഗലോകം ആ സ്വർഗ°ഗലോകത്തെ (സ്വഗ്ഗ

ലോകസുഖത്തെ)

ളക്തചാ അനുഭവിച്ചു

പുണ്യേ ക്ഷീണേ (സതി) പുണ്യം നശിച്ചതിന്റെ ശേഷം

മത്ത്യലോകം മനമ്പ്യലോകത്തെ

വിശന്തി പ്രാചിക്കുന്നു

ഏവം പിന്നേയം ഇങ്ങനെതന്നെ

ത്രയീധർമ്മം വേദത്രയവിഹിതമായ ധർമ്മത്തെ

അനപ്രപന്നാഃ അനസരിച്ചവമായി

കാരുകാമാഃ ഭോഗങ്ങളെ ഇച്ഛീക്കുന്നവരായിട്ട<sup>ം</sup>

ഗതാഗതം ജനനമരണത്തെ

ലത്തേ പ്രാപിക്കുന്നു.

അവർ വിസ്താരമായ ആ സ്വർഗ്ഗലോകത്തെ അനുവിച്ച പുണ്യം നശീച്ചതിന്റെ ശേഷം മനുഷ്യലോകത്തെ പ്രാപി ക്കുന്നു. പിന്നേയമിങ്ങനെതന്നെ വേദത്രയവീഹിതമായ ധർമ്മത്തെ അനുസരിച്ചവരായി ഭോഗങ്ങളെ ഇച്ഛിക്കുന്നവരാ യിട്ട ജനനമരണത്തെ പ്രാപീക്കുന്നു.

[ശം-ജാ] ത്രയീധർമ്മം—കേവലവൈദികമായ കർമ്മം. അതിനെ അനഷ്യിക്കുന്നവർ ജനനമരണത്തെ പ്രാപിക്കുന്നത ലൂതെ സ്വാതന്ത്ര്യം ഒരിക്കലും അവക്ക് സിദ്ധീക്കേയില്ലെ ന്നത്ഥം.

എന്നാൽ നിഷ്ണാമന്മാരായ സമ്യഗ<sup>°</sup>ദർശികരം—

അനന്യാശ്ചിന്തയന്തോ മഠം യേ ജനാഃ പര്യൂപാസതേ തേഷാം നിത്യാഭിയക്താനാം യോഗക്ഷേചം വഹാമ്യഹം.

യേ ജനാഃ യാതൊരുജനുങ്ങറം

അനന്യാഃ അന്യദേവതകളെ ഉപാസിക്കാതെ

മാം എന്നെത്തന്നെ

ചിന്തയന്തഃ ചിന്തിക്കുന്നവരായി

പര്യുപാസതേ ഇടവിടാതെ ഉപാസിക്കുന്നുവോ നിത്യാജിയുക്താനാം എപ്പോഴം എൻെറ നിഷ്യയിലിരി

ക്കുന്ന

തേഷാം അവരുടെ

യോഗക്ഷേമം യോഗക്ഷേമത്തെ (യോഗം<u>—</u>ധനാദി

ലാടം: ക്ഷോം<u>—</u>തൽപാലനം, അ

ല്ലെങ്കിൽ മോക്ഷം)

അഹം ഞാ**ൻ** 

വഹാമി വഹിക്കുന്നു (പ്രാപ്പിക്കുന്നു),

യാതൊരു ജനങ്ങളാണും അന്യദേവതകളെ ഉപാസിക്കാതെ എന്നെത്തന്നെ ചിന്തിക്കുന്നവരായി ഇടവിടാതെ ഉപാസി കുന്നേ**തു**ം എപ്പോഴം എൻെറ നിഷയിലിരിക്കുന്ന അവരുടെ യോഗക്ഷേമത്തെ ഞാൻ വഹിക്കുന്നു. (അവർ പ്രാത്ഥിച്ചില്ലെ ങ്കിലും അവരുടെ യോഗക്ഷേമത്തെ ഞാൻ വഹിക്കുന്നുവെന്നു ത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] യാതൊരു സന്ന്യാസിക്ക പരനായും ദേവനായും നാരായണനായുമിരിക്കുന്ന എന്നെ വേറെ എന്ന ഭാവനകൂടാതെ സ്വാത്മാവെന്നുപോലെ ചിന്തിക്കുന്നുവരായി നീത്യം ഉ പാസി ക്കുന്നുവരായി നീത്യം ഉ പാസി ക്രുന്നുവരായ അ വരമാത്മാശികളം സദാ എൻറെ നിഷ്യിലിരിക്കു ന്നുവരുമായ അ വരുടെ യോഗത്തേയും (—പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ള വസ്തുവി ൻറെ രക്ഷണത്തേയും) ക്ഷേമത്തേയും (—പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ള വസ്തുവി ൻറെ രക്ഷണത്തേയും) രണ്ടിനേയും ഞാൻ വഹിക്കുന്നു. (എന്നു വെച്ചാൻ, അവക്കു വേണ്ടുന്ന വസ്തകളെ ഞാൻ സമ്പാദിച്ചുകൊട്ടക്കുകയും, അവയെ രക്ഷിച്ചുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുന്നുവെന്നത്ഥം). 'സ ച മമ പ്രിയഃ—അവൻ എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നു (അ. 7,ന്റോ.17); ജ്ഞാനിത്വാത്തൈവ മേ മതം—ജ്ഞാനിയായവൻ ഞാൻതന്നെയാകുന്നുവന്നും എൻറെ അഭിപ്രായാം' (അ. 8, ശ്രോ. 18) എന്നു ഗേവാൻ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതിനാൽ അങ്ങനെയുള്ള ജ്ഞാനിക്കാ എൻറെ ആത്മാവിന്നു തുല്യുന്മാരാകുന്നു. അവർ എനിക്കു പ്രിയനാക്ഷനും.

പൂവ്വപക്ഷം — അനുഭക്തന്മാരുടെ യോഗക്ഷേമത്തേയും ഭഗവാൻതന്നെയാണല്ലോ വഹിക്കുന്നത്ര?

സമാധാനം —ശദിതന്നെ; നീസ്സംശയമായി അദ്ദേഹംതന്നെ വഹിക്കുന്നു. എന്നാൽ ഈ വിശേഷമുണ്ടു<sup>0</sup>: അന്യക്തേന്മാർ അവര്യെട്ടെ യോഗക്ഷേമത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു<sup>6</sup> അവരവർതന്നെ പ്രയതംചെയ്യുന്നു. എന്നാൽ തങ്ങളിൽനിന്നു ഭിന്നമായിയാതൊന്നുമില്ലെന്നു കാണന്നവർ (അനന്യദശികഠം) ആത്മാത്രം യോഗക്ഷേമത്തിന്നായി യത്നംചെയ്യുന്നില്ല. അവർ ജീവിതത്തിലാകട്ടേ മരണത്തിലാകട്ടേ സക്തന്മാരാകുന്നില്ല (ആത്മാവിന്നു ബന്ധമുണ്ടാക്കിത്തീക്ന്നില്ല). അവർ കേവലം ഭഗവ പ്രതസാരർതന്നെയാകുന്നു. അതിനാൽ ഭഗവാൻതന്നെ അവരുടെ യോഗക്ഷേമത്തെ വഹിക്കുന്നു.

യേപ്യന്യദേവതാഭക്താ യജന്തേ ശ്രദ്ധയാന്ഥിതാഃ തേ പി മാമേവ കൗന്തേയ യജന്ത്യവിധിപുവ്വകം. ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ അജ്ജന

 യേ അപി
 യാതൊരു

 ഭക്താം
 ഭക്തവാർ

ശ്രദ്ധയാ അ**ന്പ**ിതാഃ ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവമായി

അന്യദേവതാഃ (ഇന്ദ്രാദിത്രപമായിമിക്കുന്ന) അന്യദേ

വതകളെ

യജന്തേ ആരാധിക്കുന്നുവോ

തേ അപി അവരം

പ്രകാരമല്ലാതെ

മാം ഏവ എന്നെത്തന്നെ യജന്ത്വ ആരാധിക്കുന്നു.

അല്ലയോ അഴ്ജന, താതൊരു ഭക്തന്മാമാണു ശ്രദ്ധയോടുകൂടി യവമായി അന്യദേവതകളെ ആമാധിക്കുന്നതും അവരും വിധി പ്രകാരമല്ലാതെ എന്നെത്തന്നെയാണും ആമാധിക്കുന്നതും. (മോക്ഷത്തെ പ്രാപിപ്പിക്കുന്ന വിധിയെ അനുസമിക്കാതെ ആമാധിക്കുന്നു. അതിനാൽ അവർ പിന്നേയും ജനനമരണത്തെ പ്രാപിക്കുനും.)

[ശം-ഭാ] ശ്രദ്ധയാന്വിതാഃ — ആസ്തീക്യബ്**ദ്ധിയോ**ടുള്ളടി യവരായി. അവിധിപൂർവ്വകം—അജ്ഞാന്ദപൂർവ്വകം. ശേഷം സ്പപ്പൂം.

അഹം ഹീ സർവ്വയജ്ഞാനാം ഭോക്താ ച പ്രളരേവ ച ന തു മാമഭിജാനന്തി തത്ത്വനാതശ്ച്യവന്തി തേ. 24

സർവ്വയജ്ഞാനാം സകലയജ്ഞങ്ങളുടേയും

ഭോക്താ ച (തത്തദ്ദേവതാര്രപേണ) ഭോക്താവം

പ്രളഃ ച സ്വാമിയം (ഫലദാതാവും)

അഹം ഏവ ഹി ഞാൻതന്നെയാകന

മാം അങ്ങനെയിരിക്കുന്നു എ**നെ** 

തത്തേചന പരമാത്ഥമായി

ന തു അഭിജാനന്തി അവർ അറിയുന്നില്ല അതഃ അതു ഹേതുവായിട്ട്

**ж വിധ്യത്ഥജ്ഞാനംകൂടാതെ.** 

തോ

അവർ

ച്യവന്തീ

ഭ്രഷ്യന്മാരാകുന്നു (പുനരാവ്വത്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു).

സകലയജ്ഞങ്ങളുടെ ഭോക്താവും സ്വാമിയും (ഫലദാതാവും) ഞാൻതന്നെയാകന്നു. എന്നെ അവർ യഥാത്ഥമായി അറിയു ന്നില്ല. അതിനാലവർ പുനരാവൃത്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. (എന്നാൽ യാതൊരുത്തരാണം സർവ്വദേവതകളിലും അന്തര്യാ മിയായിരിക്കുന്ന എന്നെ ദശിച്ചുകൊണ്ടും ഉപാസിക്കുന്നതും അവർ പുനമാവൃത്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല എന്നു താൽപര്യം.)

[ശം-ഭാ] (വസ്ഥാദി) ദേവതാത്രപേണ ഞാൻ ശ്രൗതമായം സ്മാത്തമായുമുള്ള സകലയജ<sup>o</sup>ഞങ്ങറംകും ഭോക്താവായും, ആത്മ (അന്തര്യാമിര്രപേണ) പ്രഭവായമിരിക്കുന്നുവെന്നതു ന്വത പ്രസീദ്ധമാണല്ലോ. 'അധിയജ'ഞോഹമേവാത്ര' ശ്രോ. 4) എന്നതുകൊണ്ടും യജ്ഞത്തിന്നു സ്വാമി ഞാൻതന്നെ യാണെന്നു പറയപ്പെട്ടിട്ടണ്ട്. അതീനാൽ അവർ എന്നെ യഥാ ത്ഥമായി അറിയുന്നില്ല. അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ **അ**വർ വിധിപ്രകാരമല്ലാതെ എന്നെ ആരാധിച്ചീട്ട യജ്<sup>°</sup>ഞഫലത്തിൽ നിന്ന ഭ്രഷ്ടന്മാ**കായി ഭവിക്കുന്നു. (അജ°**ഞാനംനിമി**ത്തം** സകല കർമ്മ**ങ്ങളേയം എന്നിൽ അപ്പിക്കാത്തതിനാൽ അവർ സ്വസ്വ** കർമ്മഫലത്തെ അതാതു ലോകത്തിൽ - അനുഭവിച്ചതിന്റെ ശേഷം പുനരാവ്യത്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം).

യാതൊരുത്തരാണ<sup>ം</sup> അന്യദേവതമാരിൽ ഭക്തിയോടുകൂടി വിധിപ്രകാരമല്ലാതെ (ഭഗവത്തത്വത്തെ അറിയാതെ) ആമാ ധനചെയ്യുന്നതു<sup>®</sup> അവക്ട യാഗഫലം നിശ്ചാമമായി സിദ്ധി ക്കം—എങ്ങനെ? —

യാന്തി ദേവവ്രതാ ദേവാൻ പിതുൻ യാന്തി പിതുവതാം ഭൂതാനി യാന്തി ഭൂതേജ്യാ യാന്തി മദ്യാജിനോപി മാം. 25

ദേവവ്രതാഃ

ദേവതകളെ ഉദ്ദേശിച്ച വ്രതങ്ങളെ അന ഷിക്കുന്നവർ (ഇന്ദ്രാഭിദേവതകളിൽ നിയ മത്തോടുകൂടിയവർ) ദേവാൻ യാന്തി (അന്തത്തോടുകൂടിയവരായ) ദേവന്മാരെ

പ്രാപീക്കുന്നു (അതു ഹേ**തുവായിട്ട് അവ**ർ

പുനരാവൃത്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു)

പീത്യവതാം പീത്രക്കളെ ഉദ്ദേശിച്ച വേതങ്ങളെ അനാഷ്ഠി

ക്കുന്നവർ (ശ്രാദ്ധാദിക്രിയാപരന്മാരായി

ട്ടുള്ളവർ)

പിതുൻ പിതൃക്കളെ യാന്തി പ്രാപിക്കനും

ഭ്രതേജ്യാഃ വിനായകമാതൃഗണാദികളിൻ പൂജചെയ്യ

ന്നവർ

ഭുതാനി ഭ്രതങ്ങളെ യാന്തി പ്രാപിക്കുന്നു

മദ്യാജീനഃ അപി എന്നാൽ എന്നെ പുജിക്കുന്നവർ

മാം അക്ഷമനായം പരമാനന്ദസ്വരുപനായൂഹി

രിക്കുന്ന എന്നെ

യാന്തി **പ്രാ**പിക്കുന്നു.

ദേവതകളെ ഉദ്ദേശിച്ചു വ്രതങ്ങളെ അനുഷ്ഠിക്കുന്നവർ ദേവന്മാ രെ പ്രാപിക്കുന്നു. പിത്രക്കളെ ഉദ്ദേശിച്ചു വ്രതങ്ങളെ അനുഷിക്കുന്നവർ പിത്രക്കളെയും, വിനായകാദിഭൂതങ്ങളെ പൂജിക്കുന്ന വർ ഭ്രതങ്ങളേയും പ്രാപിക്കുന്നു. എന്നാൽ അക്ഷയനായും പര മാനന്ദസ്വരുപനായുമിരിക്കുന്ന എന്നെ പൂജിക്കുന്നവർ എന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ദേവനാരെ ഉദ്ദേശിച്ച വ്രത്ങളെ അനസ്സിക്കുന്ന വരും അവരിൽ ഭക്തിയോടുകൂടിയവരുമായവർ ദേവനാരെ പ്രാപിക്കുന്നു. അഗ്നിഷ്യത്താദി പിത്രക്കളെ ഉദ്ദേശിച്ചു വ്രത് ങ്ങളെ അനസ്സിക്കുന്നവരും ശ്രാദ്ധാദിക്രിയകളിൽ തൽപരന്മാ രും പിത്രടക്കുന്നാരുമായവർ പിത്രക്കളെ പ്രാപിക്കുന്നു. ഭൂത ങ്ങളെ പൂജിക്കുന്നവർ വിനായകന്മാർ, മാത്രഗണങ്ങഠം, ചതുർ ഭഗിനികഠം മുതലായവരെ പ്രാപിക്കുന്നു. എന്നെ ഭജിക്കുന്ന വൈഷ്ലവുവാർ എന്നെത്തന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു. പ്രയത്നം എല്ലാ ഭിക്കിലും സമമാണെങ്കിലും ജനങ്ങഠം അജ്ഞാനംഹേതുവാ യിട്ട് എന്നെ ഭജിക്കുന്നില്ല, അതിനാൽ അവർ അല്പഫലത്തെ മാത്രം സിദ്ധിക്കുന്നവരായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നത്രം. പത്രം പുഷ്പം ഫലം തോയം യോ മേ ഒക്ത്യാ പ്രയച്ഛതി തദഹ∙ ക്തോുപഹൃതമശ°നാമി പ്രയതാത്മനഃ

26

യാതൊരുവൻ ന്തു **ഭക്തിയോടുകുടി** കേത്യാ

തുളസി മുതലായ പത്രജ്ഞ പത്രം

പുഷ്പത്തോ പുഷ്പം ഫല**ത്തെ** ഫലം തോയം ജലത്തെ

എനിക്കായിക്കൊണ്ട° മേ

കൊടുക്കുന്നുവോ (നിവേദനംചെയ്യുന്നു പ്രയച്ഛതി

വോ)

പ്രയതാത്മനഃ

ശുദ്ധചിത്തനായം നിഷ്യാമഭക്തനായ (തസ്യ)

മിരീക്കുന്ന അവന്റെ

ഭക്തിയോടുകൂടി അവനാൽ സമപ്പിത ഭക്ത്യപഹൃതം

മായിമിക്കുന്ന

ആ പത്രപുഷ്പദി**യെ** തത

ഞ**ാൻ** അഹം

പ്രീതിയോടുകൂടി ഗ്രഹിക്കുന്നു (സ്വീക അശ<sup>ം</sup>നാമി

രീക്കുന്നു).

യാതൊരുവൻ, തുളസീ പത്രം, പുഷ്പം, ഫലം, ജലം എന്നീവ എനിക്കായിക്കൊണ്ട് അതിഭക്തിയോടുകൂടി യെ മാത്രം നിവേദനം ചെയ്യുന്നുവോ ശുദ്ധചിത്തനം നിഷ്പാമഭക്തനമായ അവൻെറ ഭക്തീപൂർവ്വം സമപ്പിക്കപ്പെട്ട ആ പത്രപ്ഷാദിയെ ഞാൻ പ്രീതിയോടുകൂടി ഗ്രഹിക്കുന്നു. (വളരെ ധനവ്യയം കൊണ്ടുമാത്രം സാധ്യമായ യാഗാദികളെക്കൊണ്ടു ക്ഷ്യദ്രദേവ ന്താക്ഒള്ള പരിതോഷംപോലെ മഹാവിഭ്രതിപതിയം പരമേ ശ്വരനുമായിരിക്കുന്ന എനിക്കു് അവയിൽ പരിതോഷമില്ല. ഭക്തികൊണ്ടു മാത്രമേ ഞാൻ സന്തോഷീക്കുന്നുള്ള. **അതിനാ**ൽ ഭക്തനാൽ സമപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള പത്രപുഷ്പാദി മാത്രമാണെ ങ്കിലും അവനെ അനുഗ്രഹിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി ഞാൻ അതിനെ സ്വീകരിക്കുന്നുവെന്നു താല്പര്യം.)

[ശം-ഭാ] പ്രയതാത്മനഃ — ശുദ്ധബുദ്ധിയായവൻെറ. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

യത° കരോഷി യദശ°നാസി യജ°ജ്ഛഹോഷി ദഭാസി യത° യത°തപസൃസി കൗന്തേയ തത° കരുഷച മദപ്പണം. 27

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര

യത് (സ്വഭാവേനയോ ശാസ്തത്തെ അനുസരി

ച്ചോ) യാതൊന്നിനെ

കരോഷി നീചെയ്യുനുഭവോ

യത് (അപ്രകാരംതന്നെ) യാതൊന്നിനെ

അശ്നാസി നീ ഭ്രജിക്കുന്നുവോ

<u>ജ</u>ഹോഷി നീ ഹോമംചെയ്യന്നവോ

യത° യാതൊന്നിനെ

**ദോസി** നീ ദാനം കചയ്യുന്നുവോ

യത° തപസ്യസി നീ യാതെത്രേ തപസ്സിനെ ചെയ്യന്ന

വോ

തത് അതേല്ലാം

മദപ്പ്ണം എന്നിൽ അർപ്പീതമായി

**കുന്ദ്വവ** ചെയ്താലും.

അല്ലയോ അഞ്ജന, നീ എന്ത ചെയ്യാലം, എന്ത ളജിച്ചാലം, എന്ത ഹോമം ചെയ്യാലം, എന്ത ദാനം ചെയ്യാലം, എന്ത തപസ്സ ചെയ്യാലം, അതെലാം എനിക്ക് അപ്പ്ണമായി ചെയ്യുക.

[ശം-ഭാ] നീ സ്വാഭാവികമായി എന്തു കർമ്മം (ശാസ്തോ ക്തമല്ലാതെ സ്വഭാവേനയുള്ള ഗമനാദികർമ്മം) ചെയ്താലും, എന്തു ഭക്ഷിച്ചാലും, ശ്രൗതമായം സ്മാത്തമായുമുള്ള എന്തു ഹോമ ത്തെ ചെയ്താലും, ബ്രാഹ്മണാദികഠക്കു സ്വർണ്ണപ്പാത്രം, രത്നം, അന്നം മതലായ എന്തെങ്കിലും ദാനംചെയ്താലും, എന്തു തപസ്സി നെ ചെയ്താലും, അതെല്ലാം എനിക്കു സമപ്പ്ണമായി ചെയ്യക

ഇപ്രകാരം ചെയ്യുന്ന നീനക്ക<sup>്</sup> എന്തു സംഭവിക്കമെന്നു കേട്ടാലം—

<u>ശ</u>ഭാശുഭഫലൈരേവം മോക്ഷ്യസേ കർമ്മബന്ധ**നൈഃ** സന്ന്യാസയോഗയുക്താത്മാ വിമുക്തോ മാമുപൈഷ്യസി. 28

ഏവം (കുർവൻ) ഇപ്രകാരം സകല കർമ്മങ്ങളേയും

മദ<u>പ്പ്</u>ണമായി ചെയ്തിട്ട°

ത്വം നീ

ശുഭാശുഭഫലൈഃ ഇഷ്യാനിഷ്യഫലങ്ങഠംകു ഹേതുവായ

കർമ്മബന്ധ**നെഃ** കർമ്മബന്ധങ്ങളാൽ മോക്ഷ്യസേ നീ മോചിക്കപ്പെടും

(തൈഃച) വിമക്തഃ

(സൻ) അവയാൽ മുക°തനായിട്ട°

സന്ന്യാസയോഗ കർമ്മങ്ങളെ എന്നിൽ അപ്പ്ണംചെയ്യ യുക്താത്മാ ന്നതായ യോഗത്തോടുകൂടിയ ചിത്ത

മുള്ളവനായി

മാം എന്നെ

ഉപൈഷ്യസി നീ പ്രാപിക്കം.

ഇപ്രകാരം കർമ്മങ്ങളെ മദപ്പ്ണമായി ചെയ്തിട്ട് നീ ഇഷ്ടാനി ഷൂഫലങ്ങഠംക്കു ഹേതുവായ കർമ്മബന്ധങ്ങളിൽനിന്ന മുക്ത നായി ഭവിക്കും. അവയിൽനിന്ന മുക്തനായതിൻെറശേഷം നീ സന്ന്യാസമാകുന്ന (കർമ്മങ്ങളെ മദർപ്പണംചെയ്യുന്നതായ) യോഗത്തോടുകൂടിയ ചിത്തമുള്ളവനായി എന്നെ പ്രാപിക്കും.

[ശം-ഭാ] സന്ന്യാസയോഗയുക്കാത്മാ — സന്ന്യാസമാകുന്ന യോഗം സന്ന്യാസയോഗം; സന്ന്യാസയോഗത്തോടുകൂടിയ അന്തഃകരണമുള്ളവൻ സന്ന്യാസയോഗയുക്താത്മാ. സകല ത്തേയം എന്നിൽ അപ്പിക്കുന്നതുതന്നെ സന്ന്യാസം. എന്നിൽ സമപ്പിക്കുക എന്ന കർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നതു യോഗം. ഇപ്രകാരം സകല കർമ്മങ്ങളേയം എന്നിൽ സമർപ്പിക്കുന്നതായ സന്ന്യാ സയോഗത്തോടുകൂടിയ അന്തഃകരണമുള്ളവനായിട്ടു നീ ജീവി ച്ചിരിക്കുമ്പോഠംത്തന്നെ ഇഷ്ടാനിഷ്ടഫലങ്ങളോടുകൂടിയ കർമ്മങ്ങളാകുന്ന ബന്ധങ്ങളിൽനിന്നു മോചിക്കുന്നതാകുന്നു. പിന്നെ ദേഹം നശിച്ചതിൻെറശേഷം നീ എന്നെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യം.

സമോഹം സവ്വഭ്രതേഷ ന മേ ദേഷ്യാസ്തി ന പ്രിയഃ യേ ഭജന്തി തു മാം ഭക<sup>്</sup>ത്യാ മയി തേ തേഷ്യ ചാപ്യഹം. 29

അഹം ഞാൻ

സവ്വഭ്രതേഷ സകല ഭ്രതങ്ങളിലും

സമഃ സമമായിരിക്കുന്നവനാകുന്നു

(അതഃ) അതു ഹേതുവായിട്ട്

മേ എനിക്ക്

ദോഷ്യഃ ശത്ര ന ഇല്ല മിതുവം

ന അസ്തി ഇല്ല

യേ തു എന്നാൽ യാഒതാരുവർ

മാം എന്നെ

ഭക്ത്യാ ഭക്തിയോടുകൂടി ഭജന്തി ഭജികുന്നുവോ

തേ അവർ മയി എന്നിൽ (വത്തന്തേ) ഇരിക്കുന്ന അഹം അപി ഞാനം തേഷു ച അവരിൽ (വത്തേ) ഇരിക്കുന്നു.

ഞാൻ സകലഭ്രതങ്ങളിലും സമനായിരിക്കുന്നു. എനിക്കു ശത്രവു മീല്ല മിത്രവുമില്ല. പക്ഷേ, യാതെരുപ്രേർ എന്നെ ഭക്തിയോടു കൂടി പൂജിക്കുന്നുവോ ഞാൻ അവരിലും, അവർ എന്നിലും ഇരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഞാൻ സകലഭ്രത്ങളിലും തുല്യന്നകന്നു. എനിക്കു ദേവഷ്യനായും പ്രിയനായും ആരുമില്ല. ഞാൻ അഗ്നി പോലെയാകന്നും. അഗ്നി ഭൂരസ്ഥനാരുടെ ശൈത്യത്തെ കളയുന്നില്ല. എന്നാൽ സമീപസ്ഥനാരുടെ തണുപ്പിനെ കളയുന്നുണ്ടു താനും. അതുപോലെ ഞാൻ ഭക്തന്മാറെ അനുഗ്രഹിക്കുന്നും ഈരന്മാരെ അനുഗ്രഹിക്കുന്നില്ല. യാതൊരുവർ ഈശ്വരനായ എന്നെ ഭക്തിപൂവ്വം പൂജിക്കുന്നുവോം. അവർ സ്വഭാവേന എന്നിൽ ഇരിക്കുന്നു. അല്ലാതെ എനിക്കു് അവരിലുള്ള രാഗം (— ആസക്തി) കൊണ്ടല്ല. ഞാനും അതുപ്രകാരംതന്നെ സ്വഭാവേന അവരിലുമിരിക്കുന്നു. അന്യന്മാരിലിരിക്കുന്നില്ല. ഇങ്ങനെയല്ലാതെ എനിക്കു് അവരിൽ ദേവഷമില്ല.

അപി ചേൽ സുദുരാചാരോ ഭജതേ മാമനന്യമാൿ സാധുരേവ സ മന്തവും സമൃഗ്വുവസിതോ ഹി സം. 30 സുദരാചാരം അപി അതൃന്തഭരാചാരനായാലും അനന്യഭാൿ അന്യദേവതയെ ഭജിക്കാതെ

മാം പരമേശ്ചരനായിരിക്കുന്ന എന്നെ

ഭജതേ ചേൽ ഭജിക്കുന്നുവെങ്കിൽ

സഃ അവൻ

സാധു ഏവ ശ്രേഷ്ഠനായിട്ടതന്നെ

മന്തവ്യഃ വിചാരിക്കപ്പെടത്തക്കവൻ

ഹി എന്തെന്നാൽ

സഃ അവൻ

സമ്യൿ ശോഭനമാകംവണ്ണം (ശുദ്ധമാകംവണ്ണം) വ്യവസിതഃ അധ്യവസായംചെയ്തവൻ (മനോനിശ്ച

യമുള്ളവൻ) ആകുന്നു

ഒരുവൻ അത്യന്തദുരാചാരനായിരുന്നാലും അന്യദേവതയെ ഭജിക്കാതെ എന്നെത്തന്നെ ഭജിക്കുന്നുവെങ്കിൽ അവൻ ശ്രേഷ നായിട്ടുതന്നെ വിചാരിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ അവൻ ശോഭനമാകംവണ്ണം അധ്യവസായംചെയ്തവനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] സുദരാചാരം അപി—ഏററവും കത്സിതാചാര നായാലും; അനന്യഭാൿ—അന്യദേവതയിൽ ഭക്തിയില്ലാത്ത വനായി; മാം ഭജതേ ചേൽ—എന്നെ ഭജിക്കുന്നുവെങ്കിൽ; സം സാധു ഏവമന്തവും—അവൻ സമൃഗവൃത്തനായി (ഭഗ വൽഭക്തനായി)അന്നെ അറിയപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു; ഹി — എന്തെന്നാൽ, സം സമൃഗവ്യവസിതം — അവൻ സാധുവായ (ശരിയായ) നിശ്ചയത്തോടുകൂടിയവനാകുന്നു.

ക്ഷിപ്രം ഭവതി ധർമ്മാത്മാ ശശാച്ഛാന്തിം നിഗച്ഛതി കൗന്തേയ പ്രതിജാനീഹി ന മേ ഭക്തഃ പ്രണശ്യതി. 31

(സഃ) അവൻ ക്ഷിപ്രം വേഗത്തിൽ

ധർമ്മാത്മാ ധർമ്മചിത്തനായി (പുണ്യാത്മാവായി)

ഭവതി ഭവിക്കുന്ന

ശശചൻ സ്ഥിരമായ (ശാശചതമായ)

ശാന്തിം പരദേശ്വരനിഷ്ടയ (ബ്രഹ്മജ്<sup>ന്</sup>ഞാനത്തെ)

നിഗച്ഛതി പ്രാപിക്കുന്ന

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര

മേ ഭക്തഃ എൻെറ ഭക്തൻ (ദുരാചാരനാണെങ്കിലും)

ന പ്രണശ്യതി നശിക്കുകയില്ല

(ഇതി) എന്നം

പ്രതിജാനീഹി പ്രതിജ്ഞയെ ചെയ്താലും.

അവൻ (മൻപറയപ്പെട്ട ഭക്കൻ) വേഗത്തിൽ ധർമ്മചിത്ത നായി ഭവിക്കന്നു. പിന്നെ അവൻ ശാശ്ചതമായ പരമേശ്ചരനി ധ്യായ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അല്ലയോ കന്തീപുത്ര, എൻെറ ഭക്തൻ (ഒരിക്കലും) നാശത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ലെന്നു പ്രതിജ<sup>o</sup>ഞ ചെയ്യാലും.

[ശം-ഭാ] അവൻ വേഗത്തിൽ ധർമ്മചിത്തനായി ഭവിക്ക കയം, ഉടനെ നിത്യമായ ഉപശമത്തെ പ്രാപിക്കുകയം ചെയ്യ ന്നു. അല്ലയോ കുന്തീപത്ര, ഇതിൻെറ പരമാത്ഥമെങ്ങനെ യെന്നു കേട്ടാലും—എന്നിൽ സമപ്പിതമായ അന്തഃകരണത്തോ ടുകൂടിയവൻ ഒരിക്കലും നാശത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ഇതിനെ നിശ്ചയമായി പ്രതിജ്ഞചെയ്യാലും.

മാം ഹി പാത്ഥ വൃപാശ്രിത്യ യേപി സ്യൂ പാപയോനയാ സ്ത്രിയോ വൈശ്യാസ്തഥാ ശൂദ്രാസ്തേപി യാന്തി പരാം ഗതിം. 32

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന

സ്തിയഃ സ്തീകളായം വൈശ്യാഃ വൈശ്യരായം

ന്തുപ്രാ: ത്രൂപ്രമായും

യേ സുഃ ആരെല്ലാം ഉണ്ടോ തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

പാപയോനയഃ നീചകലത്തിൽ ജനിച്ചവരായി

(യേ സ്യൂഃ) ആരെല്ലാം ഉണ്ടോ

തേ അപി അവരം കൂടി

മാം എന്നെ

വുപാശ്രിതു വഴിപോലെ സേവിച്ച് പരാം ഗതിം ഉത്തമമായ ഗതിയെ

യാന്തി ഹി നിശചയമായി പ്രാപിക്കന്നു.

അല്ലയോ അജ്ളന, സ്തീകളായം, വൈശ്യരായം, ശൂദ്രരായം, അപ്രകാരംതന്നെ നീചയോനിയിൽ ജനിച്ചവരായം ആരെ ലാം ഉണ്ടോ അവരുംകൂടി എന്നെ വഴിപോലെ സേവിച്ച് ഉത്തമമായ ഗതീയെ നിശ്ചയമായി പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] സ്തീകയ, വൈശ്യർ, ത്രൂദർ എന്നിങ്ങനെ പാപയോനികളായി ആരെല്ലാം ഉണ്ടോ അവരുംകൂടി എന്നെ ആശ്ര യതേവന ഗ്രഹിച്ച് പ്രകൃഷ്യമായ ഗ്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു.

കിം പുനർബ്രാഹ്മണാഃ പുണ്യാ ഭക്താ രാജഷ്യസൂഥാ അനിത്യമസുഖം ലോകമിമം പ്രാപ്യ ഭജസ്വമാം 33

പുണ്യാഃ സുകൃതികളായ ബ്രാഹ്മണാഃ ബ്രാഹ്മണഅം തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

ഭക്താഃ ഭക്തന്മാരായ രാജഷ്യഃ രാജഷ്ികളം

(പരാം ഗതിം യാന്തി ഇതി) ഉത്തമമായ ഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്ന

വെന്നാ

കിം പുനഃ (വക്തവ്യം) പിന്നെ പായുവാനങ്ങോ

(അതഃ തചം) അതിനാൽ നീ

അനിത്യം അധ്രവമായതും (നിത്യമല്ലാത്തതം)

അസുഖം സുഖമില്ലാത്തതുമായ

ഇമം ലോകം ഈ മത്ത്യലോകത്തെ (രാജഷ്ി

രൂപമായ ഈ ദേഹത്തെ

പ്രാപ്യ പ്രാപിച്ച് (പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നതി

നാൽ)

മാം എന്നെ ഭജസച ജേിക്കക.

സുകൃതികളായ ബ്രാഹ്മണ**രും** അതുപേകാരംതന്നെ ഭക്തന്മാരായ രാജർഷികളം ഉത്തമമായ ഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നവെന്നതു പറ യുവാനുണ്ടോ? അതിനാൽ നിത്യമല്ലാത്തതും സുഖമില്ലാത്തതു മായ ഈ മത്ത്യലോകത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ നീ എന്നെ ഭജിച്ചാലും.

[ശം-ളാ] പുണ്യാഃ — പുണ്യയോനികയ; അനിത്യം — ക്ഷണമംഗുരമായ; അസുഖം—സുഖവജ്ജിതമായ; ഇമം ലോകം പ്രാപ്യ — മനുഷ്യലോകത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ട് — പുരുഷാത്ഥസാധ നമായം ഒർല്ലമോയുമിരിക്കുന്ന മനുഷ്യത്വത്തെ ലഭിച്ചിരിക്കുന്ന തിനാൽ; മാം ഭജസാ — നീ എന്നെ സേവിച്ചാലും.

എങ്ങനെ?—

മന്മനാ ഭവ മത്ഭക്തോ മദ്യാജീ മാം നമസ<sup>ം</sup>കുരു മാമേവൈഷ്യസി യൂകൈതചവമാത്മാനം മത<sup>ം</sup>പരായണഃ. 34

മന്മനാ എന്നിൽ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ചവനായം

മത്ഭക്തഃ എന്നിൽ ഭക്തിയുള്ളവനായും മദ്യാജീ എന്നെ ആരാധിക്കുന്നവനായും

ഭവ ഇരിക്ക മാം എന്നെ

നമസ്**കരും നമ**സ്സാരംചെയ്താലും

ഏവം ഇപ്രകാരം

മത°പരായണഃ എന്നെ ശരണം പ്രാപിച്ചവനായി

ആതമാനം മനസ്സിനെ മയി എന്നിൽ

യക്തചാ ഉറപ്പിച്ച<sup>ം</sup> (സമാധാനംചെയ്ത്)

മാം ഏവ പരമാനന്ദത്രപനായ എന്നെത്തന്നെ

ഏഷ്യസി നീ പ്രാപിക്കം.

എന്നിൽ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ചവനായും, എന്നിൽ ഭക്തിയുള്ളവ നായും, എന്നെ ആരാധിക്കുന്നവനായും ഇരിക്കുക. എന്നെ നമ സ്കാരംചെയ്താലും. ഇപ്രകാരം എന്നെ ശരണം പ്രാപിച്ചവ നായി മനസ്സിനെ എന്നിൽ സമാധാനംചെയ്ത്ര് നീ എന്നെത്ത ന്നെ പ്രാപിക്കും.

[ശം-ഭാ] മാം —സവ്വഭ്രതങ്ങഠംക്കമാതമാവായും പരമേശ്വര നായും പരമഗതിയായുമിരിക്കുന്ന എന്നെ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

ഇതി ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസ ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്തേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ളനസംവാദേ

രാജഗുഹ്യാഗോ നാമ

നവമോദ്ധ്യായഃ

രാജഗുഹ്യയോഗമെന്ന ഒൻപതാമദ്ധ്യായം സമാപ്ലം.

# പത്താമദ്ധ്യായം

[ശം-ഭാ] ഏഴാമല്യായത്തിലും ഒമ്പതാമല്യായത്തിലും ഭഗവാൻറ തത്തവും വിഭ്രതികളും പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടും ഇനി ഇപ്പോരം (ഈ സന്ദർഭത്തിൽ) ഏതേതവസ്ഥകളിലാണ് (ഭാവങ്ങളിലാണ്) ഭഗവാൻ ചിന്തിക്കപ്പെടേണ്ടതു് ആ അവസ്ഥകളെ (ഭാവങ്ങളെ) എല്ലം ഇവിടെ പറയേണ്ടതാവ ശ്യമായിരിക്കുന്നു. ഭഗവത്തത്ത്വം ഇതിനുമുമ്പു വർണ്ണിക്കപ്പെട്ട വെകിലും, അറിയവാൻ വളരെ പ്രയാസമാകയാൽ, അതിനെ ഇനിയം വിവരിക്കേണ്ടതാവശ്യമായിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ ശ്രീഭഗവാൻ ഇങ്ങനെ പറയുന്നു:

### ശ്രീഭഗവാനുവാച:

ഭ്രയ ഏവ മഹാബാഹോ ശുണ മേ പരമം വചഃ യത്തേഹം പ്രീയമാണായ വക്ഷ്യാമി ഹിതകാമ്യയാ. 1

ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ മഹാബാഹോ അല്ലയോ അജ്ജുന

പ്രീയമാണായ പ്രീതിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന

തേ നിനക്ക്

ഹിതകാമ്യയാ ഹിതംചെയ്യണമെന്ന ഇച്ഛയോടുകൂടി

യത° വചഃ യാതെ അ വാക്യത്തെ

അഹം ഞാൻ

വക്ഷ്യാമി പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്നവോ

വേരമം എൻറ പരമം ശ്രേഷ്യമായ

(തദ്വപഃ) ആ വാക്യത്തെ

ഭ്രയം ഏവ ഇനിയും

ശുണം **നീ കേട്ട**ാലും.

അല്ലയോ അജ്ജന, പ്രീതിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന നിനക്കു ഹതംചെയ്യണമെന്ന ഇച്ഛയോടുകൂടി ഞാൻ യാതൊരു വാക്യ ത്തെ പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്നുവോ ശ്രേഷ്യമായ എൻെ ആ വാക്യത്തെ നീ ഇനിയും കേട്ടാലും. [ശം-ഭാ] പരമം വചഃ<u></u>നിരതിശയമായിരിക്കുന്ന വസ്ത വിനെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്ന വാക്യത്തെ; പ്രീയമാണായ തേ എൻറെ വാക്ക കേഠക്കുന്നതിൽ അമൃതപാനംപെയ്യുന്നത്ര പോലെയുള്ള സന്തോഷത്തോടുകളിയിരിക്കുന്ന നിനക്ക്. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

താനെന്തി**നുവേ**ണ്ടിയാണ<sup>ം</sup> അതിനെപ്പററി പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്നതെന്നു ഭഗവാൻതന്നെ പറയുന്നു:

ന മേ വി<mark>ദുഃ സ</mark>രഗണാഃ പ്രഭവം ന മഹഷ്യഃ അഹമാദിഹി <mark>ദേവാനാം</mark> മഹഷിണാം ച സവ്വശഃം

റാം മഹഷിണാം ച സവ്വശഃം 2

മേ പ്രഭവം എൻെറ ഉത്തമമായ അവതാരമഹിമ യെ (ജന്മരഹിതനാണെങ്കിലും നാനാ

വിഭ്രതികളോടുകൂടീട്ടുള്ള എൻെറ

പ്രകാശത്തെ)

സരഗണാഃ ദേവന്മാർ ന വിട്ടഃ അറിയുന്നില്ല മഹഷയഃ(അപി) മഹഷികളംകൂടി ന (വിട്ടു) അറിയുന്നില്ല ഹി എന്തെന്നാൽ

അഹം ഞാൻ

ദേവാനാം ദേവന്മാക്കം

മഹഷ്ീണാം ച (ഭൃഗവാദി) മഹഷ്ിമാക്കം

സവ്വ്ശഃ എല്ലാവിധത്തിലും ആദിഃ കാരണമായിരിക്കുന്നു.

എൻെ ഉത്തമമായ അവതാരമഹിമയെ ദേവന്മാരും മഹച്ി മാർകൂടിയം അറിയുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ, ഞാൻ ദേവന്മാക്രം മഹഷിമാക്രം എല്ലാപ്രകാരത്തിലം കാരണമായിരിക്കുന്നം. (അതിനാൽ എൻെറ അനുഗ്രഹംകൂടാതെ ആരും എന്നെ അറിയു ന്നില്ലെന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] പ്രഭവം = ഉൽപത്തിയെ; അല്ലെങ്കിൽ, പ്രഭ ശക്തൃതിശയത്തെ. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

അതിന്നും പുറമെ --

യോ മാമജമനാദിം ച വേത്തി ലോകമഹേശ്വരം ആസംമൂഢഃ സ മത്ത്യേഷ സവ്വാപൊപൊഃ പ്രമു**ച്യതേ**.

3

യഃ യാതൊ**രുവ**ൻ

മാം എന്നെ

അനാദിം (സവ്വകാരണത്വം ഹേതുവായിട്ട്<sup>v</sup>)

കാരണരഹിതനായും

അജം ജന്മത്രുന്യനായും

ലോകമഹേശ്വരം ച ലോകങ്ങരംക്കു മഹേശ്വരനായം

വേത്തി അറിയന്നുവോ

സഃ അവൻ

മത്ത്യേഷ്യ മനുഷ്യരിൽ

അസംമൂഢഃ (സൻ) അജ്ഞാനമില്ലാത്തവനായി

സവ്വപാപൈഃ സകലപാപങ്ങളാലും

പ്രമപ്യതേ പ്രകഷ്ണ മോചിക്കപ്പെടുന്നു.

യാതൊരുവൻ എന്നെ കാരണരഹിതനായം ജന്മശുന്യനായം സകലലോകങ്ങഠംക്കും മഹേശ്വരനായം അറിയുന്നുവോ അവൻ സകലമനുഷ്യരിൽവെപ്പും അജ്ഞാനമില്ലാത്തവനാകുന്നു. അവൻ സകല പാപങ്ങളിൽനിന്നും മോചിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഞാൻ ദേവന്മാർക്കും ഋഷിമാക്കും ആദിയായിരി കുന്നതിനാൽ എനിക്ക് ആദിയായിട്ട വേറെ യാതൊന്നുമില്ല. അതു ഹേതുവായിട്ട ഞാൻ അനാദിയും ജന്മരഹിതനുമായിരി കുന്നു. അനാദിയാം അജനമായിരിക്കുന്ന എന്നെ യാതൊരു വനാണും സകലലോകങ്ങരുക്കും മഹേശ്വരനായി അറിയുന്നതും അവൻ മനുഷ്യരിൽവച്ച സമ്മോഹചള്ജിതനാകുന്ന (അജ്ഞാ നമില്ലാത്തവനാകുന്നു) അവർ ബൂധിപൂവ്വകമായും ബൂലിപൂവ്വക മല്ലാതേയും ചെയ്തിട്ടുള്ള സകലപാപങ്ങളിൽ നിന്നും മോചി കുന്നതാണും.

താഴെ പറയുന്ന കാരണംകൊണ്ടും ഞാൻ ലോകങ്ങരംക്കു മഹേശ്വരനാകുന്നു:

ബുദ്ധിർജ്ഞാനമസംമോഹാ ക്ഷമാ സത്യം ഒമാ ശമാ സുഖം ദുഖം ഭവോഭാവോ ഭയം ചാഭയമേവ ച. 4 അഹിംസാ സമതാ തുഷൂിസ്തപോ ദാനം യശോയശാ ഭവന്തി ഭാവാ ഭ്രതാനാം മത്ത ഏവ പ്രഥഗ്രിധാം. 5 426 ശ്രീമദ് ഭഗവദ്**ഗീത** 

ബൂദ്ധിঃ സാരാസാരങ്ങളെ തിരിച്ചറിയുവാനുള്ള

തൈപുണ്യം

ഉഞാനം ആത്മവിഷയമായ ഉഞാനം അസംമോഹഃ മോഹം (അജ്ഞാനം) ഇല്ലായ്ല

(വൃംകല്താംഭാവം)

ക്ഷമാ സഹനശക്തി

സത്യം യഥാത്ഥഭാഷണം

രമാ ബാഹ്യേന്ദ്രിയങ്ങളെ അടക്കൽ ശമാ അന്ത്യകരണത്തെ അടക്കൽ

സുഖം സുഖം (അനുകൂലസംവേദനീയം) ഒുഖം (പ്രതിക്ലലസംവേദനീയം)

ഭവഃ ഉൽപത്തി (ഉത്ഭവം)

അഭാവഃ നാശം

ഭയം ച ഭയവം (ത്രാസവം) അഭയം ഏവച ഭയനിവൃത്തിയം

അഹിംസാ അനൃസ് ഉപദ്രവംചെയ്യാതിരിക്കൽ (പര

പീഡാനിവൃത്തി)

സമതാ രാഗദേചഷ**ാദികളി**ല്ലായ്യ

തുഷ്ടിഃ ദൈവലബ്ലമായതുകൊണ്ടു സന്തോഷം

തപഃ (ശാരീരാദി) തപസ്സ്

ഭാനം ന്യായമായി സമ്പാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ധന

െത്ത സൽപാത്രത്തിൽ അപ്പ്ണംചെയ്യക.

യോഗം: ന്യേകീത്തി യോഗം: മുമ്പ് കീത്തി

പ്പഥഗചീധാഃ നാനാവിധങ്ങളായ

(ഏതേ) ഭാവാഃ (ബുദ്ധിമുതൽ ദൃഷ്ഷീത്തിവരെയുള്ള) ഈ

ഭാവങ്ങഗ

ഭൂതാനാം പ്രാണികയക്ക

മത്തഃ ഏവ എന്നിൽനിന്നുതന്നെ

ഭവന്തി ഉണ്ടാകുന്നു.

സംസാരങ്ങളെ തിരിച്ചിയുനാനുള്ള നൈപുണ്യം, ആത്മവീഷ യമായ ജ്ഞാനം, മോഹമില്ലായിമ, ക്ഷമ, സത്യം, ബാഹ്യേന്ദ്രി യസംയമം, അന്തഃകരംനസംയമം, സുഖം, മുഃഖം, ഉൽപത്തി, വിനാശം, ഭയം, ഭയനിവൃത്തി, അഹിംസ, രാഗദ്വേഷാദിരാ ഹിത്യം, (കിട്ടിയതുകൊണ്ടു) സന്തോഷം, തപസ്സ്, സൽപാ ത്രം നോക്കി ദാനംചെയ്യുക, സൽകീത്തി, ദുഷ്കീത്തി ഇത്ത നെ നാനാവിധങ്ങളായ ഭാവങ്ങാം പ്രാണികഠംക്ക് എന്നിൽ നിന്നുതന്നെ ഉണ്ടാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ബുദ്ധി—സൂക്ഷ്യമായ വസ്തകളെ അറിയുന്നതി ന്നുള്ള അന്തഃകരണത്തിന്റെ സാമത്ഥ്യം; അങ്ങനെയുള്ള സാമ തഥ്യമുള്ളവനെയാണും ബുദ്ധിമാൻ എന്നു പറയുന്നതും. ജ്ഞാനം <u>—ആത്മാദി പദാത്ഥങ്ങളുടെ അറിവ്യ്; അസംമോഹഃ—തൽകാ</u> ലമായി ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതും അറിയപ്പെടേണ്ടതുമായ കാര്യങ്ങ ളിൽ വിവേകപുവ്വമായ പ്രവൃത്തി; ക്ഷമാ—പരിഹാസം കേട്ടാ ലം തല്ലകൊണ്ടാലം മനസ്സിന്നു ക്ഷോഭമില്ലായ്മ; സത്യം— ഒരു കാര്യത്തെപ്പററിയുള്ള തന്റെ അനുഭവത്തെ, കേട്ടപ്രകാര വം കണ്ടപ്രകാരവം, അന്യതെ ബോധിപ്പിപ്പാൻവേണ്ടി ഉച്ചരി ക്കുന്ന വാക്കു സത്യമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു; ദമ<u>ു —</u>ബാഹ്യേന്ദ്രിയ ങ്ങളടെ \_ ഉപശമം; ശമ<u>ഃ —</u>അന്തഃകരണത്തിൻെറ ഉപശമം; സഖം—ആഹ്ളാദം; ദുഃഖം—സന്താപം; ഭവഃ<u>—ഉ</u>തഭവം; അഭാ വഃ\_അതിൻെറ വിപരീതം \_\_നാശം; ഭയം \_\_ത്രാസം; അഭയം **= ഭയരാഹിത്യം; അഹിംസാ**<u></u>പ്രാണികളെ പീഡിപ്പിക്കാ തെയിരിക്കും; സമതാ<u></u>സമചിതാത; തുഷൂിഃ <u>സന്തോഷം</u> ഇപ്പോഴുള്ളതുകൊണ്ടു തൃപ്തി; തപഃ —ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹത്തോടുക ടിയ ദേഹപീഡനം; ദാനം \_\_തനിക്കുള്ള സ്വത്തിന്റെ അവ സ്ഥപോലെ അതിനെ അന്യന്നുകൂടി വിഭാഗിച്ചുകൊടുക്കു; യശം:\_ധർമ്മംനിമിത്തമായ കിർത്തി; അയശം:\_അധർമ്മം നിമിത്തമായ ദ്രഷ'കീത്തി; പ്രാണികളടെ ഇപ്പകാരമുള്ള ബുദ്ധ്യാദിനാനാവിധഭാവങ്ങരം, അവരുടെ കർമ്മര്ജളെ അന സരിച്ച്, എന്നിൽനിന്നതന്നെ ഉദഭാകുന്നു.

മഹഷ്യഃ സപ്പ പൂവ്വേ ചത്വാരോ മനവസ്തഥാ മത്ഭാവാ മാനസാ ജാതാ യേഷാം ലോക ഇമാഃ പ്രജാഃ. 6

ന്ധപ്പമഹഷ്യഃ ഏഴ മഹർഷിമാന്മം

പൂവ്വേ ചത്വാരഃ അവക്ക് മുൻപുള്ള സനകാദികളായ

നാലു മഹഷ്ിമാതം

തഥാ മ**നവഃ** അപ്പകാരംതന്നെ സ്ഥായംളവാദി മന

ക്കളും

മത്താവാഃ എൻെറ പ്രഭാവത്തോടുകളിയവരായി

മാനസാഃ ജാതാഃ ഹിരണ്യഗർഭരൂപമായ എൻെറ സങ്ക

ല്പമാത്രത്തിൽനിന്നുണ്ടായവരാകുന്നു

**യേഷാം** അവരിൽനിന്ന് (ഭൃഗചാദികളും മന്മക്കള

മായവരിൽനിന്ന്)

ഇമാഃപ്രജാഃ ഈ പ്രജകളെല്ലാം (ബ്രാഹ്മണാദി

സകല പ്രാണികളം)

ലോകേ ഈ ലോകത്തിൽ (ജാതാഃ) ഉണ്ടായിരിക്കുന്നു.

ഭൃഗ്വാദിസപ്പമഹർഷിമാരും, അവക്കുമുമ്പുള്ള സനകാദി നാലു മഹർഷിമാരും അപ്രകാരംതന്നെ സ്വായംഭുവാദി മനക്കളും, എൻെറ പ്രഭാവത്തോടുകൂടിയവരായി ഹിരണ്യഗർഭരൂപമായ എൻെറ സങ്കല്പമാത്രത്തിൽനിന്നുണ്ടായവരാകുന്ന. അവരിൽ നിന്നാണ് ലോകത്തിൽ (കാണപ്പെടുന്ന) ഈ സകലപ്രാണി കളും ഉണ്ടായിരിക്കുന്നത്ര് (ലോകത്തിൽ ഇപ്പോരം പുത്രപൗത്രാ ദിരൂപമായം ശിഷ്യപ്രശിഷ്യാദിരൂപമായും വദ്ധിച്ചു കാണ പ്രെടുന്ന ബ്രാഹ്മണാദി സകലപ്രജകളും അവരിൽനിന്നാ ണ് ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതു് എന്നത്ഥം).

[ശം-ഭാ] മഹഷ്യം സപ്പ പ്യവ്ത് അതീതകാലസംബ സ്ഥികളായ ഭൃഗ്വാദി സപ്പ മഹഷ്ിമാരും; തഥാ — അപ്രകാരം തന്നെ; ചത്വാരുമനവും — സാവർണ്ണന്മാർ എന്നു പ്രസിദ്ധന്മാ രായ നാലു മനുക്കളം; മത്ഭാവാു — എൻെറ്റ് ഭാവനയോടുക്കുടിയ വരും; (അതു ഹേതുവായിട്ടതാന്ന) എൻെറ്റ് വൈഷ്ണവമായ സാമത്ഥ്യത്തോടുക്കുടിയവരുമായി; മാനസാു ജാതാു — എൻെറ്റ് മനസ്യകല്പത്താൽത്തന്നെ ഉൽപാദിതന്മാരായി (എൻെറ്റ് മനസ്യകൊണ്ടു മാത്രം അവർ എന്നാൽ സ്വഷ്ടിക്കപ്പെട്ട); യേഷാം ലോകേ ഇമാു പ്രജാ ജാതാു — ലോകത്തിലുള്ളസ്ഥാവരജംഗമ അളായ ഈ പ്രജകളെല്ലാം ആ മഹർഷിമാരുടേയും മനുക്കളുടേയം സ്വഷ്ടിയാകുന്നു.

ഏതാം വിഭൂതിം യോഗം ച മമ യോ വേത്തി തത്ത്വതഃ സോവികംപേന യോഗേന യുജ്യതേ നാത്ര സംശയഃ മമ എൻെറ

ഏതാം വിഭുതിം (ട്ടഗ്വാദിലക്ഷണമായ) ഈ വിഭുതി

യേയും

യോഗം ച (സവ്വജ്ഞത്വം മതലായ) ഐശ്വര്യ

ലക്ഷണമായ യോഗത്തേയും

യഃ യാതൊരുവൻ

തത്ത്വതഃ യഥാത്ഥമായി വേത്തി അറിയുന്നുവോ

സഃ അവർ

അവികംപേന<sub>്</sub> ചലിക്കാത്ത (സംശയമില്ലാ**ത്ത**)

യോഗേന സമൃശദ്ശനത്തോടു

അത്ര ഇം കാര്യത്തിൽ യജ്യതേ ഇം കാര്യത്തിൽ

സംശയഃ ന സംശയമില്ല.

(മൻപറയപ്പെട്ട ഭൃഗ്വാഭിലക്ഷണമായ) എൻെറ ഈ വിഭൂതി രൂപത്തേയം ഐശ്വര്യലക്ഷണമായ യോഗത്തേയം യാതൊരു വൻ യഥാത്ഥമായി അറിയുന്നുവോ അവൻ ചലിക്കാത്ത യോഗത്തോടു (സമ്യശർശനത്തോടു) കൂടിയവനായിരിക്കുന്നു. ഈ കാര്യത്തിൽ സംശയമില്ല.

[ശം-ഭാ] മമ ഏതാം വിഭൂതിം \_\_\_\_\_\_\_\_\_ ൻപറയപ്പെട്ട എൻെറ ഈ വിസ്താരത്തേയും, യോഗം \_\_\_\_\_\_\_ എൻെറ യോഗത്തേയും (എൻെറ ഘടനത്തേയും) അല്ലെങ്കിൽ, എൻെറ ഭജനത്തിൽ നിന്നുണ്ടായ യോഗൈശ്വര്യസാമത്ഥ്യവും സവ്വജ്ഞത്വവും ഇവിടെ യോഗമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. യാ തത്ത്വതാ വേത്തി \_\_\_ അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന യോഗത്തേയും മൻപറയപ്പെട്ട എൻെറ വിഭൂതിയേയും പരമാത്ഥമായി ആർ അറിയുന്നുവോ; സാം അവികംപേന യോഗേന യുജ്യതേ \_\_\_ അവൻ അപ്രചലിതമായ യോഗത്തോടുകൂടിയവനാകുന്നു \_\_ സ്ഥിരമായ സമ്യശർശനമാ കുന്ന യോഗത്തോടുകൂടിയവനാകുന്നു; അത്ര സംശയാ ന \_\_\_ ഈ കാര്യത്തിൽ യാതൊരു സംശയവുമില്ല.

**<sup>&</sup>amp; 'അവികല്ലേന**' എന്നു പാഠാന്തരം.

അഹം സവ്വസ്യ പ്രഭവോ മത്തഃ സവ്വം പ്രവത്തതേ ഇതി മത്വാ ജേന്തേ മാം ബുധാ ഭാവസമന്വിതാഃ

8

അഹാം

ഞാൻ

സവ്വ്സ്യ

സകല ജഗത്തിന്നും

പ്രവേദ

(ഭൃഗചാദിത്രപവിഭൂതിദചാരേണ) ഉൽ

പത്തിഹേതു

മത്തഃ

എന്നിൽനിന്നതന്നെ

സവ്വം

സകലവം

പ്രവത്തിക്കുന്നു

പ്രവത്തതേ ഇതി

എന്നിങ്ങനെ

മത്വാ

അറിഞ്ഞു

ബുധാഃ

വിവേകിക⊙

ഭാവസമന്വിതാഃ

പ്രീതിയോടുകൂടിയവരായി

മാദം

എന്നെ

ഭജന്തേ

ഭജിക്ഷന്നു.

'ഞാൻ സകല ജഗത്തിന്റേയും ഉൽപത്തിക്കു ഹേതുവാകുന്നു; എന്നിൽനിന്തരണ (ബൂദ്ധി ജ°ഞാനം അസമ്മോഹം മുത ലായ) സകലവം പ്രചത്തിക്കുന്നു' എന്നിങ്ങനെ അറിഞ്ഞു° വിവേകിക⁄ം പ്രീതിയോടുകൂടിയവരായി എന്നെ ഭജിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] പരബ്രഹ്മമായം വാസദേവനന്നു പേരോടുകൂടി യൂമിരിക്കുന്ന ഞാൻ സകല ജഗത്തിൻേറയും ഉൽപത്തിക്കു ഹേതുവാകുന്നു. സ്ഥിതി, നാശം, ക്രിയ, ഫലം, ഉപഭോഗം മതലായ വികരങ്ങളോടുകൂടിയ (വിക്രിയാത്രപമായ) സകല ജഗത്തും എന്നിൽനിന്നുതന്നെ വിസ്താരത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു, എന്നിങ്ങനെ അറിഞ്ഞിട്ട പരമാത്ഥതത്ത്വത്തിന്റെ അത്ഥത്തെ അറിഞ്ഞിരിക്കുന്ന ബുധന്മാർ പരമാത്ഥതത്തചത്തിൽ അഭിനി വേശത്തോടുകൂടിയവരായി എന്നെ സേവിക്കുന്നു.

മച്ചിത്താ മൽഗതപ്രാണാ ബോധയന്തഃ പരസ്പരം കഥയന്തശച മാം നിത്യം ത്ലഷ്യന്തി ച രമന്തി ച.

9

മച്ചിത്താഭ

എന്നിൽ മനസ്സോടുകൂടിയവരായും

മൽഗതപ്രാണാഃ ഇന്ദ്രാങ്ങളെ (പ്രാണങ്ങളെ) എന്നിൽ വെച്ചിരിക്കുന്നവരായമിമിക്കുന്ന (എന്നിൽ

അപ്പിക്കപ്പെട്ട ജീവനത്തോടുകൂടിയവരാ

യുമിരിക്കുന്ന)

(ബുധാഃ) വിവേകികയ

മാം എന്നെ

പരസ്പരം അന്യോന്യം

ബോധയന്തഃ ന്യായങ്ങളാടും ശൃത്യാദി പ്രമാണങ്ങളോ

**ടുകടി ബോധിപ്പിക്കുന്നവരും** 

കഥയന്തഃ ച കീത്തനംചെയ്യുന്നവരും ആയി

നിത്യം എദ്വേഴം

തുഷൃന്തി ച സന്തോഷിക്കുകയും

രമന്തി ച സുഖത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

എന്നിൽത്തന്നെ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ചിരിക്കുന്നവരും, എന്നിൽ ത്തന്നെ ഇന്ദ്രീയങ്ങളെ (അല്ലെങ്കിൽ പ്രണങ്ങളെ) സാപ്പിച്ചി രീക്കുന്നവരും ആയ വിവേകികരം എന്നെ ശ്രത്യാദി പ്രമാണ ങ്ങളെക്കൊണ്ട് അന്യോഗ്യം ബോധിപ്പിക്കുന്നവരും, എന്നെ കീത്തനംചെയ്യുന്നവരുമായി എപ്പേഴം സന്തോമ്പിക്കേയും, സംഖത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

[ശം-ഭാ] മച്ചിത്താം എന്നിൽ ചിത്തത്തെ ഉറപ്പിച്ചിട്ടുള്ള വർ; മൽഗതപ്രാണാം എന്നിൽ ഉപസംഹൃതമായ ചക്ഷമാദീ ന്ദ്രിയങ്ങളോടു (പ്രാണങ്ങളോടു) കൂടിയവർ, അല്ലെങ്കിൽ എന്നിൽ അപ്പിക്കപ്പെട്ട ജീവനത്തോടുകൂടിയവർ; മാം നിത്യം പരസ്വരം ബോധയന്തും ജീഞാനബലവീര്യാദി ധർമ്മങ്ങളെ ക്കൊണ്ടു വിശിഷ്ടമായിരിക്കുന്ന എന്നെ (അപ്രകാരമുള്ള വിവേ കികയ) അന്യോന്യം സഭാ അറിയിപ്പിക്കുന്നവരും, കഥയന്തു കീത്തനംചെയ്യുന്നവരുമായി; തുഷ്യത്തി ച രമന്തി ച ച പരിതോഷിക്കുകയും, പ്രിയദ്യാതകാണ്ട് (ഒരുവനു തൻറെ പ്രിയതമയുടെ ഭശനംകൊണ്ടു്) ഉണ്ടാകുന്നതുപോലെയുള്ള രതിയെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

തേഷാം സതതയുക്കാനാം ഭജതാം പ്രീതിപൂവ്വകം ദദാമി ബുദ്ധിയോഗം തം യേന മാമുപയാന്തി തേ. 10 യേന യാതൊന്നുകൊണ്ട് (യാതൊരുപായ

ത്താൽ)

തേ അവർ (മൻപറയപ്പെട്ട വിവേകിക∞)

മാം എന്നെ

ഉപയാന്തി പ്രാപിക്കുന്നുവോ

തം ബുദ്ധിയോഗം അപ്രകാരമുള്ള ബുദ്ധിയോഗത്തെ

(ബുദ്ധിരൂപമായ ഉപായത്തെ)

സതതയുക്താനാം എന്നിൽ ആസക്തചിത്തനാരും

പ്രീതിപൂവ്വകം പ്രീതിയോടുകൂടി ജേതാം ഭജിക്കുന്നവരുമായ

തേഷാം അവക്<sup>യ</sup>

ദദാമി ഞാൻ കൊടുക്കുന്നു.

യാതൊന്നുകൊണ്ടു" (യാതൊരുപായംകൊണ്ടു") അവർ എന്നെ പ്രാപിക്കുനുവോ അപ്രകാരമുള്ള ബുദ്ധിയോഗത്തെ (ബുദ്ധി രൂപമായ ഉപായത്തെ) സഭാ എന്നിൽ ആസക്തചിത്തന്മാ രായി പ്രീതിപൂവ്വകം എന്നെ ഭജിക്കുന്നവക്ക് ഞാൻ കൊടുക്കുന്നു.

[ശം\_ഭാ] നിത്യാഭിയുക്കുന്മാരും, യാതൊരു ഫലത്തേയു മിച്ഛിക്കാതെ എന്നിലുള്ള സ്നേഹംമാത്രം നിമിത്തം തൽപുവ്വകം എന്നെ ഭജിക്കുന്നവരുമായവക്ക് ഞാൻ മത്തത്താവിഷയമായ സമ്യദർശനത്തെ കൊടുക്കുന്നു. സമ്യഗ്ദർശന ലക്ഷണമായ അപ്രകാരമുള്ള ബുദ്ധിയോഗംകൊണ്ട് അവർ പരമേശാരനം പരമാത്മാവായുമിരിക്കുന്ന എന്നെ സാത്മാവായിട്ടതുന്നെ അറിയുന്നു. ആർ?—മച്ചിത്തത്വാദിപ്രകാരേണ എന്നെ ഭജിക്കുന്നവർതന്നെ.

തേഷാമേവാനുകംപാത്ഥമഹമജ്ഞാനജം തമഃ നാശയാമ്യാത്മഭാവസ്ഥോ ജ്ഞാനദീപേനഭാസ്വതാ. 11

തേഷാം അവരുടെ (ആ ഭക്തന്മാരുടെ) അനുകമ്പാത്ഥം ഏവ അനുഗ്രഹാത്ഥമായിട്ടതുന്നെ

അഹം ഞാൻ

ആത്മഭാവസ്ഥഃ അവരുടെ ബൂജിയിലിരുന്നുകൊണ്ട്

അജ്ഞാനജം അജ്ഞാനം കൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള

തമഃ (സംസാരമെന്നു പറയപ്പെടുന്ന) അന്ധ

കാരത്തെ

ഭാസ്വതാ പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഉഞാനദീപേന ജ്ഞാനമാകുന്ന ദീപത്താൽ

നാശയാമി നശിപ്പിക്കുന്നു.

ആ ഭക്തന്മാരെ അനഗ്രഹിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിത്തന്നെ ഞാൻ, അവരുടെ ബുദ്ധിയിലിരുന്നുകൊണ്ടും, അജ്ഞാനംകൊണ്ടുണ്ടാ യിട്ടുള്ള സംസാരാന്ധകാരത്തെ, പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനമാകുന്ന ദീപത്താൽ നശിപ്പിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] അവക്കെങ്ങനെയാണം<sup>o</sup> ശ്രേയസ്സ എന്നിങ്ങനെയുള്ള ദയകൊണ്ടു മാത്രം ഞാൻ അവരുടെ അന്തഃ കരണത്തിൽ സ<sup>ം</sup>ഥിതിചെയ്തകൊണ്ട<sup>ം</sup>, അവിവേകംകൊണ്ട ണ്ടായിട്ടള്ള മിഥ്യാപ്രത്യയലക്ഷണമായ അവരുടെ മോഹാന്ധ കാരത്തെ, വിവേകപ്രത്യയരൂപമായിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനദീപം കൊണ്ട നശിപ്പിക്കുന്നു. ഭക്തികൊണ്ടു സിദ്ധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഈശ്വരപ്രസാദമാകുന്നു അതിലെ എണ്ണ. ബ്രഹ്മചര്യാദി സാധ നസംസ്ഥാരത്താലുണ്ടായിട്ടുള്ള പ്രജ്ഞ അതിലെ തിരിയാകുന്നു. അഭിനിവേശത്തോടുകൂടി മദ്ധ്യാനമാകന്ന കാററു<sup>ം</sup> (ദീപം നല്ല വണ്ണം പ്രകാശിക്കുന്നതിന്നു സഹായമായി) മന്ദമായി ഊതി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ആ ദീപത്തിന്നു<sup>ം</sup> ആധാരം ലൗകികവിഷയ ങ്ങളിൽ വിരക്തിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന അന്തഃകരണമാകുന്നു. ആ ദീപം, വിഷയങ്ങളിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചിട്ടുള്ളതും ദേചഷാദി (ദുഷ്ടവായു) കളാൽ ബാധിക്കപ്പെടാത്ത**തും** (നിവാത സ്ഥാനീയമായതും) ആയ ചിത്തത്തിൽ സൂക്ഷിക്കപ്പെട്ടിരി നിത്യം ശീലിക്കപ്പെടുന്ന് ഏകാഗ്രധ്യാനത്തിൽനിന്നു ണടായിട്ടുള്ള സമൃഗ്ദർശനത്താൽ ആ ദീപം സദാ പ്രകാശി ച്ചകൊണ്ടമിരിക്കുന്നു. അങ്ങനയിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനമാകുന്ന ദീപത്താലാണ<sup>ം</sup> ഞാൻ ഭക്തന്മാരുടെ മോഹാന്ധകാരത്തെ നശിപ്പിക്കുന്ന<u>ത</u>്.

## അജ്ജന ഉവാച:

പരം ബ്രഹ്മ പരം ധാമ പവിത്രം പരമം ഭവാൻ പുരുഷം ശാശ്വതം ദിവ്യമാദിദേവമജം വിളം. 12 ആഹസ്താമൃഷയഃ സർവേ ദേവഷിിന്നാരദസ്തഥാ അസിതോ ദേവലോ വ്യാസഃ സ്വയം ചൈവ ബ്രവീഷി മേ. 13

## അജ്ജുനൻ പറഞ്ഞു:

പരം ബ്രഹ്മ പരബ്രഹ്മവും

പരം ധാമ ഉത്തമമായ ആശ്രയവും

പരം പവിത്രം ഉത്തമമായ പരിശുദ്ധവസ്തവും

ഭവാൻ (ഏവ) (ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനായ) നിന്തിരുവടി

തന്നെയാകുന്നു

(യതഃ) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

ത്വാം നിന്തിരുവടിയെ

ംയാന്വതം നിത്യനായം

ദിവ്യം പ്രകാശസ്വരുപിയായും

ആദിദേവം ദേവന്മാക്കമാദിയായും അജം ജന്മരഹിതനായും

വിളം സവ്വവ്യാപിയായം

പുരുഷനായും

സപ്പ് ഋഷയ: സകല ഋഷിമാരം

ആഹുഃ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു<sup>°</sup> തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

ദേവർഷിഃ നാരദഃ ദേവർഷിയായ നാരദനം അസിതഃ അസിതനെന്ന ഋഷിയം

ദേവലം ദേവലൻ എന്ന ഋഷിയം

വ്യാസഃ വ്യാസൻ എന്ന ഋഷി**യും** (ആഫുഃ) പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്

(ആ<u>ഹ</u>ഃ) പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട് സിയം ച നിന്തിരുവടിയും

മേ എന്നോട്ട്

(തഥാ) ഏ**വ** 

ബ്രവീഷി അപ്രകാരംതന്നെ പറയന്നു.

പരബ്രഹ്മവും, ഉത്തമമായ ആശ്രയവും, ഉത്തമമായ പരിശുദ്ധ വസ്തുവും, ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനായ അങ്ങതന്നെയാകുന്നു. സകല ഋഷിമാരും അങ്ങയെ (നിന്തിരുവടിയെ) നിത്യനെന്നും, പ്രകാ ശസ്വരൂപിയെന്നും, ദേവകഠംക്കമാദിയായിട്ടുള്ളവനെന്നും, ജന്മ രഹിതനെന്നും, സവ്വവ്യാപിയെന്നും, പുരുഷനെന്നും പറയുന്നും ദേവർഷിയായ നാരദനും, അസിതൻ, ദേവലൻ, വ്യാസൻ എന്നീ മഷർഷിമാരും അപ്രകാരം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും, അങ്ങും എന്നോടും അപ്രകാരംതന്നെ പറയുന്നും [ശം₋ഭാ] പരം ബ്രഹ്മ—പരമാത്മാ; പരം ധാമ—പരമായ തേജസ്സ്<sup>ം</sup>; പവിത്രം—പാവനം; പരമം —പ്രകൃഷ്യം. ശേഷം സ്പഷ്യം.

സവ്വ്മേതദൃതം മന്യേ യന്മാം വദസി കേശവ ന ഹി തേ ഭഗവൻ വ്യക്തിം വിടുദ്ദേവാ ന ഭാനവാഃ 14

ഹേ കേശവ അല്ലയോ കേശവ

മാം (പ്രതി) എന്നോട്ട്

യത് (അങ്ങതന്നെയാണ് പരബ്രഹ്മം എന്നി

ങ്ങനെ) യാതൊന്നം

വദസി അങ്ങു പറയുന്നുവോ

ഏതത് സവ്വം ഇതെല്ലാം (ഋഷിമാരും അങ്ങും പറ

ഞ്ഞിട്ടുള്ളതെല്ലാം)

ഋതം സത്യം എന്നു

മന്യേ ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു ഹേ ഭഗവൻ അല്ലയോ ഭഗവാനേ

തേ വ്യക്തിം അങ്ങയുടെ അവതാരമഹിമയെ

ദേവാഃ ദേവനാർ

ന വിദ്ദ അറിയുന്നില്ല

ദാനവാഃ ദാനവന്മാ**രും** നഹി അറിയുന്നില്ല.

അല്ലയോ കേശവാ, നിന്തി ജവടി എന്നോടു പറയുന്നതെല്ലാം വാസ്തവമാണെന്നു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ, ഹേ, ഭഗവൻ, അഞ്ജയുടെ അവതാരമഹിമയെ ദേവന്മാരും ദാനവ ന്മാരും അറിയുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] ഋഷിമാരും നിന്തിരുവടിയം എന്നോടു പറഞ്ഞ തെല്ലാം സത്യമാണെന്നു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ അങ്ങയുടെ പ്രഭാവത്തെ (നിരുപാധികസ്വഭാവത്തെ) ദേവ ന്മാരും ദാനവന്മാരും അറിയുന്നില്ല. (അങ്ങയുടെ രൂപം ദേവാദികയക്കുംകൂടി ദവ്വിലേഞയമായിരിക്കുമ്പോയം പിന്നെ മനുഷ്യരുടെ കഥയെത്താണ് എന്നു താൽപര്യംം)

യാതൊന്നു ഹേതുവായിട്ടാണ്യ അങ്ങ**് ദേവാദിക**ഠംക്കു മാദിയായി ഭവിക്കുന്ന**ത്യ് അതു ഹേതുവാ**യിട്ട്— സ്വയാമവാത്മനാത്മാനം വേത്ഥ തവം പുരുഷോത്തമ ഭൂതഭാവന ഭൂതേശ ദേവദേവ ജഗത്<sup>റ</sup>പതേ.

15

ഹേ പുരുഷോത്തമ - അല്ലയോ പുരുഷോത്തമ

ഹേ ഭൂതഭാവന അല്ലയോ ഭൂതോൽപാദക (ഭൂതങ്ങളെ

\_ഉൽപാദിപ്പിക്കന്നവ**നേ**)

ഹേ ഭൂതേശ അല്ലയോ സകലപ്രാണിക*ഠം*കം നിയ

ന്താവായിട്ടുള്ളവനേ

ഹേ ദേവദേവ ആദിത്യാദി ദേവന്മാരെ പ്രകാശിപ്പ<sup>1</sup>

ക്കുന്ന പോ ദേവ

ഹേ ജഗത്പതേ അല്ലയോ വിശാപാലക

സ്വയം ഏവ നിന്തിരുവടിതന്നെ ആത്മാനം നിന്തിരുവടിയെ

ആത്മനാ ഏ**വ** നിന്തിരുവടിയാൽത്തന്നെ (**സാ**ധ**നാ** 

ന്തരം കൂടാതെ) നിന്തിരുവടി

ത്വം നിന്തിരുവ വേത്ഥ അറിയുന്നു.

അല്ലയോ പുരുഷോത്തമ, അല്ലയോ ഭൂതോൽപാദക, സകല പ്രാണികഠംകും നിയന്താവായിരിക്കുന്നവാന, ആദിത്യാദി ദേവന്മാരെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്ന ഹേ ദേവ, അല്ലയോ വിശച പാലക, നിന്തിരുവടിയെ, നിന്തിരുവടിതന്നെ, നിന്തിരുവടി യാൽത്തന്നെ അറിയുന്നു.

[ശം-ഭാ] നിന്തിരുവടിയെ (നിരുപാധികമായ രൂപത്തെ) നിന്തിരുവടിതന്നെ, നിന്തിരുവടിയാൽത്തന്നെ (വിഷയം കൂടാതെ പ്രത്യക്തേന) അറിയന്തു. നിന്തിരുവടി എങ്ങനെ യുള്ളവനാകുന്നു?—നിന്തിരുവടി നിരതിശയജ്ഞാനൈശ്ചര്യ ബലാദിശക്തിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ഈശ്വരനാകുന്നു.

വക്തുമഹ്സ്യശേഷേണ ദിവ്യാ ഹ്യാത്മവിഭൂതയഃ യാഭിവ്വിഭൂതിഭിർല്ലേംകാനിമാംസൂം വ്യാപ്യ തിഷ്സി. 16

(യാം) ദിവ്യാ ഹി അത്ഭയുടെ അത്ഭതമായ യാതൊര

- ആതമവിഭൂതയഃ വിഭൂതിത്രപങ്ങളാണള്ള<u>ത</u>°

യാഭിഃ വിഭൂതിഭിഃ യാമതാത വിഭൂതിരൂപങ്ങളാ**ൽ** 

ഇമാൻ ലോകാൻ ഈ ലോകങ്ങളെ വ്യാപ്യ വ്യാപിച്ചുകൊണ്ട് തിഷ്ഠസി അങ്ങു നില്ലുന്നുവോ

(താഃ) അവയെ അശേഷേണ മുഴുവനം

വൿതും പറയുന്നതിന്നു<sup>©</sup> തവം അങ്ങു<sup>©</sup> (തന്നെ)

അഹസി യോഗുനായി ഭവിക്കുന്നു.

യാതൊരു വിഭൂതിരുപങ്ങളാൽ ഈ ലോകങ്ങളെ വ്യാപിച്ചു കൊണ്ട് അങ്ങു നില്ലുന്നപോ അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന അത്തുതമായ അങ്ങയുടെ വിഭൂതിരൂപങ്ങളെ മുഴവനം പറയുന്നതിന്ന് അങ്ങു തന്നെ യോഗ്യന്ദായിരിക്കുന്നു.

കഥം വിദ്യാമഹം യോഗിംസ്ത്വാം സഓ പരിചിന്തയൻ കേഷ് കേഷ് ച ഭാവേഷ് ചിന്ത്യോസി ഭഗവന്മയാ. 17

ഹേ യോഗിൻ സകല ഐശ്വര്യങ്ങളോടുകൂടിയിരി

ക്കുന്ന ഹേ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനേ

അഹം ഞാൻ

കഥം എങ്ങനെ (എന്തെല്ലാം വിഭ്രതികളാൽ)

സദാ എപ്പോഴം

പരിചിന്തയൻ ധ്യാനിക്കുന്നവനായി

തചാം അങ്ങയെ വിദ്യാം അറിയും

ഹേ ഭഗവൻ അല്ലയോ ഭഗവാനേ

കേഷ കേഷ ച ഭാവേഷ ഏതേതു പദാത്ഥങ്ങളിൽ

മയാ എന്നാൽ

ചിന്ത്യഃ അസി അങ്ങ ധ്യാനിക്കപ്പെടുവാൻ യോഗ്യ

നായി ഭവിക്കുന്നു.

സകല ഐശ്വര്യങ്ങളോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന അല്ലയോ ശ്രീകൃഷ്ണ ഭഗവാനേ, ഞാൻ അങ്ങയെ, സഭാ എങ്ങനെ (എന്തെല്ലാം വിഭ്ര തിഭേദങ്ങളോടുകൂടി) ധ്യാനിച്ചകൊണ്ട് അറിയും? അല്ലയോ ഭഗവാനേ, ഏതേതു പദാത്ഥങ്ങളിൽ അങ്ങു് എന്നാൽ ധ്യാനി ക്കപ്പെടുവാൻ യോഗ്യനായി ഭവിക്കുന്നു?

വിസ്തരേണാത്മനോ യോഗം വിഭ്രതിം ച ജനാർദ്ദന ഭ്രയഃ കഥയ തുപൂർഹി ശൃണ്യതോ നാസ്സി മേമൃതം. 18 438

## ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

ഹേ ജനാർദ്ദന അല്ലയോ ജനാർദ്ദന

ആത്മനഃ അങ്ങയുടെ

യോഗം യോഗത്തേയും (സവ്വജ്ഞത്വസവ്വശക്തി

ത്വാദിലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന യോഗൈ

ശാരുത്തേയം)

വിഭൂതിം ച വിഭൂതിയേയും വിസ്തരേണ വിസ്താരമായി

ഭ്രയഃ ഇനിയും കഥയ പറഞ്ഞാലും ഹി എന്തെന്നാൽ

അമൃതം അമൃതരുപമായിരിക്കുന്ന അങ്ങയുടെ

വാക്യത്തെ

ശൃണ്വതഃ മേ കേഠംക്കുന്ന എനിക്ക° തൃപ്പി (അലംബുദ്ധി)

നഅസ്തി ഇല്ല.

അല്ലയോ ജനാർദ്ദന, അങ്ങയുടെ യോഗത്തേയും വിഭൂതിയേയും വിസ്താരമായി ഇനിയും പറഞ്ഞാലും. എന്തെന്നാൽ, അമൃത രൂപമായിരിക്കുന്ന അങ്ങയുടെ വാക്യത്തെ കേരംക്കുന്ന എനിക്ക തൃപ്ലിയില്ല.

[ശം\_ഭാ] അങ്ങയുടെ യോഗൈശ്വര്യശക്കിവിശേഷത്തേയും, വിഭ്രതിയേയും, ധ്യാനിക്കപ്പെടേണ്ട പദാത്ഥങ്ങളേയും, വിസ്കാരമായി ഇനിയും പറഞ്ഞാലും. ഭ്രയഃ കഥയ—മൻപേ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെങ്കിലും ഇനിയും പറഞ്ഞാലും. തൃപ്പിഃ....അമൃതം —എന്തെന്നാൽ, അങ്ങയുടെ മുഖത്തിൽനിന്മവരുന്ന വാക്യാമൃതത്തെ കേഠക്കുന്ന എനിക്കു തൃപ്പിയുണ്ടാകുന്നില്ല. ജനാർദ്ദനൻ —ദേവന്മാരുടെ പ്രതിപക്ഷക്കാരായ അസുരന്മാരെ നരകത്തിലേക്ക് അയയ്ക്കുന്നവനാകയാൽ ജനാദ്ദനൻ; അല്ലെങ്കിൽ, ലൗകികമായ അഭ്യദയത്തിന്നും മോക്ഷത്തിന്നുംവേണ്ടി സകലജനങ്ങളാലും പ്രാത്ഥിക്കപ്പെടുന്നവനാകയാൽ ജനാദ്ദനൻ.

ശ്രീഭഗവാനുവാച:

ഹന്ത തേ കഥയിഷ്യാമി ദിവ്യാ ഹ്യാത്മചിഭ്രതയു പ്രാധാന്യതു കരുശ്രേഷ നാസ്യത്തോ വിസ്തരസ്യ മേ. 19 ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ഹന്ത ഹേ കരശ്രേഷ അല്ലയോ കരശ്രേഷ (അല്ജന)

തേ നിനക്ക്

ഭിവ്യാഃ അത്ഭരങ്ങളായ

(യാഃ) ആത്മവിഭ്രതയഃ എൻെറ യാവചില വിഭ്രതിരുപങ്ങ

ളാണള്ളത്ര

(താഃ) അവയെ

പ്രാധാന്യതഃ പ്രധാനമായിട്ട്

കഥയിഷ്യാമി ഞാൻ പറഞ്ഞുതരാം

ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

മേ എൻെറ

വിസ്തരസ്യ വിഭ്രതികളടെ വിസ്താരത്തിന്നു

അന്തഃ അവസാനം

ന അസ്തി ഇല്ലം

അല്ലയോ അജ്ജുന, (ദയയ്ലു പാത്രീഭ്രതനായിരിക്കുന്ന) നിന ക്കും അത്ഭുതങ്ങളായ എൻെറ വിഭ്രതിരു പങ്ങളിൽ മുഖ്യമായിട്ടു ള്ളവയെ ഞാൻ പറഞ്ഞുതരാം. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ എൻെറ വിഭ്രതികളുടെ വിസ്താരത്തിന്നും അവസാനമില്ല.

[ശം-ഭാ] ഹന്ത—ഇപ്പോയ; ദിവ്യാഃ ആത്മവിഭ്രതയഃ (യാഃ താഃ) പ്രാധാന്യതഃ തേ കഥയിഷ്യാമി — ദിവ്യങ്ങളായുള്ള എൻറ വിഭ്രതികളെ പ്രധാനമായിട്ട്ട് — അതാതു ദിക്കിൽ (അവസ്ഥയിൽ) പ്രധാനമായിട്ടുള്ളവയെ —ഞാൻ നിനക്കു പറഞ്ഞുതരാം. എന്നാൽ അവയെ മുഴുവൻ പറയുവാൻ നൂറു വഷം കൊണ്ടുകളി സാധിക്കുന്നതല്ല. ഹി—എന്തെന്നാൽ, മേ വിസ്തര സ്യ അന്തഃ ന അസ്തി—എൻറെ വിഭ്രതികളുടെ വിസ്താരത്തിന്ന അവസാനമില്ല.

അഹമാത്മാ ഗുഡാകേശ സവ്വിഭ്രതാശയസ്ഥിതഃ അഹമാദിശ്ച മധ്യം ച ഭ്രതാനാമന്ത ഏവ ച. 20

ഹേ ഗുഡാകേശ നിദ്രയെ ജയിച്ചിരിക്കുന്ന അല്ലയോ അജ്ജുന സവ്വഭൂതാശയസ്ഥിതഃ (സവ്വജ്ഞത്വാദി ഗുണങ്ങളോടുകൂടി

നിയന്താവായി) സകല പ്രാണികളടേ

യുമന്തഃകരണത്തിലിരിക്കുന്ന

ആത്മാ പരമാതമാ

അഹം ഞാൻ (ആകുന്നു) ഭൂതാനാം പ്രാണികയക്ക്

ആദിം ച ആദിയം (ജനയിതാവം) മധ്യം ച സ്ഥിതിയം (രക്ഷകനം)

അന്തഃ ച അവസാനവും (സംഹാരകത്താവും)

അഹം ഏവ ഞാൻതന്നെ (ആകന്നം).

അല്ലയോ അജ്ജന, സകലപ്രാണികളുടേയും അന്തഃകരണ ത്തിൽ സവ്ളഞ്ഞവാദിഗുണങ്ങളോടുകൂടി നിയന്താവായിരി കുന്ന പരമാത്മാ ഞാനാകുന്നു. സകല പ്രാണികളുടേയും ആദി യും മദ്ധ്യവും അവസാനവും ഞാൻതന്നെയാകുന്നു. (സകല ഭൂത ങ്ങാകും ജന്മാദിഹേതുവും ഞാൻതന്നെയാകുന്നുവെന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] ഗുഡാകേശ — ഗുഡാകാ — നിദ്ര; അതിൻെറ ഈശ്വരൻ—നിദ്രയെ ജയിച്ചിരിക്കുന്നവനെന്നത്ഥം. ഘനകേ ശൻ എന്നും അത്ഥമുണ്ടു്; ഹേ ഗുഡാകേശ; ഞാൻ സകലഭൂത ങ്ങളുടേയും എദയത്തിലിരിക്കുന്ന നിത്യം ധ്യാനിക്കപ്പെടേണ്ട പ്രത്യശാത്മാവാകുന്നു; അതിന്നു ശക്തിയില്ലാത്തവർ ഇനി പറ യുവാൻ ഭാവിക്കുന്ന ഭാവങ്ങളിൽ എന്നെ ചിന്തിക്കേണ്ടതാക ന്നു. എന്തെന്നാൽ ഞാൻ സകല ഭൂതങ്ങാക്കും (ഉൽപത്തി) കാരണവും സ്ഥിതിയും ലയവുമാകുന്നു. ഇപ്രകാരമാണ് എന്നെ ധ്യാനിക്കേണ്ടത്രൂം.

ആദിത്യാനാമഹം വിഷ്ലയ്േജ്യാതിഷാം രവിരംശുമാൻ മരീചിർമ്മ**രുതാ**മസ്തി നക്ഷത്രാണാമഹം ശശീ. 21

ആദിത്യാനാം ദ്വാഭശാദിത്യന്മാരിൽ വിഷ്ണഃ വിഷ്ണ എന്ന ആദിത്യൻ

അഹം ഞാനാകന്ന

ജ്യോതിഷാം പ്രകാശമുള്ളവയിൽ

അംശുമാൻ വിശ്വമെല്ലാം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന രശ്ശിക

ളോടുകൂടിയ

രവിഃ സൂര്യൻ

(അഹം) ഞാനാകന്ന

മതതാം (സപ്ല) മതത്തുക്കളിൽ (സപ്ലവായുക്ക

ളിൽ)

മരീചി: മരീചി

അഹം അസൂി ഞാനാകന

നക്ഷത്രാണാം നക്ഷത്രങ്ങളിൽ

ശശീ ചന്ദ്രൻ

അഹം ഞാനാകുന്നു.

ദ്വാദശാദിത്യന്മാരിൽ വിഷ്ണവേന്ന ആദിത്യൻ ഞാനാകുന്നു. പ്രകാശമുള്ളവയിൽ എങ്ങം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന (വ്യാപിച്ചിരി ക്കുന്ന) രശ്മികളോടുകൂടിയ സൂര്യനും, നക്ഷത്രങ്ങളിൽ ചന്ദ്ര നും ഞാൻതന്നെ. സപ്തമരുത്തുക്കളിൽ മരീചി എന്ന മരുത്തു ഞാനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] മരുതാം <u>-</u>മരുത്ത് എന്ന ദേവതാഭേദങ്ങളിൽ. ശേഷം സ്പപ്പും.

വേദാനാം സാമവേദോസൂി ദേവാനാമസൂി വാസവഃ

ഇന്ദ്രിയാണാം മനശ്ചാസൂി ഭൂതാനാമസൂി ചേതനാ. 22

വേദാനാം വേദങ്ങളിൽ സാമവേദം സാമവേദം

സാമവേദം സാമവേദം അസൂി ഞാന**ാ**കുന്ന

ദേവാനാം ഭേവന്മാരിൽ

വാസവഃ ഇന്ദ്രൻ

അസ്മി ഞാനാകുന്ന ഇന്ദ്രീയാണാം ഇന്ദ്രീയങ്ങളിൽ

മനഃ ച മനസ്സം അസൂി ഞാനാകുന്ന ഭൂതാനാം പ്രാണികളിൽ ചേതനാ ജ്ഞാനശക്തി

ചേതനാ ജ്ഞാനശക്തി അസൂി ഞാനാകുന്നു.

വേദങ്ങളിൽ സാമവേദവും, ദേവന്മാരിൽ ഇന്ദ്രനും, ഇന്ദ്രിയങ്ങ ളിൽ മനസ്സം, ഭൂതങളളിൽ ജ്ഞാനശക്തിയും ഞാനാകുന്നു.

#### ശ്രീമദ് ഗേവദ്ഗീത

[ശം-ഭാ] ഇന്ദ്രിയാണാം മനഃ അസ്മി—ചക്ഷുരാദി ഏകാ ദശ ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽവെച്ച സങ്കല്പവികല്പാത്മകമായ മനസ്സ് ഞാനാകുന്നു. ചേതനാ—കാര്യകാരണസംഘാതത്തിൽ അഭി വ്യക്തമായിരിക്കുന്ന ബുദ്ധിയുടെ വൃത്തി. ശേഷം സ്പഷ്യം.

അ<mark>ദ്രാണാം ശംകരശ്ചാസൂി വിത്തേശോ യക്ഷരക്ഷസാം</mark> വസൂനാം പാവകശ്ചാസൂി മേതഃ ശിഖരി<mark>ണാമഹം. 23</mark>

ത്യാണാം പതിനൊന്നു ത്യമ്മാരിൽ

ശംകരു ച ശങ്കരൻ എന്നു പേരായ തുദ്രൻ

അസൂി ഞാനാകന്ന

യക്ഷരക്ഷസാം യക്ഷനമാരും രാക്ഷസന്മാരുമായവരിൽ

വിത്തേശഃ കുബേരൻ (അസ്മി) ഞാനാകുന്ന

വസൂനാം അഷ്ടവസുക്കളിൽ

പാവകഃ ച അഗ്നി
 അസൂി ഞാനാകുന്നം
 ശിഖരിണാം പവ്വതങ്ങളിൽ
 മേരും

**അഹം** ഞാനാകന്നം.

പതിനൊന്നു രുദ്രന്മാരിൽ ശങ്കരനെന്ന രുദ്രനും, യക്ഷരാക്ഷസ ന്മാരിൽ കുബേരനും, അഷ്ടവസുക്കളിൽ അഗ്നിയും, പച്ച്തങ്ങ ളിൽ മേരുപച്ച്തവും ഞാനാകുന്നു.

പുരോധസാം ച മുഖ്യം മാം വിദ്ധി പാത്ഥ ബ്ലഹസ്പതിം സേനാനീനാമഹം സ്സന്ദഃ സരസാമസ°മി സാഗമഃ. 24

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന പുരോധസാം പുരോഹിതന്മാരിൽ

മുഖ്യം ശ്രേഷ്യനായ

ബൃഹസ്പതിം (ദേവഗുരുവായ) ബൃഹസ്പതിയായി

മാം എന്നെ

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും

സേനാനീനാം സേനാപതികളിൽ

അഹം ഞാൻ

സ്കന്ദഃ (ദേവസേനാധിപനായ) സുബ്രഹ്മണ്യ

നാകന്ന

സരസാം ജലാശയങ്ങളിൽ

സാഗരഃ ച സമുദ്രവും അസ്മി ഞാനാകുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, പുരോഹിതന്മാരിൽ എന്നെ ബൃഹസ്പതി യായറിഞ്ഞാലും. സേനാപതിമാരിൽ ഞാൻ സുബ്രഹ്മണ്യനാ കുന്നു. ജലാശയങ്ങളിൽ സമുദ്രവും ഞാനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] പുരോധസാം....ബൃഹസ്പതിം—എന്നെ രാജ പുരോഹിതന്മാരിൽ പ്രധാനനായ ബൃഹസ്പതിയായറിഞ്ഞാ ലം. എന്തെന്നാൽ അദ്ദേഹം ഇന്ദ്രൻറ പുരോഹിതനാകയാൽ മുഖ്യനാകുന്നു. സരസാം സാഗരഃ അസ്മി—ദേവന്മാർ കുഴിച്ചി ട്ടുള്ള ജലാശയംങ്ങളിൽ സമുദ്രം ഞാനാകുന്നു. ശേഷം സ്പപ്പും.

മഹർഷീണ**ാം** ഭൃഗുരഹം ഗിരാമസ് മ്യേകമക്ഷരം യജ്ഞാനാം ജപയജ്ഞോസൂി സ്ഥാവരാണാം ഹിമാലയഃ. 25

മഹഷ്ീണാം മഹർഷിമാരിൽ

ഭൃഗുഃ ഭൃഗുമഹർഷി അഹം ഞാനാകുന്ന

ഗിരാം പദാത്മികങ്ങളായ വാക്കുകളിൽ

ഏകം അക്ഷരം ഏകാക്ഷരമായ 'ഓം 'കാരപദം

അസ<sup>്</sup>മി ഞാനംകുന്ന യജ്ഞാനാം യജ്ഞങ്ങളിൽ ജപയജ്ഞഃ ജപയജ്ഞവും

സ്ഥാവരാണാം സ്ഥാവരങ്ങളിൽ

ഹിമാലയഃ ഹിമവാൻപവ്വതവും

അസ<sup>്</sup>മി ഞാനാക്ടന്നം.

മഹർഷിമാരിൽ ഭൃഗുമഹഷി ഞാനാകുന്നു. പദാത്മികങ്ങളായ വാകൃങ്ങളിൽ ഏകാക്ഷരമായ 'ഓം'കാരപദം ഞാനാകുന്നു. യജ്ഞങ്ങളിൽ ജപയജ്ഞവും, സ്ഥാവരങ്ങളിൽ ഹിമവാൻ പവ്യതവും ഞാനാകുന്നു. അശ്ചത്ഥഃ സവ്വവ്വക്ഷാണാം ദേവർഷീണാം ച നാരദഃ ഗന്ധവ്വാണാം ചിത്രരഥഃ സിദ്ധാനാം കപിലോ മുനിഃ. 26

ഉച്ചൈംശ്രവസമശ്ചാനാം വിദ്ധി മാമമൃതോഅവം

ഐരാവതം ശജേന്ദ്രാണാം നരാണാം ച നരാധിപം. 27

സവ്വിക്ഷാണാം സകല വ്യക്ഷങ്ങളിൽ അശ്ചത്ഥം അശ്ചത്ഥവ്യക്ഷവും അശ്ചത്ഥം സകല വ്യക്ഷങ്ങളിൽ

ചിത്രരഥഃ ചിത്രരഥൻ എന്ന ഗന്ധവ്വനും

സിദ്ധാനാം സിദ്ധനാരിൽ (ജനിക്കുമ്പോരംത്തന്നെ

പരമാത്ഥ തത്ത്വജ്ഞന്മാരായവരിൽ)

കപിലഃ മുനിഃ കപിലൻ എന്ന മുനിയും

(അസൂി) ഞാനാകുന്ന അശചാനാം കുതിരകളിൽ

അമൃതോത്ഭവം അപൃതമഥനത്തിൽനിന്നുത്ഭവിച്ച ഉച്ചൈംശ്രാസം ഉച്ചെക്രാസ്സ് എന്ന കുതിരയായും

ഗജേന്ദ്രാണാം ശ്രേഷ്മായ ആനകളിൽ

ഐരാവതം (അമൃതചഥനത്തിൽനിന്നുഅവിച്ച)

ഐരാവതമെന്ന ആനയായും

നരാണം മനമ്പ്യരിൽ നരാധിപം ച രാജാവായും

മാം എന്നെ

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും.

സകല വൃക്ഷങ്ങളിൽ അത്വത്ഥവൃക്ഷവും, ദേവഷ് മാരിൽ നാരദമഹർ പ്രത്യം, ഗന്ധവ്വ്താരിൽ ചിത്രരഥനെന്ന ഗന്ധർവ്വ നും, സിദ്ധന്മാരിൽ കപ്പാലൻ എന്ന മനിയും ഞാനാകുന്നു. കതിരകളിൽ അമൃതചാനത്തിൽനിന്നുത്തുവിച്ച ഉച്ചൈു ശ്രവ സ്നെന്ന കതിരയായും, ഗാജന്ദ്രനാരിൽ ഐരാവതമെന്ന ആന യായും, മനുഷ്യരിൽ രാജാവായും എന്നെ അറിഞ്ഞാലും.

[ശം-ഭാ] സിദ്ധാനം —ജന്മനാതന്നെ ധർമ്മജ്ഞാനവൈ രാഗ്യൈശ്യര്യതിശയത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നവരിൽ; ഐരാ വതം — ഇരാവതിയുടെ പത്രനായ ഗജശ്രേഷ്ഠർ. ശേഷം സ്പഷ്ടം. ആയുധാനാമഹം വജ്രം ധേനുനാമസൂി കാമധുൿ പ്രജനശ്ചാസൂി കന്ദപ്പ് സപ്പ്രണാമസൂി വാസുകിഃ. 28 അനന്തശ്ചാസൂി നാഗാനാം വരുണോ യാഭസാമഹം പിതുണാമരുമാ ചാസൂി ശമ്പസംയമതാമഹം. 29

ആയുധാനാം ആയുധങ്ങളിൽ
 വജ്രായുഗം
 അഹം ഞാനാകന്ത്
 ധേന്ദ്രനാം പത്രാകളിൽ
 കാമധുൿ കാമധേന്ദ്

പ്രജനഃ പ്രജോൽപത്തിക്കു കാരണമായ

ഞാനാകുന്നു

കന്ദപ്പ് കാമൻ (സെഥൻ)

അസ്തി ഞരനാകന്ത

അസൂി

സപ്പാണാം സപ്പ്രങളിൽ (വിഷത്തോടുകൂടിയവ

യിത്ി)

വാസുകി പ വാസുകി എന്ന സപ്പ്രാജനം

അസ്തി ഞാനാകുന്നു

നാഗാനാം നാഗങ്ങളിൽ (വിഷമില്ലാത്തവയിൽ)

അനന്തും ച നാഗരാജനായ ശേഷൻ

അസൂി ഞാനാകുന്നു

താഭഗാം ജലജന്തുകളിൽ (ജലത്തിൽ സഞ്ചരി

ക്കുന്നവര**ി**ൽ

വരുണ: രാജാവായ വരുണൻ

അഹം ഞാനാകുന്ന പിതുണാം പിതൃക്കളിൽ

അരുമാ ച പിതൃരാജാവായ അരുമനം

അസ്തി ഞാനാകുന്നു

സംയമതാം നിയമത്തെ ചെയ്യുന്നവരിൽ (ദണ്ഡി

പ്പിക്കുന്നവരിൽ)

യമ: യമൻ

അഹം ഞാനാകുന്നു.

ആയുധങ്ങളിൽ വജായുധവും, പശുക്കളിൽ കാമധേനുവും, പ്രജോൽപത്തിക്കു ഹേതുവായ മന്മഥനും, സപ്പ്ങ്ങളിൽ രാജാ വായ വാസുകിയും, നാഗങ്ങളിൽ രാജാവായ ശേഷനും, ജലസ ഞ്ചാരീകളിൽ രാജാവായ വരുണനും, പിതൃക്കളിൽ രാജാവായ അര്യമനും, സംയമനംചെയ്യുന്നവരിൽ യമനും ഞാനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] വജ്രം—ദധീചിയുടെ എല്ലകൊണ്ടുണ്ടാക്കപ്പെട്ട വജായുധം; കാമധുൿ—സകലകാമങ്ങളേയും സാധിപ്പിക്കുന്ന വസിഷ്യമഹർഷിയുടെ കാമയേനു; അല്ലെങ്കിൽ, ധാരാളം പാൽ തരുന്ന ഏതെങ്കിലും പശും. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

പ്രഹ്ളാദശ്ചാസ്മി ദൈത്യാനാം കാലഃ കലയതാമഹം മൃഗാണാം ച മൃഗേന്ദ്രോഹം വൈനതേയശ്ച പക്ഷിണാം. 30

ടൈത്യാനാം ടൈത്യന്മാരിൽ പ്രഹ്ളാഭഃ ച പ്രഹ്ളാദൻ അസ്മി ഞാനാകുന്നു

കലയതാം ഗണനംചെയ്യ**ന്ന**വരി**ൽ** 

കാലഃ കാലം

അഹം ഞാനാകുന്നു മൃഗാണാം മൃഗങ്ങളിൽ

മൃഗേന്ദ്രഃ ച മൃഗരാജാവായ സിംഹവം

പക്ഷിണാം പക്ഷികളിൽ

വൈനതേയഃ ച പക്ഷിരാജാവായ ഗരുഡനും

അഹം ഞാനാകന്നു.

ടൈത്യന്മാരിൽ പ്രഹ<sup>്</sup>ളാദനം, ഗണനംചെയ്യുന്നവരിൽ കാല വം, മൃഗങ്ങളിൽ മൃഗരാജാവായ സിംഹവം, പക്ഷിക**ളിൽ** ഗരാധനം ഞാനാക്ഷനം.

[ശം-ഭാ] ടൈത്യാനാം —ദിതിവം ശത്തിൽ ജനിച്ചവമിൽ; മൃഗേന്ദ്രഃ —സിംഹം, അല്ലെങ്കിൽ പുലി; വൈനതേയഃ —വിന താപത്രനായ ഗരുത്മാൻ (ശരുഡൻ).

പവനഃ പവതാമസ്മി രാമഃ ശസ്തഭ്രതാമഹം

ത്ഥഷാണ**ാം** മകരശ്ചാസ<sup>്</sup>മി സ്രോതസാമസ്മി ജാഹനവീ. 31

പവതാം പരിശുദ്ധിയെ ചെയ്യന്ന വസൂക്കളിൽ

(പേഗമുള്ള വസ്തക്കളിൽ)

പവനഃ വായ

അസ°മി

ഞാനാക്രന്നു

ശസ്ത്രഭ്രതാം

ആയുധം ധരിച്ച ശൂരന്മാരിൽ

രാമഃ

രാമൻ (ദശരഥപത്രൻ)

അഹം

ഞാനാകന്ത

ഝഷാണാ∙

മത്സ്യങ്ങളിൽ

മകരഃ ച

മകരമത്സ്യം

അസ്മി

ഞാനാകുന്നു

സ്രോതസാം

നദികളിൽ (പ്രവാഹോദകങ്ങളിൽ)

ജാഹ്നവീ

ഗംഗാനദി (ഭാഗീരഥി)

അസ°മി

ഞാനാകുന്നു.

പരിശുദ്ധിയെ ചെയ്യുന്ന വസ്തുക്കളിൽ വായ ഞാനാകുന്നു. ആയുധം ധരിച്ച ശൂരന്മാരിൽ രാമൻ ഞാനാകുന്നു. മത്സ്യങ്ങ ളിൽ മകരമത്സ്യവും, നഭികളിൽ ഗംഗാനദിയും ഞാനാകുന്നു.

സഗ്ഗാണാമാദിരന്തശ്ച മധ്യം ചൈവാഹമജ്ജന അധ്യാത്മവിദ്യാ വിദ്യാനാം വാദഃ പ്രവദതാമഹം.

32

ഹേ അജ്ജുന

അല്ലയോ അജ്ജുന

സഗ്ഗാണാം

ആകാശാദി സൃഷ്ടികളിൽ

ആദിഃ

ഉൽപത്തിയം

മധ്യം ച

**ധ<sub>ര</sub>ന്തൃതീം** 

അന്തഃ ച

അവസാനവം (നാശവം)

അഹം

ഞാനാകുന്നു

വിദ്യാനാം

വിദ്യകളിൽ

അധ്യാത്മവിദ്യ

ആത്മസ്വരുപത്തെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന

വിദ്യയം

പ്രവദതാം

വാദിക്കുന്നവരിൽ

വാദഃ

വാദവം

അഹം ഏവ

ഞാൻതന്നെയാകുന്നും.

അല്ലയോ അജ്ജന, ആകാശാദിസ്വഷ്ടികളുടെ ഉൽപത്തിയും, സ°ഥിതിയും നാശവും ഞാനാകുന്നു. വിദ്യകളിൽ ആത്മസ്വത്ര പത്തെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന വിദ്യയും, വാദിക്കുന്നവരിൽ വാദവും ഞാൻതന്നെയാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] സഗ്ഗാണാം....അഹം—ഞാൻ സൃഷ്ടികളുടെ ഉൽ പത്തിയം സ്ഥിതിയം ലയവം ആകന്നു. 'അഹമാദിശ്ച മധ്യഞ്ച ഭൂതനാമന്ത ഏവ ച' (അ. 10, ശ്രോ. 20) എന്നിങ്ങനെ ആദ്യം ജീവാധിഷ്ഠിതന്മാരായ ഭ്രതങ്ങളെ ഉദ്ദേശിച്ചാണം' പറയപ്പെട്ടി ട്ടുള്ള**ത**്. എന്നാൽ ഇവിടെ ഇപ്പോ⊙ പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന<u>ത</u> സകലസൃഷ്ടികളേയുമുദ്ദേശിച്ചാകുന്നു. വിദ്യകളിൽ ആത്മവിഷ യമായ വിദ്യ പ്രധാനമാകന്നു; എന്തെന്നാൽ, അതിൻെറ പ്രയോജനം മോക്ഷമാകുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന അദ്ധ്യാത്മ വിദ്യ ഞാനാകുന്നു. വാദിക്കുന്നവരിൽ വാദം പ്രധാനമാകുന്നു; എന്തെന്നാൽ, വാദം അത്ഥനിർണ്ണയത്തെ ചെയ്യുന്നതിന്നു ഹേ**തു** വായി ഭവിക്കുന്നു. അതിനാൽ അതു<sup>ം</sup> (<u>—</u>വാദം) ഞാനാ കന്നു. 'പ്രവദതാം' എന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു<sup>°</sup> വാദം, ജല്പം, വിതണ്ഡാ എന്നിങ്ങനെ പ്രവൿത്രദ്വാരേണ പലവിധ വദന ഭേദങ്ങ⊙ എന്നത്ഥം ധരിക്കേണ്ടതാകന്നു. അവയിൽ വാദം, അത്ഥനിർണ്ണയത്തിന്നു ഹേതുവാകയാൽ, പ്രധാനമാകുന്നു.

അക്ഷരാണാമകാരോസ<sup>ം</sup>മി ദ്വന്ദ്യഃ സാമാസികസ്യ ച അഹമേവാക്ഷയഃ കാലോ ധാതാഹം വിശ്വതോമുഖഃ

33

അക്ഷരാണാം അക്ഷരങ്ങളിൽ (വർണ്ണങ്ങളിൽ)

അകാരഃ 'അ' എന്ന അക്ഷരം

അസ്മി ഞാനാകുന്ന

സാമാസികസ്യ സമാസസമൂഹങ്ങളിൽ ദ്വന്ദ്വം എന്ന സമാസവം

അക്ഷയഃ ക്ഷയമില്ലാത്ത (പ്രവാഹരൂപമായിരി

ക്കുന്ന)

കാലാ കാലവും

അഹം ഞാൻ (ആകുന്നു)

ധാതാ കർമ്മഫലങ്ങളെ കൊടുക്കുന്ന വിശ്വതോമുഖഃ ചത്തർമ്മുഖബ്രഹ്മാവ് (സവ്വതോ

മുഖനം)

അഹം ഏവ ഞാൻതന്നെയാകുന്നു.

അക്ഷരങ്ങളിൽ 'അ' എന്ന എന്ന അക്ഷരം ഞാനാകുന്നു. സമാസസമൂഹങ്ങളിൽ ഭവന്ദ്വമെന്ന സമാസം ഞാനാകുന്നു. പ്രവാഹത്രപുരായിരിക്കുന്ന കാലവും ഞാനാകുന്നു. സവ്വകർമ്മ ഫലങ്ങളടേയം വിധാതാവായിരിക്കുന്ന സവ്വതോമുഖനം ഞാൻതന്നെ.

[ശം-ഭാ] 'കാലഃ' എന്ന ശബ്ദത്തിന്ന° ക്ഷണം (കാലത്തിൻെറ സൂക്ഷുപരിമാണം) എന്നോ, അല്ലെങ്കിൽ കാലത്തിന്നും കൂടി കാലമായിരിക്കുന്ന പരമേശചരനെന്നോ അത്ഥം ധരിക്കാം. ധാതാ—കർമ്മഫലത്തിൻെ വിധാതാ; വിശചതോമഖഃ—സവ്വതോമഖൻ.

മൃതും സവ്വഹരശ്ചാഹമുത്രവശ്ച ഭവിഷുതാം കീത്തിം ശ്രീവ്വാക് ച നാരീണാം സ്മൃതിർമ്മേധാ ധൃതിം ക്ഷമാ. 3എ

| സവ്വ്ഹരഃ    | (സംഹാരകന്മാരിൽവെച്ച്°) സകല<br>ത്തേയും നശിപ്പിക്കുന്ന |
|-------------|------------------------------------------------------|
| മൃത്യഃ ച    | മൃതൃവം                                               |
| ഭവിഷ്യതാം   | വതവാൻഃപഠകന്ന പ്രാണികളടെ                              |
| ഉത്ഭവഃ ച    | ഉത്ഭവവം (അഭ്യദയവം)                                   |
| നാരീണാം     | സ്തീകളിൽ                                             |
| കീത്തിഃ     | കീത്തിക്കളിമാനിദേവതയും                               |
| <b>©</b> 73 | ഐശചര്യഭിമാനിദേവതയായ                                  |
|             | ലക്ഷ്യ <sup>്</sup> യും                              |
| വാൿ ച       | വാക്കിന്നഭിമാനിദേവതയായ സരസ്വ<br>തിയും                |
| സ്മൃതിഃ     | സ്മൃതിക്കഭിമാനിദോചതയും                               |
| മേധാ        | ബുദ്ധിക്കഭിമാനിദോവതയും                               |
| ധ്രതിഃ      | ധൈര്യത്തിന്നഭിമാനിദേവതയും                            |
| ക്ഷമാ       | ക്ഷമസ്ത്രഭിമാനിദേവതയും                               |
| അഹം         | ഞാന്?കുന്നു                                          |

സകലത്തേയും നശിപ്പിക്കുന്ന മൃത്യവും, ഭാവികല്പന്മാരായ പ്രാണികളുടെ ഉത്ഭവവും (അഭ്യദയവും) ഞാനാകുന്നു. സ്തൂക ഉിൽ സപൂദേവതാരൂപകളായ കീത്തി, ശ്രീ, വാൿ, സ്മൃതി, ചേധാ, ധ്രതി, ക്ഷമ എന്നിവരും ഞാനാകുന്നു.

[ശം-ജാ] മൃത്യ രണ്ടവിധമാകുന്ന: (1) ധനാദിയെ അപ ഹരിക്കുവൻ, (2) പ്രാണനെ ഹരിക്കുന്നവൻ. ഇവരിൽ പ്രാണനെ ഹരിക്കുന്നവൻ സവ്വഹരൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. സവ്വഹരനായ ആ മൃത്യ ഞാന കുന്നു, അപ്ലെങ്കിൽ, പ്രളയകാല ത്തിൽ സവ്വത്തേയം ഹരിക്കുന്ന പരമേശ്വരൻ എന്നും അത്ഥ മാകാം. ഭവിഷ്യതാം ഉത്ഭവഃ ച അഹം—ഭാവികാലത്തിൽ ഉത്യീകഷ്പ്രാപ്പിക്കു യോഗ്യന്മാരായവക്ക് അഭ്യയേവം അൽ പ്രാപ്പിഹേതുവം ഞാനാകുന്നു. നാരീണാം കീത്തിു....ക്ഷമാ—സ്തീകളിൽ ഉത്തമകളായ കീത്തിു ശ്രീ, വാകി, സ്മുതി, മേധ, ധ്രതി, ക്ഷമ എന്നിവർ ഞാനാകുന്നു. അവയുടെ ആറേസമാത്ര ബന്ധം കൊണ്ടുതന്നെ ജനങ്ങയ കൃതാത്ഥനാരായിയെന്ന് വിചാരിക്കുന്നു.

ബൃഹത്സാമ തഥാ സാക്ലാം ഗായത്രീ ഛന്ദസാമഹം മാസാനാം മാഗ്ഗശീഷോഹമൃത്രനാം കസുമാകരാം.

35

സാമ്ലാം സാമവേദത്തിലുള്ള ഗാനങ്ങളിൽ ബൃഹത്സാമ ബൃഹത്സാമരമന്ന സാമവും

ചരന്ദസാ**ം** ചരന്ദ്യസുകളിൽ

ഗായത്രീ ഗായത്രി എന്ന ഛന്ദസ്സം

അഹം ഞാനാകുന്ന

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ മാസാനാം മാസങ്ങളിൽ

മാഗ്ഗശീഷ്: മാർഗ്ഗഴിമാസവം (ധനമാസവം)

<u>ട്രത്</u>നാം (ആറ°) ട്രതുക്കളിൽ

കസുരാകരഃ (രമണീയത്വം ഹേതുവായിട്ട്°) വസന്ത

ഒതുവം

അഹം ഞാൻ ആകുന്നു.

സാമവേദത്തിലുള്ള ഗാനങ്ങളിൽ ബൃഹത്സാമമെന്ന സാമവം, ഛന്ദസ്സുകളിൽ ഗായത്രി എന്ന ഛന്ദസ്സും, അപ്രകാരംതന്നെ മാസങ്ങളിൽ മാർഗ്ഗഴിമാസവം, ഋതുക്കളിൽ വസന്തുള്ളവും ഞാനാകുന്നും

[ശം-ഭാ] സാമവേഭത്തിലുള്ള ഗാനങ്ങളിൽ മോക്ഷപ്രതി പാദകമായിരിക്കുന്ന ബൃഹത്സാമം ഏറാവും പ്രധാനമാകുന്നു. അതിനാൽ അതു ഞാനാകുന്നു. ഗായത്ര്യാദി ഛന്ദോവിശിഷ്ട ങ്ങളായ ഉക്കുകളിൽ ഗായത്രി എന്ന ഉൿ ഞാനാകുന്നു. മാസ

36

ങ്ങളിൽ മാർഗ്ഗശീഷ്വം, ഋതുക്കളിൽ വസന്തഋതുവം ഞാനാ കുന്നു. (മൃഗശീർഷനക്ഷത്രത്തോടുകൂടിയ പൗർണ്ണമാസിയുള്ള മാസം മാർഗ്ഗശീർഷമാസം).

ഭൃതം ഛലയതാമസ°മി തേളംനുജസ്വിനാമഹം ജയോസ°മി വ്യവസാഭയാസ°മി സത്ത്വം സത്ത്വവതാമഹം.

ഛലയതാം അന്യോന്യം വഞ്ചിക്കുന്നവരെ

സംബന്ധിച്ച

ദൃതം ചൂതുകളി അസ്മീ ഞാനാകുന്ന

തേജസ്വിനാം പ്രഭാവത്തോടുകൂടിയവരുടെ

തേജഃ പ്രഭാവം

അഹം ഞാൻ ആകുന്നു

ജയം ജയത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവരുടെ ജയം

അസ്മി ഞാനാകന

വ്യവസായഃ (ഉദ്യമശാലികളായവരുടെ) ഉദ്യമം

അസ്മി ഞാനാകുന്ന

സത്ത്വവതാം സാത്ത്വികന്മാരുടെ

സത്തചം സത്തചഗുണം അഹം താനാകുന്നു.

വഞ്ചകന്മാരുടെ ചുതുകളി എന്ന വഞ്ചനയും, പ്രഭാവത്തോടു കൂടിയവരിൽ പ്രഭാവവും, വിജയികളുടെ ജയവും, ഉദ്യമശാലി കളുടെ ഉദ്യമവും, സാത്ത്വികന്മാരുടെ സത്ത്വഗുണവും ഞാനാ കുന്നു.

വൃഷ<sup>ം</sup>ണീനാം വാസദേവോസ്മി പാണ്ഡവാനാം ധനഞ്ജയഃ മുനീനാമപൃഹം വ്യാസഃ കവീനാമുശനാ ക**വിഃ**. 37

വൃഷ്ണീനാം യാദവന്മാരിൽ

വാസദേവഃ വാസദേവനം (ശ്രീക്കഷ്ണനം)

പാണ്ഡവാനാം പാണ്ഡവന്മാരിൽ

ധനങ്ങയും അജ്ജന**നം** അസ<sup>ര</sup>മി ഞാനാകുന്ന

മനീനാം അപി മനിമാരിൽ (വേദാത്ഥത്തെ മനനം

ചെയ്ത ശീലമുള്ളവരിൽ)

ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

452

വ്യാസഃ

വ്യാസമഹഷിയം

കവീനാം

**ശാസ്ത്രഭശികളിൽ** 

ഉശനാ കവിഃ

ഉശനൻ എന്നു പേരായ കവിയും

(ഇക്രാചാര്യരും)

അഹം

ഞാനാകുന്നു.

യാദവന്താരിൽ ശ്രീകൃഷ്ണനും, പാണ്ഡവന്മാരിൽ അജ്ജനനും, മനിമാരിൽ വ്യാസമഹഷ്ിയം, കവികളിൽ ശുക്രമഹഷ്ിയം ഞാനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] വാസുദേവഃ<u>—</u>നിൻെറ സഖാവായ ഞാൻരുന്നെ; മനീനാം---മനനശീലന്മാരും സവ്വപദാതഥജ്ഞാനീകളുമായിരി കവീന**ാം**—ക്രാന്തദശികളിൽ (സവ്വ്ജ്ഞന്മാ ക്കുന്നവരിൽ: രിൽ). ശേഷം സ്പഷ്യം.

ദണ്ഡോ ദമയതാമസ്മി നീതീരസ്മി ജിഗീഷതാം മൗനം ചൈവാസ്മി ഗുഹ്യാനാം ജ്ഞാനം ജ്ഞാനവതാമഹം. 38

ദമയതാം

ദമനകത്താക്കന്മാരെ (ദൃഷ്യന്മാരെ

ശിക്ഷിക്കുന്നവരെ) സംബന്ധിച്ച

ദണ്ഡഃ

ഒണ്ഡം (ദണ്ഡനക്രിയ)

അസ്മി താനാകന്ന

ജിഗീഷതാം

ജയിപ്പാനിച്ഛിക്കുന്നവരെ സംബന്ധി

<u>ত্ৰান্ত</u>

നീതിഃ

സാമാദ്യപായത്രപമായ നീതി (ന്യാ

യം, ശാസ്തീയമായ ധർമ്മമാഗ്ഗം)

അസ്മി

ഞാനാകന്ന

ഗുഹ്യാനാ**ം** 

ഗോപനീയങ്ങളായവയിൽവെച്ച്

മൗനം

ഗോപനഹേതുവായ മൗനവചനം (മന

നശൂലയാം)

അസ<sup>ം</sup>മി

ഞാനാകുന്നു

ള്ഞാനവതാം

തത്ത്വജ്ഞാനികളടെ

ജ്ഞാനം ച

ജ്ഞാനവും

അഹം ഏവ

ഞാൻതന്നെയാകുന്നു.

ഭമനകത്താക്കന്മാരുടെ ദണ്ഡനക്രിയയും, ജയിപ്പാനിച്ഛയുള്ളവ രുടെ സാമാദ്യേപായത്ര പമായിരിക്കുന്ന നീതിയും, ഗോപനീയ ങ്ങളായുള്ളവയിൽ മൗനവും, തത്ത്വജ്ഞാനികളുടെ ജ്ഞാനവും ഞാനാകുന്നും.

യച്ചാപി സവ്യഭ്രതാനാം ബീജം തദഹമജ്ജന ന തദസ്തി വിനാ യത<sup>്</sup> സ്യാന്മയാ ഭ്രതം ചരാചരം. 39

ഹേ അജ്ജന അല്ലയോ അജ്ജന സവ്വഭ്രതാനാം സവ്വഭ്രതങ്ങ രംക്കും ബീജം പ്രരോഹകാരണം യത° പ അപി യാതൊന്നോ

തത<sup>ം</sup> അ<u>ത</u>ം

അഹം ഞാനാകുന്നു

ചരാചരം ചരമായും അചരമായുമിരിക്കുന്ന

യത് ഭ്രതം യാതൊരുഭ്രതം

സ്യാത<sup>ം</sup> ഉണ്ടോ തത<sup>ം</sup> അതു

മയാ വിനാ എന്നെ കൂടാതെ ന അസ്തി ഇരിക്കുന്നില്ല,

അല്ലയോ അജ്ജന, സകല ഭൂതങ്ങയക്കും പ്രരോഹകാരണമാ യിട്ടേതോ അതു ഞാനാകുന്നു. സ്ഥാവരജംഗമാത്തകമായിരി കുന്ന യാതൊരു ഭൂതവും എന്നെ കൂടാതെയിരിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] ഈ പ്രകരണത്തെ ഉപസംഹരിപ്പാൻവേണ്ടി ഭഗവാൻ വിഭൂതിസംക്ഷേപത്തെ പറയുന്ന — എന്നെ കൂടാതെ പരമയോ അചരമായോ യാതൊരു ഭൂതവും ഇല്ല. എന്തെ നാൽ, എന്നാൽ പരിത്യക്തമായിട്ടുള്ളതു നിരാത്മകമായും ശുന്യമായം ഭവിക്കുന്നു. അതിനാൽ സവ്വവം മടാത്മകമാകുന്നു വെന്നത്ഥം.

നാനോസ്തി മമ ദിവ്യാനാം വിഭൂതീനാം പരന്തച ഏഷ തുദ്ദശതഃ പ്രോക്തോ വിഭൂതേവ്വിസ്തരോ മയാ. 40

ഹോ പരന്തപ അല്ലയോ അജ്ജന

മമ എൻെറ

454

ശ്രീമദ് ഗേവദ്ഗിത

ദിവ്യാനാം അത്ഭതങ്ങളായ വിഭൂതീനാം വിഭൂതികഠംക്ക്

അന്തഃ അവസാനം

ന അസ്തി ഇപ്പ

വിഭൂതേ: വിഭൂതിയുടെ ഏഷ<u>: തു</u> വിസുരം ഈ വിസ്താരം

ഉദ്ദേശതഃ ചുരുക്കമായി

മയാ എന്നാൽ പ്രോക്തഃ പറയപ്പെട്ടു.

അല്ലയോ അജ്ജന, എൻെറ അത്തതങ്ളായ വിഭൂതികഠംക്ക് അവസാനമില്ല. എൻെറ വിഭൂതിരുപത്തിൻറ ഈ വിസ്താരം ചുരുക്കമായിട്ട മാത്രം എന്നാൽ പറയപ്പെട്ടു.

[ശം\_ഭാ] സവ്വാതമാവായിരിക്കുന്ന ഈശ്വരങ്ങാ വിഭൂതി കരം ഇത്ര(ഇന്ന പ്രകാരം) എന്നു് അറിയവാനോ, പറയുവാ നോ ആക്കം സാധിക്കയില്ല. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

യദ്യദ്ധിഭൂതിമത്സത്ത്വം ശ്രീമദ്ലജിതമേവ വാ തത്തദേവാവഗച്ച ത്വം മമ തേജോംശസംഭവം. 41

വിഭൂതിമത് ഐശചര്യത്തോടുകടിയോ

**ശ്രീമത**° സമ്പത്തോടുകൂടിയോ (കാന്തിയോടു

കൂടിയോ)

ഉൗള്ജി**തം ഏവ വാ** ഗുണാതിശയങ്ങളോടുകൂടിയോ

യത് യത് ഏന്റേള് സത്താം (അസ്തി) വസ്തവുണ്ടോ അതലാം

തത<sup>െ</sup>തത<sup>ം</sup> അതെല്ലാം മമ എൻെറ

**തേജോംഗ**സംഭവം ഏവ പ്രഭാവത്തിന്റെ അംശംകൊണ്ടുണ്ടായ

വയെന്നും

ത്വം നീ

അവഗച്ഛ അറിഞ്ഞാലും.

ഐശചര്യത്തോടുകൂടിയോ, സമ്പത്തോടുകൂടിയോ, (പ്രഭാവ ബലാദി) ഗുണാതിശയങ്ങളോടുകൂടിയോ എന്തെല്ലാം വസ്തക്ക ളങ്ങോ അതെല്ലാം എൻെറ പ്രഭാവത്തിൻെറ അംശംകൊണ്ടു ണ്ടായതാണെന്നു നീ അറിഞ്ഞാലും.

[ഗം-ഭാ] ശ്രീമത്—ലക്ഷ്യിയോടുക്കടിയതു്; അപ്പെങ്കിൽ, ഉത്സാഹത്തോടുക്കടിയതു് (സമൃദ്ധിയോട്ട്,അപ്പെങ്കിൽ കാന്തി യോടുക്കടിയതു്); മമ—ഈശ്വരന്റെ. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

അഥവാ ബഹുബൈതേന കിം ജ്ഞാതേന തവാജ്ജ**ന,** വിഷൂദ്യാഹമിദം കൃത<sup>ം</sup>സ്നമേകാംശേന സ്ഥിതോ ജഗതം. 42

ബേനവാ വേറെ വിധ്യാച്ച് അലങ്ങന അല്ലങ്ങൾ (എന്നാൽ) ബര്ഥാ

ജ്ഞാതേന അറിയപ്പെട്ട

ഏതേന ഈ വിഭുതിരുപംകൊണ്ട്

തവ നിനക്ക്

കിം എന്തു പ്രയോജനം.

അഹം ഞാൻ

കൃത്സും സകലമായ ഇദം ജ**ഗ**ത്ത് ഈ ജഗത്തിനെ

ഏകാംശേ**ന** ഒരംശംകൊണ്ടുമാത്രം

വിഷൂഭ്യ വ്യ**ാ**പിച്ചുകൊണ്ട് (ധരിച്ചകൊണ്ട്<sup>ം</sup>)

സ്ഥിതഃ നില്ലുന്തു.

അല്ലയോ അജ്ജന, എന്നാൽ, വിസ്താരമായി അറിയപ്പെട്ട ഈ വിഭ്രതികളെക്കൊണ്ടു നിനക്കെന്തു പ്രയോജനമാണുള്ളത്ര്യ ഞാൻ ഈ ജഗത്താസകലത്തേയം ഒരംശംകൊണ്ടു വ്യാപിച്ചു (ധരിച്ചു)കൊണ്ടു സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഇങ്ങനെ വിസ്താരമായിട്ടറിഞ്ഞിട്ട നിനക്ക് എത്ത ഫലമാണുണ്ടാകുന്നത്ത്? ആകപ്പാടെ ഞാൻ പറയുവാൻ ഭാവി കുന്ന അത്ഥത്തെ നീ കേട്ടാലും. ഈ ജഗത്താസകലത്തേയും ഞാൻ എൻെ ഒരംശംകൊണ്ട്, ഒരു വയവംകൊണ്ട്, ഒരു പാദം കൊണ്ട്, (സവ്വഭതസ്വത്രപനാതിട്ട്) ദൃഢമായി ധരിച്ച കൊണ്ടു സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. 'പാദോസ്യ വിശ്വാ ഭുതാനി— സവ്വഭ്രത്ങളും അദ്ദേഹത്തിൻെ പാദമാകുന്നു' (മെത്ത്തിരീയ ആരണ്യകം, 3.12) എന്ന ശ്രൂതിവാക്യം. പൂവ്വക്ഷം—വിഷ്ണാദി വ്യക്തിവിശേഷങ്ങാംക്കം തൽ സാരൂപത്വമുള്ളതിനാൽ തദുപാസ്തികൊണ്ടും തൽജ്ഞാനംകൊ ണും മുഖ്യമായ ഫലം നിശ്ചയമായുമുണ്ടാകും.

സമാധാനം \_\_ അങ്ങനെ പായുവാൻ പാടില്ല. എന്തെ ന്നാൽ, വിഭുതിവിശേഷങ്ങരം അനന്തങ്ങളാകയാൽ—അവ യിൽ ഈശ്വരത്വബുയിയുണ്ടാകമ്പോഠം അനേകേശ്വരത്വജ്ഞാ നമുണ്ടാവാനിടയാകുന്നു. അതു മോക്ഷംഗേത്രവായി ഭവിക്ക ന്നില്ല. വിഭുതികഠം അനന്തങ്ങളായിരിക്കുമ്പോഠം തുടചാസ്തി ഏകേശാരതാ ബുദ്ധികൊണ്ടു ചെയ്വാനും പ്രയാസമായിരി ക്കും. അവയിൽ ഗുണവിശേഷ താരതമ്യമുള്ളതിനാൽ രാഗാദി കാലുഷ്യംകൂടാതെ ചിത്തത്തിനു പ്രസാദവം സിദ്ധിക്കപ്പെടുന്ന തല്ല. അതിനാൽ മുഖ്യാധികാരിയും മുമുക്ഷുവുമായിരിക്കുന്ന നീ സംസാരമോചനത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു പരമേശ്വരനായിരി ക്കുന്ന എന്നെ സവ്വാത്മാവായി ഭവിച്ചാലും എന്നു സൂചിപ്പിക്ക ന്നതിന്നായി പറയുന്നു. വിഷൂദ്യാഹം....ജഗത്—നിവ്വിശേഷ നം പരമാത്മാവുമായിരിക്കുന്ന ഞാനി സ്ഥാവരജംഗമാത്മക മായും മായാതൽകാര്യമായുമിരിക്കുന്ന ഈ ജഗത്താസകലവും എൻെ ഒരംശത്താൽ വ്യാപിച്ചുകൊണ്ട സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു— നിരവയവമായിരിക്കുന്ന് ആകാശത്തിന്നു മേഘാവച്ഛേദ്ംകൊ ണ്ട് എപ്രകാരമാണം' ഭാഗകല്പന അതുപോലെ നിരംശമായി രുന്നാലും പരബ്രഹ്മത്തിന്നു മായാതൽകാര്യാവച്ഛേദംകൊണ്ടു തഭ്രാഹിതമായിരിക്കുന്ന ചൈതന്യത്തിന്നു് അംശത്വം കല്പി ക്കപ്പെടുന്നു. 'പാദോസ്യ വിശ്വാ ഭൂതാനി' എന്ന ശ്രുതിവാക്യ പ്രകാരം മായോപാധികമായ അംശത്താൽ, പാടത്താൽ, സവ്വ **ത്തേയം വ്യാപിച്ചുകൊണ്ട**് ഞാൻ സവ്വാതമാവായി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു. 'സഹസ്രശീർഷാ പുരുഷഃ, സഹസ്രശീർഷം ദേവം' എന്നിങ്ങനെ പ്രസിദ്ധമായിരിക്കുന്ന വിശ്വരുപനം ഏകേശ്വര നമായിരിക്കുന്ന എന്നെത്തന്നെ നീ ഭജിച്ചാലും. ആ ഭജനം കൊണ്ടു നീ കൃതാത്ഥനായി ഭവിക്കമെന്നത്ഥം.

ഇതി ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്തേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ വിഭ്രതിയോഗോ നാമ ദശമോദ്ധ്യായം വിഭുതിയോഗമെന്ന പരമാമദ്ധ്യായം

സമാപ്പം.

# പതിനൊന്നാമദ്ധ്യായം

ഭഗവാൻെറ വിഭുതികളെല്ലാം പറയപ്പെട്ടു. എന്നാൽ 'വിഷൂഭ്യാഹമിദം കൃത്നുമേകാംശേന സ്ഥിതോ ജഗത്' എന്ന ഭഗവാൻ പറഞ്ഞതിനെ കേട്ട് അല്ളുനൻ ഭഗവാൻറ ആദ്യമായം ഐശചര്യമായമിരിക്കുന്ന ജഗദാത്മരൂപത്തെ പ്രത്യക്ഷമായി കാണണമെന്ന ഇപ്പയോടുകൂടി പറഞ്ഞു:

### അജ്ജന ഉവാപ:

മദന്നഗ്രഹായ പരമം ഗുഹ്യമധ്യത്മസംജ്ഞിതം യത്ത്വയോക്തം വചസ്തേന മോഹോയം വിഗതോ മമ. 1

# അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

മദനുഗ്രഹായ എന്നെ അനുഗ്രഹിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി

(എൻെ ശോകനിവ്വത്തിക്കായി

കൊണ്ടു്)

പരമം പരമാതമനിഷ്യമായും

ഗുഹ്യം ഗോപ്യമായം

അധ്യാതമസം ജ്ഞിതം ആത്മാനാത്മവിവേകവിഷയമായുമുള്ള

യത° വചഃ ('അശോച്യാനന്വശോചസ്ത്വം' എന്ന

തുമുതൽ ആറാമദ്ധ്യായാവസാനംവരെ

യുള്ള) യാതൊരു വാക്യം

തായാ അങ്ങയാൽ

ഉക്തം പറയപ്പെട്ടുവോ തേന ആ വാകൃത്തിൽ

മമ എടന്റെറ

അയം മോഹഃ ഈ മോഹം (ഞാൻ ഹന്താവാകന്നു,

ഇവർ ഹനിക്കപ്പെടന്നു ഇത്യാദി ലക്ഷ

ണമായിരിക്കുന്ന ഭ്രമം)

വിഗതഃ പോയി

എന്നെ അനുഗ്രഹിക്കുന്നതിനുവേണ്ടി പരമാത്മനിഷ്യമായം ഗോപ്യമായും ആത്മാനാത്മവിച്ചേകവിഷയമായുമുള്ള യാതൊ അ വാക്യമാണം' അഞ്ജയാൽ പറയപ്പെട്ടതും' ആ വാക്യത്താൽ എൻെറ മോഹം പോയിരിക്കുന്നു. [ശം-ഭാ] പരമം = നിരതിശയമായ. മമ മോഹം —എൻെ അവിവേകബുദ്ധി. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

ഭവാപൃയൗ ഹി ഭൃതാനാം ശൃതൗ വിനുരശോ മയാ ത്വത്തഃ കമലപത്രാക്ഷ മാഹാത്ത്യമപി ചാവൃയം.

ഹേ കമലപത്രാക്ഷ അല്ലയോ ചെന്താരേയിതരംപോലെ

യുള്ള കണ്ണോടുകൂടിയവനേ

 $\mathbf{2}$ 

ത്വത്തഃ അതഭയിൽനിന്നതന്ന

ഭൂതാനാം പ്രണികളുടെ

ഭവാച്യയാ ഉൽപത്തിനാശങ്ങളം

മയാ എന്നാൽ

വിസൂരം ശാശചതമായി അവൃയം നി കേഠംക്കെപ്പട്ട

മാഹാതമും അപിച (അങ്ജയുടെ) മഹിമയും

(ശൂതം) കേയക്കപ്പെട്ട.

അല്ലയോ കമലപത്രാക്ഷ, പ്രാണികളുടെ ഉൽപത്തിവിനാശ അരം അങ്ങയിൽ നിന്നതന്നെ എന്നാൻ വിസ്താരമായി കേരം കപ്പെട്ടു. ശാശ്വതമായ അങ്ങയുടെ മാഹാത്ത്യവും കേരംക്ക പ്പെട്ടു.

[ശം-ഭാ] ഭവാപ്യയാ—ഭവം—ഉൽപത്തി; അപ്യയം— പ്രളയം—ഉൽപത്തി പ്രളയങ്ങാം എന്നത്മം. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

ഏവമേതദുഥാത്ഥ ത്വമാത്മാനം പരമേശ്വാ ദ്രഷ<sup>o</sup>ട്ടമിച്ഛാമി തേ ശ്രചക്ഷെശ്വരം പുരുഷോത്തമ. 3

ഹേ പരമേശാര അല്ലയോ പാമേശാര

**ത്ര**പം അത്ദു<sup>0</sup>

**ആത്മാനം** അങ്ങയെക്കുറിച്ചു<sup>o</sup>

**രനാ** എപ്രഭാശം('വിഷ്ടിാസമിദം ക്യംഗ്ഗ

േകാം ശേന സ<sup>ം</sup>ഥി**തോ** ജഗത<sup>ം</sup>

എന്നിങ്ങനെ)

ആത്ഥ പറയുന്നുവോ

ഏവം ഏതൽ ഇതു് പ്രേകാരംതന്നെയാകന്ന

(തഥാപി) എങിലും

പേ പുരുപോത്തമ അല്ലയോ പുരുപത്രേവ്

തേ അങ്ങയുടെ

ഐശ്വരം അനേക മഹിമകളോടുകൂടിയ (ഇതാ

നൈശ്ചര്യ ശക്തിവ്രൂറദികളോടുകൂടി

യിരിക്കുന്നു

രുപത്തെ

ളഷ<sup>o</sup>ടും കാണന്നതിന്ന് ഇച്ഛാമി ഞാനിച്ഛിക്ഷന്നു.

അല്ലയോ പരമേശ്വര, അങ്ങു എപ്രകാരമുള്ള മഹിമകളോടു കൂടിയവനാണെന്നു് അങ്ങുതന്നെ പറഞ്ഞുവോ അതു അപ്രകാ രംതന്നെയാകുന്നുവെന്നു ഞാൻ പൂർണ്ണമായി വിശ്വസിക്കുന്നു. എങ്കിലും, ഹോ പുരുഷോത്തമ, അങ്ങയുടെ അനേകമഹിമക ളോടുകൂടിയ സ്വരൂപത്തെ കാണുന്നതിന്നു ഞാനിപ്പൂിക്കുന്നു.

രം\_ഭാ] തേ ഐശാരം രൂപം = ജ്ഞാനൈശാര്യശക്തി ബലവീര്യതേജസ്സുകളോടുകൂടിയ അത്ജയുടെ വൈഷ്ണവമായ രുപത്തെ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

മന്യസേ യദി തച്ഛുകൃം മയാ ദ്രബ്ടമിതി പ്രഭോ യോഗേശ്വര തതോ മേ ത്വം ദശ്യാത്മാനമവ്യയം. 4

പോ പ്രഭോ അലിയോ പ്രഭ

മയാ എന്നാൽ തത് ആ ശ്രവം

രുഷ<sup>ം</sup>ടും കാണുന്നതിന്നു<sup>ം</sup> ശക്യം ഇതി സാദ്ധ്യമാണെന്നും

യദി മന്യസേ അഞ്ജ വിചാരിക്കുന്നുവെങ്കിൽ

തതഃ എന്നാൽ

ഹേ യോഗേശ്വര യോഗികരംക്കെല്ലാമീശ്വരനായവനേ

ത്വം അങ്ങും

അവൃയം നാശമില്ലത്ത (നിത്യമായ) ആത്മാനം അങ്ങയുടെ സാരൂപത്തെ

മേ എനിക്ക്

ഭശ്**യ** കാണിച്ചതന്നാലും.

അല്ലയോ സ്വാമിൻ, ആ രൂപത്തെ എനിക്ക് കാണവാൻ കഴി യുമെന്നും അഞ്ജ വിചാരിക്കുന്നുവെങ്കിൽ, ഹേ യോഗേശ്വര, അഞ്ജയുടെ അവ്യയമായ ആ സ്വരുപത്തെ എനിക്ക് കാണിച്ച തന്നാലും.

[ശം-ഭാ] തതാ \_\_യാതൊന്നു ഹേതുവായിട്ടു ഞാൻ അങ്ങയുടെ രൂപത്തെ കാണുന്നതിന്ത്ര് ഏററവുമാഗ്രഹിക്കുന്നുവോ അതു ഹേതുവായിട്ടും; മമ\_എനിക്കായിക്കൊണ്ടും. ശേഷം സ്പഷൂം.

അജ്ജുനൻ ഇപ്രകാരം പ്രത്ഥിച്ചപ്പോഠം ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു: ശ്രീഭഗവാനുവാച:

പശ്യ മേ പാത്ഥ രൂപാണി ശതശോഥ സഹസ്രശഃ നാനാവിധാനി ദിവ്യാനി നാനാവർണ്ണാകൃതിനി ച. 5

### **ഭഗവാൻ** പറഞ്ഞു:

ഹേ പാത്ഥ അല്ലന്തേ അജ്ജന

നാനാവിധാനി അനേകപ്രകാരങ്ങളായും ദിവ്യാനി അലൗകികങ്ങളായും

നാനാവർണ്ണാകൃതീനി ച പലവിധ വർണ്ണങ്ങളോടും ആകൃതി

കളോടുംകൂടിയും

ശതശഃ അനേക(നൂറ്<sup>©</sup>)വിധങ്ങളായും

അഥ പിന്നേയും

സഹസ്രശഃ അനേക (ആയിര)ങ്ങളായുമിരിക്കുന്ന

മേ എൻ

**ത്രപാണി** ത്രപങ്ങളെ പശ്യ കണ്ടാലും.

അ**ല്യയോ അ**ജ്ജന, അനേകവിധങ്ങളായം അലൗകികങ്ങളാ യം പലവിധവർണ്ണങ്ങളോടും ആകൃതികളോടുംകൂടിയവയായ മിരിക്കുന്ന എൻെറ രൂപങ്ങളെ കണ്ടാലും.

[ശം-ഭാ] ശതശഃ സഹസ്രശഃ ച — അനേകവിധമായം എന്നത്ഥം; നാനാവിധാനി—അനേകപ്രകാരങ്ങളായും; ദിവ്യാനി—അപ്രാകൃത്തങ്ങളായും; നാനാവർണ്ണാകൃതിനി ച—നീല

6

പീതാഭിനാനാവർണ്ണങ്ങളോടും അവയവവിശേഷങ്ങളോടും (അവയവസംസ്ഥാനവിശേഷങ്ങളോടും) കൂടിയമിരിക്കുന്നു; മേ രൂപാണി പശ്യ—എൻെ രൂപങ്ങളെ കണ്ടാലും.

പശ്യാഭിത്യാൻ വസൂൻ തഭ്രാനശ്ചിനൗ മരുതസ്തഥാ ബഛന്യദ്ദഷ്ടപൂവ്വാണി പശ്യാശ്ചര്യാണി ഭാരതം.

ഫോ ഭാരത

അലിയോ ഭരതവംശജ

ആഭിത്യാൻ

**ം** ശ്രമരവേടിത്ത്യന്താരേയാ

വസൂൻ

അഷ്വസുക്കളേ**യം** 

അദ്രാൻ

ഏകാദശരുദ്രനാരേയും

**അശചീന**ൗ

രണ്ട് അശചിന്നീദേവന്മാരേയും

മരുതഃ

സപ്തമരുത്തുക്കളേയും

പശ്യ

നീ കണ്ടാലും അപ്രകാരംതന്നെ

തഥാ ബഹൂനി

അനേകങ്ങളായും

**അ**ദ്ദഷൂപൂവ്വാണി

(നിന്നാല**ം**ട്ടേ അന്യനാലാകട്ടേ)

മുമ്പു കാണപ്പെടാത്തവ**യായുമുള്ള** 

ആശ്ചര്യാണി

അത്രു ആവങ്ങളെ :

പശ്യ

കുണ്ടാലും.

അല്ലയോ അജ്ജന, ആഭിത്യന്മാരേയും, അദ്രന്മാരേയും, അശചി നീദേവനാരേയും, മരുത്തുക്കളേയും കുണ്ടാലും. അപ്രകാരംത ന്നെ അനേകങ്ങളായും മുമ്പു കാണപ്പെടാത്തവയായുമുള്ള അത്ഭ തരൂപങ്ങളേയും കണ്ടാലും.

[ശം.ഭര] അദ്ദഷ്പപ്പിച്ചാണി<u></u>ഈ മനുഷ്യലോകത്തിൽ നിന്നാലാകട്ടേ അന്യന്മാരാലാകട്ടേ മുമ്പ കാണപ്പെടാത്ത. ശേഷം സ്പ്ഷം.

കേവലം ഇത്രമാത്രമല്ല...

ഇഹൈകസ°ഥം ജഗത° കൃത°സ്സം പശ്യദ്യേ സചരാചരം മമ ദേഹേ ഗുഡാകേശ യച്ചാന്യൽഭ്രഷ°ടുമിച്ഛസി.

7

ഹേ ഗുഡാകേശ

അപ്പയോ അജ്ജന

സചരാചരം

സ°ഥാവരജംഗമങ്ങളോടുകൂടിയ

കൃത്സും ജഗത്

ജഗത്താസകലത്തേയം

അന്യത° യത° ച വേറെ ഏതിനെ (ജഗദാശ്രയഭൂതമായ

കാരണസചര്രപത്തേയം, ജഗത്തിൻെറ അവസ⁰ഥാവിശേഷാദികമായിരി

ക്കുന്നു ജയപരാജയാദ**ി വേറെ** 

എന്തെല്ലാം)

ര്ഷ<sup>o</sup>ടും ഇപ്പസി കാണന്നതിനു നീ ഇപ്പിക്കുന്നവോ

(തത<sup>o</sup>) അതിദേയം

മമ ദേഹ എന്റെ ദേഹത്തി**ൽ** 

ഇഹ ഏകസ്ഥം അവയവരുപേണ ഒരു ദിക്കിൽ

ത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതായി

അദ്യ ഇപ്പോരം പശ്യ കണ്ടാലും.

അല്ലയോ അജ്ജുന, സ<sup>ര</sup>ഥാവരജംഗമാത്മകമായ ജഗത്താസക ലരേതയും, വേറെ ഏതെല്ലാം കാണുവാൻ നീ ഇപ്പിക്കുന്നുവോ അതിനേയും, എൻൊ ദേഹത്തിൽ (അവയവരൂപേണ) ഒരിട ത്തിലിരിക്കുന്നതായി നീ ഇപ്പോരം കണ്ടാലും.

[ശം-ജാ] യത് അന്യത് ച—'യദ്വാ ജയേമ യദി വാ നോ ജയേയും' (അ. 2, ശ്ലോ. 6) എന്നിങ്ങനെ നിന്റെ യാതൊരു ജയപരാജയാദിയെപ്പററി നീ ശങ്കിക്കുന്നുവോ അതി നേയും. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

# എന്നാൽ----

ന തു മാം ശക്യസേ ഭ്രഷ<sup>o</sup>ടുമനേനൈവ സ്വചക്ഷഷാ ദിവ്യം ദഭാമി തേ ചക്ഷഃ പശ്യ മേ യോഗമൈശ്വരം 8

അനേനതു എന്നാൽ ഈ

സ്വചക്ഷുഷാ ഏവ നിൻെറ ചർമ്മചക്ഷസ്സുകൊണ്ടതന്നെ

മാം എന്നെ

്ദ്രഷ°ടും കാണന്നതിന്നു°

ന ശക്യസേ. നീ ശക്തനായി ഭവിക്കുന്നതല്ല

(<sup>അതഃ</sup>) **അ**തിനാൽ

ദിവ്യം ജ്ഞാനാത്മകമായ (അലൗകികമായ)

ചക്ഷം **കണ്ണിനെ** തേ നിനക്ഷം

9

ദദാമി **ത**രുന്നുണ്ടു<sup>o</sup> മേ എൻെ

ഐശ്വരം അസാധാരണമായിരിക്കുന്ന

യോഗം യുകതിയെ (അഘടനഘടനാസാമത്ഥ്യ

തെത)

പശ്യ കണ്ടാലും.

എന്നാൽ നിൻെറ ഈ കണ്ണുകൊണ്ട് എന്നെ കാണന്നതിന്നു നീ ശക്തനാവുകയില്ല. അതിനാൽ ജ്ഞാനത്മെകമായ ചക്ഷുസ്സി നെ ഞാൽ നിനക്കു തരുന്നു. ഏൻെറ അസാധാരണമായ യുക്തിയെ (അചിന്ത്യസാമത്ഥ്യതിശയത്തെ) കണ്ടാലും.

[ശം-ഭാ] എന്നാൽ പ്രാകൃതമായിരിക്കുന്ന നിൻെറ ഈ കണ്ണകൊണ്ടു വിശ്വര്യപത്തെ ധരിച്ചിരിക്കുന്ന എന്നെ കാണുന്ന തിന്നു നീ ശക്തനാവുകയില്ല. അതിനാൽ ഞാൻ നിനക്കു ദിവ്യ മായ ചക്ഷുസ്സിനെ അരുന്നു. ആ ചക്ഷുസ്സുകൊണ്ടു നീ ഈശ്വര നായിരിക്കുന്ന എൻെറ ഐശ്വര്യമായ യോഗത്തെ—യോഗ ശക്ത്യതിശയത്തെ—കണ്ടാലും.

## സഞ്ജയ ഉവാച:

ഏവമുക്തചാ തതോ രാജൻ മഹായോഗേശ്ചരോ ഹ**രി**: ഒൾയാമാസ പാത്ഥയേ പരമം രൂപമൈശചരം.

സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ രാജൻ അല്ലയോ ധ്രതരാഷ്യമഹാരാജാവേ

മഹായോഗേശ്വരഃ മഹാത്മാവായും യോഗികഠംക്കീശ്വര

നായുമിരിക്നേ

ഹരിഃ ശ്രീ ക്ലസ്സഭഗവാൻ

ളക്കാ പറഞ്ചുട്ട്, ഇവം ഇവ്യകാരം

തതഃ അതിൻറശേഷം

പരമം ഉത്തമമായ ഐശ്വരം രൂപം വിശ്വര്യപത്തെ പാത്ഥായ അജ്ജനന്ത്

ദശയാമാസ **കാ**ണിച്ചുകൊടുത്തു.

അല്ലയോ ധ്രതരാഷ്യമഹാരാജാവേ, മഹാത്മാവും യോഗികഠം ക്കീശ്വരനായമിരിക്കുന്ന ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞ തിൻറശേഷം ഉത്തമമായ വിശ്വര്യപത്തെ അജ്ജനന്നായി കാണിച്ചുകൊടുത്തു.

[ശം-ഭാ] ഹരിഃ--നാരായണൻ; പരമംരൂപം--വിശ്വരുപ ത്തെ. ശേഷം സ്റ്റപ്പും.

അനേകവക്രനയനമനേകാത്തുതഭശനം

അനേകദിവ്യാഭരണം ഭിവ്യാനേ കാദ്യതായുധം.

അനേകവക്തുനയനം അനേകം മുഖങ്ങളോടും കണ്ണുകളോടും കൂടിയും

10

അനേകാത്രുതദൾനം അനേകം അത്രുതങ്ങളായ കാഴ്യകളോടു കൂടിയും

അനേകദിവ്യാഭരണം അനേകദിവ്യാഭരണങ്ങളോടുകൂടിയം ദിവ്യാനേകോദ്യതാ ഉയത്തിപ്പിടിക്കപ്പെട്ട അനേകം ദിവ്യാ

ൾനം ൾനങ്ങളോട്ട്ട്വർഷ്ള്

(രൂപം ഭശയാമാസ) രൂപത്തെ കാട്ടി.

അത്രയുമല്ല —

അനേകം മുഖങ്ങളോടും കണ്ണുകളോടുംകൂടിയും, അനേകം അത്മ തങ്ങളായ കാഴ്ചകളോടുകൂടിയും, അനേകദിവ്യാഭരണങ്ങളോടു കൂടിയും, ഉയത്തിപ്പിടിക്കപ്പെട്ട അനേകം ദിവ്യായധങ്ങളോടു കൂടിയുമുള്ള രൂപത്തെ കാട്ടി.

[ശം-ഭാ] അപ്രകാരമുള്ള രൂപത്തെ കാട്ടി (<u>—</u>ശ്യോമാസ) എന്ന മൻപത്തെ ശ്രോകത്തോടു സംബന്ധിപ്പിക്കണം.

ദിവ്യമാല്യാംബരധരം ദിവ്യഗന്ധാനുലേപനം സവ്വാശ്ചര്യമയം ദേവമനന്തം വിശ്വതോമുഖം. 11

ദിവ്യമാല്യാംബരധരം ദിവ്യങ്ങളായ മാലകഃള**യും വ**സ്ത്ര**ങ്ങ** 

ളേയും ധരിച്ചിരിക്കുന്നതും

ഭിവ്യഗന്ധാനുലേപനം ഭാവ്യങ്ങളായ സുഗന്ധര്രവ്യങ്ങളെ

ലേപനംചെയ്തിരിക്കുന്നതും

സറ്റ്യാത്വര്യമേതം അനേകാശ്ചര്യപ്രായമാന്മതം

ടേവം പ്രകാശാ(ദ്യേതനാ)ത്മകമായ**തും** 

അനന്തം അപരിച്ഛിന്നമായതും (അവസാന

മില്ലാത്തതും)

വീശാതോമുഖം സകലദിക്കിലും മുഖങ്ങളോടുകൂടിയ

(ത്രപം ദശ്യാമാസ) \_\_\_\_ തുമായ രൂപത്തെ കാട്ടി.

ഭിവ്യമാല്യങ്ങളേയും ഭിവ്യവസ്തങ്ങളേയും ധരിച്ചിരിക്കുന്നതും, ഭിവ്യങ്ങളായ സുഗന്ധദ്രവ്യങ്ങളെ ലേപനംചെയ്തിരിക്കുന്നതും, അനേകാശ്ചര്യപ്രായമായതും, പ്രകാശാത്മകമായിരിക്കുന്നതും, അപരിച്ഛിന്നമായതും, സകലഭീക്കിലും മുഖങ്ങളോടുകൂടിയിരി ക്കുന്നുമായ രൂപത്തെ കാട്ടി.

[ശം-ഭാ] ഭിവ്യമാല്യാംബരധരം—ദിവ്യങ്ങളായ പുപ്പുങ്ങ ളേയും വസ്തങ്ങളേയും ധരിച്ചിരിക്കുന്നതും; വിശ്വതോമുഖം— സവ്യഭ്രതാത്മകത്വം നിമിത്തം സകലഭിക്കിലും മുഖങ്ങളോടു കൂടിയിരിക്കുന്നതും; അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന രൂപത്തെ അജ്ജനന്നു കാട്ടിക്കൊടുത്തും. അല്ലെങ്കിൽ അങ്ങനെയുള്ള രൂപത്തെ അജ്ജനൻ കണ്ടു (—ദദശ്).

ഭഗവാൻെറ വിശ്വരൂപത്തിൻെറ പ്രകാശത്തിന്ന<sup>ം</sup> ഇവിടെ ഒരുപമ പറയുന്നു:

ഭിവി സൂര്യസഹസ്രസ്യ ഭവേദ്യഗപദുത്ഥിതാ യദി ഭാഃ സദൃശീ സാ സ്യാത° ഭാസസ്തസ്യ മഹാത്മനഃ. 12

ഭിവി ആകാശത്തിൽ

സൂര്യസഹസ്രസ്യ ഒന്നിച്ചദിച്ചപൊഞ്ടുന്ന അഭനകായിരം

(യഗപദത്ഥിതസ്യ) സൂര്യന്മാരുടെ

ഭാഃ പ്രഭ

യുഗപൽ ഒരേ കാലത്തു° (സമയത്തു°)

ഉത്ഥിതാ ഭവേൽ യദി ഉദിച്ച പ്രകാശീക്കുന്നതായാൽ

സാ അതു (ആ പ്രഭ)

തസ്യ മഹാത്മനഃ ആ വിശ്വരൂപത്തെ ധരിച്ചിരിക്കുന്ന

മഹാത്മാവിന്റെ

ഭാസഃ പ്രഭസ്താ

സദ്ദശീ സ്യാതം ഒരുവിധം തുല്യമായീരിക്കം

ആകാശത്തിൽ അനേകായിരം സൂര്യന്മാരുടെ പ്രഭ ഒരേ കാല ത്തിലുദിച്ചപൊങ്ങുന്നതായാൽ ആ പ്രഭ വിശ്വരൂപത്തെ ധരി ച്ചിരീക്കുന്ന ആ മഹാത്മാവിൻെറ പ്രഭയ്ക്ക<sup>്</sup> (ഏകദേശം) തുല്യ മായിരിക്കും (അതിനു വേറെ ഒരുപമയില്ലെന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] ദിവി—അന്തരീക്ഷത്തികൽ, അല്ലെങ്കിൽ, (ഇവി ടെനിന്നു മേല്പോട്ട്) തൃതീയലോകത്തിൽ മഹാത്മനഃ—വിശ്വരൂപത്തിൻറ .... ഏകകാലത്തിലുടിച്ചുപെടങ്ങന്ന അനേകായിരം സൂര്യന്മാരുടെ ഒരു പ്രഭാതിശയമുണ്ടെങ്കിൽ അതു വിശ്വരൂപത്തിൻറെ പ്രഭയ്ത്ത് ഏകദേശം തുല്യമായി ഭവിക്കുന്നതാണ്ട്. അതും സദ്ദശമായിരിപ്പാൻ പാടില്ലായെങ്കിൽ പിന്നെ വിശ്വരൂപപ്രഭ അതിനേയം അതിശയിച്ചിരിക്കുന്നു വിശ്വരൂപപ്രഭയാടുപമിപ്പാൻ അന്യപദാത്ഥമില്ലെന്നുഭിപ്രായം. അതിന്നും പുറമെ—

തത്രൈകസ്ഥം ജഗത് കൃത്സം പ്രവിഭക്തമനേകധാ അപശ്യദ്ദേവദേവസ്യ ശരീരേ പാണ്ഡവസ്തദാ. 13

അനേകധാ അനേകങ്ങളായി (നാനാവിധമായി)

പ്രവിഭക്തം വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന

കൃത<sup>്</sup>സ<sup>ം</sup>നം ജഗത<sup>േ</sup> ജഗത്താസകലത്തേയും

ദേവദേവസ്യ ദേവകഠംകം ദേവനായിരിക്കുന്ന വിഷ്ണ

വിൻെറ

തത്ര ശരീരേ ആ വിശചരൂപത്തിൽ

ഏകസ്ഥം (തദവയവതേചന) ഒരിടത്തിലിരീക്കുന്ന

തായി

പാണ്ഡവഃ അജ്ജനൻ തഭാ **അപ്പോഠം** 

അപശ്യത<sup>ം</sup> കണ്ടു.

നാനാവിധമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ജഗത്താസകലത്തേയം ദേവകയക്കം ദേവനായിരിക്കുന്ന വിഷ്ണവിൻറെ ആ വിശചരൂപ ത്തിൽ ഒരിടത്തിലിരിക്കുന്നതായി അജ്ജനൻ അപ്പോയ കണ്ടു.

[ശം-ഭാ] തത്ര—ആ വിശചരൂപത്തിൽ; ദേവദേവസ്യ ശരീരേ—ഹരിയുടെ ശരീരത്തിൽ; കൃത്സം ജഗത് അനേകധാ പ്രവീഷക്തം—ദേവപിത്വനുഷ്യാദി ഭേദങ്ങളായി വിഭാഗിക്ക പ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ജഗത്താസകലത്തേയും. ശേഷം സ്പപ്പും.

തതഃ സ വിസ്തയാവിരഷ്ടാ എഷ്ടരാമാ ധനഞ്ജയഃ പ്രണമ്യ ശിരസാ ദേവം കൃത്യങ്ങലിരഭാഷത. 14

തതഃ (അപ്രകാാമുള്ള രൂപഞ്ഞ കണ്ടതിൽ)

പ്രന

വിസ്യാവിഷു വിസ്തയോട (ആശ്ചര്യതോട്)കൂടിയ

വനായും

എഷ്ടരോമാ രോമാഞ്ചത്തോടുകൂടിയവനായുമിരിക്കുന്ന

സഃ ധനഞ്ജയഃ ആ അജ്ജനൻ

ദേവം വിശ്വര്യപത്തെ ധരിച്ചിരിക്കുന്ന

ദേവനെ

**ശിരസാ** ശിരസ്സാകാണ്ട്

പ്രണമ്യ നമസ്സരിച്ചിട്ട്

കൃതാഞ്ജലിഃ സംപടീകൃതഹസ്തനായിട്ട് (കൈക്ലപ്പിയ

വനായിട്ട°)

അഭാഷത പറഞ്ഞുതുടങ്ങി.

അങ്ങനെയുള്ള വിശാത്രപത്തെ കണ്ടതിനെറശേഷം ആശ്ചര്യ ത്തോടുകൂടിയവനും രോമാഞ്ചത്തോടുകൂടിയവനുമായ അജ്ജനൻ വിശാരൂപത്തെ ധരിച്ചിരിക്കുന്ന ദേവനെ ശിരസ്സുകൊണ്ടു നമസ്സരിച്ച് കൈകുപ്പിക്കൊണ്ട് (ഇപ്രകാരം) പറഞ്ഞു.

എപ്രകാരം?—ഭഗവാൻ കാണിച്ചുകൊടുത്ത വിശ്വര്യപ ത്തെ കണ്ടിട്ട് അജ്ജനൻ 'ഞാൻ അതിനെ കാണുന്നുണ്ടും' എന്നിങ്ങനെ സ്വാനുഭവത്തെ വെളിപ്പെടുത്തിക്കൊണ്ടു പറഞ്ഞു:

## അജ്ജന ഉവാച:

പശ്യാമി ദേവാംസൂവ ദേവ ദേഹേ സവ്വാംസൂഥാ ഭൃതവിശേഷസംഘാൻ ബ്രഹ്മാണമീശം കമലാസനസ്ഥ— മൃഷീംശ്ച സവ്വാനുശോംശ്ച ദിവ്യാൻം

15

അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ ദേവ അല്ലയോ ദേവ

തവ ദേഹേ അങ്ങയുടെ വിശ്വരൂപശരീരത്തിൽ

ദേവാൻ ആഭിത്യാദി (ഇന്ദ്രാദി) ദേവനാരേയും

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

സവ്വാൻ സകല

ഭൂതവിശേഷസംഘാൻ ജരായുജാണ്ഡജാദിഭൂതങ്ങളുടെ സമൂഹ

**ങ്ങ**ളേയും ്

ദിവ്യാൻ ദിവ്യന്മാരായ

സവ്വാൻ ഋഷീൻ ച സകല ഋഷിമാരേയം

ഉരഗാൻ ച (തക്ഷകാദി) സപ്പ്ങ്ങളേയം

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

ഈശം ദേവ്യഭികരംക്കെല്ലാമീശനായം

കമലാസനസ<sup>്</sup>ഥം പ്ലഥിവീപത്മകർണ്ണകിയായ മേര

വിൽ (അല്ലെങ്കിൽ ത്വന്നാഭിപത്മാസ നഞ്ഞിൽ) സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവനായുമുള്ള

ബ്രഹ്മാണം (ച) ചതുർമുഖബ്രഹ്മാവിനേയും

പശ്യാമി ഞാൻ കാണുന്നു.

അല്ലയോ ദേവ, അങ്ങയുടെ വിശ്വരൂപമായ ശരീരത്തിൽ ആദിത്യാദിദേവനാരേയും, അപ്രകാരംതന്നെ ജരായുജാണ്ഡ ജാദി (സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളായുള്ള) ഭൂതസമൂഹങ്ങളേയും, ദിവ്യ ന്മാരായ സകല ഋഷിമാരേയും, സപ്പ്ങ്ങളേയും, അപ്രകാരം തന്നെ ദേവാദികരംകെല്ലാമീശനായും പത്മാസനത്തിലിരി ക്കുന്നവനായുമുള്ള ചതുർമുഖബ്രഹമാവിനേയും ഞാൻ കാണുന്നു.

[ശം-ഭാ] അല്ലയോ ദേവ, അങ്ങയുടെ ദേഹത്തിൽ സകല ദേവന്മാരേയും, അപ്രകാരംതന്നെ സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളായും നാനാസംസ്ഥാനവിശേഷങ്ങളായുമുള്ള ഭ്രതസംഘങ്ങളേയും, അവയ്ക്കും പുറമെ, കമലാസനസ്ഥനായും പ്രജകളുടെ ഈശി താവായുമിരിക്കുന്ന ചതുർമ്മുഖബ്രഹ്മാവിനേയും, വസിഷ്യാദി ഋഷിമാരേയും. വാസുകിപ്രട്ടതികളായ സകല ദിവ്യസപ്പങ്ങളേയും ഞാൻ കാണുന്നു. കമലാസനസ്ഥം—പൃഥിവിയാകുന്ന കമലത്തിന്റൊ മജ്യത്തിലുള്ള മേരു കർണ്ണികയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന.

അനേകബാള്ള വേക്തനേത്രം പശ്യാമി തവാം സവ്വതോനന്തരൂപം നാന്തം ന മധ്യം ന പുനസ്സവാദിം പശ്യാമി വിശേദശവര വിശാരൂപ.

16

പോ വിരേവരാ അല്ലയോ സഴല ജവയുവധയുരാവാ

യിരിക്കുന്നവനേ

ഹേ വിശ്വര്യപ അല്ലയോ വിശ്വര്യപത്തെ ധരിച്ചിരി

ക്കുന്നവനേ

അനേകബന്ദ്രദര അനേക കൈകളോടും, ഉദരങ്ങളോടും

വക്തുനേത്രം മുഖങ്ങളോടും, കണ്ണുകളോടുംകൂടിയവ

നായം

അനന്തരൂപം അനന്തരൂപങ്ങളോടുകൂടിയവനായുമിരി

ക്കുന്ന

ത്വാം അങ്ങയെ

സവ്വതഃ എല്ലാ ദിക്കിലും പശ്യാമി ഞാൻ കാണന്ന

തവ ആദിം അങ്ങയുടെ ആദിയെ ന (പശ്യാമി) ഞാൻ കാണുന്നില്ല പുനഃ മധ്യം മധ്യത്തേയാകട്ടെ ന (പശ്യാമി) ഞാൻ കാണുന്നില്ല

അന്തം അന്തത്തേയും (അവസാനത്തേയും)

ന പശ്യാമി ഞാൻ കാണുനില്ല.

അല്ലയോ ജഗദീശ, വിശ്വരൂപധര, അനേക്ബാഹുക്കളോടും ഉദരങ്ങളോടും, മുഖങ്ങളോടും, കണ്ണകളോടുംകൂടിയവനായും, അനേകരൂപങ്ങളോടുകൂടിയവനായുമിരിക്കുന്ന അങ്ങയെ ഞാ നെല്ലാദിക്കിലും കാണുന്നു. എന്നാൽ, അങ്ങയുടെ ആദിയാ കട്ടെ, മദ്ധ്യമാകട്ടെ, അന്തമാകട്ടെ, ഞാൻ കാണുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] അന്തം—അവസാനം. മധ്യം—രണ്ടു കോടിയുടെ അന്തരത്തിന്ന മധ്യമെന്നു പേർ പറയുന്നു. നാന്തം....പശ്യാമി— ദേവനായിരിക്കുന്ന അങ്ങയുടെ അന്തത്തെ ഞാൻ കാണുന്നില്ല; മധ്യത്തെ ഞാൻ കാണുന്നില്ല; ആദിയേയും ഞാൻ കാണുന്നില്ല. അത്രയുമല്ല----

കിരീടിനം ഗദിനം ചക്രിണം ച തേജോരാശീം സവ്വ്തേറ ദീപ്പിമന്തം പശ്യാമി ത്വാം ഒന്നിരീക്ഷ്യം സമന്താ-

ളീപൂomലാക്കദ്യ ചിമപ്രദേയം.

17

കിരീടിനം

കിരീട ത്താടുകൂടിയവനം

ഗദിനം

ഗയോടുകൂടിയവ**നം** 

ചക്രിണം ച തേജോരാശിം

പക്രത്താടുകൂടിയവനും തേജഃപ്വങ്ങമൂപനും

സവ്വതോ ദീപ്പിമന്തം

എങ്ങും നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന കാന്തിയോടു

കൂടിയവനും കാണവാനശകൃന്നം (അധി കുക്ഷൃത്താടുകൂടി കാണപ്പെടത്തക്ക

വൻം)

ദീപൂറനാലാക്കദ്യതിം

ജ.ലിച്ചംകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നി,

സൂര്യൻ എന്നിവയുടെ പ്രകാശംപോലെ

. കുള്ള പ്രകാശത്തോടുകൂടിയവനും.

അപ്രമേയം

ഇനാപ്രകാരമെന്നു നിശ്ചയിപ്പാനശക്യ

ശമാത (ധ്യർണ്ണത്വച്ച് ഉടത്തെവശമായ)

o OLO

അങ്ങയെ

സമന്താൽ

എല്ലാദിക്കിലും

പശ്യാമി

ഞാൻ കാണുന്നു.

കിരീടം ഗദ ചക്രം മുതലായവയോടുക്കുട്ടാവനും, നേജുപുണ്ട രൂപനും, എങ്ങം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന കാനു യോടുപ്പടിയവനും, കാണവാനശകൃനും, ജാലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നി സൂര്യൻ എന്നിവയുടെ പ്രകാശംപോലെയുള്ള പ്രകാശത്തോടുകൂടിയവ നും (ഇന്നപ്രകാരമെന്നു) നിശ്ചയിക്കുന്നതിന്നശകൃനമായ അങ്ങയെ ഞാൻ എല്ലാ ദിക്കിലും കാണുന്നു.

[ശം-ഭാ] കിരീടം—ശിരോഭ്രഷണവിശേബം; അപ്രമേ യൻ—പരിച്ഛേദിപ്പാനശകൃനായവൻ. ശേഷം സ്പപ്പം.

അങ്ങയുടെ ഈ യോഗശക്തിദശനംകൊണ്ടുതന്നെ ഞാനനമാ നീക്കുന്നു..... ത്വമക്ഷരം പരമം വേദിതവും ത്വമസുവിശ്വസു പരം നിധാനം ത്വമവൃയഃ ശാശ്വതധർമ്മഗോപ്ലാ സനാതനസ്ത്വം പ്രഷോ മതോ മേ.

18

**ത്വം** അങ്ങു

വേദിതവ്യം മുമക്ഷക്കളാൽ ജ്ഞാതവ്യമായ

പരമം അക്ഷരം പരബ്രഹം (ആകുന്നു)

**ത**ചം അങ്ങു<sup>ം</sup>

അസുവിശ്വസ്യ ഈ സകല പ്രപഞ്ചത്തിന്നും

പരം നിധാനം പ്രകൃഷ്യമായ (ഉത്തമമായ) ആശ്രയം

(ആകുന്നു)

(അതഃ ഏവ) അതു ഹേതുവായിട്ടതന്നെ

**ത**്വം അങ്ങു<sup>ം</sup>

അവ്യയഃ നിത്യൻ (ആകുന്നു)

ശാശ്വതധർമ്മഗോപ്ലാ നിത്യമായ ധർമ്മത്തെ പാലിക്കുന്നവൻ

(ആകുന്നു)

ത്വം അങ്ങ്

സനാതനം ചിരന്തനസയ (എന്നമുള്ള)

പതഷഃ (അപി) പരചപതഷനം (ആകുന്ന എന്നം)

മേ മതഃ എനിക്കു സമ്മതമാകുന്നു.

അങ്ങും മുമുഷുക്കളാൽ അറിയപ്പെടത്തക്ക പരബ്രഹ്മമാകുന്നു; അങ്ങും ഈ സകല പ്രപഞ്ചത്തിന്നും പ്രകൃഷ്യമായ ആശ്രയമാക ന്നു; അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ അങ്ങും നാശാഹിതനും, നിത്യ മായ ധർമ്മത്തെ പാലിക്കുന്നവനുമാകുന്നു; ചിരന്തനനായപുരു ഷനും അങ്ങാകുന്നുവെന്നാണും എന്റെ അഭിപ്രായം.

[ശം-ഭാ] വേദിതവ്യം — മുമുക്ഷുക്കളാൽ അറിയപ്പെടത്തക്ക വൻ; പരം നിധാനം — പരമാശ്രയം. മതഃ — അഭിപ്രായം. ശേഷം സ്പഷ്യം.

> അനാദിമധ്യാന്തമനന്തവീര്യ-മനന്തബാഹം ശശിസൂര്യനേത്രം പശ്യാമി ത്വാം ദീപ്പഹതാശവൿത്രം സ്വതേജസാ വിശ്വമിദം തപന്തം.

19

472 ശ്രീമദ് ഗേവദ്ഗർത

അനാദിമധ്യാന്തം ഉൽപത്തിസ്ഥിതിലയങ്ങളില്ലാത്തവ

നം

അനന്തവീര്യം അപരിമിതമായ പ്രഭാവ (സാമത്ഥ്യ)

ത്തോടുകൂടിയവനം

അനന്തബാഹം മഹാവീര്യമുള്ള അനേകകൈകളോടു

**കൂടിയവനം**ം

ഭീപ്<u>പമ</u>താശവൿത്രം മുഖത്തു ജാലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നി

യോടു ഇടിയവനം

സ്വതേജസാ തന്റെ അജസ്സ് (കാന്തി)െന്നു

ഇദം വിശ്വം ഈ സകലപ്രപഞ്ചത്തേയും തപന്തം തപിപ്പിക്കുന്നവനമായ

ത്വാം അങ്ങയെ

പശ്യാമി ഞറുൻ കാണുന്നു.

ഉൻപത്തിസ്ഥിതിലയങ്ങളില്ലാത്തവനും, അപരിമിതമായ പ്രഭാവത്തോടു (സാമത്വ്യത്തോടു)കൂടിയവനും, മഹാവീര്യമുള്ള അനേകകൈകളോടുകൂടു്യവനും, സൂര്യപന്ദ്രന്മാർ കണ്ണകളായി ട്ടുള്ളവനും, മുഖത്തും ജാലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നിയോടുകൂടി യവനും, സ്വതേജസ്സുകൊണ്ടും ഈ സകലപ്രപഞ്ചത്തേയും തപിപ്പിക്കുന്നവനുമായിരിക്കുന്ന അങ്ങയെ ഞാൻ കാണുന്നും.

[ശം\_ഭാ] ദീപ<u>ൃഹ</u>താശവക്തം—ജാലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നിപോലെയുള്ള മുഖത്തോടുകൂടിയവൻ ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

> ദ്യാവാപ്പഥിവ്യോരിദമന്തരം ഹി വ്യാപ്ലം ത്വയൈകേന ദിശശ്ച സവ്വദ ദൃഷ്യായ്ക്ക് രൂപമിദം തവോഗ്രം ലോകത്രയം പ്രവ്യഥിതം മഹാത്മൻ.

20

ഹേ മഹാത്മൻ അല്ലയോ മഹാത്മാവേ ദ്യാവാപ്പഥിവ്യോഃ ആകാശം, ഭൂമി ഇവകളുടെ

ഇദം അന്തരം ഹി മദ്ധ്യപ്രദേശമായ ഈ അനാരീക്ഷം

ത്വയാ ഏകേന അങ്ങൊരുവനാൽ

വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന

സവ്വാഃ ദിശഃ ച നകല ദിക്കുളം (കിഴക്കു മുതലായ

സകല ദിക്കുകളം

(ത്വയാ വ്യാപ്പാഃ) അങ്ങയാൻ വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന

അത്രതം അത്രതകരമായം (ഇതിന്നുമുമ്പിൽ

കാണപ്പെടാത്തതായും) ഘോരമായുമിരിക്കുന്ന

ഉത്രം ഘോരമായുമ്പര ക്രണ

തവ ഇദം രൂപം അങ്ങയുടെ ഈ വിശ്വര്യപത്തെ

ദ്രഷ്ട്വാ കണ്ടിട്ട്

ലോകത്രയം മൂന്നു ലോകവും

പ്രവ്യഥിതം വളരെ ഭയത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നു.

അല്ലയോ മഹാത്മൻ, ആകാശം, ഭുമി ഇവയുടെ മധ്യപ്രദേശ മായ ഈ അന്തരിക്ഷം അങ്ങ് ഒരുവനാൽ വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരി കുന്നു. പ്രാച്യാദി സകലദിക്കുകളും അങ്ങയാൽതന്നെ വ്യാപി കുപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അത്ഭതകരമായും ഘോരമായുമുള്ള അങ്ങ യുടെ ഈ വിശാത്രപത്തെ കണ്ടിട്ടു മൂന്നു ലോകവും വളരെ ഭയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ത്വയാ ഏകേന—വിശാരൂപത്തെ ധരിച്ചിരി കുന്ന അഞ്ങാരുവനാൽ. അത്ഭതം—വിസൂയത്തെ ഉണ്ടാകുന്ന. ഉഗ്രം—കൂരമായ. ഹേ മഹാത്മൻ—ഹേ അക്ഷുദ്രസ്വഭാവം. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

അമീ ഹി ത്വാം സുരസംഘാ വിശന്തി കേചിത് ഭീതാഃ പ്രാഞ്ജലയോ ഗുണന്തി സ്വസ്തീതൃക്തവാ മഹഷിസിദ്ധസംഘാഃ സ്തവന്തി തവാം സ്തതിഭീഃ പുഷ്ലലാഭിഃ.

21

ഹി അങ്ങ് നിത്യമായ ധർമ്മങ്ങളുടെ പാല

കനാകുന്നുവെന്നതു° ഹേതുവായിട്ട°

അമീ സരസംഘാഃ ഈ ദേവസംഘങ്ങരം

ത്വാം അങ്ങയെ

വിശന്തി ശരണം പ്രാപിക്കുന്ന കേചിത° (അവരിൽ) ചിലർ ഭീതാഃ വളരെ ഭയപ്പെട്ടവരായി

പ്രാഞ്ജലയഃ കൈക്രപ്പിക്കൊണ്ട് (ദൂരെനിന്ന<sup>ം</sup>)

ഗുണന്തി 'ജയ ജയ, രക്ഷ രക്ഷ' എന്നിങ്ങനെ

പ്രത്ഥിക്കുന്നു

മഹഷിസിദ്ധസംഘാഃ മഹഷിമാതം സിദ്ധസംഘങ്ങളം

സാസൂി ഇതി ഉക്താം ക്ഷോമുണ്ടാകട്ടേ എന്നു പറഞ്ഞു പുഷ്യലാഭിഃ സൂത്രിഭിഃ പൂർണ്ണമായ സ്കൃതികളെക്കൊണ്ടും

ത്വാം അങ്ങയെ

സ്തുവന്തി സ്തേന്ത്രംചെയ്യുന്നു (സ്തതിക്കുന്നു).

ഈ ദേവസമൂഹങ്ങരം അങ്ങയെ ശരണംപ്രാപിക്കുന്നു. ചിലർ ഭയത്തോടുകൂടി (അകലെനിന്നും) തൊഴതുകൊണ്ടും, 'ജയിച്ചാ ലും ജയിച്ചാലും. രക്ഷിക്കുണെ രക്ഷിക്കുണോ' എന്നിങ്ങനെ പ്രാത്ഥിക്കുന്നു. മഹഷിമാരും സിദ്ധനമാരും ജഗത്തിന്നു ക്ഷേമ മുണ്ടാകട്ടേ എന്ന പറഞ്ഞു പൂർണ്ണമായ സ്തുതികളെക്കൊണ്ടും' അങ്ങയെ സ്തുതിക്കുന്നു.

[ശം-ളാ] അമീ സുരസംഘാഃ—ഭ്രഭാരത്തെ കറയ്ക്കുന്നതിന്നു വേണ്ടി മനുഷ്യരായി അവതരിച്ചു ഇപ്പോരം യുദ്ധംചെയ്യുന്ന ഈ വസാഭിദേവസംഘങ്ങരം; വിശന്തി—അങ്ങയെ പ്രവേശീക്കു ന്നവരായി കാണപ്പെട്ടുണ്ണ. കേചിത്....ഗുണന്തി—അവരിൽ ചിലർ വളരെ ഭയപ്പെട്ടു് ഓടിപ്പോകാൻതന്നെ ശക്തനാരാ കാതെ 'രക്ഷിക്കണേ' എന്നു പറഞ്ഞു കൈക്രപ്പിക്കൊണ്ടു് അങ്ങയെ സ്തുതിക്കുന്നു. സാസ്തി....പുഷ്യലാഭിഃ—യുദ്ധം സമീപിച്ചപ്പോരം ഒന്നിമിത്തങ്ങരം കാണുകയാൽ മഹഷിമാരും സിദ്ധന്മാരും ജഗത്തിന്നു ക്ഷേമം ഭവിക്കട്ടേ എന്നു പറഞ്ഞു സമ്പൂർണ്ണങ്ങളായ സ്തുതികളെക്കൊണ്ടു് അങ്ങയെ സ്തുതിക്കളെക്കൊണ്ടു് അങ്ങയെ സ്തുതിക്കുന്നു.

അത്രയാല്പ-

അദ്രാദിത്യാ വസവോ യേ ച സാധ്യാ വിശോശ്വിനൗ മഅത⊴ശ്ചാക്ഷൂപാശ്ച ഗന്ധവ്വയക്ഷാസരസിദ്ധസംഘാ വീക്ഷന്തേ ത്വാം വിസ്തിതാശ്ചൈവ സവ്വേ.

22

ത്രദാഭിത്യാ: ഏകാഭശങ്യന്മാരും ഭചാഭശാഭിത്യ

ന്മാത്രം

വസ**വഃ** അഷ്യവസുക്കളം

യേ ച സാദ്ധ്യാം നാദ്ധ്യന്മാരായ ദേവന്മാരാരോ

അവതം

വീശോ വിശാദേവതായം

23

**അഗചിന**ൗ അശചിനീദേവന്ഥാന്ദം മത്തോ ച (സപ്ത)മരുത്തുക്കളം

ഈഷ'മപാഃ ച പിതൃക്കളും

വധ്നവ്വ്മാഴങ്ങാധ്നര ഗന്ധവ്വന്മാർ, യക്ഷന്മാർ, അസുരന്മാർ,

സിദ്ധസംഘം സിദ്ധസംഘംങ്ങഠം ഇവരും

സവ്വേ് ഏവ ച -എലാവരും

വിസ്മിതാഃ ആശ്പര്യോടുകളിയവരായി

(ത.10 ം ത്തങ്ങയെ

വീക്ഷന്തേ (ഇടവിടാതെ) നോക്കനം.

രുദ്രന്മാരും, ആദിത്യന്മാരും, സാദ്ധ്യന്മാരായ ദേവന്മാരും, വിശ്വദേവന്മാരും, അശ്വിനീദേവന്മാരും, മരുത്ഗണങ്ങളും, പിത്രദേവതകളം, ഗന്ധവ്വന്താർ വഷ്യനാർ അസുന്തോർ സിദ്ധ ന്താർ എന്നിവരുടെ സംഘങ്ങളം (ഇങ്ങനെ) പുല്ലവരും ആശ്ചര്യപ്പെട്ട**് അങ്ങയെ** ഇടവീടാതെ നേ**ാ**ക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഊഷ്മപാഃ—ചിത്രക്കാം. ഗന്ധവ്വാഃ—ഹാഹാ, <u>ഏദ്ര മതലായവർ. യക്ഷാം —ക</u>ബേരൻ മുതലായവർ. അസ്സ രാ<u>ഃ—</u>വിരോചനൻ മുതലായവർ. സിദ്ധാഃ—കചിലൻ മുത ലായ സിദ്ധന്മാർ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

### എന്തെന്നാൽ—

രൂപം മഹത്തേ ബഹുവക്ത്രനേത്രം മഹാബാഹോ ബഹുവബാഹു അപാദം ബഹുദരം ബഹുദംഷ്യാകരാളം

ളഷ്യ¹ാ ലോകാഃ പ്രവ്യഥിതാസൂഥാഹം.

ഹേ മഹാബാഹോ ഗ്രാഘ്യമായ കൈകളേറടുകൂടിയവന്നേ ബഫുവങ്തുനേത്രം ത്തനേകമുഖങ്ങളാടും നേത്രങ്ങളോടും

**ക**ടിയും

ബ<u>ഹ</u>ബാ<u>ഹ</u>രുപോദം അനേകം കൈകളോട്ടം തുടകളോട്ടം

കാലകളോടും**കു**ടി**യും** 

ബഹ്ദദരം അനേകം ഉദരങ്ങളോടുകൂടിയും

ബ<u>ഹ</u>ദംഷ്മാ**കുരാ**ളം അനേകം ഭംഷ്യങ്ങളാൽ ഭയങ്കരമായുമി

**ര**ീക്കുന്ന

തേ മഹൽ രൂപം അത്യൂച്ജിതമായ അങ്ങയുടെ രൂപത്തെ

ദ്ദ്ഢൂപ് കണ്ടിട്ട<sup>ം</sup> 476

### ശ്രീമദ് ഭഗവദ്**ശ**ീത

ലോക0: ജനങ്ങഗം എല്ലാം

പ്രവ്യഥിതാഃ അതിഭീതന്മാരായി ഭവിച്ചിരിക്കുന്ന

അഹം (ച) ഞാനം

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ അതിഭീതനായിരി

ക്കുന്നു.

ഹേ മഹാബാഹോ, അനേകമുഖങ്ങളോടും നേത്രങ്ങളോടുംകൂടി യും, അനേക കൈകരം തുടകരം കാലുകരം ഇവയോടുകൂടിയും അനേക ഉദരങ്ങളോടുകൂടിയും, അനേക ദംഷ്യങ്ങളാൽ ഭയങ്കര മായും, ഇരിക്കുന്ന അങ്ങയുടെ ഈ അത്യുജ്ജിതമായ രൂപത്തെ കണ്ടിട്ട് ജനങ്ങളെല്ലാവരും അതിയോരാത പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നും. ഞാനും അപ്രകാരംതന്നെ വളരെ ഭയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നും.

[ശം-ഭാ] ലോകാഃ — ലൗകികന്മാരായ പ്രാണിക**ം.** ശേഷം സ്പഷ്ടം.

(അജ്ജനന്നു വിശാരൂപദശനംകൊണ്ടുണ്ടായ) ഭയത്തിന്നുള്ള കാരണം പറയുന്നു:

> നഭഃസ°പ്പശം ദീപ്പമനേകവരണം വ്യാത്താനനം ദീപ്പവിശാലനേത്രം ദൃഷ്യാ ഹി ത്വാം പ്രവ്യഥിതന്തേരാത്മാ ധൃതിം ന വിന്ദാമി ശമം ച വിഷ്ണോ.

24

ഹേ വിഷ്ണോ അല്ലയോ മഹാവിഷ്ണോ

നഭഃസ<sup>്</sup>പ്പശം ആകാശത്തെത്തൊട്ടിരിക്കുന്നവനും ദീപൂം തേജസ്സോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവനും

അനേകവർണ്ണം പല വർണ്ണങ്ങളോടുകൂടിയിരികുന്ന

വനം

വ്യാത്താനനം വിവ്യാത്ഷളായ (തുറന്നിരിക്കുന്ന) മുഖ

ങ്ങളാട (വായകളോട)ഇടിയവനം

ദീപ്ലവിശാലനേത്രം ജാലിച്ചുകൊണ്ടം വിശാലമായുമിരി

ക്കുന്ന കണ്ണുകളോടുകൂടിയവരുമായ

തവാം ഹി അങ്ങയെ ദൃഷ്യ<sup>ച</sup>ാ കുറുജിട്ട്

പ്രവ്യഥിതാന്തരാത്മാ വളം രഭയപ്പെട്ട മനസ്സോടുകൂടിയ

(അഹം) ഞാൻ

ധ്യതിം ധൈര്യത്തേയും

ശമം ച മനസ്സമാധാനത്തേയും (ഉപശമത്തേയും)

ന വിന്ദാമി പ്രാപീക്കുനില്ല.

ഹേ മഹാവിഷ്ണോ, ആകാശത്തെ തൊട്ടിരിക്കുന്ന (രൂപത്തോടുകളിയ)വനം, തേജസ്സോടുകളിയിരിക്കുന്നവനം, പല വർണ്ണ അളോടുകളിയവനം, വിവൃതങ്ങളായ മുഖങ്ങളോടുകളിയവനം, ജാലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന വിശാല നേത്രങ്ങളോടുകളിയവനം ആയ അങ്ങയെ കണ്ടിട്ട് ഞാൻ വളരെ ഭയപ്പെട്ട മനസ്സോടുകളിയവനായി ധൈര്യത്തേയും മനസ്സമാധാനത്തേയും പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] ശമ<u>ം ഉ</u>പശമം, മനസ്തഷ്ടി. ശേഷം സ്പഷ്ടം. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ—

> ഭംഷ്യാകരാളാനി പ തേ മുഖാനി ദൃഷ്യെവ കാലാനലസന്നിഭാനി ദിശോ ന ജാനേ ന ലഭേ ച ശർമ്മ പ്രസീദ ദേവേശ ജഗന്നിവാസ.

25

പോ ദേവേശ അല്ലയോ ദേവകഠക്കീശ്വരനായവനേ

ഭംഷ്യാകരാളാനി ച ഭംഷ<sup>്</sup>ട്രങ്ങളാൽ ഭയങ്കരങ്ങളായും

കാലാനലസന്നിഭാനി പ്രളയകാലത്തെ അഗ്നിക്കു സമാനമായു

മിരിക്കുന

തേ മുഖാനി അങ്ങയുടെ മുഖങ്ങളെ

ളുപ്പാ എവ കണ്ടിട്ട് രൂവാ എവ കണ്ടിട്ട്

ന ജാനേ ഞാനറിയുന്നില്ല ശർമ്മ ച സുഖത്തേയം

ന ലഭേ ഞാൻ ലഭിക്കുന്നില്ല

ഹേ ജഗന്നിവാസ അല്ലയോ ജഗത്തിന്നാധാരമായിരിക്കു

ന്നവനേ

പ്രസീദ പ്രസന്നായി ഭവിച്ചാലും.

അല്ലയോ ദേവേശ, ദംഷ്ട്രങ്ങളാൽ ഭയങ്കരമായും പ്രളയകാല ത്തെ അഗ്നിക്കു സമാനമായുമിരിക്കുന്ന അങ്ങയുടെ മുഖങ്ങളെ കണ്ടിട്ട് [ഭയാവേശംകൊണ്ട്) ഞാൻ ദിക്കുകളെ അറിയുന്നില്ല. സുഖത്തേയും ലഭിക്കുന്നില്ല. ഹേ ജഗന്നിവാസ, അങ്ങ് പ്രസ ന്നനായി ഭവിച്ചാലും.

[ശം-ഭാ] ഭംഷ്യകരാളാനി—ദംഷ്യങ്ങളെക്കൊണ്ടു വികൃത ങ്ങളായിരിക്കുന്ന; കാലനലസന്നിഭാനി—പ്രളയകാലത്തിൽ ലോകത്തെ ഭഹിപ്പിക്കുന്ന അഗ്നിക്ക തുല്യമായ; ദിശഃ ന ജാനേ—കിഴക്കും പടിഞ്ഞാറും എന്നിങ്ങനെ ദിക്കുകളെ വേർ തിരിച്ചറിയുന്നില്ല. ശേഷം സ്റ്റഷ്യം.

അന്യന്മര**ിൽനിന്ന**് എനിക്കു പരാജയമുണ്ടാക**രോ എന്ന** ശങ്കയും ഇദ്വോഗം പോഗ**ി**, എന്നെന്നാൽ

അമീ ച ത്വാം ധൃതരേഷ്ടസ്യ പത്രാം

സവ്വേ സഹൈവാവനിപാലസംഘൈഃ

ഭീഷ്വോ ദ്രോണഃ സൂതപുത്രസുഥാസൗ

സഹാസൂദീയൈരപി യോധമുഖെട്ടും. 26

വക്താണി തേ ത്വരമാണാ വിശന്തി

ദംഷ്യാകരാളാനി **ഭയാനകാനി** 

കേപിലിലഗ്നാ ഭശനാന്തരേഷ്

സംദൃശ്യന്തേ ചൂർണ്ണിതൈഅത്തമാംശൈം. 27

സവ്വേ എല്ലാ

അമീ ധൃതരാഷ്സ്യ ഈ ധൃതരാഷ്പ്രത്രന്മാരായ ദര്യോധനാ

പുത്രാഃ ദികളം

ഭീഷ്യ: ച ഭീഷ്മത്രം

ദ്രോണഃ (ച) ദ്രോണാചാര്യരും

അസൗ സുതപത്രം സുതപത്രനായ ഈ കർണ്ണനം

അവനിചാല രാജാക്കന്മാരുടെ സംഘങ്ങളോടുകൂടി

സംബൈ: സഹ ഏവ ത്രന്നെ

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

അസൂദീയൈഃ - ഞങ്ങളെ ചേന്തനില്ലുന്ന

യോധമുഖൈദം അപി യുദ്ധത്തിൽ മുഖ്യന്താരായവരോടു

സഹ കൂടിയും

ത്വാം (വിശന്തി) അങ്ങയെ പ്രവേശിക്കുന്നു

(എത് സപ്പേ്) ഇപരെല്ലാവരും

ത്വരമാണാഃ ഓടുന്നവരായി (വേഗത്തിൽ)

28

ദംഷ്ടാകരാളാനി. 6ം ഷുങ്ങളാൽ വികൃതങ്ങ**ളായും** ഭയാനകാനി ഭയങ്കരങ്ങളായുമിരിക്കുന്ന തേ വൿത്രാണി അങ്ങയുടെ മുഖങ്ങളെ വിശന്തി പ്രവേശിക്കുന്നു കേചിത അവരിൽ ചിലർ ചൂർണ്ണിതെന്നു പൊടിയാക്കപ്പെട്ട ശിരസ്സുകളോടുകൂടി ഉത്തമാംഗൈം **ദശനാന്തരേ**ഷ്യ പല്ലകളടെ ഇടയിൽ വിലഗ്നാഃ അകപ്പെട്ടവരായി സംദൃശ്യന്തേ കാണപ്പെടുന്നു.

ഈ എല്ലാ ധ്വതരാഷ്യപത്രന്മാരും, ഭീഷ്മരും, ദ്രോണാചാര്യരും, സൂതപത്രനായ ഈ കർണ്ണരും, സകല രാജാക്കന്മാരോടും, അപ്രകാരംതന്നെ ഞങ്ങളെ ചേന്നറില്ലുന്ന യുലാത്തിൽ മുഖ്യ ന്മാരായവരോടുംകൂടി ഭാഷ്യങ്ങളാൽ വികൃതങ്ങളായും ഭയങ്കര ങ്ങളായുമിരിക്കുറ അങ്ങയുടെ മുഖങ്ങളെ വേഗത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്നം. അവരിൽ ചിലർ അങ്ങയുടെ പല്ലുകളുടെ ഇടയിൽ അകപ്പെട്ട പൊടിപൊടിയാക്കപ്പെട്ട തലകളോടുകൂടിയവരായി കാണപ്പെടുന്നും.

[ശം\_ഭാ] ധ്രതമാഷ്യസ്യ പത്രാം — ഒരേഗ്രധനപ്രട്ടതികഠം. അസൂദീയെം യോധമുഖെയ്യ സഹ—ഞങ്ങളുടെ ഭാഗത്തുള്ള യോദ്ധാക്കളുിൽ പ്രധാനികളായ ധ്രഷ്ട്യൂപ്പിട്ടതികളോടുകൂടി ഭശനാന്തരേഷ് വിലഗ്നാം സംദൃശ്യന്തേ — പല്ലകളുടെ ഇടയിൽ ഒരു മാംസകഷ്ണംപോലെ ഭക്ഷിക്കപ്പെട്ടവരായി കാണപ്പെടുന്നും. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

അവർ എങ്ങനെയാണു ഭഗവാൻെറ മുഖങ്ങളിൽ പ്രവേ ശിക്കുന്നതു°?—അജ്ജനൻ പറയുന്നു;

യഥാ നദീനാം ബഹവോംബുവേഗാഃ സമുദ്രമേവാഭിമുഖാ ദ്രവന്തി തഥാ തവാമീ നമലോകവീരാ വിശന്തി വക്താണഭിവിജാലന്തിം

<sup>\* &#</sup>x27;അഭിതോ ജ്വലന്തി' എന്നു പാഠാന്തരം.

ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

480

യഥാ എപ്രകാരമാണ<sup>ം</sup>

നദീനാം നദികളടെ

ബഹവഃ അംബുവേഗാഃ അനേകമാഗ്ഗങ്ങളായി ഒഴുകുന്ന ജല

പ്രവാഹങ്ങ∞

സമുദ്രം ഏവ സമുദ്രത്തെത്തന്നെ

അഭിമുഖാഃ അഭിമുഖമായി ദ്രവന്തി പ്രവേശിക്കുന്ന**ുയ**്

തഥാ അപ്രകാരം

അമീ നരലോകവീരാഃ മനുഷ്യലോകത്തിലുള്ള ഈ ശൂരന്മാർ

അഭിവിജാലന്തി എല്ലാ ദിക്കിലം ജാലിച്ചുകൊണ്ടിരി

കന്നേ

തവ അങ്ങയുടെ

വക്ത്രാണി മുഖങ്ങളെ

വിശന്തി പ്രവേശിക്കുന്നു.

നദികളുടെ ജലപ്രവാഹങ്ങാം സമുദ്രത്തിന്നഭിമുഖമായി സമുദ്രത്തെത്തന്നെ എപ്രകാരം പ്രവേശിക്കുന്നുവോ അപ്രകാരം ഈ മനുഷ്യലോകത്തിലുള്ള ശുരന്മാർ എല്ലാ ദിക്കിലും ജലിച്ച് കൊണ്ടിരിക്കുന്ന (പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന) അങ്ങയുടെ മഖങ്ങളെ പ്രവേശിക്കുന്നു.

[ശം₋ഭാ] അഭിവിജ⊔ലന്തി—പ്രകാശിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

അവർ എന്തിനുവേണ്ടി, എങ്ങനെ പ്രവേശിക്കുന്നു?— അജ്ജനൻ പറയുന്നു:

യഥാ പ്രദീപും ജാലനം പതംഗാ വിശന്തി നാശായ സമൃദ്ധവേഗാഃ തഥൈവ നാശായ വിശന്തി ലോകാ\_ സൂവാപി വക്താണി സമൃദ്ധവേഗാഃ.

29

പതംഗാഃ ശലഭങ്ങ**ം** (ഇയ്യാമ്പാററ മു**തലായവ**)

നാശായ തങ്ങളുടെ നാശത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു°

(മരണത്തിന്നായിക്കൊണ്ട്)

സമൃദ്ധവേഗാഃ അതിവേഗത്തോടുകൂടിയവരായി

പ്രദീപും ജൂലിച്ചുകൊണ്ടീരിക്കുന്ന

ജിലനം അഗ്നിയെ

യഥാ ഏതുപ്രകാരം

വിശന്തി (ബുദ്ധിപൂവ്വ്കം) പ്രവേശിക്കുന്നുവോ

തഥാ ഏവ **അ**പ്രകാരംതന്നെ ലോകാഃ അപി ഈ ജനങ്ങളം

നാശായ സ്വനാശത്തിന്നായിക്കൊണ്ടും

സമുദ്ധവേഗാഃ അതിവേഗത്തോടുകൂടിയവരായി

തവ വൿത്രാണി അങ്ങയുടെ മുഖങ്ങളെ

വിശന്തി പ്രവേശിക്കുന്നു.

പാററകരം തങ്ങളുടെ നാശത്തിന്നായിക്കൊണ്ട് ഏതുപ്രകാരമാ ണ<sup>്</sup> ജ<mark>ാലിച്ചുകൊണ്ടിരിക</mark>്കുന്ന **അ**ഗ്നി**യെ അതിവേഗത്തോ**ടെ പ്രവേശിക്കുന്നതും അപ്രകാരംതന്നെ ഈ ജനങ്ങളും സ്വനാശ ത്തിന്നായിക്കൊണ്ട് അങ്ങയുടെ മുഖങ്ങളെ അതിവേഗത്തോ ടെ പ്രവേശിക്കുന്നു.

എന്നാൽ അങ്ങു'\_\_\_

ലേലിഹൃസേ ഗ്രസമാനഃ സമന്താ-

ലോകാൻ സമഗ്രാൻ വദനൈജ്ജ്വലത്ഭിഃ

തേജോഭിരാപൂര്യ ജഗത്സമഗ്രം

ഭാസസൂവോഗ്രാഃ പ്രതപന്തി വിഷ്ണോ. 30

സമഗ്രാൻ ലോകാൻ സകല ജനങ്ങളേയും

ജ്വലത്തിഃ വദന്നൈഃ ജാലിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന മുഖങ്ങളെ

ക്കൊണ്ട<sup>്</sup>

സമന്താത<sup>ം</sup> നാലുഭാഗത്തുനിന്ന<sup>ം</sup>

ഗ്രസമാനഃ (സൻ) ഭക്ഷിച്ചകൊണ്ട് (വിഴുത്ങിക്കൊണ്ട്)

ലേലിഹൃസേ (അതിശയേന ഭക്ഷി **രുചിനോക്കുന്ന** 

ക്കുന്നു)

ഹേ വിഹ്ലോ അല്ലയോ വിഷ്ണോ

തവ ഉഗ്രാഃ ഭാസഃ തീവ്രങ്ങളായ ദീപ്തികരം അങ്ങയുടെ

(കാന്തിക∞)

സമഗ്രം ജഗത്യ സകലപ്രപഞ്ചത്തേയും

തേജോഭിഃ തേജസ്സുകളെക്കൊണ്ടും ആപൂര്യ വ്യാപിച്ച്<sup>°</sup> പ്രതപന്തി തപിപ്പിക്കുന്നം.

അങ്ങു<sup>°</sup> ജാലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന മുഖങ്ങളെക്കൊണ്ടു സകലജന ങ്ങളേയും നാലുഭാഗത്തുനിന്നും ഭക്ഷിച്ചുകൊണ്ടു രുചിനോക്കുന്നും അങ്ങയുടെ തീവ്രങ്ങളായ ദീപ്പികഠാ സകലപ്രപഞ്ചത്തേയും വ്യാപിച്ചു തപിപ്പിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] വിഷ്ണ—വ്യാപനശീലൻ. ഉഗ്രാഃ ഭാസഃ—ക്രത്ത ളായ ദീപ്പികരം. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

അങ്ങും ഉത്യസ്വഭാവത്തോട്ടേട്ടിതവവാഴുന്നുമ സേതുവാങ്കിട്ടും—

> ആഖ്യാഹി മേ കോ ഭവാനുഗ്രത്രപോ നമോസ്ത തേ ദേവവര പ്രസീദ വിജ്ഞാതുമിച്ഛാമി ഭവന്തമാദ്യം

ന ഹി പ്രജാനാമി തവ പ്രവൃത്തിം.

31

ഹേ ദേവവര അല്ലയോ ദേവശ്രേഷ

ഉഗരുപഃ ക്രമായ രൂപത്തോടുകൂടിയ

ഭവാൻ അതു

കു ആന്ദ' എന്നു' മേ എനിക്കു'

ആഖ്യാഹി പറഞ്ഞുതന്നാലും

തേ അങ്ങയ്ക്കു<sup>°</sup> നമ**ഃ** അന്യൂ നമസ്സാരം

പ്രസീദ അങ്ങു പ്രസന്നനായി ഭവിക്കുക

ആദ്യം ഭവന്തം ആദ്യപുരുഷനായിരിക്കുന്ന അത്ജയെ

വിജ്ഞാതും നല്ലവണ്ണം അറിയുവാൻ

ഇച്ഛാമി ഞാനിച്ഛിക്കുന്നു

തവ പ്രവൃത്തിം അങ്ങയുടെ പ്രവൃത്തിയെ (ചേഷ്യയെ)

ന ഹി പ്രജാനാമി ഞാനറിയുന്നില്ല.

അല്ലയോ ദേവശ്രേഷ്ഠ, ക്രൗമായ രൂപത്തോടുകൂടിയ അങ്ങു ആരാണെന്നു എനിക്കു പറഞ്ഞുതന്നാലും അങ്ങയ്ക്കു നമസ്സാരം അങ്ങു പ്രസാദിക്കുണ്ടേ. ആദ്യപ്രഅഷനായിരിക്കുന്ന അങ്ങയെ

3**2** 

ഞാനറിയവാനിച്ഛിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ അങ്ങയുടെ പ്രവൃത്തിയെ ഞാനറിയുന്നില്ല.

# ശ്രീഭഗവാനുവാച:

കാലോസൂി ലോകക്ഷയകൃത് പ്രവൃദ്ധോ ലോകാൻ സമാഹത്തുമിഹ പ്രവൃത്തഃ ഋതേപി തചാം ന ഭവിഷ്യന്തി സവ്വേ

യേവസ്ഥിതാഃ പ്രത്യനീകേഷ് യോധാഃ.

### ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ലോകക്ഷയകൃത് ജനങ്ങമംകു നാശത്തെ ചെയ്യുന്ന

പ്രവ്യഷം അത്യൽകടനായ (വളരെ ക്രുരനായ)

കാലഃ **അ**സൂി കാലനാകുന്നു ലോകാൻ ജനങ്ങളെ

സമാഹത്തും സംഹരിക്കുന്നതിന്ന<sup>ാ</sup>

ഇഹ പ്രവൃത്തം ഇഹലോകത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്ന

(അതഃ) അതിനാൽ

പ്രത്യനീകേഷ അതാതു സേനകളിൽ യേ യോധാഃ ആരെല്ലാം യോദ്ധാക്കരം

അവസ്ഥിതാഃ ഇരിക്കുന്നവോ തേസപ്പേ് അവരെല്ലാവരും

തവാം ഋതേ അപി ഹന്താവായിരിക്കുന്ന നീയൊഴിച്ച്

ന ഭവിഷ്യന്തി ഇരിക്കേയില്ല.

ഞാൻ ലോകത്തിന്ന നാശത്തെ ചെയ്യുന്ന അത്യൽകടനായ കാലനാകുന്നു. ലോകങ്ങളെ സംഹരിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി ഞാൻ ഈ ലോകത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നു. അതിനാൽ ഹന്താവായ നീ ഒഴിച്ച് അതാതു സൈന്യങ്ങളിലുള്ള ആരും (ഇനി) ജീവിച്ചി രിക്കുകയില്ല.

[ശം-ഭാ] യോധാഃ — ഭീഷ്മദ്രോണകർണ്ണപ്രഭൃതികഠം. ശേഷം സ്പപ്പും.

### അതിനാൽ\_\_\_

തസ്മാത്തവമത്തിഷ്ഠ യശോ ലഭസവ ജിതവാ ശത്രൂൻ ഭുങ്ഷവ മാജ്യം സമൃദ്ധം മയൈവൈതേ നിഹതാഃ പൂവ്വമേവ നിമിത്തമാത്രം ഭവ സവ്യസാചിൻ.

33

തസ്മാൽ അതിനാൽ

തചം നീ

ഉത്തിഷ് യുദ്ധത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു സന്നദ്ധനായി

ഭവിച്ചാലം

യശഃലഭസ്വ കീത്തിയെ സമ്പാദിച്ചാലും

ശത്രൂൻ ജിത്വാ ശത്രുക്കളെ ജയിച്ചിട്ട്

സമൃദ്ധം സവ്ലൈശ്വര്യസമ്പന്നമായിരിക്കുന്ന

ളങ<sub>ര</sub>ുണ അധഭഗിച്ചാലിം രാജിം രാജിയ്യെ

മയാ ഏവ കാലത്താവായിരിക്കുന്ന എന്നാൽ

തന്നെ

പൂവ്വം ഏവ മുമ്പുതന്നെ

കുന്ത ഇവർ (നിൻെറ ഈ ശത്രുക്ക**ം**) നിഹതാഃ കൊല്ലപ്പെട്ടപോലെയായിരിക്കുന്ന ഹേ സവ്യസാചിൻ ഇടത്തുകൈകൊണ്ട ബാണങ്ങളെ പ്രയോഗിപ്പാൻ സാമത്ഥ്യമള്ള ഹേ

അജ്ജന

നിമിത്തമാത്രം ഭവ നീ നിമിത്തമാത്രമായി ഭവിച്ചാലും

അതിനാൽ നീ യുദ്ധത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു സന്നദ്ധനായി ഭവി ക്കുക. കീത്തിയേയും ലഭിച്ചാലും. ശത്രുക്കളെ ജയിച്ചു സപ്പെ് ശ്വര്യസമ്പനമായിരിക്കുന്ന രാജ്യത്തെ നീ അനുഭവിച്ചാലും. ഇവർ കാലാത്മാവായിരിക്കുന്ന എന്നാൽ മുമ്പുതന്നെ കൊല്ല പ്പെട്ടപോലെയായിരിക്കുന്നു. എങ്കിലും, ഹേ, അജ്ജന, നീ നിമിത്തംമാത്രമായി ഭവിക്കുക.

[ശം-ഭാ] യശഃ ലഭസാ—ദേവകളാൽകൂടി ജയിക്കപ്പെടു വാൻ വയ്യാത്ത അതിരഥന്മാരായ ഭീഷ്മദ്രാണാദികളെ അജ്ജനൻ ജയിച്ചുവെന്നുള്ള കീത്തിയെ നീ ലഭിച്ചാലും. കേവലം പണ്യംകൊണ്ട മാത്രമേ അതു പ്രാപിക്കപ്പെടുകയുള്ള. ശത്രൂൻ—ഒര്യേധനപ്രഭൃതികളെ; ജിത്വാ—ജയിച്ചിട്ട്; രാജ്യം ഭ്രദ്ദേഷ്യ—ശത്രരഹിതമായും അകണ്ടകമായുമിരിക്കുന്ന രാജ്യ ഞെ അനുഭവിച്ചാലും; ഏതേ മയാ ഏവ പുവ്വം ഏവ നിഹതാഃ —ഇവർ മുമ്പുതന്നെ എന്നാൽ നിശ്ചയമായി ഹതന്മാരായിരിക്കുന്നു. നിമിത്തമാത്രം ഭവ—നീ ഒരു നിമിത്തം മാത്രമായി

ഭവിച്ചാലും. സവ്യസാചിൻ<u>--</u>ഇടത്തുകെകൊണ്ടു ശരങ്ങളെ പ്രയോഗിപ്പാൻ ശീലുള്ളതുകൊണ്ടു് അജ്ജനന്നു സവ്യസാചി എന്ന പേർ സിദ്ധിച്ചു. അതിൻെറ സംബുദ്ധീയാണു് സവ്യ സാചിൻ എന്ന പദം.

ദ്രോണം ചഭീഷ്മം ച ജയദ്രഥം ച കർണ്ണം തഥാന്യാനപി യോധവീരാൻ മയാ ഹതാംസ്പം ജഹി മ വ്യഥിഷാ യധ്യസ്വ ജേതാസി രണേ സപതാൻ.

34

മയാ എന്നാൽ ഹതാൻ കൊല്ലപ്പെട്ട

ദ്രോണം ച ദ്രോണചാര്യരേയും

ഭീഷ്മം ച ഭീഷ്മരേസ്തം ജയദ്രഥം ച ജയദ്രഥനേയും കർണ്ണം കർണ്ണനേയും തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

അന്യാൻ അപി മററു ശൂരന്മാരായ യോദ്ധാക്കളേയും

യോധവീരാൻ

നീ വ

ജഹി ജയിച്ചാലും മാ വൃഥിഷും വൃസനിക്കേണ്ട യുധ്യസ്ഥ യൂലംചെയ്താലും

രണേ യൂലാത്തിൽസപതാൻ ശത്രുക്കളെജേതാസി നിജയിക്കം.

എന്നാൽ കൊല്ലപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന (ഹതപ്രായന്മാരായിരിക്കുന്ന) ദ്രോണാചാര്യരേയും ഭീഷ<sup>്</sup>മരേയും കർണ്ണനേയും അപ്രകാരം തന്നെ അന്യശുരന്മാരായ യോലാക്കളേയും നി ജയിച്ചാലും. നീ വ്യസനിക്കേണ്ട. യുലത്തിൽ ശത്രുക്കളെ നീ (നിശ്ചയ മായി)ജയിക്കും.

[ശം-ഭാ] അജ്ജനന്ത് ഏതെല്ലാം യോലാക്കളിൽ ശങ്കയു ണ്ടായിരുന്നുവോ അവരെല്ലാം തന്നാൽ ഹതന്മാരായി എന്നു ഭഗവാൻ പറയുന്നു. ഇവിടെ, ഭീഷ്മ ദ്രോണാദികളിൽ

ആശങ്കയ്ക്കുള്ള കാരണം പ്രസിദ്ധമാണല്ലോ. ര്യോണർ ധനുവ്വേദാ ചാര്യരാണം'; ദിവ്യാസ്സങ്ങളോടുകൂടിയവനാണം'; വിശേഷിച്ചം', തൻെ (അജ്ജ<mark>നൻെറ) സ്വന്തഗുരവുമാ</mark>ണം'. ഭീഷ<sup>്</sup>മർ സോച്ച പോലെ മരിക്കുവാൻ കഴിയുന്നവനാണം (സചച്ഛന്ദമൃത്യ വാണം'); ദിവ്യാസ്ത്രസമ്പന്നനുമാണം'. അദ്ദേഹം പരശുരാമ നായിട്ടു ദ്വന്ദ്വയുദ്ധമുണ്ടായിട്ടും തോററിട്ടില്ല. അപ്രകാരംതന്നെ ജയദ്രഥനും. അദ്ദേഹത്തിന്റെ അച്ഛൻ, തന്റെ പുത്രൻറെ തല ആർ താഴത്തു വീയ്ക്കുന്നുവോ അതോടുകൂടി അവൻെറ തലയും താഴെ വീഴം എന്ന നിശ്ചരത്തോടുകൂടി കഠിനതപസ്സ ചെയ്തി രിക്കുന്നും കർണ്ണനും ഇന്ദ്രനാൽ കൊടുക്കപ്പെട്ട അമോഘമായ (പാഴിൽ പോകാത്ത) ശക്തിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ആളാണം". കർണ്ണൻ ഒരു കന്യകയിൽ (കന്തീദേവി കന്യകയായിരിക്കു മ്പോരം) സുരൃന്നുണ്ടായിട്ടുള്ള പത്രനമാകുന്നു. അതിനാൽ (ജന്മനാതന്നെ ഒരസാമാന്യപുരുഷനാകയാൽ) കർണ്ണൻെറ പേരംകൂടി പറയപ്പെട്ടു. സപതാൻ=ശത്രക്കളെ—ഭര്യോധ നാദികളെ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

#### ന്നു തെ ഉവാച:

ഏതഛ് ശ്രത്<sup>ചാ</sup> വചനം കേശവസ്യ കൃതാഞ്ജലിവ്വേപമാനഃ കിരീടീ സമസ്<sup>8</sup>കൃത<sup>ച</sup>ാ ഭ്രയ<sup>്</sup>ഏവാഹ കൃഷ്ണം സഗദ്<sup>8</sup>ഗദം ഭീതഭീതഃ പ്രണമ്യ.

35

#### സഞ്ജയൻ ചറഞ്ഞു:

കേശവസ്യ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാന്റെറ ഏതത് വചനം ഈ വാക്യത്തെ

ശ്രത്ഥാ കേട്ടിട്ട്

വേപമാനഃ നട്ടങ്ങിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന

കിരീടി അജ്ജനൻ

കൃതാഞ്ജലിഃ കൈക്രപ്പിക്കൊണ്ടവനായി

കൃഷ്ണം ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനെ നമസ്തതാം നമസ്താരംചെയ്ത്

ഭീതഭീതഃ ഏററവും ഭയത്തോടുകൂടിയവനായി

<sup>\* &#</sup>x27;നമസ്'കൃത്യ' എന്നു പാഠാന്തരം.

പ്രണമ്യ വണങ്ങിക്കൊണ്ടും

സ്ഗദ്ഗദം ഗദ്ഗദത്തോടുകൂടി (തൊണ്ട വിറച്ച

കൊണ്ടു°)

ഭ്രയ**ഃ** ഏവ പിന്നെയും ആഹ പറഞ്ഞു.

ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻറെ ഈ വാക്യത്തെക്കേട്ടു നടുങ്ങിക്കൊണ്ടിരി ക്കുന്ന അജ്ജനൻ കൈകുപ്പിക്കൊണ്ടു ഭഗവാനെ നമസ്സാരം ചെയ്ത് ഏററവും ഭയത്തോടുകൂടി വണങ്ങി തൊണ്ട വിറച്ചു കൊണ്ടു പിന്നേയും പറഞ്ഞു.

[ശം-ഭാ] ഗദ്ഗദം—ഒരുവൻ ഭയത്താലോ സ്നേഹത്താലോ പരവശനായി ഭ**വി**ച്ചാൽ അവനെറെ കണ്ണക*ഠം* രണ്ടും, വ്യസ നംനിമിത്തമോ സന്തോഷംനിമിത്തമോ കണ്ണനീരുകൊണ്ട നിറയുന്നു. അപ്പോ⊙ അവൻെറ കണും കഫംകൊണ്ടു നിരോ ധിക്കപ്പെടുന്നു. തന്നിമിത്തം വാക്കിനു മന്ദശബൃത്വവും അസ്പ്രഷ്ട തയും സംഭവിക്കുന്നു. ഇതാണം' ഗദ്ഗദം. അങ്ങനെ ഗദ്ഗദ ത്തോടുകൂടി അജ്ജനൻ ഭഗവാനോടു പിന്നെയും പറഞ്ഞു. ഈ അവസരത്തിൽ സഞ്ജയൻെറവചനം അഭിപ്രായത്തോടുകൂടിയ താകുന്നു. എത്ജനെയെന്നാൽ—ആക്കും ജയിപ്പാൻ വയ്യാത്ത ദ്രോണാചാര്യർ മതലായ നാലു മഹാരഥന്മാരെ അജ്ജനൻ കൊന്നുവെകിൽ നിരാശ്രയനായി ഭവിച്ച ദര്യോധനനും നിശ്ച യമായി ഹനിക്കപ്പെടും എന്നു വിചാരിച്ചു ധ്രാരാഷ്ടർ ജയ ത്തിൽ ആശയില്ലാത്തവനായി സന്ധിയെ ചെയ്തേക്കാം; അപ്പോരം ഇരുകക്ഷിക്കാക്കും സമാധാനമുണ്ടാകും എന്നാകുന്നു സഞ്ജയൻെറ അഭിപ്രായം. പക്ഷേ, വിധിക്ക വശനായിരി ക്കുന്ന ധ്വതരാഷ്ട്രർ അതിനേയും കേട്ടില്ല.

# അജ്ജന ഉവാച:

സ്ഥാനേ എഷീകേശ തവ പ്രകീത്ത്യാ ജഗത് പ്രഎഷ്യത്യനുരജ്യതേ ച രക്ഷാംസി ഭീതാനി ദിശോ ദ്രവന്തി സവ്വേ നമസ്യന്തി ച സിദ്ധസംഘാം.

36

അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ ഹൃഷികേശ അല്ലയോ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനേ

# ശ്രീമദ് ഗേവദ്**ശീ**ത

തവ പ്രകീത്ത്യാ അങ്ങയുടെ മാഹാത്മുസങ്കീ.ഞ്നം കൊ

ണ്ടു

ജഗത്താസകലം (സാധുലോകം, സൗജ

നങ്ങ∞)

പ്രഹൃഷ്യതി വളരെ സന്തോഷിക്കുന്നു

അനരജ്യതേ ച വളരെ പ്രീതിയോടുകൂടിയുമിരിക്കുന്ന

രക്ഷാംസി രാക്ഷസന്മാർ ഭീതാനി ഭയപ്പെട്ടവരായി ദിശഃ ഓരോ ദിക്കിലേക്കു

ഭ്രവന്തി ഓട്ടന്നു

സവ്വേ സിദ്ധസംഘാഃ സകല സിദ്ധസംഘങ്ങളം

നമസ്യന്തി ച നമസ്കാരംചെയ്യുന്നു

(ഏതാനി) ഇവയെല്ലാം

സ്ഥാനേ യൂക്തമായിരിക്കുന്നു (ആശ്ചര്യമില്ല).

അല്ലയോ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനേ, അങ്ങയുടെ മഹാത്മ്യസങ്കീത്തന ത്താൽ ജഗത്തെല്ലാം (സജ്ജനങ്ങളെല്ലാം) സന്തോഷിക്കുകയും വളരെ പ്രീതിയോടുകൂടിയിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. രാക്ഷസന്മാർ അങ്ങയെ കണ്ടു ഭയപ്പെട്ട് ഓരോ ദിക്കുനോക്കി ഓടുന്നു. എല്ലാ സിദ്ധസംഘങ്ങളും അങ്ങയെ നമസ്സാരംചെയ്യുന്നു. ഇതെല്ലാം യുക്തംതന്നെയായിരിക്കുന്നു (യാതൊരാശ്ചര്യവുമില്ല എന്നത്ഥം).

[ശം-ഭാ] ഹേ എഷീകേശ, അങ്ങയുടെ മാഹാത്മ്യകീത്ത നംകൊണ്ടം ശ്രവണംകൊണ്ടം ജഗത്ത്യ് സന്തോഷത്തെ പ്രാപി കുന്നുമായുക്കാരണം. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

ഈ ശ്ലോകംതന്നെ മറെറാരുവിധത്തിൽ വ്യാഖ്യാനിക്കാം:

ഭഗവാൻ സന്തോഷത്തിന്നും അനുരാഗത്തിന്നും വിഷയമാ കുന്നുവെന്നതു യുക്തംതന്നെ. എതെന്നാൽ ഭഗവാൻ സകല ഭൂരുങ്ങരംക്കമാത്താവായും സുഹൃത്തായുമിരിക്കുന്നു.

സിദ്ധന്മാർ—കപിലാദിക⇔.

ഭഗവാൻ ഹഷ്ാദികയക്കു വിഷയമാണ<sup>ം</sup> എന്നതിന്ത കാരണം പറയുന്നു: കസ്താച്ച തേ ന നമേരൻ മഹാത്മൻ ഗരീയസേ ബ്രഹ്മണോപ്യാദികർത്രേ അനന്ത ദേവേശ ജഗന്നിവാസ ത്വമക്ഷരം സദസത്തത്പരം യത്.

37.

ഹേ മഹാത്മൻ അല്യാേ മഹാത്മാവേ

അല്ലയോ അന്ത (നാശ) മില്ലാത്തവനേ ഹോ അനന്ത

ദേവന്മാക്ഒമീശനാ**യി**ട്ടള്ള അല്പയോ ഹേ ദേവേശ

വനേ

അല്ലയോ ജഗത്തിന്നാശ്രയമായിരിക്കു **ഹേ** ജഗന്നിവാസ

ന്നവനേ

ഗ**രീയ**സേ ശ്രേഷനായം (ഗുരുതരനായം) ചതുർമ്മുഖബ്രഹമാവിന്നുകൂടി ബ്രഹ്മണഃ അപി

ആഭികാരണ**നായുമിരിക്കു**ന്ന ആദികർത്രേ ച

അങ്ങയ്ക്കായിക്കൊണ്ടും തേ എന്തു കാരണത്താൽ

കസ്താത

അവർ നമസ്സാരംചെയ്യുന്നില്ല ന നമേരൻ

അതിന്നും പുറമേ (കിഞ്ച)

സ്ഥൂലമായം (വ്യക്തമായം) സത്

ഗീഴുപ്പ് മാത്യ അള്ള്യ് (അനി യാത്യ ഉള്ള അസത്

യ്)

യത യാതൊന്നോ

തത്പരം അതിന്ന മൂലകാരണമായ (യത°) അക്ഷരം യാതൊരു പരബ്ബഹുമോ

(തത° ച) അത്രം

അഞ്ജാകുന്നു. രാപം

ഹോ മഹാത്മൻ, ഹോ അനന്ത, ഹോ ദേവേശ, ഹോ ജഗന്നിവാ സ, ശ്രേഷ്ഠനായ<sup>ം</sup> ച<u>ത</u>ർമ്മുഖബ്രഹ്മാവിന്നുകൂടി ആദികാരണ നായുമിരിക്കുന്ന അത്ജേക്കായിക്കൊണ്ട് എന്തു കാരണത്താൽ അവർ നമസ്സാരം ചെയ്യുന്നില്ല (എങ്ങനെ അവർ നമസ്സരിക്കാ തിരിക്കം)? അതിന്നും പുറമേ, സ്ഥൂലവും സൂക്ഷൂവുമായിട്ട **യാതൊന്നോ അതിന്നു** മൂലകാരണമായ പരബ്രഹ്മവും **അ**ങ്ങാ കുന്നു. (ഇതിൽ പറയപ്പെടുന്ന കാരണങ്ങളെക്കൊണ്ടും എല്ലാ വരും അങ്ങയെ നമസ്സരിക്കുന്നുമാന്നതു<sup>ം</sup> ആശ്ചര്യമല്ല എന്നു താൽപര്യം).

[ശം-ഭാ] ഹേ മഹാത്മൻ, ഗുരുതൗനായും, ബ്രഹ്മാവിന്നു (<u>—</u>ഹിരണൃഗർഭന്ത)കൂടി കാരണനായിരിക്കുന്നതിനാൽ ആദി കത്താവായുമിരിക്കുന്ന അങ്ങയ്ക്കായിക്കൊണ്ട്<sup>ം</sup> എല്ലാവ**രും** എ<u>ന്ത</u> കൊണ്ടു നമസ്താരം ചെയ്യുന്നില്ല? അത്ദു മഹാത്മാവും ആദികാ രണനുമായിരിക്കുന്നതിനാൽ ഹഷാദികരംകം നമസ്സാരത്തി ന്നും യോഗ്യമായ വിഷയം അങ്ങുതന്നെയാകുന്നു. ഹേ അനന്ത്യ ഹേ ദേവേശ, ഹേ ജഗന്നിവാസ, വേദാന്തവാക്യങ്ങളിൽ (ഉപ നിഷത്തുകളിൽ) പ്രതിപാദിക്കപ്പെടുന്ന പരബ്രഹുവം അങ്ങാ അങ്ങ് സത്തം (<u>ഉള്ളതം</u>), അസത്തം (<u>ഇല്</u>ലാത്ത തും) ആകുന്നു. യാതൊന്നിനെ അപേക്ഷിച്ച നമുക്ക് ഇല്ല എന്ന ബു**ധ**ിയുണ്ടാകുന്നുവോ അത്രുതന്നെ അസത്തും. സദസത്തുക്ക**ം** അക്ഷരത്തിന്റെ ഉപാധികളായി ചിേക്കുന്നു. അ.തിനാൽ അതു<sup>ാ</sup> (അക്ഷരം) സത്ത<sup>°</sup> എന്നും അസത്ത്ര<sup>°</sup> എന്നും പറയപ്പെടുന്നു. പരമാത്ഥത്തിൽ വേദജ്ഞന്മാർ പറയുന്ന അക്ഷരം സത്തിന്നും അസത്തിന്നും പരമാകുന്നു. അതു<sup>ം</sup> അഞ്ദുതന്നെയാണ്യം, മറെറാ ന്നുമല്ല എന്നഭിപ്പായം.

അജ്ജനൻ ഭഗവാനെ പിന്നേയും നൂതിക്കുന്നു:

ത്വമാദിദേവഃ പുരുഷഃ പുരാണ-സ്ത്വമസ്യ വിശ്വസ്യ പരം നിധാനം വേത്താസി വേദ്യം ച പരം ച ധാമ ത്വയാ തതം വിശ്വമനന്ത്രുപ.

38

ഹേ അനന്തരൂപ അല്ലയോ അന്തമില്ലാത്ത (ചിദാത്മക

മായ) രൂപത്തോടുകൂടിയവനേ

ത്വം അതു

ആദിദേവഃ മേവന്മാക്ക് ആദിയായവനം പുരാണഃ പുരുഷഃ അനാദിയായ പുരുഷനമാകുന്ന

ത്വം അത്ദു<sup>ം</sup>

അസ്യ വിശ്വസ്യ ഈ പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ

പരം നിധാനം ശ്രേഷ്മായ ലയസ്ഥാനവുമാകുന്നു

(തഥാ) അപ്രകാരംതന്നെ

വേത്താ അറിയുന്നവനം (ജ്ഞാതാവും) വേദ്യം ച അറിയപ്പെടേണ്ട വസ്തുവും പരം ധാമ ച ഉത്തമമായ വൈഷ്ണവപദവും

(തചം) അസി അങ്ങാകുന്നു

ത്വയാ (ഏവ) അങ്ങനാൽത്തന്നെ

(ഇദം) വിശ്വം ഈ പ്രപഞ്ചമാസകലവും തതം വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

അല്ലയോ അനന്ത്രപ്പ, അങ്ങ് ദേവനാക്കാദിയായവനം, ആദിപുരുഷനമാകുന്നു. ഈ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ ശ്രേഷ്യമായ ലയ സ്ഥാനവും അഞ്ങാകുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ (ഈ വിശ്വത്തെ) അറിയുന്നവനം, അറിയപ്പെടേണ്ട വസ്തുവും ഉത്തമമായ വൈഷ്ണ വപദവും അഞ്ങാകുന്നു. അഞ്ങാൽത്തന്നെ ഈ പ്രപഞ്ചമാസ കലം വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. (ഈ ഏഴു കാരണങ്ങളെക്കൊ ണ്ടം അങ്ങുതന്നെയാണം നമസ്കാര്യൻ എന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] ജഗത്തിൻെ സൃഷ്യവാകയാൻ അങ്ങു് ആദിദേ വനാകുന്നു. ചിരന്തനനായിരിക്കുന്ന പുരുഷൻ (പുരി ശയനാൽ) അങ്ങാകുന്നു. മഹാപ്രലയകാലത്തിൽ ജഗത്താസകലത്തിന്നു മുള്ള ലയസ്ഥാനവുമങ്ങാകുന്നു. സവ്വത്തേയുമറിയുന്നവനും, അറിയപ്പെടേണ്ട വസ്തവും അങ്ങാകുന്നു. പരമമായിരിക്കുന്ന വൈഷ്ബവപദവും അങ്ങാകുന്നു. പരമമായിരിക്കുന്നു ഈ വിശ്വമാസകലം വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഹേ അനന്ത രൂപ—രൂപങ്ങാക്കു് അവസാനമില്ലാത്ത അല്ലയോ ഭഗവാനേ.

## എന്നുതന്നെയ്യമല്ല....

വായുരുമോഗ്നിർവരണഃ ശശാംകഃ പ്രജാപതീസ്ത്വം പ്രപിതാമഹശ്ച നമോ നമസ്തേസ്ത സഹസ്രകൃത്വഃ പുനശ്ച ഭ്രയോപിനമോ നമസ്തേ.

39

വായുഃ വായുവും യമഃ യമനം അഗ്നിഃ അഗ്നിയും വരുണഃ വരുണനം 492 ശ്രീമദ് ഭഗവദ°ഗീത

ശശാംകഃ ചന്ത്രനം

പ്രജാപതിഃ ചതുർമ്മുഖബ്രഹമാവം

പ്രപിതാമഹഃ ച പ്രപിതാമഹനം തവം അങ്ങതനെയാകന്ത

(അതഃ) അതിനാൽ തേ അങ്ങയ്ല

സഹസ്രകൃതവഃ ആയിരം പ്രാവശ്യം നമോനമഃ നമസ്സാരം നമസ്സാരം

അസ്ത ആകട്ടേ

ഭൂയം അപി പുനഃച പിനോയം പിന്നേയം

തേ അങ്ങസ്റ്റൂ

നമോ നമഃ നമസ്താരം നമസ്താരം.

വായുവും, യമനം, അഗ്നീയും, വരുന്നനം, ചന്ദ്രനം, ചതുർമ്മു ഖബ്രഹ്മാവും, പ്രചിതാമഹനം അങ്ങാകുന്നു. അങ്ങസ്തു നമസ്സാരം, ആയിരം പ്രാവശ്യം നമസ്സാരം; പിന്നേയും പിന്നേയും അങ്ങസ്ത്ര നമസ്സാരം.

[ശം-ഭാ] പ്രജാപതിം കശ്യപാദി; പ്രചിതാമഹം പിതാമഹൻ സ്വാവി പിതാമഹൻ — ബ്രമാവി ൻേറയം പിതാവ് എന്നത്ഥം. തേ സഹസ്രകൃത്വം നമാ നമം — അങ്ങയ്ക്ക പലപ്രാവശ്യം നമസ്സാരം. 'കൃത്വം' എന്നതുകൊണ്ടു ബഹ്യപാവശ്യം നമസ്സാരക്രിയാഭ്യാസത്തെ ആവത്തിക്കുന്നു വെന്നത്ഥം. പുനം ച ഭ്രയം അപി നമോ നമം — ശ്രയാഭക്ത്യതി ശയംനിമിത്തം പിന്നേയം പിന്നേയം നമസ്സരിച്ചിട്ടും അജ്ജനന്ന് തൃപ്ലിവന്നില്ല എന്നതിനെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു.

നമഃ പുരസ്താദഥ പൃഷ്തന്റേ നമോസ്തുതേ സവ്വത ഏവ സവ്വ അനന്തവീര്യാമിതവിക്രമസ്ത്വം സവ്വം സമാപ്പോഷി തതോസി സവ്വം.

ഹേ സവ്വ് അല്ലയോ സവ്വാത്മൻ

പുരസ്താത<sup>ം</sup> മൻഭാഗത്തും പൃഷതഃ പിൻഭാഗത്തും 40

തേ അങ്ങസ്റ്റ*്*യിക്കൊണ്ടു<sup>o</sup>

നമഃ നമസ്സാരം

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

സവ്വതഃ ഏവ സകലഭിക്കുകളിലും

തേ അങ്ങസ്തായിക്കൊണ്ടും

നമഃ അസ°തു നമസ്സാരം ആകട്ടേ

അനന്തവീര്യാമിത അളവില്ലാത്ത വിക്രമത്തോടും സാമ

**വിക്രമഃ** ത്ഥ്യത്തോടുംകൂടിയ

**ത**്വം അങ്ങ്

സവ്വം സകലപ്രപഞ്ചത്തേയും

സമാപ°നോഷി (അകത്തം പറത്തം) വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന

തതഃ അതിനാൽ

സവ്വ്ദ സവ്വസ്വരൂപനായി

അസി അതദിരിക്കുന്നു.

ഹേ സവ്വാത്മൻ, മുൻഭാഗത്തും പിൻഭാഗത്തും അങ്ങയ്ക്കായി കൊണ്ടു സമസ്സാരം. അപ്രകാരംതന്നെ സകലദിക്കുകളിലും അങ്ങയ്ക്കു നമസ്കാരം. അളവില്ലാത്ത സാമത്ഥ്യത്തോടും പരാക്രമത്തോടുംകൂടിയിരിക്കുന്ന അങ്ങു് സകലത്തേയും വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ അങ്ങു സവ്വസ്വരൂപനായിരി കുന്നു.

[ശം-ഭാ] പുരസ്താത് — കിഴക്കോട്ടേയ്ക്ക്; സവ്വതഃ ഏവ തേ നമഃ — സകല ദിക്കകളിലുമിരിക്കുന്ന അങ്ങയ്ക്കായിക്കൊണ്ടു നമസ്കാരം; അനന്തവീര്യമിതവിക്രമഃ — അനന്തമായ സാമ തഥ്യത്തോടും അമിതമായ പരാക്രമത്തോടുംകൂടിയവൻ. ഒരു വൻ വീര്യവാനായിരുന്നാലും ശസ്താദിവിഷയത്തിൽ പരാക്ര മിയായിരിക്കയില്ല, അല്ലെങ്കിൽ മന്ദപരാക്രമിയായേക്കാം. എന്നാൽ അങ്ങ് അനന്തവീര്യത്തോടും അമിതപരാക്രമത്തോടും കൂടിയവനാണ്. സവ്വം സമാപ്നോഷി — സകലജഗത്തം അങ്ങ് അങ്ങയുടെ ഏകാത്മാവിനാൽത്തന്നെ വ്യാപിച്ചിരി കാന്നം. തതഃ സവ്വം അസി — അതിനാൽ അങ്ങ് സവ്വനാകുന്നം

#### ശ്രീമദ് ജഗവദ്ഗീത

അങ്ങയുടെ മാഹാത്ത്യത്തെ അറിയാത്തുകൊണ്ടു ഞാന പരാധിയായിരിക്കുന്നതിനാൽ—

> സഖേതി മത്വാ പ്രസഭം മ ദുക്തം ഹേ കൃഷ്ണ ഹേ യാദവ ഹേ സഖേതി അജാനതാ മഹിമാനം തവേദം

മയാ പ്രമാഭാൽ പ്രഞ്ഞയന വാപി. 41

യച്ചാവഹാസാത്ഥമസൽകൃതോസി വിഹാരശയ്യാസനഭോജനേഷ

ഏകോഥവാപ്യച്യത തൽ സമക്ഷം

തൽ ക്ഷാമയേ ത്വാമഹമപ്രപമേയം. 42

ഹേ അച്യത അല്ലയോ അച്യത

യവാ അങ്ങയുടെ

മഹിമാനം മാഹാത്മ്യത്തേയും ഇദം (ച) ഈ വിശചത്രപത്തേയും

അജാനതാ അറിയാത്ത മയാ എന്നാൽ

പ്രമാദാൽ അജ്ഞാനംകൊണ്ടാകട്ടേ പ്രണയേന വാ അപി സ്നേഹംകൊണ്ടാകട്ടേ

പ്രസഭം അലക്ഷ്യമായി

സഖാ ഇതി മത്വാ - സ്നേഹിതനെന്നു വിചാരിച്ച്

ഹേ കൃഷ്ണ അല്ലയോ കൃഷ്ണ ഹേ യാദവ അല്ലയോ യാദവ ഹേ സബേ അല്ലയോ സ്നേഹിത

ഇതി എന്നിങ്ങനെ

യത° ഉക്തം എന്തെല്ലാം പറയപ്പെട്ടവോ

വിഹാരശയ്യാസന- കളിക്കുമ്പോഴം കിടക്കുമ്പോഴം ഇരിക്ക

ഭോജനേഷ് മ്പോഴം ഭക്ഷിക്കുമ്പോഴം

ഏകഃ തന്നെയിരിക്കുമ്പോഴം

അഥവാ അല്ലെങ്കിൽ

തത്സമക്ഷം അപി പലർ കൂടിയിരിക്കുമ്പോഴം

അവഹാസാത്ഥം പരിഹാസാത്ഥമായി

അസത്കൃതഃ അസി എന്തെല്ലാംവിധത്തിൽ അപഹസിക്ക

യത് ച പ്പെട്ടിട്ടുണ്ടോ

്**തത**് അവയെല്ലാം

അപ്രമേയം അചിന്ത്യപ്രഭാവത്തോടുകൂടിയ

**ത**ചാം അങ്ങയെ അഹം ഞാൻ

ക്ഷാമയേ ക്ഷമിക്കുന്നതിന്നു പ്രാത്ഥിക്കുന്നു.

അല്ലയോ അച്യത, അങ്ങയുടെ മാഹാത്മ്യത്തേയും, ഈ വിശ്വ രൂപത്തേയും അറിയാത്ത എന്നാൽ, അജ്ഞാനംകൊണ്ടോ സ്നേഹംകൊണ്ടോ സ്നേഹിതന്നെ വിചാരിച്ച് 'അല്ലയോ കൃഷ്ണ, യാദവ, സ്നേഹിത' എന്നിങ്ങനെ അലക്ഷ്യമായി എന്തെ ലാം പറയപ്പെട്ടവോ, കളിക്കുമ്പോഴം കിടക്കുമ്പോഴം ഇരിക്കു മ്പോഴം ഭക്ഷിക്കുമ്പോഴം തന്നെയിരിക്കുമ്പോഴം അല്ലെങ്കിൽ പലരും കൂടിയിരിക്കുമ്പോഴം പരിഹാസാത്ഥമായി എന്തെല്ലാം വിധത്തിൽ അങ്ങു് അപഹസിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടോ, അവയെല്ലാം അചിന്ത്യപ്രഭാവത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന അങ്ങു ക്ഷമിക്കുന്ന

[ശം-ഭാ] സഖാ ഇതി മത്വാ—വിപരീതബുദ്ധികൊണ്ടു സ്നേഹിതനെന്നു വിചാരിച്ച്. തവ ഇദം മഹിമാനം—അങ്ങയുടെ ഈ മാഹാത്മ്യത്തെ—ഈശിരനായിരിക്കുന്ന അങ്ങയുടെ ഇപ്രകാരമുള്ള വിശ്വത്രപത്തെ; 'ഇദം മഹിമാനം' എന്നുള്ളതിൽ 'ഇദം' ശബ്യത്തിന്നും 'മഹിമാനം' എന്ന പദത്തിന്നും ലിംഗവ്യ ത്യാസമുള്ളതിനാൽ വൈയധികരണ്യേന സംബന്ധം. 'ഇമം മഹിമാനം' എന്നാണു് പാാമെങ്കിൽ സാമാനാധികരണ്യം തന്നെ. പ്രമാദാൽ—വിക്ഷിപ്പചിത്തത ഹേതുവായിട്ട്. പ്രണയേന—സ്നേഹംനിമിത്തമുള്ള വിസ്രംഭം (വിശ്വാസം) ഹേതുവായിട്ട്. അപ്രമേയം—പ്രമാണാതീതമായിരിക്കുന്നു.

എത്തകൊണ്ടെന്നാൽ—

പിതാസി ലോകസ്യ ചരാചരസ്യ ത്വമസ്യ പൂജ്യശ്ച ഗുഅർഗ്ഗരീയാൻ ന ത്വത്സമോസ്ത്യഭ്യധികഃ കതോന്യോ ലോകത്രയേപ്യപ്പതിമപ്രഭാവം.

43

ോ അപ്രതിമപ്രഭാവ നിസ്തല (നിരുപമ) പ്രഭാവത്തോടു കൂടിയവനേ ത്വം അത്ദു<sup>്</sup>

ചരാചരസ്യ ജംഗമസ്ഥാവരങ്ങളായ അസ്യ ലോകസ്യ ഈ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ

**പിതാ** അ**സീ** പിതാവാകന്ന

(അതഃ ഏവ) അതു ഹേതുവായിട്ടതന്നെ

പൂജ്യഃ ച പൂജിക്കപ്പെടുവാൻ യോഗ്യനായം

**റ്**യും നിയുനായും

ഗരീയാൻ ഗുരുവിനേക്കാരം ശ്രേഷ്യനായം

(അസി) ഭവിക്കുന്നു. (അതഃ) അതിനാൽ

ലോകത്രയേ അപി മൂന്ന ലോകങ്ങളിലും

ന അസൂി (വേറെ ആരം) ഇല്ല

(ത്വത്തഃ) അഭ്യധികഃ -- അങ്ങയേക്കാരം മേലെയായി

**അന്യ**ഃ വേറൊത്രവൻ

(പൂനഃ) കതഃ

(സ്യാത<sup>ം</sup>) പിന്നെ എവിടെ.

അല്ലയോ നിസ്തുലപ്രഭാവത്തോടുകൂടിയവനേ, അങ്ങ് സ്ഥാവരജംഗമാത്മകമായിരിക്കുന്ന ഈ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ പിതാവാകുന്ന അതിനാൽ അങ്ങ് പൂജിക്കപ്പെടുവാൻ യോഗ്യ നായം, ഗുരുവായം, ഗുരുവിനേക്കായ ശ്രേഷ്യനായുമിരിക്കുന്നു. മുന്ന ലോകങ്ങളിലും അങ്ങയ്ക്കു സമനായിട്ടാരുമില്ല. അങ്ങനെയിരിക്കേ അങ്ങയേക്കായ മേലെ പിന്നെ വേറൊരുവൻ എവിടെ?

[ശം-ഭാ] അങ്ങ° സ്ഥാവരജംഗമാത്മകമായിരിക്കുന്ന സകല പ്രപഞ്ചത്തിൻേറയും ജനയിതാവാകുന്നു. കേവലം ജനയി താവു° എന്നുമാത്രമല്ല അങ്ങു° പുജാഹനമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ

\* അങ്ങയ്ക്കു സമനായി പേറെ ആരുമില്ല. ഉണ്ടാവാനും പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ രണ്ടീശ്വരന്മാരുണ്ടായാൽ ഒരായക്കു സൃഷ്ടിചെയ്യേണമെന്നാണെങ്കിൽ മറേറയായക്കു് സംഹാരത്തി ന്നായിരിക്കുമിച്ചു. അപ്പോയ വ്യവഹാരമായി. അതിനാൽ അങ്ങയ്ക്കു സമനായി ആരുംതന്നെയില്ല എന്നത്മം. അങ്ങു ഏററവും ശ്രേഷ്യനായ ഗുരുവുമാകുന്നു. (എന്തു കാരണ ത്താലാണം അങ്ങു ഗുരുതരനാകുന്നതെന്നു പായുന്നു) ത്വത്സമ്മ അന്യോ ന അസൂി—അങ്ങയ്ക്കു സമനായി വേറെ ആരുമില്ല. എന്തെന്നാൽ വേറൊരീശ്വരനുണ്ടാവാൻ പാടുള്ളതല്ല. അനേകേ ശവരത്വവ്യവഹാരം അസംബന്ധമാകുന്നു. മൂന്നു ലോകങ്ങളിലും അങ്ങയ്ക്കു സമനായിട്ടുതന്നെ ആരുമില്ലാതിരിക്കുമ്പോരം പിന്നെ അങ്ങയേക്കാരം മേലെയായിട്ടൊരുവൻ എവിടെ ഉണ്ടാകുന്നു? അപ്രതിമപ്രഭാവൻ—സാമ്യമില്ലാത്ത പ്രഭാവ ത്തോടുകൂടിയവൻ—നിരതിശയപ്രഭാവൻ എന്നത്ഥം.

### അതുകൊണ്ടു' --

തസൂാത° പ്രണമ്യ പ്രണിധായ കായം പ്രസാദയേ ത്വാമഹമീശമീഡ്യം പിതേവ പുത്രസ്യ സഖേവ സഖ്യഃ

പ്രിയം പ്രിയായാഹസി ദേവ സോഡും. 44

തസ്താത് അതുകൊണ്ട് ഈശം ഈശനായം

ഈഡ്യം സൂതിക്കപ്പെടുവാൻ യോഗ്യനായുമിരി

ക്ഷന്ന

ന്തചാം അങ്ങയെ അഹം ഞാൻകായം ശരീരത്തെ

പ്രണിധായ പ്രണമ്യ ദണ്ഡവൽ വീഴ്ലി നമസ്കാരംചെയ്യ് പ്രസാദയേ ക്ഷമിക്കുന്നതിന്നായി പ്രാത്ഥിക്കുന്ന

പത്രസ്യ പത്രൻറ (അപരാധം) അപരാധത്തെ

പിതാ ഇവ അച്ഛൻ സഹിക്കുന്നതുപോലേയം സഖ്യഃ സ്ലേഹിതൻെ (അപരാധത്തെ)

സഖാ ഇവ സേഹിതൻ സഹിക്കുന്നതുപോലേയും

പ്രിയായാഃ ഭാര്യയുടെ (അപരാധത്തെ)

പ്രിയഃ (ഇവ) ഭത്താവ സഹിക്കുന്നതുപോലേയം

(മമ അപരാധം) എൻെറ അപരാധത്തെ

ഹേ ദേവ അല്ലയോ ദേവ (സ്വാമിൻ)

സേറയും സഹിക്കുന്നതിന്നു° (ക്ഷമിക്കുന്നതിന്നു°)

അർഹസി അങ്ങ് അർഹനാകന്നം.

അതുകൊണ്ട് ഈശ്വരനായും സ്തുതിക്കപ്പെടുവാൻ യോഗ്യ നായുമിരിക്കുന്ന അങ്ങയെ ഞാൻ സാഷ്ടാംഗം നമസ്കരിച്ച് എൻെറ അപരാധത്തെ ക്ഷമിക്കുന്നതിന്നായി ഞാൻ പ്രാത്ഥി ക്കുന്നു. പുത്രൻെറ അപരാധത്തെ അച്ഛനെങ്ങനെ ക്ഷമിക്കുന്നു വോ, സ്നേഹിതൻെറ അചരാധത്തെ സ്നേഹിതനെത്തനേയോ, ഭാര്യയുടെ അപരാധത്തെ ഭത്താവ് എങ്ങനെ സഹിക്കുന്നുവോ, അതുപോലെ എൻെറ അപരാധത്തെ, ഹേ സ്വാമിൻ, അഞു ക്ഷമിക്കുന്നതിന്ന് അഹ്താകുന്നു

[ശം\_ഭാ] ഈശം = ഈശിതാവായിരിക്കുന്ന. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

അദ്ദഷ്പപ്പ് എഷിതോസൂി ദ്രഷ്പാം ഭയേന ച പ്രവ്യഥിതം മനോ മേ തദേവ മേ ദശ്യ ദേവ രൂപം പ്രസീദ ദേവേശ ജഗണിവാസ.

45

ഹേ ദേവ അല്ലയോ ഭഗവാനേ

അദ്ദഷ്ടപുവ്വം (തവ മുമ്പു കാണപ്പെടാത്തതായ അങ്ങയുടെ

രൂപം) വിശ്വരുപഞ്ഞ

ദ്രഷ്ട്ര കണ്ടിട്ട്

ഹൃഷിതഃ അസൂി ഞാൻ സന്തോഷിച്ചവനായിരിക്കുന്ന

(തഥാപി) എങ്കിലും ഭയേന ച ഭയം കൊണ്ടു° മേ മനഃ എൻൊ മനസ്സം°

പ്രവൃഥിതം പ്രചലിതമായിരിക്കുന്നു

(തസ്മാൽ) അതിനാൽ മേ എനിക്ക്

തത് ഏവ ത്രപം ആ പൂവ്വ (ശ്രീകൃഷ്ണ)ത്ര പത്തെത്തന്നെ

ദശ്യ കാണിച്ചതന്നാലം

സേ ഭേവേശ അട്ടിഗോ ഭേവക*ഠ*ക്കീശനായിട്ട<mark>ുള്ള</mark>

വനേ

46

ഹേ ജഗന്നിവാസ അല്ലയോ ജഗന്നിവാസ

പ്രസീദ അങ്ങ പ്രസന്നനായി ഭവിക്കുക.

ഹേ ഭഗവൻ, മൻപ് കാണപ്പെടാത്ത അങ്ങയുടെ വിശ്വര്യപ ത്തെ കണ്ടിട്ട് ഞാൻ സന്തോഷത്തോടുകൂടിയവനായിരിക്കുന്നു. എന്നാലും ഭയംകൊണ്ട് ഏൻെറ മനസ്സ് പ്രചലിതമായൂമിരി ക്കുന്നു. അതിനാൽ (എൻെറ ഭയത്തെ കളയുന്നതിന്നുവേണ്ടി)ആ പൂവ്വര്യപത്തെത്തന്നെ എനിക്കു കാണിച്ചുതുന്നാലും. ഹേ ദേദവശ, ഹേ ജഗന്നിവാസ, അങ്ങു പ്രസാദിക്കണേ.

[ശംഭാ] അദ്ദഷ്ടപുവ്വം <u>ഇ</u>തിന്നു മുമ്പൊരിക്കലും എന്നാലാ കട്ടേ അന്യന്മാരാലാകളേ കാണപ്പെടാത്തതായ ഈ വിശ്വ രൂപത്തെ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

കീരീടിനം ഗദിനം ചക്രഹസ്സ-

മിച്ഛാമി ത്വാം ദ്രഷ<sup>ം</sup>ടുമഹം തഥൈവ

തേനൈവ രൂപേണ ചതുർഭ്ദജേന

സഹസ്രബാഹോ ഭവ വിശചമൃത്തേ. തഥാ ഏവ മൻപ്പ° കണ്ടപ്പകാരം തന്നെ

ത്വാം അങ്ങരെ

കിരീടിനം കിരീടത്തോടുകൂടിയവനായും ഗദായുധത്തോടുകൂടിയവനായും

ചക്രഹസ്തം കൈയിൽ ചക്രായുധത്തെ ധരിച്ചവ

നായും

്രബ<sup>്</sup>ടും കാണുന്നതിന്ന്

അഹം ഞാൻ ഇച്ഛാമി ഇച്ഛിക്കുന്നു

ഹേ സഹസ്രബാഹോ അല്ലയോ അനേകകൈകളോടുകൂടിയ

വനേ

ഹേ വിശ്വമുത്തേ അല്ലയോ വിശ്വര്യപത്തോടുകൂടിയ

വനേ

ചതുർഭുജന നാലു കൈകളോടുകൂടിയ ശേന ഏവ രൂപേണ ആ രൂപത്തോടുകൂടിത്തന്നെ

ഭവ ആവിർഭവിച്ചാലും.

മൻപ് കണ്ടപ്രകാരംതന്നെ അങ്ങയെകിരീടത്തോടും ഗദായ്യ ത്തോടും കൈയിൽ ചക്രായുധത്തോടുംകൂടിയവനായി കാണ ന്നതിന്നു ഞാനാഗ്രഹിക്കുന്നു. ഹേ സഹസ്രബാഹോ, ഹേ വിശ്വമുത്തേ, നാലു കൈകളോടുകൂടിയ ആ രൂപത്തോടുകൂടി ത്തന്നെ അങ്ങു് ആവിർഭവിച്ചാലും.

[ശം-ോ] തേന ഏവ ത്രപേണ ഭവ<u>—</u>ഇപ്പോഴത്തെ അങ്ങ യടെ വിശാത്രപത്തെ പിൻവലിച്ച് (ഉപസംഹരിച്ച്) വസ വേപത്രത്രപനായിട്ടതന്നെ ഭവിച്ചാലും.ശേഷം സ്പഷ്ടം.

അജ്ജനൻ ഭയപ്പെട്ടവെന്നു കണ്ടിട്ടു ഭഗവാൻ വിശ്വര്യപ ത്തെ പിൻവലിച്ച് പ്രിയവചനങ്ങളെക്കൊണ്ട് അജ്ജനനെ സമാശ്വസിപ്പിച്ച് ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു;

### ശ്രീഗേവാനവാച:

മയാ പ്രസന്നേന തവാജ്ജനേദം രൂപം പരം ദശിതമാത്മുമ്പാഗാത് തേജോമയം വിശാമനന്തമാദ്യം യന്മേ താദുത്യന ന ദൃഷ്ടപുവ്വം.

47

# ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

തേജോമയം പ്രകാശസ്വരൂപമായതും

വിശ്വം വിശ്വത്മകമായതും (സകല പ്രപഞ്ച

ത്തേയം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതും)

അന്നതം നാശമില്ലാത്തതും

ആദ്യം ആദിന്ധിൽത്തന്നെയുള്ളതും

ത്വദന്യേന നീയൊഴിച്ച് (നിന്നെപ്പോലെയുള്ള

ഭക്തന്മാർ ഒഴിച്ച്") മററാരാലും

ന ദൃഷ്ടപൂവ്വം മൻപ് കാണപ്പെടാത്തതുമായ

മേ എൻെറ

ഇദം പരം രൂപം ഈ ഉത്തമമായ രൂപം

യത<sup>°</sup> ഏതോ (തത<sup>°</sup>) അതു<sup>°</sup>

പ്രസന്നേന കൃപയുള്ള (അനുഗ്രഹിപ്പാനിച്ഛയുള്ള)

മയാ എന്നാൽ

ഹേ അജ്ജന അപ്ലയോ അജ്ജന

തവ നിനക്ഷ്

ആത്മയോഗാത് എന്റെ യോഗമായാസാമത്ഥ്യത്താൽ

**ദശിതം** കാണിക്കപ്പെട്ടു.

പ്രകാശസ്വരൂപമായതും, സകലപ്രപഞ്ചത്തേയും വ്യാപിക്കുന്നതും, ആദിയിൽത്തന്നെയുള്ളതും, നീയൊഴിച്ചു മററാരാലും മുമ്പു കാണപ്പെടാത്തതും ആയ എൻെറ ഈ ഉത്തമമായ രൂപം നിന്നെ അനുഗ്രഹിക്കണമെന്നിച്ഛയുള്ള എന്നാൽ ഹേ അജ്ജൂന, നിനക്കു എൻറ യോഗമായാസാമത്ഥ്യത്താൽ കാണിക്കപ്പെട്ടും.

[ശം-ഭാ] പ്രസന്നേന മയാ—നിന്നെ അനഗ്രഹിക്കണമെ ന്നുള്ള ബുദ്ധിയാണ് പ്രസാദം—അപ്രകാരമുള്ള ബുദ്ധിയോടു കൂടിയിരിക്കുന്ന എന്നാൽ, തവ—നിനക്ക്. ഹേ അജ്ജുന, ഇദം പരം രൂപം—ഈ വിശ്വര്യപം. ആത്മയോഗാൽ—എൻറെ ഐശ്വര്യസാമത്ഥ്യത്താൽ. ഒശിതം—കാണിക്കപ്പെട്ട. തേജോ മയം—തേജഃപ്രായമായിരിക്കുന്നതും; വിശ്വം—സമസ്തപ്രപഞ്ചത്തെ വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതും; അനന്തം—അന്തരഹിതമായതും; ആദ്യം—ആദിയിലുള്ളതുമായ; മമയത് രൂപം—എൻറ രൂപം; തവദന്യന—നീ ഒഴിച്ച് വേറെ ആരാലും; ന ദൃഷ്യപൂവ്യം— മൻപ്ര് കാണപ്പെട്ടിട്ടില്ല.

ന വേദയജ്ഞാധ്യയനൈന്ന് ദാനൈ-ന്ന ച ക്രിയാഭിന്ന തപോഭിഅഗ്രൈ ഏവം രൂപഃ ശക്യ അഹം നൃലോകേ രൂഷ<sup>ം</sup>ടം ത്വദന്യേന കരുപ്പവീര.

48

ഹേ കരുപ്പവീര അല്ലയോ കരുശ്രേഷ്

പേദയജ്ഞാധ്യയന്നെം വേദങ്ങാം, കല്പസൂത്രങ്ങാം മുതലായ

യജ്ഞവിദ്യക≎ എന്നിവയെ അദ്ധ്യ

യനംചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടും

ഏവം രൂപം ഇപ്രകാരമുള്ള വിശ്വരുപത്തോടുകൂടിയ

അഹം ഞാൻ

ന്വമാകേ മനുഷ്യലോകത്തിൽ ത്വദന്യേന നീയെഴിച്ചു മററാരാലും ര്രഷ<sup>o</sup>ടും **ന ശക്യു : കാ**ണവാൻ സാദ്ധ്യമാകുന്നതല്ല

ദാനെന്നു ദാനങ്ങളെക്കൊണ്ടു<sup>©</sup>

ന (ദ്രഷ്ടം ശക്യൂ) കാണുവാൻ സാദ്ധ്യമാകുന്നതല്ല

ക്രിയാഭി: അഗ്നിഹോത്രാദികർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ടു<sup>ം</sup>

ന കാണവാൻ സാദ്ധ്യമാകുന്നതല്ല

ഉ**ഗ്യൈഃ തപോഭിഃ ച** ചന്ദ്രായണാദി ഉഗ്രതപസ്സുകളെ

ക്കൊണ്ടും

ന കാണവാൻ സാദ്ധ്യമാകന്നതല്ല.

അല്ലയോ കുരശ്രേഷ്ഠ, വേദങ്ങരം യജ്ഞശാസ്ത്രങ്ങരം ഇവയുടെ അദ്ധ്യയനംകെണ്ടോകട്ടേ, ഭാനങ്ങരംകൊണ്ടാകട്ടേ, അഗ്നിഹോത്രാദികർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ടാകട്ടേ, ഘോരതപസ്സുകളെക്കൊണ്ടാകട്ടേ, ഇപ്രകാരമുള്ള വിശ്വശ്രപത്തോടുകൂടിയ എന്നെ കാണവാൻ മനുഷ്യലോകത്തിൽ നിനക്കൊഴിച്ചു മറാർക്കും സാധിക്കുന്നതല്ല.

[ശം-ഭാ] വേദയജ്ഞാധ്യയന്നെ:—നാല്യ വേദങ്ങളുടെ അധ്യയനംകൊണ്ടും യഥാവിധി യജ്ഞാധ്യയനംകൊണ്ടും — വേദാധ്യയനം എന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ടുതന്നെ യജ്ഞാധ്യയ നവും സിദ്ധമാണെങ്കിലും യജ്ഞങ്ങളുടെ വിജ്ഞാനം ആവശ്യ മാണം" എന്നു സൂചിപ്പിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിയാണം" അവയെ വേർതിരിച്ചു പറഞ്ഞതും. ഓന്നൈ:—തുലാപുരുഷാദിദാനങ്ങളെക്കൊണ്ടും". ക്രിയാഭിഃ—അഗ്നിഹോത്രാദി ശ്രൗതകർമ്മങ്ങളെ ക്കൊണ്ടും". ഉഗ്യൈ തപോഭിഃ—ചാന്ദ്രായണാദി ഘോരതപസ്സ കളെക്കൊണ്ടും". ശേഷം സ്റ്റഷ്ടും.

മാ തേ വ്യഥാ മാ ച വിമുഢഭാവോ ദൃഷ്യാ രൂപം ഘോരമീദ്ദങ്മമേദം വ്യപേതഭീഃ പ്രീതമനാഃ പുനസ്സാം തദേവ മേ രൂപമിദം പ്രപശ്യ.

49

ഈദ്ദൿ ഇപ്രകാരമുള്ള ഘോരം ഭയങ്കരമായ

മമ ഇദം രൂപം എൻെറ ഈ വിശചരൂപത്തെ

ളഷ്ടാ കണ്ടിട്ട് തേ നിനക്ക് വ്യഥാമാ (അസ്ത്ര) ഭയമുണ്ടാ ഒരുത്ര

വിമൂഢഭാവഃ ച മാ വിമൂഢ തചവും വേണ്ട

ത്വം ന്നീ

വൃപേതഭീഃ ഭയത്തെ കളഞ്ഞവനും

പ്രീതമനാം (ച സൻ) മനസന്തോഷത്തോടുകൂടിവനമായി

മേ എൻെറ

തത് ഇദം രൂപം

ഏവ ആ വൈഷ്ണവരുപത്തെത്തന്നെ

പുനഃ പിന്നേയം

പ്രപശ്യ നല്ലവണ്ണം കണ്ടാലും.

ഇപ്രകാരമുള്ള ഭയങ്കരമായ എൻെറ വിശ്വരൂപത്തെക്കണ്ടിട്ട നിനക്കു ഭയം വേണ്ട. മൗഢ്യവും വേണ്ടു. നീ ഭയത്തെ കളഞ്ഞ വനും മനസ്സന്തോഷത്തോടുകൂടിയവനമായി എൻെറ ഈ വൈഷ്ണവമായ രൂപത്തെത്തന്നെ ഇനിയും നല്ലവണ്ണം കണ്ടാലും.

[ശം-ഭാ] മേ ഇദം രൂപം ⇒ചതുർഭ്രജത്തോടുകൂടിയതും ശംഖചക്രഗദായധങ്ങളെ ധരിച്ചിരിക്കുന്നതും നിനക്കിഷ്മമായ തുമായ എൻെറ ഈ രൂപത്തെ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

#### സഞ്ജയ ഉവാച:

ഇത്യജ്ജനം വാസഭേവസ്തഥോക്ത്വാ സവകം രൂപം ദശ്യാമാസ ഭ്രയഃ ആശ്വാസയാമാസ ച ഭീതമേനം അവാ പുനഃ സൗമ്യവപുർമ്മഹാത്മാ.

50

## സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞു:

വാസുദേവഃ ശ്രീകൃഷ<sup>ം</sup>ണഭഗവാൻ

അ*ല്*ജുനം അല്ജുനനോട്ട്

ഇതി ഉക്താം ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞിട്ട് തഥാ മൻപത്തെപ്പോലെതന്നെ

സ്വകം രൂപം ചത്രർഭ്രജങ്ങളോടുകൂടിയ പുവ്വരൂപത്തെ

ഭ്രയഃ ദശയാമാസ പിന്നേയം കാണിച്ചകൊടുത്ത

504 ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

മഹാതമാ വിശ്ചരൂപനായിരിക്കുന്ന (പരമക്ടപാ

ലുവായിരിക്കുന്ന) ശ്രീകൃഷ<sup>ം</sup>ണഭഗവാൻ

സൗമുവപുഃ ഭൂത്വാ ശാന്തമായ സ്വരൂപത്തോടുകൂടിയവ

നായി

ഭീതം ഏനം ഭയത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ഈ

അജ്ജനനെ

പുനഃ പിന്നേയും

ആശ്വാസയാമാസ ച സമാധാനപ്പെടുത്തി.

(സഞ്ജയൻ ഗ്രതരാഷ്യരോടു പറഞ്ഞു—) ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ അജ്ജനനോട്ട് ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞിട്ട് മൻപത്തെപ്പോലെ തന്നെ ചതുർഭ്രജങ്ങളോടുകൂടിയ രൂപത്തെ പിന്നെയും കാണി ച്ചുകൊടുത്തു. പരമകൃപാലുവായിരിക്കുന്ന ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ ശാന്തമായ രൂപത്തെ ധരിച്ചിട്ട ഭയപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന അജ്ജനനെ പിന്നേയും സമാധാനപ്പെടുത്തി.

## അജ്ജന ഉവാച:

ദ്ദഷ്പേദം മാനുഷം രൂപം തവ സൗമ്യം ജനാദ്ദന ഇഭാനീമസൂി സംവൃത്തഃ സചേതാഃ പ്രകൃതിം ഗതഃ. 51

# അജ്<mark>ജനൻ പ</mark>റഞ്ഞു:

ഹേ ജനാദ്ദ്ന അല്ലയോ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനെ

തവ അങ്ങയുടെ സൗമ്യം സൗമ്യമായ

ഇദം മാനുഷം രൂപ്ം ഈ മനുഷ്യരൂപത്തെ

ളഷൂചാ കണ്ടിട്ട്° ഇദാനീം ഇപ്പോഗ

സചേതാഃ സന്ത്രഷ്ടമനസ്സോടുകൂടിയവനം

പ്രകൃതിം ഗതഃ സ<u>ാസ്ഥതയെ</u> പ്രാപിച്ചവരം

സംവൃത്തഃഅസ്മി ആയിത്തീന്നിരിക്കുന്നു.

അല്ലയോ കൃഷ്ണഭഗവാനേ, അങ്ങയുടെ സൗമ്യമായ ഈ മന പ്യത്രപത്തെ കണ്ടിട്ട്` ഇപ്പോഠം ഞാൻ പ്രസന്നചിത്തനം, സ്വസ്ഥതയെ പ്രാപിച്ചവനും ആയിത്തീന്റിരിക്കുന്നു. [ശം-ഭാ] ഇദം മാനാഷം രൂപം —എന്റെ സഖാവീൻെറ ആകൃതിയെ; പ്രകൃതി—സ്ഥഭാവം; സചേതാഃ—പ്രസന്നചി ത്തൻ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

## ശ്രീഭഗവാ<mark>നുവാച</mark>:

സുഭുദ്ശ്മിദം രൂപം ദൃഷ്യവാനസി യന്മമ ദേവാ അപുസ്യ രൂപസ്യ നിത്യം ദശനകാംക്ഷിണഃ. 52

## ഭഗ**വാൻ പറഞ്ഞു:**

മമ എന്റെ

യത് രൂപം യാതൊരു രൂപത്തെ

ദ്രഷ്ടവാൻ അസി നീകണ്ടവോ

(തത്) ഇദം അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഈ വിശ്വര്രപം സുദ്ദ്ശ്ം കാണുവാൻ വളരെ പ്രയാസമാകുന്ന

(അതഃ) അതിനാൽ ദേവാഃ അപി ദേവനാരംകൂടി

നിത്യം എന്നും

അസ്യ രൂപസ്യ ഈ രൂപത്തിൻെറ

ദശനകാംക്ഷിണഃ ദശനത്തെ ഇച്ഛിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവരാ

കുന്നു.

നീ കണ്ട എൻെറ വിശ്വര്യപത്തെ കാണവാൻ വളരെ പ്രയാസ മാകുന്നു. അതിനാൽ ദേവന്മാരുംകൂടി എൻെറ ഈ രൂപത്തെ കാണന്നതിന്നു നിത്യം ഇച്ഛിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ദേവാഃ അപി....ദശനകാംക്ഷിണഃ—ദേവാദിക ളംകൂടി എൻെറ ഈ രൂപത്തെ കാണന്നതിന്ന സവ്വദാ ഇച്ഛിക്കു ന്നവരാണെങ്കിലും നീ കണ്ടപോലെ അവർ കണ്ടിട്ടില്ല. (മേലിൽ) കാണകയുമീല്ല എന്നഭിപ്രായം.

# എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ—

നാഹം വേദൈന്ന തപസാ ന ദാനേന ന ചേജ്യയാ ശക്യ ഏവംവിധോ ഭ്രഷ<sup>ം</sup>ടും ദൃഷ്ടവാനസി മാം യഥാ. 5<sup>3</sup>

മാം എന്നെ

യഥാ ഏ**തു**പ്രകാരം ദൃഷ്യവാൻ അസി നീ **കണ്ടുവോ**  ഏവംവിധഃ ഇപ്രകാരം

അഹം ഞാൻ

ദ്രഷ്ട്ടം കാണന്നതിന്നു്

വേദൈഃ വേദങ്ങളെക്കൊണ്ട് ന ശക്യഃ സാദ്ധ്യമാകുന്നവനല്ല

തപസാ ന തപസ്സുകൊണ്ടു സാദ്ധ്യമാകുന്നവനല്ല ദാനേന ന ദാനംകൊണ്ടു സാദ്ധ്യമാകുന്നവനല്ല ഇജ്യയാ ച ന യജ്ഞംകൊണ്ടു സാദ്ധ്യമാകുന്നവനല്ല.

എന്നെ നീ ഏതുവിധത്തിൽ കണ്ടുവോ ആവിധം ഞാൻ കാണ പ്പെടുന്നതിന്നു വേദങ്ങളെക്കൊണ്ടാകട്ടേ, തപസ്സുകളെക്കൊണ്ടാ കട്ടേ, ദാനങ്ങളെക്കൊണ്ടാകട്ടേ, യജ്ഞംകൊണ്ടാകട്ടേ, സാധി ക്കുന്നതല്ല.

[ശം-ഭാ] നീ കണ്ടപ്രകാരം അന്യന്മാക്ക് എന്നെ, വേദ ങ്ങളെക്കൊണ്ടാകട്ടേ, ചാന്ദ്രായണാദി ഉഗ്രതപസ്സുകളെക്കൊ ണ്ടാകട്ടെ, ഗോഭ്രസുവർണ്ണാദിദാനങ്ങളെക്കൊണ്ടാകട്ടേ, യജ്ഞം കൊണ്ടാകട്ടേ, പൂജകൊണ്ടാകട്ടേ, കാണന്നതിന്നു കഴിയുന്ന തല്ല.

ഭക്ത്യാ തചനന്യയാ ശക്യ അഹമേവ∙വിധോജ്ളന ജ്ഞാഇം ദ്രഷ്ടം ച തത്തോന പ്രവേഷ°ടം ച പരന്തപ. 54

ഹേ അജ്ജുന അല്ലയോ അജ്ജുന ഹേ പരന്തപ അല്ലയോ ശത്രതാപന

അനന്യയാ ഭക്ത്യാ തു എന്നിൽത്തന്നെ നിഷ്യോടുകൂടിയിരി

ക്കുന്ന ഭക്തികൊണ്ടുമാത്രം

ഏവംവിധഃ ഈ വിശ്വരൂപനായിരിക്കുന്ന

അഹം ഞാൻ

തത്തേചന പരമാത്ഥമായി

**ജ്ഞാതും** ശാസ്തപ്രകാരം അറിയുന്നതിന്നു<sup>ം</sup>

ശക്യഃ ശക്യനാകന്ന

ര്രഷ്ടം പ്രത്യക്ഷമായി കാണന്നതിന്നും

പ്രവേഷ<sup>ം</sup>ടം ച എൻെറ സ്വരൂപത്തെ (താദാത്മ്യേന)

പ്രാപിക്കുന്നതിന്നും

(ശക്യഃ) ശക്യനാക്കുന്നും

ഹേ അജ്ജന, ഹേ ശത്രതാപന, എന്നാൽ, എന്നിൽത്തന്നെ നിഷ്യോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ഭക്തികൊണ്ടുമാത്രമേ ഞാൻ (അന്യ ന്മാക്ക്) യഥാത്ഥമായി അറിയുന്നതിന്നും പ്രത്യക്ഷമായി കാണുന്നതിന്നും, ഏൻെറ സ്വരൂപത്തെ പ്രവേശിക്കുന്നതിന്നും ശക്യനാവുകയുള്ള.

[ഗം-ഭാ] അനന്യയാ ഭക്ത്യാ--ഭഗവാനിൽനിന്ന്ന്യമായ യാതൊന്നിലും ഒരിക്കലും ഭവിക്കാത്ത ഭക്തികൊണ്ട് --അതു ഹേതുവായിട്ടു സകല ഇന്ദ്രിയങ്ങളും വാസദേവനെയല്ലാതെ അന്യവസ്തവിനെ വിഷയീകരിക്കുന്നില്ല, ഏവം വിധഃ അഹം വിശാരൂപപ്രകാരനായ ഞാൻ, ജ്ഞാത്രം....പ്രവേഷ്ടം ച ശക്യം -- ഇപ്രകാരമുള്ള അനന്യയായ ഭക്തികൊണ്ട് (ഒരുവന്ത്) എന്നെ കേവലം ശാസ്തപ്രകാരം അറിയുവാൻ കഴിയുമെന്നു മാത്രാല്ല, എന്നെ യഥാത്ഥമായി സാക്ഷാൽകരിക്കുന്നതിന്നും, എന്നെ പ്രാപിക്കുന്നതിന്നും -- മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതിന്നും -- കഴിയുന്നതാണും.

മത<sup>്</sup> കർമ്മകൃന്മത്പരമോ മത്ഭക്തഃ സംഗവജ്ജിതഃ നിവ്വൈരഃ സവ്വിഭ്രതേഷ്യ യഃ സ മാമേതി പാണ്ഡവ. 55

| ഹേ പാണ്ഡവ                   | അപ്പയോ അ <u>ച്</u> ജന                    |  |
|-----------------------------|------------------------------------------|--|
| മത <sup>ം</sup> കർമ്മകൃത    | എന്നെ ഉദ്ദേശിച്ചു കർമ്മംചെയ്ത ഫല         |  |
|                             | ത്തെ എന്നിൽ അപ്പിക്ക <mark>ന്നവനം</mark> |  |
| മത° പരമഃ                    | എന്നെ (പ്രാപിക്കുന്ന <b>തു</b> °) പരമപുത |  |
|                             | ഷാത്ഥമായി വിചാരിക്കുന്നവനം               |  |
| മത് <sup>0</sup> ഭക്തഃ      | എന്നിൽ ദൃഢമായ ഭക്തിയോടുകൂടിയ             |  |
|                             | വനം                                      |  |
| സംഗവജ്ജിതഃ                  | സകല വിഷയാഭിമാനങ്ങളെ ഉപേ                  |  |
| ക്ഷിച്ചവനും                 |                                          |  |
| സവ്വഭ്രതേഷ നി <b>വ്വൈരഃ</b> | സകല പ്രാണികളിലം ദേവഷമില്ലാ               |  |
|                             | ത്തവനം                                   |  |
| ത8                          | എവനോ                                     |  |
| സഃ                          | അവൻ                                      |  |
| മാം                         | എന്നെ                                    |  |
| ഏതി                         | പ്രാപിക്കുന്നു.                          |  |

അല്ലയോ രേജ്ളന, എന്നെ ഉദ്ദേശിച്ചു കർമ്മംചെയ്ത ഫലത്തെ എന്നിൽ അപ്പിക്കുന്നവനും, എന്നെ (പ്രാപീക്കുക എന്നതും) പരമപുരുഷാത്ഥമായി വിചാരിക്കുന്നവനും, എന്നിൽ ദൃഢ ഭക്തിയോടുകൂടിയവനും, സകലപ്രാണികളിലും ദേവഷമില്ലാ ത്തവനും ആയി എവനിരിക്കുന്നുവോ അവൻ എന്നെ പ്രാപി ക്കുന്നും.

[ശം\_ഭാ] മത°കർമ്മകൃത°<u>—</u>എനിക്കവേണ്ടി കർമ്മം ചെയ്യ ന്നവൻ; മത്പരമഃ \_\_ഒരു ട്ടത്യൻ തൻെറ യജമാനൻെറ വേല യെ ചെയ്യുന്നു. എന്നാൽ, തൻെറ മരണശേഷം താൻ പ്രാപി ക്കേണ്ടതു് ആ യജമാനനെയാണെന്നും, അദ്ദേഹമാണ്യ തനിക്ക പരമഗതിയെന്നും അവൻ വിചാരിക്കാറില്ല. എന്നാൽ എനി കർമ്മംചെയ്യുന്നവൻ എന്നെത്തന്നെ പരമഗതി ക്കവേണ്ടി യായി വിചാരിക്കുന്ന മത്ഭക്കു.—സവ്വാത്മനാ സവ്വപ്രകാര ത്തിലും സവ്വോത്സാഹത്തോടുകൂടിഎന്നെ ഭജിക്കുന്നവൻ മത<sup>ം</sup>ഭ സംഗവജ്ജിതഃ \_\_ധനമിത്രപത്രകളത്രബന്ധുവർഗ്ഗങ്ങ ക്തൻ; ളിൽ പ്രീതി (==സ്സോഹം) ഇല്ലാത്തവൻ; സവ്വിഭ്രതേഷ നിർവൈരഃ—സകല പ്രാണികളിലും വൈരമില്ലാത്തവൻ— എത്രതന്നെ തനിക്കപകാരം ചെയ്തവരിലുംകൂടി ശത്രഭാവമില്ലാ ഇങ്ങനെയിരിക്കുന്ന എൻെറ ഭക്തൻ എന്നെത്തന്നെ ത്തവൻ. പ്രാപിക്കുന്നു. അവന്നു പരമഗതി ഞാനല്ലാതെ വേറെ ആരു മല്ല. ഹേ പാണ്ഡവ, ഇതാണം ഞാൻ നിനക്കു തരുന്ന ഉപ ദേശം.

ഇതി ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസ ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്തേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ളനസംവാദേ വിശചരൂപദശനം നാമ ഏകാദശോധ്യായഃ വിശചരൂപദശനമെന്ന പതിനൊന്നാമദ്ധ്യായം

സമാപ്പം.

# പ(ന്തണ്ടാമദ്ധ്യായം

[ശം-ഭാ] രണ്ടാമത്തേതുമുതൽ വിഭ്രതി അദ്ധ്യായമായ പത്താമത്തേതുവരെയുള്ള അദ്ധ്യായങ്ങളിൽ സവ്വവിശേഷണ രഹിതമായം, അക്ഷരമായം, പരമാത്മാവായമിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മ ത്തിൻെറ ഉപാസന ഉചദേശിക്കപ്പെട്ടു. സവ്വ്യാഗൈശ്വര്യ ത്തോടുകൂടിയും, സവ്വജ്ഞാനശക്തിയോടുകൂടിയും, സത്തേവാ പാധിയോടുകൂടിയുമിരിക്കുന്ന ഈശ്വരനായ അങ്ങയുടെ ഉപാ സനയം അവിടവിടെയായി ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട. വിശ്വരൂപാ **ദ്ധ്യായ**ത്തിൽ സമസ്തജഗദാത്മരൂപമായും ഐശ്വരമായും ആദ്യ മായുമിരിക്കുന്ന അങ്ങയുടെ വിശ്ചരൂപത്തേയും ഉപാസനാത്ഥ മായിട്ടതന്നെ എനിക്ക° (അങ്ങ°) കാണിച്ഛതന്നു. വിശചരൂപ ത്തെ കാണിച്ചതന്നതിൻെറശേഷം 'എനിക്കുവേണ്ടി കർമ്മംചെയ്താലും' (അ. 11, ശ്രോ. 55) എന്നും അങ്ങപദേശി ച്ചു. അതിനാൽ അവ രണ്ടിൽ **് (നിർ**ഗ്ഗണമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മോപാസന, സഗുണമായിരിക്കുന്ന ഈശ്വരോപാസന എന്നീ രണ്ടു പക്ഷങ്ങളിൽ) ഏതാണ്യ അധികം വിശിഷ്യമായി ട്ടള്ളതെന്നറിവാനിപ്പയോടുകൂടി ഞാൻ (അജ്ജനൻ) ചോദി ക്കുന്നു:

# അജ്ജന ഉവാച:

ഏവം സതതയുക്താ യേ ഭക്താസ്ത്വാം പര്യുപാസതേ യേ ചാപ്യക്ഷരമവ്യക്തം തേഷാം കേ യോഗവിത്തമാഃ. 1

# അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഏവം സതതയുക്താഃ ഇപ്രകാരം (സവ്വകർമ്മാപ്പ്ണം മതലാ

യതുകൊണ്ടും) എപ്പോഴം അങ്ങിൽത്ത

നെ നിഷയോടുകൂടിയവരായിട്ട്

യേ ഭക്താഃ യാതൊന്ദ് ഭക്തസ്ഥാർ

ത്വാം വിശ്വരൂപനായം സവ്വജ്ഞ**നായം** 

സവ്വ്ശക്തിമാനായുമിരിക്കുന്ന അങ്ങ

യെ

പരുപാസതേ ഉപാസിക്കുന്നവോ (ധ്യാനിക്കുന്നവോ)

യേച അപി യാതൊരുവർ

അവ്യക്തം നിവ്വിശേഷമായിരിക്കുന്ന (കാണപ്പെ

ടാതെയിരിക്കുന്ന)

അക്ഷരം ബ്രഹ്മത്തെ

(ഉപാസതേ) ഉപാസിക്കുന്നുവോ തേഷാം അവരിരുവരിൽ

കേ ആർ

യോഗവിത്തമാഃ ഏററവും യോഗവിത്തുക്കളായിട്ടുള്ള

വർ.

ഇപ്രകാരം എപ്പോഴം അങ്ങയിൽത്തന്നെ നിഷയോടുകൂടിയവ രായിട്ട യാതൊരു ഭക്തന്മാർ അങ്ങയെ ഉപാസിക്കുന്നുവോ, യാതൊരുവർ നിവ്വിശേഷമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തെ ഉപാസി കകുന്നുവോ അവരിരുവരിൽ ആരാണും അധികം യോഗവിത്തു ക്കളായിട്ടുള്ളവർ? (അധികം ശ്രേഷ്യന്മാർ എന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] ഏവം \_\_മത°കർമ്മകൃന്മത°പരമഃ' എന്നിങ്ങനെ കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്യായത്തിൽ ഒടുക്കം പറഞ്ഞപ്രകാരം; സത.തയു ക്താഃ—നിരന്തരമായി ഭഗവദത്ഥമായിട്ടുള്ള കാര്യങ്ങളിലും സമാഹിതന്മാരായിട്ട് (സ്ഥിരമാനസന്മാരായിട്ട്) പ്രവര്തി ക്കുന്ന; യേ ഭക്താഃ അനന്യശരണന്മാരായിരിക്കുന്ന (അങ്ങയെ മററാരേയും ശരണംപ്രാപിക്കാത്ത) യാതൊരു യല്ലാതെ ത്വാം 😑 മുമ്പു കാണിച്ച വീശ്വരൂപത്തോടു ഭക്തന്മാർ; കൂടിയ അങ്ങയെ; പര്യപാസതേ 😑 ധ്യാനിക്കുന്നുവോ; ഉപേക്ഷിച്ചവരം, **യേ ച** അപി <u>—</u> സകല ഇപ്പുകളെ സകല കർമ്മങ്ങളെ സന്ന്യസിച്ചവരുമായ (മൻപറഞ്ഞവരിൽ നിന്നനൃന്മാരായ) യാവചിലർ; അക്ഷരം അവ്യക്തം —നാശ രഹിതമായം, യാതൊരുപാധിയുമില്ലാത്തതിനാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങ യക്കും ഗോചാരമല്ലാത്തതായുമിരിക്കുന്ന മൻ വിവരിക്കപ്പെട്ട പ്രകാരമുള്ള ബ്രഹ്മത്തെ; അവ്യക്തം—നിരുപാധികമാകയാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കും അഗോചരമായയ്ക്കും; ഇന്ദ്രിയങ്ങരംകും ഗോചര മായതു വ്യക്തം. 'അഞ്ഞ'ജ്'' ധാതുവിന്നു് ആ അത്ഥമാകുന്നു. എന്നാൽ ഈ അക്ഷരം അതിന്നു (വ്യക്തത്തിന്നു്) **വി**പരീത മകേന്നും ഇങ്ങനെ (മററ്റ ചിലർ) ഇനി പറയപ്പെടുന്നതായ വിശേഷണങ്ങളാൽ വിശിഷ്യമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തെ; പര്യപാസതേ<u>ധ്യാനിക്കുന്നവോ; തേഷാം മധ്യേ</u> അവരിൽ വരിൽ; കേ യോഗവിത്തമാഃ <u>അ</u>രാണ<sup>ം</sup> അധികം യോഗത്തെ അറിയുന്നവർ?

## ശ്രീഭഗവാനുവാച:

മയ്യാവേശ്യ മനോ യേ മാം നിത്യയുക്താ ഉപാസതേ ശ്രഭധയാ പരയോപേതാന്നേ മേ യുക്തതമാ മതാഃ.

#### ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

മയി സവ്വജ്ഞത്വാദിഗുണവിശിഷ്യനായം

പാമേശ്വരനായുമിരിക്കുന്ന എന്നിൽ

മനഃ മനസ്സിനെ

ആവേശ്യ ഏകാഗ്രമാക്കിച്ചെയ്തിട്ട<mark>°</mark>

നിത്യയുക്താഃ സകല കർമ്മങ്ങളേയും എന്നെ ഉദ്ദേശി

ചൂ ചെയ്ത ഫലത്തെ എന്നിൽ അപ്പിക്ക ക്ഷനവരായിട്ട° (മന്നിഷ്യന്മാരായിട്ട°)

പരയാ ത്രദ്ധയാ

ഉപേതാഃ ശ്രേഷ്യമായ ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവരായി

യോതൊരുവർ

മാം പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നെ

**ഉപാസതേ** ഉപാസിക്കുന്നുവോ (ആരാധിക്കുന്നു

വോ)

തേ അവർ

യുക്തതമാഃ ശ്രേഷ്ഠന്മാരാണന്ന<sup>ം</sup>

മേ മതാഃ എനിക്കു സമ്മതമുള്ളവരാകുന്നു.

പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാക്കി സകലകർമ്മങ്ങളേയും എന്നെ ഉദ്ദേശിച്ചു ചെയ്ത ഫലത്തെ എന്നിൽ അപ്പിച്ചവരും ശ്രേഷമായ ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവരുമായ യാതൊരുവർ പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നെ ഉപാസിക്കു ന്നുവോ അവർ ശ്രേഷ്യന്മാരാണെന്നു് എനിക്കു സമ്മതമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] വിശ്ചരൂപിയം പരമേശ്ചരനുമായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ സദാ മനസ്സിനെ സമാധാനം ചെയ്തകൊണ്ട യാതൊരു ഭക്തന്മാർ, സവ്വ്യാഗേശ്വരനാക്കുവീശ്വരനായും, സവ്വ് ജ്ഞ നായും, രാഗാദി ക്ലേശങ്ങളാകുന്ന തിമിരത്തിൽ നിന്നു മോചിച്ച ദ്ലഷ്ടിയോടുകൂടിയവനായും ഇരിക്കുന്ന എന്നെ ആതി ശ്രദ്ധയോടുകൂടി മുന്നുല്യായാവസാനത്തിൽ പറഞ്ഞപ്രകാരം സത്തയുക്കുന്മാരായി ഉപാസിക്കുന്നുവോ അവർ അതിശ്രേഷ്യ നാരായ യോഗികളാകുന്നുവെന്നാണും എൻെറ അഭിപ്രായം. എന്നെന്നാൽ, അവർ രാവും പകലും ഇടവിടാതെ എന്നെ ത്തന്നെ ധ്യാനിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടും അവരെ യുക്തതമന്മാരെന്നു പറയുന്നതു യുക്തംതന്നെ.

മററുള്ളവരം (അക്ഷരോപാസകന്മാരും) യുക്തതമന്മാ രല്ലേ?—വരട്ടേ, അവരെപ്പററി എനിക്കു പറയാനുള്ളതു കേയക്കു:

യേ ത്വക്ഷരമനിദ്ദേശ്യമവ്യക്തം പര്യപാസതേ സവ്വതഗമചിന്ത്യം ച കൂടസ്ഥരചലം ധ്രവം. 3 സംനിയമ്യേന്ദ്രിയഗ്രാമം സവ്വത സമബുദ്ധയഃ തേ പ്രാപ്രവന്തി മാമേവ സവ്വഭ്രൗഹിതേ രതാഃ. 4

ഇന്ദ്രിയഗ്രാമം ഇന്ദ്രിയസമൂഹത്തെ സംനിയമ്യ നല്ലവണ്ണം അടക്കീട്ട് സവ്വത്ര സകലത്തിലും

സമബുദ്ധയഃ സമബൂദ്ധിയോടുകൂടീയിമിക്കുന്നവരും സവ്വഭ്രതഹിതേ രതാഃ സവ്വഭ്രതങ്ങരുക്കും ഹിതത്തെ ചെയ്

വാൻ സന്തോഷമുള്ളവരുമായി

യേ തു യാതൊരുവർ ആകട്ടേ

അനിദ്ദേശ്യം നിർദ്ദേശിക്കപ്പെടുവാൻ പാടില്ലാത്തതും അവ്യക്തം കാണപ്പെടാത്തതും (രൂപാദിഹീന

മായിട്ടുള്ളത്രം)

അചിന്ത്യം മനസ്സുകൊണ്ട ചിന്തിക്കപ്പെടുവാൻ

വയ്യാത്തതും

കൂടസ<sup>്</sup>ഥം മായാപ്രപഞ്ചത്തിന്നാധാരവും

അചലം ചലനമില്ലാത്തതും

ധുവം നീത്യമായതും (ശാശ്ചതമായതും) സവ്വത്രഗം ച സവ്വത വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതുമായ അക്ഷരം നിർഗ്ഗണബ്രഹ്മത്തെ

പരുപാസതേ ധ്യാനിക്കുന്നുവോ

തേ അവർ

മാം ഏവ എന്നെത്തന്നെ പ്രാപ<sup>ം</sup>നുവന്തി പ്രാപ<sup>ു</sup>കുന്നു.

ഇന്ദ്രിയസമൂഹത്തെ നല്ലവണ്ണമടക്കി, സകലദിക്കിലും സമ ബുദ്ധിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവരും സവ്വഭ്രതങ്ങരംക്കും ഹിതത്തെ ചെയ്വാൻ സന്തോഷമുള്ളവരുമായി യാതൊരുവർ നിർദ്ദേശി ക്കപ്പെടുവാൻ പാടില്ലാത്തതും കണ്ണുകൊണ്ടു കാണുവാൻ പാടി ല്ലാത്തതും മനസ്സുകൊണ്ടു ചിന്തിക്കപ്പെടുവാൻ വയ്യാത്തതും മായാപ്രപഞ്ചത്തിന്നാധാരമായതും ചല നമില്ലാത്തതും, ശാശച തമായതും സവ്വത വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നത്തനെ പ്രാപികുന്നു.

[ശം-ഭാ] അനിർദ്ദേശ്യം—(അക്ഷരം) വ്യക്തമല്ലാത്തതി നാൽ അതു ശബ്ദത്തിന്ന<sup>്</sup> അഗോചാമായിരിക്കുന്നു. ഹേതുവായിട്ട° അതു നിർദ്ദേശിക്കപ്പെടുവാൻ പാട്ടള്ളതല്ല. അതിനാൽ അതു<sup>ം</sup> അനിർദ്ദേശ്യമാകുന്നു. അവ്യക്തം <u>—</u>ഒരു **പ്രമാണംകൊണ്ടം പ്രകാശിപ്പിക്കപ്പെടു**വാൻ വയ്യാത്ത**ത്ര**്; സവ്യതഗം—ആകാശംപോലെ സകലദിക്കിലും വൃ⊹പിച്ചിരി ക്കുന്നതു<sup>o</sup>; അവ്യക്തത്വാൽ അചിന്ത്യം<del>\_\_അവ്യക്തത</del>്വം ഹേതുവാ യിട്ടു മനസ്സാകാണ്ട ചിന്തിക്കപ്പെടുവാൻ വയ്യാത്ത<u>ത</u>്; യാതൊ ന്നം ഇന്ദ്രിയഗോചരമായിരിക്കുന്നുവോ അതിനെ കൊണ്ട ചിന്തിക്കാം, എന്നാൽ അക്ഷരം തദ്ധീപരീതമായിരി **ക്കുന്നതിനാൽ അചി**ന്ത്യമാകുന്നു. കൂടസ്ഥം—പുറമേ കാഴ്ചയ്ക്കു ഗുണമായം ഉള്ളിൽ ദോഷമായുമിരിക്കുന്ന വസ്ത കൂടം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. കൂടസാക്ഷ്യം (കള്ളസ്സാക്ഷി) എന്നു മുതലായ പ്രയോഗങ്ങളിൽ കൂടശബൂം ലോകത്തിൽ പ്രസിദ്ധമാകന്നു. അതിനാൽ ഇവിടെ അവിദ്യ മതലായ അനേകം സംസാരങ്ങ <del>ഠംകം ഹേതുവായം (ബിജമായം), അന്തർദ്ദോഷത്തോടുകൂടിയ</del> തായം, മായാ, അവ്യാകൃതം എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശബ്ദത്മളെ ക്കൊണ്ട വാച്യമായുമിരിക്കുന്നതു യാതൊന്നോ, ശ്വേതാശ്വത 'മായയെ പ്രകൃതിയായം മായാവിയെ രോപനിഷത്തിൽ

ഈശ്വരനായുമറിഞ്ഞാലും'  $(4 extbf{-}10)$  എന്നും, ഭഗ**വത**്ഗീതയിൽ 'മമ മായാഭരത്യയാ' (അ. 7, ശ്രോ. 14) എന്നും മററുമുള്ള ഭാഗങ്ങളിൽ പ്രസിദ്ധമായിരിക്കുന്നതു യാതൊന്നോ, അതാണം° കൂടം എന്നുപറയപ്പെടുന്നതു<sup>ം</sup>. ആ കൂടത്തിൽ തദധ്യക്ഷമായി, അല്ലെങ്കിൽ ഒരു രാഗിപോലെ, സ°ഥിതിചെയ്യുന്നതു കൂടസ്ഥം; അചലം<u>— (അതു</u> ഹേതുവായിട്ട തന്നെ) ചലനമില്ലാത്ത**തു**്; (ചലനമിലാത്തതിനാൽ) ധ്രവം—നിത്യമായിട്ടള്ളത്ര്; അക്ഷ രം — മേല്പറഞ്ഞ വിശേഷങ്ങളോടുകൂടിയ നിർഗ്ഗണബ്രഹ്മത്തെ; യേ തു \_\_\_യാതൊരുവർ; പരൃപാസതേ*=* ധ്യ**ാനിക്കന്നുവോ**. പരൃപാസതേ—പരി—(സമന്താൽ) ചുററും; ഉപാസതേ— ധ്യാനിക്കുന്നു. ഉപാസനം—ശാസ്തപ്രകാരം ഉപാസ്യവസ്ത (മനസ്സിൽ) വിഷയീകരിച്ചിട്ട് (വിഷയീകരണം വിനെ കൊണ്ട തത്സമീപേ ചെന്നു<sup>ം</sup>), ധാരമറിയാ**തെ** ഒഴുകുന്ന എണ്ണ അതിനെത്തന്നെ (ഉപറസ്യവസ്ത പോലെ, ദീർഘകാലം **വിനെ)** ഇടവിടാതെ ധ്യാനിച്ചകൊണ്ടുള്ള ഇരിപ്പിന്നു ഉപാസനം എന്നു പറയന്നു. (എങ്ങനെയായിട്ട ധ്യാനിക്കണ മെന്നു പറയുന്നു) ഇന്ദ്രിയഗ്രാമം സംനിയമ്യ<u>—ഇന്ദ്രിയസമ</u>്പദായ അടക്കീട്ട°; സവ്വ്ത്ര സമബുദ്ധയഃ\_എല്ലാ ത്തെ നല്ലവണ്ണം കാലത്തിലും ഇഷൂാനിഷ്ടപ്രാപ്പിയിൽ തുല്യബ്ദധികളായി; തേ (ഇങ്ങനെ എവർ ഉപാസിക്കുന്നവോ) അവർ; (അവർ എങ്ങനെയുള്ളവരാണെന്നു പറയുന്നു) സവ്വഭ്രതഹിതേ രത്താം 💳 സകലപ്രാണികളുടേയും ഹിതത്തിൽ സന്തോഷമുള്ളവരായ അവർ; മാം ഏവ പ്രാപ°നവന്തി—എന്നെത്തന്നെ പ്രാപി ക്കുന്നു. അങ്ങനെയുള്ളവർ എന്നെ പ്രാപിക്കുന്നുവെന്നു വിശേ എന്തെന്നാൽ, പറഞ്ഞിട്ടാവശ,ശില്ല. 'ജ്ഞാനീ ത്വാത്തൈവ മേ മതം---ജ്ഞാനിയായവൻ എൻെറ ആത്മാവ തന്നെയാകുന്നുവെന്നാണ് എൻെറ മതം' (അ. 7, ശ്ലോ. 18) എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടല്ലോ. അവർ ഉത്തമന്മാരായ യോഗികളാ **ക**ന്നുവെന്നോ അല്ലെന്നോ പറഞ്ഞിട്ടു കാര്യമില്ല. എന്തെന്നാൽ ഭഗവദ്സാരൂപത്തോടുകൂടിത്തന്നെയിരിക്കുന്നവരാ അവർ കുന്നു.

ക്ലേശോധികതര*്*സൂഷ**ാമവുക്താസക്തചേതസാം** അവുക്താ ഹി ഗതിർഭൂഖം ദേഹവത്തി രവാപുതേ. അവ്യക്താസക്ത നിർഗ്ഗണബ്രഹ്മത്തിൽ ആസക്തചിത്ത

ചേതസാം ന്മാരായ

തേഷാം അവക്<sup>യ</sup>

ക്ലേശഃ ക്ലേശം (പ്രയാസം) അധികതരഃ വളരെ അധികമാകുന്നു

ഹി എന്തെന്നാൽ

**അവ്യക്താ നി**ർഗ്ഗണവിഷയമായ

ഗതിഃ നിഷ്ട

ദേഹവത്ഭിഃ ദേഹാഭിമാനമുള്ളവരാൽ

**ദുഖം** കഷ്യത്തോടുകൂടി അ**വാപുതേ** പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നു.

നിർഗ്ഗണബ്രഹ്മത്തിൽ ആസക്തചിത്തന്മാരായിട്ടുള്ളവക്ക് അദ്ധാനം വളരെ അധികമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ നിർഗ്ഗണ വിഷയമായ നിഷ്യ ദേഹാഭിമാനികളാൽ വളരെ കഷ്യത്തോടു കൂടിയേ പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നുള്ള.

[ശം-ഭാ] എനിക്കവേണ്ടി (ഈഗ്വരാപ്പണമായി) കർമ്മാ ദിയെ ചെയ്യുന്നതിനാൽ തത്പരന്മാരായവക്ക്തന്നെ ക്ലേശം അധികമാകുന്നു. എന്നാൽ നിർഗ്ഗണബ്രാഹ്വോപാസനയിൽ ആസക്തചിത്തനാരും ബ്രഹ്മംതന്നെയായിമിക്കുന്നവരും പര മാത്വദശികളമായവരുടെ ക്ലേശം അതിലധികമാകുന്ന ദേഹാ ഭിമാനത്തെ കളയേണ്ടിവരുമ്പോഴുള്ള ക്ലേശമാണം' അവക്ക മുഖ്യമായിട്ടുള്ളത്ര്. ഹി—എന്തെന്നാൽ; അവ്യക്താ ഗതിു— അക്ഷരാത്മികയായ ഗതി; ദേഹവത്ഭിു—ദേഹാഭിമാനമുള്ളവ രാൽ; ദുഖം—കൃവ്വമായിട്ടു; അവാപ്യതേ—പ്രാപിക്കപ്പെടു ന്നുള്ള. അതുകൊണ്ടാണം' അധികം ക്ലേശമന്നു പറഞ്ഞത്ര്. അക്ഷരോപാസകന്മാരുടെ അവസ്ഥയെപ്പററി മേലിൽ പറഞ്ഞു കൊള്ളാം.

യേ തു സവ്വാണി കർമമാണി മയി സന്ന്യസ്യ മത°പരാഃ അനന്യേനൈപ യോഗേന മാം ധ്യായന്ത ഉപാസതേ. 6 തേഷാമഹം സമുദ്ധത്താ മൃതൃസംസാരസാഗരാത° ഭവാമി ന ചിരാത° പറത്ഥ മയ്യാവേശിതചേതസാം. 5 യേ തു എന്നാൽ യാതൊരുവർ സവ്വാണി കർമ്മാണി സകലകർമ്മങ്ങളേയും

മയി പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ

സന്ന്യസ്യ സമപ്പിച്ചിട്ട°

മത°പരാഃ എന്നെ ശരണംപ്രാപിച്ചവരായി

അനന്യേന യോഗേന

ഏവ ഏകാന്തഭക്തിയോഗംകൊണ്ടതന്നെ

**മാം ധ്യായ**ന്തഃ എന്നെ ധ്യാനംചെയ്യുന്നവരായി

ഉപാസതേ ഉപാസിക്കുന്നവോ

മയി എന്നിൽ

ആവേശിതചേതസാം നിത്തപ്പെട്ട മനസ്സോടുകൂടിയ

തേഷാം അവരുടെ

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന

മൃത്യസംസാരസാഗരാത° മൃത്യവാകന്ന - സംസാരസാഗര

ത്തിൽനിന്നും

ന ചിരാത് വേശത്തിൽ

അഹം ഞാൻ

സമുദ്ധത്താ കരകേററുന്നവനായി

ഭവാമി വേിക്കുന്നു.

എന്നാൽ, യാതൊരു ജനങ്ങയ സകലകർമ്മങ്ങളേയും എന്നിൽ സമപ്പിച്ചിട്ട് എന്നെ ശണേംപ്രാപിച്ചവരായി ഏകാന്തഭക്തിയോഗംകൊണ്ട് തന്നെ എന്നെ ധ്യാനംചെയ്തകൊണ്ട് ഉപാസിക്കുന്നുവോ, എന്നിൽ നിൽപ്പെട്ട മനസ്സോടുകൂടിയ അവരെ, ഹേ അജ്ജന, മൃത്യവാകുന്ന സംസാരസാഗരത്തിൽനിന്നുവോഗത്തിൻ ഞാൻ കരകേറുന്നുണ്ട്.

[ശം-ദാ] മയി—പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ; അന ന്യേന ഏവ—വിശ്വര്യപനായം ദേവനായമിരിക്കുന്ന ഞാൻ ഒഴിച്ച് അന്യാലംബനമില്ലാത്ത (ഭജനയോഗ്യമായി മറെറാ ന്നില്ലാത്ത); യോഗേന—സമാധികൊണ്ട്; മാം ധ്യായന്തും എന്നെ ചിന്തിക്കുന്നവരായി; ഉപാസതേ—ഉ പാസിക്കുന്നുവോ; മയി ആവേശിതചേതസാംതേഷാം — വിശ്വര്യപിയായിരി ക്കുന്ന എന്നിൽ സമാഹിതമായ ചിത്തത്തോടുകൂടിയ അവരെ; അഹം—ഈശ്വരനായിരിക്കുന്ന ഞാൻ; മൃത്യസംസാരസാഗ രാത° <u>ചുതൃവാകുന്ന സംസാരസാഗമത്തിൽനിന്നം°; ന</u> ചിരാത°<u></u>വേഗത്തിൽതന്നെ; സമദ്ധത്താ ഭവാമി<u>ക</u>രകേററു ന്നുണ്ടും.

യായുവ മന ആധത്സാ മയി ബു**ജിം നിവേ**ശയ 8

മയി ഏവ എന്നിൽത്തന്നെ

മനഃ സങ്കല്പവികല്പാത്മകമായ മനസ്സിനെ

ആധ്രത്സ്വ സ്ഥിരമായി വെയ്ക്കുക

മയി എന്നിൽത്തന്നെ

ബുദ്ധിം നിശ്ചയാത്മികയായ ബുദ്ധിയേയും

നിവേശയ നിത്തുക

അതഃ ഊദ്ധ്വം ദേഹം നശിക്കുമ്പോയ

മയി ഏവ എന്നിൽത്തന്നെ

നിവസിഷ്യസി വസിക്കം

ന സംശയഃ ഈ കാര്യത്തിൽ സംശയമില്ല.

എന്നിൽത്തന്നെ മനസ്സിനെ സ്ഥിരമായി വെച്ചാലും; ബുദ്ധിയേയും എന്നിൽത്തന്നെ നിത്തിയാലും. (ഇങ്ങനെ ചെയ്ത മത് പ്രസാദംകൊണ്ട് ജ്ഞാനം ലഭിച്ചിട്ട്) മരണശേഷവും എന്നിൽത്തന്നെ നീ വസിക്കുമന്നതിന്നു സംശച്ചമില്ല.

[ശം-ഭാ] മയി ഏവ—വിശ്വര്യപിയായം ഈശ്വരനായമി രിക്കുന്ന എന്നിൽതന്നെ; മനഃ—സങ്കല്ലവികല്ലാത്മകമായ മന സ്സിനെ; ആധത്സ—സ്ഥാപിച്ചാലം; മയി ബുദ്ധിം നിവേ ശയ—വ്യവസായത്തെ ചെയ്യുന്ന ബുദ്ധിയെ എന്നിൽ നിത്തിയാലും. എന്നാൽ എന്ത സംഭവിക്കമന്നുവെച്ചാൽ കേട്ടാലും—അതഃ ഊദ്ധാം—ശരീരം നശിച്ചതിനൊശേഷം; മയി ഏവ നിവസിഷ്യസി —മദാത്മനാ (ഞാനായി) എന്നിൽതന്നെ നീ വാസംചെയ്യം; ന സംശയം—ഈ കാര്യത്തിൽ സംശയം വേണ്ട.

അഥ ചിത്തം സമാധാതും ന ശൿനോഷി മയി സ്ഥിരം അഭ്യാസയോഗേന തതോ മാമിച്ഛാപ്തും ധനഞ്ജയ.

ഹേ ധനഞ്ജയ അല്ലയോ അച്ജന

ചിത്തം മനസ്സിനെ

## 518

# ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

മയി എന്നിൽ

സ°ഥിരം സ°ഥിരമായി സമാധാതം നിത്തുന്നതിന്ന°

ന ശക്നോഷി അഥ നീ ശക്തനാകുന്നില്ലഎങ്കിൽ

ത**തഃ** പിന്നെ

അഭ്യാസനോഗേന (വിക്ഷിപ്തമായിരിക്കുന്ന ചിത്തത്തെ

വിഷയസൂരണത്തികൽനിന്ന നിവ ത്തിപ്പിച്ച മദനസൂരണലക്ഷണമായി രിക്കുന്ന അഭ്യാസയോഗംകൊണ്ട്

മാം എന്നെ

ആപ്യൂം ഇച്ഛ പ്രാപിക്കുന്നതിന്നായി പ്രയതംചെ

യ്കാലും.

അല്ലയോ അജ്ജന, മനസ്സിനെ എന്നിൽത്തന്നെ സ°ഥിരമായി നിത്തുന്നതിന്നു നീ ശക്തനാകുന്നില്ല. എങ്കിൽ പിന്നെ അഭ്യാ സയോഗംകൊണ്ട് എന്നെ പ്രാപിക്കുവാൻ പ്രയതാംചെയ്താലും.

[ശം-ഭാ] ഞാനുപദേശിച്ചപ്രകാരം മനസ്സിനെ എന്നിൽ നിശ്ചലമായി നിത്തുവാൻ നിനക്ക ശേഷിയില്ല എങ്കിൽപി നെ വിശ്വര്യപിയായ എന്നെ അഭ്യാസയോഗംകൊണ്ടു പ്രാപി പ്രാൻ നീ പ്രാത്ഥിച്ചാലും. അഭ്യാസയോഗം—പലതിൽനിന്നും മനസ്സിനെ നിവത്തിപ്പിച്ച് ഒരു ആലംബനത്തിൽത്തന്നെ പിന്നേയം പിന്നേയം നിത്തുന്നതാണും അഭ്യാസം. അഭ്യാസ പുവ്വകമായിരിക്കുന്ന യോഗം (—സമാധാനം) അഭ്യാസയോഗം.

അഭ്യാസേപ്യസമം ത്ഥാസി മത<sup>്</sup>കർമ്മപ**രമോ** ഭവ മടത്ഥമപി കർമ്മാണി കർവ്വൻ സിദ്ധിമവാ<sub>പ്യ</sub>സി. 10

അഭ്യാസേ അപി അഭ്യാസത്തിലും

അസമർത്ഥഃ അസി നീ അശക്തനാണെങ്കിൽ

മത<sup>്</sup>കർമ്മപരമഃ എനിക്കു പ്രീതികരമായിട്ടുള്ള കർമ്മ

- ഞ്ങളെ - അനുപ്പിക്കുന്നതി<mark>ൽ</mark> തത<sup>്</sup>പര

നായി

ഭവ ഭവച്ചാലം

മദർത്ഥം അപി എൻെറ പ്രീതിക്കായി

കർമ്മാണി കർമ്മങ്ങളെ

കർവ്വൻ ചെയ്ത

സിദ്ധിം മോഷത്തെ അവാപ്പ്യസി നി പ്രാപിക്കം.

അഭ്യാസത്തിലും നീ അസമർത്ഥനാകുന്നവെങ്കിൽ എനിക്കു പ്രീതികരമായ കർമ്മങ്ങളെ അനുവിക്കുന്നതുതന്നെ ഉത്തമമെന്നു വിചാരിക്കുന്നവനായി ഭവിച്ച.ലും. ഇപ്രകാരം എൻെറ പ്രീതി ക്കായി കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്ത കൊണ്ടു നീ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കും.

[ശം-ഭാ] അദ്യോസത്തിന്നും കൂടി നീ അശക്തനാകുന്നവെ കിൽ എനിക്കുവേണ്ടി (എൻെ പ്രീതിക്കായി) നീ കർമ്മം ചെയ്യാലും —മത്കർമ്മപ്രധാനനായി ഒവിച്ചാലും എന്നർത്ഥം. അഭ്യാസംകൂടാതെ എനിക്കുവേണ്ടി കേവലം കർമ്മംചെ യ്യാൽ (തന്നെ) നീ സിദ്ധിയെ പ്രാപിക്കും —ആദ്യം മനഃശു ദ്ധിയെ പ്രാപിച്ച് പിന്നെ (സമാധാനലക്ഷണമായ) യോഗ ത്തേയും ഒടുക്കം സാക്ഷാൽ മോക്ഷസാധനമായ ഉഞ്ഞാനത്തേയും നീ പ്രാപിക്കും എന്നത്ഥം.

അഥൈതദപൃശഭക്താസി കത്തും മദ്യോഗമാശ്രിതഃ സർവ്വകർമ്മഫലത്യാഗം തതഃ കുത യതാത്മവാൻ. 11

ഏതത്അപി ഇതുംകൂടി

ക<u>ത്ത</u>ം ചെയ്യുന്നതിന്നം°

രംഗക്തം അസി അഥ നീ ശേഷിചില്ലാത്തവനാണ് എങ്കിൽ

തതഃ പ'ന്നെ

മദ്യോഗം ആശ്രിതഃ(സൻ) എന്നെത്തന്നെ ശരണംപ്രാപിച്ചവ

നായി

യതാത്മവാൻ യതചിത്തനായിട്ട് (നിശ്ചനമായ

മനസ്സോടുകൂടിയവനായിട്ട്)

സവ്വകർമ്മഫലത്യാഗം സകലകർമ്മങ്ങളേയും ഈശ്വരാ

പ്പണം ചെയ്യുന്നതായ ത്യാഗത്തെ

കുരു ചെയ്താലും.

ഇ<u>ത</u>ംകൂടി ചെയ്യുന്നതിന്നു നീ ശേച്ചിയില്ലാത്തവനാണം എങ്കിൽ പിന്നെ എന്നെത്തന്നെ ശരണംപ്രപോച്ച യതചിത്ത നായി സവ്വകർമ്മഫലങ്ങളേയും ഈശചരാപ്പ്**ണംചെയ്യന്നതായ** ത്യാഗത്തെ ചെയ്താലും.

[ശം-ഭാ] മൻപറഞ്ഞപ്രകാരം എനിക്കുവേണ്ടി കർമ്മംചെ യ്യുന്നതിന്നുകൂടി നീ അശക്തനാകുന്നുവെങ്കിൽ പിന്നെ എൻെറ യോഗത്തെ ആശ്രയിച്ചു സംയതചിത്തനായിട്ടു സകലകർമ്മ ങ്ങളുടേയും ഫലസന്ന്യാസത്തെ ചെയ്താലും. മദ്യോഗം—സവ്വ കർമ്മങ്ങളേയും എന്നിൽ സന്ന്യസിച്ചിട്ടുള്ള അവയുടെ അന് പ്രാനം.

ഇതി സവ്വ്കർമ്മഫലത്യംഗത്തെ സ്തൃതിക്കുന്നു.....

ശ്രേ**യോ** ഹി ജ്ഞാനമഭ്യാസാത⁰ ജ്ഞാനാദ്ധ്യാനം

വിശിഷ്യതേ

ധ്യാനാത് കർമ്മഫലത്യാഗസ്ത്യാഗാച്ഛാന്തിരനന്തരം. 12

അഭ്യാസാത്ര് ജ്ഞാനരഹിതമായ അഭ്യാസത്തേക്കാരം

ഇഞാനം യുക്തിസഹിതോപദേശപൂവ്വകമായ

ജ്ഞാനം

ശ്രേയഃ ഹി ശ്രേഷ്മായിരിക്കുന്നു

ജ്ഞാനാത്<sup>°</sup> അപ്രകാരമുള്ള ജ്ഞ**്ന**ത്തേക്കാഗ

ധ്യാനം ജ്ഞാനപൂവ്വകമായ ധ്യാനം

വിശിഷ്യതേ വിശിഷ്യമാകന

ധ്യാനാത് അപ്രകാരമുള്ള ധ്യാനത്തേക്കാരം

കർമ്മഫലത്യാഗഃ ഉക്തലക്ഷണമായ കർമ്മഫലത്യാഗം

(ശ്രേഷ്യഃ) ശ്രേഷമാകുന്നു

ത്യാഗാത് ഇപ്രകാരമുള്ള ത്യാഗംകൊണ്ടും (കർമ്മങ്ങ

ളിലും തൽഫലങ്ങളിലുമുള്ള ആസക്തി നിവ്വത്തമായതിനാൽ മത്പ്രസാദംകൊ

ണ്ടു°)

അനന്തരം ഉടനെ

ശാന്തിഃ (ഭവതി) സംസാരനിവൃത്തി ഉണ്ടാകന്നു.

അഭ്യാസത്തേക്കാരം ജ്ഞാനം ശ്രേഷ്യമാകുന്നു. ജ്ഞാനത്തേക്കാരം ധ്യാനം വിശിഷ്യമായിരിക്കുന്നു. ധ്യാനത്തേക്കാരം (ഉക്തല ക്ഷണമായ) കർമ്മഫലത്യാഗം ശ്രേഷ്യമാകുന്നു. കർമ്മഫലത്തെ ഈശ്വരാപ്പണമായി ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടു വേഗത്തിൽ സംസാര നിവൃത്തി ഉണ്ടാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] അവിവേകത്തോടുകൂടിയുള്ള അഭ്യാസത്തേക്കാരം **ജ്ഞാനം** ശ്രേഷ്ഠമാകുന്നു. ആ ജ്ഞാനത്തേക്കാരം ജ്ഞാനപൂവ്വക മായ ധ്യാനം വിശിഷ്ടമാകുന്നു. ജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയ ധ്യാന ത്തേക്കാളം കർമ്മഫലത്യാഗം ശ്രേഷ്ട്രകുന്നു. ഇങ്ങനെ മുൻപ റഞ്ഞ വിശേഷണത്തോടുകൂടിയ (നിയതചിത്തനായ പുമാ ൻെറ) കർമ്മഫലത്യാഗംകൊണ്ട സദേറതുകമായിരിക്കുന്ന സംസാരത്തിൻെറ ഉപശമം ഉടനെ ഉണ്ടാകന്നതാണും. അതിന്നു കാലതാമസം വേണ്ട. കർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചകൊണ്ടിരി **ക്കുന്ന അജ്ഞൻ** മുൻപേ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട ഉപായങ്ങളെ അനുഷ്യി ക്കാൻ അശക്തനാണെങ്കിൽ മാത്രമാണ് അവന്നു മുക്തിസാധന മായി സകല കർമ്മങ്ങളുടേയും ഫലത്യാഗം ഉപദേശിക്കപ്പെ ട്ടത്ര്. അല്ലാതെ പ്രഥമമായിട്ട് അതാണ് മുക്ത സാധനമെന്നു പദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ല. അതുകൊണ്ടത്രേം 'അഭ്യാസത്തേക്കായ ശ്രേഷമാണം' ജ്ഞാനം' എന്നിങ്ങനെ (ഈ ശ്രോകത്തിൽ) ഒന്നി നേക്കാഠം മേലെ ഒന്നിന്നു വിശിഷ്യപത്തെ ഉപദേശിച്ച് സവ്വ കർമ്മഫലത്യാഗത്തെ സ്തൃതിച്ചതും. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഉൽക്സ ഷ്ടസാധനങ്ങളെ അനുപ്പു !ക്കാൻ ശക്തിയില്ല-ത്തവന്നു അനുപ്പി ക്കേണ്ട മാർഗ്ഗമായിട്ടാണ് അതു് (സവ്വകർമ്മഫലത്യാഗം)ഉപ ദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു°. എന്തു സാധർമ്മ്യംകൊണ്ടാണം' അതു സ്തതിമാത്രമായിരിക്കുന്നതു<sup>©</sup>? — കഠോപനിഷത്തിൽ ഇത്മനെ പറയുന്നം\_\_'സവ്വ്കാമങ്ങളുടേയും ത്യാഗംകൊണ്ടാണം' അമൃത ത്വം (മോക്ഷം) സിദ്ധിക്കുന്നത്ര് (6.14) ഇതു ലോകപ്രസിദ്ധ വുമാകന്നു. ശ്രതിസ<sup>്</sup>മൃതീകളിൽ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ട<u>ുള്ള</u> കർമ്മ ങ്ങളടെ ഫലങ്ങളെല്ലാം കാമങ്ങളാകുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന കാമങ്ങളുടെ ത്യാഗംകൊണ്ടു ധ്യാനനിഷയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന വിദ്വാൻ ക്ഷണത്തിൽ ശാന്തിയെ പ്രപിക്കുന്നു. അജ്ഞനായ വൻെറ സവ്വകർമ്മഫലത്യാഗത്തിന്ത സവ്വകാമത്യാഗത്തോടു സമാനത്വമുണ്ടും. ഈ സാമാന്യം (തുല്യത്വം) ഹേതുവായിട്ടാ ണം' സവ്വകർമ്മഫലത്യാഗത്തെ, മററുള്ളവക്കും അതിനെ അന ഷിപ്പാനുള്ള ഇച്ഛ ജനിക്കട്ടേ എന്ന**ൊച്ച**്, സ്തൗിച്ചതു്. ഇതി **ന്നൊരുദാഹര**ണം പറയാം. പണ്ട് അഗസ്ത്യൻ എന്നൊരു ബ്രാഹ്മണൻ സമുദ്രം മുഴുവൻ പാനംചെയ്തുവെന്ന കാരണത്താൽ ഇന്നുള്ള ബ്രാഹ്മണരും, ബ്രാഹ്മണത്വസാമാന്യം ഹേതുവായിട്ട്,

സ്കൃതിക്കപ്പെടുന്നുണ്ട്. ഈ പോലെയാണം കർമ്മയോഗം, കർമ്മഫലത്യാഗം ഹേതുവായിട്ട്, മുക്തിസാധനമായി പറയ പ്പെട്ടതും.

[ശം-ഭാ] ഇവിടെ ആത്മാ ഈശചരൻ; എന്ന ഭേദത്തെ ആശ്രയിച്ചാണം വിശാത്രപിതായിരിക്കുന്ന ഈശാരങ്ങ് ചേത സ്സമാധാനലക്ഷണമായ യോഗവും, ഈശവരാത്ഥമുള്ള കർമ്മാന **ഷാനാദിയം ഉപദേശി**ക്കാപ്പട്ടതു°. 'ഇതിന്നംകൂടി നീ അശ ക്തനാകുന്നുവെങ്കിൽ' (അ. 12, ശ്ലോ 11) എന്നിങ്ങനെ അജ്ഞാ നകാര്യത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്നതുകൊണ്ടും, (ആത്മാ, ഈശചരൻ എന്ന) ഭേദത്തെ ഒശിക്കാത്തവരും, നിർഗ്ഗണോപാസകമ്പാര മായവക്ക്വേണ്ടിയപ്പ് ഗേവാൻ കർമ്മയോഗത്തെ ഉപദേശി **പുതു**° എന്നത്ഥം ധരിക്കേണ്ട താകുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ 'അവ **രും എന്നെത്തന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു' (അ. 12, ശ്രോ. 4) എന്നു ഭഗ വാൻ പ**റഞ്ഞതുകൊണ്ടു കർച്ചയോഗികഠാക്ക് അക്ഷരോപാസ നയും യൂക്തമല്ലെന്നു കാണ ക്രുന്നു. അക്ഷരേ..പാസകന്മാർ കൈ **വലുപ്രാപ്തിയിൽ സ്വത**ന്ത്രന്മാരാണെന്നു പറഞ്ഞിട്ട<sup>് '</sup>തേഷാമ ഹം സമുദ്ധത്താ' (അ. 12, ശ്രോ. 7) എന്നിങ്ങനെ ഇതരന്മാർ അന്യാശ്രയംനിമിത്തം ഈശദരാധീനന്മാരാകുന്നുവെന്നു കാണി ച്ചു. ഇവർ ഈശ്വരന്റെ ആത്മാവായിട്ടുതന്നെയിരിക്കുന്നവരാ ണെങ്കിൽ അഭേദശനം ഹേതുവായിട്ട് ഇവരും അക്ഷരരൂപിക ളായിത്തന്നെ ഇരുന്നേനെ (നിർഗ്ഗണബ്രഹ്മസ്വര്യപമായിട്ടത ന്നെ ഇരുന്നേനെ). -അപ്പോ⊙ സമദ്ധരണകർമ്മം (ഉദ്ധരിപ്പി ക്കുക എന്ന പ്രവൃത്തി) അവരെ സംബന്ധിച്ചേടത്തോളം അയു ക്തമായിരിക്കും; അത്രയുമല്ല, അജ്ജ്വാൻറെ അത്യന്തഹിരെ ഷിയായ ഭഗവാൻ സമൃഗ്ദശനത്തോടു ലേശം യോജിക്കാത്ത **ടേ**ദ്ദേഷ്ടിയോടുകൂടിയതുമായ കർമ്മയോഗത്തെയാണ്ഡ (അജ്ജനന്നം) ഉപദേശിക്കുന്നതും. പ്രമാണംകൊണ്ടു താൻതന്നെ യാണ് ഈശ്വരൻ എന്നറിഞ്ഞതിരൻറശേഷം ഒരുവൻ ഒരിക്ക ലം അന്യൻറെ കീഴിലിരിപ്പാനിച്ഛിക്കുന്നാൽ എന്തെന്നാൽ മറേറതിനോട്ട തീരെ വിഭരാധമ കുന്നു. അതിനാൽ അക്ഷരോപാസകന്മാരായം, സമ്യഗ<sup>്</sup>ദശനനിഷ്യനാരായം,സപ്പ് കാമങ്ങളേയും ത്യജിച്ചവരായുമിരിക്കുന്ന സന്ന്യാസികുടക്കും,

'അദ്വേഷ്ഠാ സവ്വഭ്രതാനാം' എന്ന തുടങ്ങിയ സാക്ഷാൽ മോക്ഷ കാരണമായ ധർമ്മങ്ങളെ ഭഗവാനുപദേശിപ്പാൻ ഭാവിക്കുന്ന —

അദേഷൂാ സവ്വിഭ്രതാനാം മൈത്രഃ കരുണ ഏവ ച നിർമ്മമോ നിരഹംകാരഃ സമദ്ദഃഖസുഖഃ ക്ഷമീ. 13 സന്ത്രഷൂഃ സതതം യോഗീ യതാതമാ ദ്രഢനിശ്ചയഃ മയ്യപ്പിതമനോബുധിര്യോ മത്ഭക്തഃ സ മേ പ്രിയഃ. 14

സവ്വിഭൂതാനാം

സകലച്ചാണിക∞ക്കും

അദേപഷ്ടാ

ദോഷംചെയ്യാത്തവനായം (ഉത്തമ

ന്മാരിൽ ദേഷത്രുനുനായം)

ചെത്തു:

മിത്രമായം (സമന്മാരിൽ മിത്രതയോ

ടുകൂടി വത്തിക്കുന്നവനായും)

കരുന്നു ഏവ ച

കരുന്നയുള്ള വനായം (ഹിനന്മാരിൽ

കൃപാലുവായം)

നിർമ്മമഃ

മമത (എൻെ എന്ന ബൂജി) ഇല്ലാ

ത്തവനായം

നിരഹങ്കാരഃ

അഹങ്കാരം (ഞാൻ എന്ന ബൂദ്ധി)

ഇപ്പാത്തവനായും

സമദ്ദഃഖസുഖഃ

സുഖദുഃഖങ്ങളെ സമമായി വിപാരി

ക്കുന്നവ**നായും** 

കഷമീ

**ക്ഷ**മൽള്ള വധായം

സതതം

എപ്പോഴം (ലാഭത്തിങ്കലം അലാഭ

ത്തിങ്കലും)

സന്ത്രഷ്യഃ

സുപ്രസന്നചിത്തനായും

യോഗീ

അപ്രമത്തനായും

യതാത്മാ

സംയതസ്വഭാവനായും

ളഡന്തിക്കു

മദ്വിഷയത്തിൽ സ്ഥിരമായ നിശ്ച

യത്തോടുകൂടിയ**വ**നായും

മയി അപ്പിതമനോബുദ്ധിഃ മനസ്സിനേയം ബുദ്ധിയേയും എന്നി

ലർപ്പിച്ചവനായമിരിക്കുന്ന

മത്ഭക്തഃ

എൻെറ ഭക്തൻ

**സഃ** അവൻ

മേ പ്രിയഃ എൻെ പ്രിയനാകുന്നു.

സവ്വഭ്രത്ങരംകം ദേഷംചെയ്യാത്തവനായും, മിത്രഭാവത്തോടു കൂടിയവനായും, കുപാലുവായും, മമതാബുദ്ധിയില്ലാത്തവനാ യും, അഹങ്കാരമില്ലാത്തവനായും, സുഖദ്ദേഖങ്ങളെ സമമായി വിചാരിക്കുന്നവനായും, ക്ഷമയുള്ളവനായും, എപ്പോഴും പ്രസ ന്നചിത്തനായും, അപ്രമാതനായും, സംയതസ്വഭാവനായും, മദ്വിഷയത്തിൽ ദൃഢമായ നിശ്ചയത്തോടുകൂടിയവനായും, മനോബുദ്ധികളെ എന്നിൽ അപ്പിച്ചവനായും, എൻറെ ഭക്ത നായുമിരിക്കുന്നവൻ എവനോ അവൻ എനിക്കുപ്രിയനാകന്നും.

[ശം-ഭാ] അദേഷ്യാ<u>—യാതൊ</u>ന്നിനേയും, തനിക്കു ദുഖ ഹേതുവായിട്ടള്ളതിനേയുംകൂടി, ദ്വേഷിക്കാത്തവൻ; സവ്വഭ്രതങ്ങളേയും അന്നെപ്പോലെ വിചാരിക്കുന്നു. മൈത്രഃ 😑 മിത്രവേത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവൻ; സവ്വ്യാണികളിലും കരുണഃ ഏവ ച<u>െ</u>ടുഃഖിതന്മാരായവരിൽ ദയയോടുകൂടിയിരി ക്കുന്നവൻ—സവ്വഭ്യതങ്ങയക്കും അഭയത്തെ കൊടുക്കുന്ന സന്ന്യാ സി എന്നത്ഥം. നിർമ്മമ—'എൻെറ' എന്ന വിചാരം ഇല്ലാ ത്തവൻ; നിരഹംകാരഃ = 'ഞാൻ' എന്ന ബുദ്ധിയിൽനിന്ന നിവത്തിച്ചിട്ടള്ളവൻ; സമദഃഖസഖഃ—സഖദഃഖങ്ങ∞ സമമാ യിരിക്കുന്നവൻ—സുഖദുഃഖങ്ങാം അവനിൽ രാഗദോഷങ്ങളെ ഉണ്ടാക്കുന്നില്ല എന്നത്ഥം. ക്ഷമീ \_\_തല്ല കൊണ്ടാലും ശകാരം കിട്ടിയാലും യാതൊരു വികാരഭേദവമില്ലാത്തവൻ; സതതം സന്തുഷൂഃ — ദേഹരക്ഷസ്ത്ര വേണ്ടുന്ന പടാത്ഥങ്ങരം കിട്ടിയാലും ഇല്ലെങ്കിലും എന്നും ഒരുമാതിരി തൃപ്തിയോടുകൂടിയവൻ; അപ്ര കാരംതന്നെ തനിക്കു ഗുണമോ ദോഷമോ പ്രാപിച്ചാലും ഒന്നു പോലെ തൃപ്തിയുള്ളവൻ; യോഗീ—സമാഹിതചിത്തൻ; യതാ ത്മാ—സംയതസ്വഭാവൻ; ദൃഢനിശ്ചയഃ—ആത്മതത്തവവിഷയ ത്തിൽ സ്ഥിംമായ നിശ്ചയത്തോടു(അധ്യവസായത്തോടു)കൂടി യവൻ; മയ്യർപ്പിതമനോബുദ്ധിഃ —സങ്കല്പാത്മകമായ മനസ്സി നെയും അധ്യവസായലക്ഷണമായ ബുദ്ധിയേയും എന്നിൽ സ്ഥാപിച്ചിരിക്കുന്ന സന്ന്യാസി; യഃ മത്ഭക്തഃ = ഇപ്രകാരം എൻെ ക്തേനായിരിക്കുന്നവനാരോ; സഃ മേ പ്രിയഃ—'അവൻ

എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നു. ഞാൻ ജ്ഞാനിയായവന്നു് അത്യന്തം പ്രിയനാകുന്നു. അവൻ എനിക്കും പ്രിയനാകുന്നു് എന്നു് ഏഴാ മദ്ധ്യായത്തിൽ സൂചിപ്പിട്ടുള്ളതിനെ ഇവിടെ വിസൂരിക്കുന്നു. യസ്ലാന്നോദ്വിജതേ ലോകോ ബോകാനോദ്വിജതേ ച യാ ഹഷാമഷ്ഭയോദ്വേഴെർതുക്കോ യാ സ ച മേ പ്രിയാ. 15

| <b>യ</b> സൂാത°     | യാതൊരുവ <b>ന</b> ിൽനിന്ന്      |
|--------------------|--------------------------------|
| ലോകഃ               | ജനങ്ങ∞                         |
| ന ഉദ്വിജതേ         | <b>ഭയ</b> ശങ്കകൊണ്ടു ക്ഷോഭത്തെ |
|                    | പ്രാപിക്കുന്നില്ലയോ            |
| ലോകാത <sup>ം</sup> | ജനങ്ങളിൽന്?ന്നും"              |
| തഃ                 | എവൻ                            |
| ന ഉദ്വിജതേ ച       | ഭയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ലയോ.    |
| ഹഷാമഷ്യയോടേടഗോ     | സ്ഥാഭാവികങ്ങളായ ഹഷ്ഠദി         |
|                    | കളാൽ                           |
| നാഃ മുക്തഃ         | എവൻ മോചിക്കപ്പെട്ടവനോ          |
| സഃ ച               | അവനം                           |
| മേ പ്രിയഃ          | എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നു.         |
|                    |                                |

യാതൊരുവനിൽനിന്നു ജനങ്ങഠം ഭയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ലാരോ, അപ്രകാരം തന്നെ ജനങ്ങളിൽ നിന്നു് എവർ ഭയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ലയോ, എവർ സന്തോഷം, അസൂയ, ഭയം, ഉദ്വേഗം എന്നിങ്ങനെയുള്ള ചിത്തവികാരങ്ങളിൽ നിന്നു മക്തനായിരിക്കുന്നുവോ, അവരം എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നു.

[ശം—ഭാ] യസ്മാത് —യാതെ അ സന്ന്യാസിയിൽനിന്ന്; ലോകാ ന ഉദി ജതേ —ജനങ്ങരം ഉദേഗത്തെ, പ്രാപിക്കുന്നില്ലയോ; യഃ ലോകാത് ന ഉദിജ തേ ച—എവൻ ജനങ്ങളിൽ നിന്നു ഭയത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ലയോ; യഃ ഹഷ്ാ മഷ്ഭയോ ഭയോദേഖ്രൈ മുക്കും —എവൻ ഹഷ്ാദികളിൽനിന്നു മുക്തനായിരിക്കുന്നുവോ; സഃ ച മേ പ്രിയഃ — അവനും എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നു. ഹഷ്ഃ —പ്രിയമായിട്ടുള്ളതിൻെറ ലാഭത്തികൽ രോമാഞ്ചം, കണ്ണിരു് മുതലായ ലക്ഷണത്തോടു കൂടിയ അന്തഃകര തോൽകഷ്ം. അമഷ്ഃ —അന്യം വ്രക്ഷ്ത്തികൽ ഉണ്ടാവുന്നു അസഹിഷ്ണത[സഹിക്കവയ്യിയ്ക്കു]; ഭയം —ത്രാസം; ഉദേഗം — ഉദിഗ്നത; തെന്നു മുക്കും —അവയാൽ മോചിക്കപ്പെട്ടവൻ.

അനപേക്ഷഃ ശുചിള്ക്ഷ ഉദാസീനോ ഗതവുഥഃ സവ്വാരംഭപരിത്യാഗീ നോ മത്ഭക്തഃ സ മേ പ്രിയഃ. 16

അനപേക്ഷഃ യദ്രച്ഛയായി സമീപത്തിൽ

വന്നി**രിക്കു**ന്ന പദാത്ഥങ്ങളിലും

<u>ക</u>ടി ഇച്ഛയില്ലാത്തവനായം

*യു*ചി₃ ബാഹ്യമായം ആഭ്യന്തരമായുമ

ള്ള ശൗചത്തോടു കൂടിയവനാ

യും

ദക്ഷഃ സമത്ഥനായം (അനലസനായം)

ഉദാസീനം പക്ഷപാതമില്ലാത്തവനായം

ഗ**തവ**ൃതഃ ആധിശൂ**ന്യനായം** 

സപ്പാരംഭപരിത്യാഗീ സകല ഉദ്യമങ്ങളേയും പരിത്യ

ജിച്ചിരീക്കുന്നവനായുമിരിക്കുന്ന

മത്ഭക്തഃ എൻെറ ക്കേതൻ

 യഃ
 എവനോ

 സഃ
 അവൻ

 മേ
 എൻെറ

പ്രിയം പ്രിയനാകുന്നു.

അപേക്ഷയില്ലാത്തവനായം, ബാഹ്യാഭ്യന്തരശൗപത്തോടുകൂടി യവനായം സമത്ഥനായം. പക്ഷപാതമില്ലാത്തവനായം, ആധിശൂന്യനായം, (ദൃഷ്യാദൃഷ്യാത്ഥങ്ങളായ) സകല ഉദ്യമങ്ങ ളേയം പരിത്യജിച്ചിരിക്കുന്നവനായമിരിക്കുന്ന എൻെറ ഭക്തൻ എവനോ അവൻ എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നു.

[ശം—ഭാ] അനപേക്ഷം പ്രദേഹേന്ദ്രിയങ്ങരം, വിഷയങ്ങരം, തത്സംബന്ധം എന്നിങ്ങനെയുള്ള അപേക്ഷാവിഷയങ്ങളിൽ ഇച്ചയില്ലാത്തവൻ. ശുചിഃ ബാഹ്യാന്തരശൗചത്തോടുകൂടിയ വൻ. ഭക്ഷഃ തിടുക്കമായിട്ടുള്ള കാര്യങ്ങളെ ഉടനെതന്നെ വേ ണ്ടവിധത്തിൽ തീച്ചപ്പെടുത്തുവാനുള്ള സാമത്ഥ്യത്തോടുകൂടിയവൻ. ഉദാസീനഃ ഒരു മിത്രത്തിഷേറായാ മററുള്ളവരുടേയോ പക്ഷത്തിൽ നില്ലാത്തവൻ. ഗതവ്യഥഃ ഭയരഹിതൻ, സവാരംഭപരിത്യാഗീ ഇഹലോകത്തിലും പരലോകത്തിലും രോഗസാദനങ്ങളെ കൊടുക്കുന്നതായും കാമഹേതുക്കളായുമിരി

ക്കുന്ന കർമ്മങ്ങളെ എല്ലാം പരിത്യജിച്ചിരിക്കുന്നവൻ. **യോ** മത്ഭക്തഃ സ മേ പ്രിയഃ—അങ്ങനയിരിക്കുന്ന എ**ൻറ ഭക്തൻ** എവനോ അവൻ എനിടെ പ്രിയനാകന്നു.

യോ ന എഷ്യതി ന ദോഷി ന ശോചതി ന കാംക്ഷതി ശുഭാശുഭപമിത്യാഗി ഭക്തിമാൻ യാ സ മേ പ്രിയഃ. 17

(C) 8 എവൻ (ഇഷ്ടത്തെ പ്രാപിച്ചാലം) സന്തോഷി ന എഷ്യതി ന്നില്ലയോ (അനിഷ്യത്തെ പ്രാപിച്ചാലും)എവൻ ദേ ന ദോഷി ഷ്യപ്പെടുന്നില്ലയോ (ഇഷ്ടാത്ഥം നശിച്ചാലും) എവൻ വ്യസ ന ശോചതി നീക്കുന്നില്ലയോ (കിട്ടാത്ത സാധനം വേണമെന്ന്) ന കാംക്ഷതി അപേക്ഷിക്കുന്നില്ലയോ QQ) 3 എവൻ പുണ്യപാപങ്ങളെ പരിത്യജിച്ചവ ശുഭാശുഭപരിത്യാഗീ നായി എന്നിൽ ഭക്തിയോടുകൂടിയവനായിരി ഭക്തിമാൻ ക്കുന്നുവോ ans അവൻ എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നു. മേ പ്രിയഃ

എവൻ, സന്തോഷിക്കേയോ. ദോഷിക്കകയോ, വ്യസനിക്ക യോ, ഇച്ഛിക്കയോ ചെയ്യന്നില്ലയോ, എവൻ പുണ്യപാപ ങ്ങളെ രണ്ടിനേയം പരിത്യജിച്ച് എന്നിൽ ഭക്തിയോടുകൂടിയ വനായിരിക്കുന്നുവോ അവൻ എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] എവൻ ഇഷ്ടപ്രാപ്പിയിൽ സന്തോഷിക്കുകയോ, അനിഷ്ട്രാപ്പിയിൽ ദേഷിക്കുകയോ, ഇഷ്ടവിയോഗത്തിൽ വ്യസനിക്കുകയോ, അപ്രാപ്പമായിട്ടുള്ളതിനെ കാംക്ഷിക്കുക യോ ചെയ്യുന്നില്ലയോ, എവൻ ശുദാശുഭകർമ്മങ്ങളെ രണ്ടിനേ യം പരിത്യജിച്ച് എന്നിൽ ഭക്തിയോടുകൂടിയവനായിരിക്കു അവോ, അവൻ എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നും സമഃ ശത്രൗ ച മിത്രേ ച തഥാ മാനാവമാനയോഃ ശീതോഷ്ണസുഖടുഃഖേഷ്യ സമഃ സംഗവിവജ്ജിതഃ. 18 തുല്യനിന്ദാസ്തതിർമ്മൗനീ സന്ത്രഃഷ്ട്രാ യേനകേനചിത് അനികേതഃ സ്ഥിരമതിർഭക്തിമാൻ മേ പ്രിയോ നരഃ. 19

ശത്രൗ ച മിത്രേ ച ശത്രവിലും സ്നേഹിതനിലും

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ മാനാവമാനയോഃ മാനാവമാനങ്ങളിലും സമഃ സമമായിരിക്കുന്നവരം

ശീതോഷ്ണസുഖദുഃഖേഷ ശ്വതം ഉഷ്ണം സുഖം ദുഃഖം ഇവയിൽ

സമഃ സമമായിരിക്കുന്നവനം

സംഗവിവജ്ജിതഃ ഒന്നിലും സക്തിയില്ലാത്ത**വ**നം

തുല്യനിന്ദാസ്തതിഃ നിന്ദയിലും സൂതിയിലും സമമാ**യിരി** 

ക്കുന്നവനും

മൗനീ മൗനമായിരിക്കുന്നവനും (വാക്കി**നെ** 

അടക്കിയവനം)

യേനകേനചിത° കിട്ടിയത്രകെറണ്ട° സന്തുഷുഃ സന്ദോഷിക്കുന്നവ**രം** 

അനികേതഃ ഒരു ദിക്കിൽ സ്ഥിരമായി വാസംചെ

യ്യാത്തവനം

സ്ഥിരമതിഃ സ്ഥിരമാത ബുദ്ധിയോട (വ്യവ

സ്ഥിതമായ ചിത്തത്തോടു)കൂടിയവ

നം

ഭക്തിമാൻ ഭക്തിയോടുകൂടിയവന്തമായവൻ

(സഃ) നരഃ ആ മനുഷ്യൻ

മേ പ്രീയഃ എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നു.

ശത്രവിലും സ്നേഹിതനിലും, അപ്രകാരത്തന്ന, മാനാവമാന ങ്ങളിലും, ശീതോഷ്ണസുവദ്യവങ്ങളിലും, സമമായിരിക്കുന്നവ നും, നിന്ദാസ്ത്രതികളിൽ സമമായിരിക്കുന്നവനും, വാക്കിനെ അടക്കിയവനും, കിട്ടിയതുകൊണ്ടു സന്തോഷിക്കുന്നവനും, ഒരു ദിക്കിൽ സ്ഥിരമായി വാസംചെയ്യാത്തവനും, എന്നിൽ ഭക്തി യോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവനമായവൻ എവനോ ആ മനുഷ്യൻ എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നു. [ശം-ഭാ] മാനാവമാനയോഃ—പൂയിലം പരിഭവത്തി കലും. യേനകേന ചിത് സന്ത്രഷ്ടു—ശരീരത്തെ നിലനിത്ത വാൻവേണ്ടിമാത്രം വല്ലതുംകൊണ്ടു സത്തോഷിക്കുന്നവൻ. മഹാഭാരതത്തിൽ ഇങ്ങനെ പറയുന്നം—

''<mark>യേനകേനചി</mark>ദാച്ഛന്നോ യേനകേനചിദാശിതഃ യത്ര കചചനശായീ സ്യാത്തം ദേവാ ബ്രാഹ്മണം വിദഃ.''

അത്ഥം: എന്തെങ്കിലും ഉടുത്തു്, എന്തെങ്കിലും ഭക്ഷിച്ചും, എവി ടെയെങ്കിലും ഉറങ്ങി കാലക്ഷേപംപെയ്യുന്നവനാണും ബ്രാഹ്മ ണൻ എന്ന ദേവന്മാർ പറയുന്നു:

അനികേതഃ—നിയതമായ വാസസ്ഥാനമില്ലാത്തവൻ. ഇതിന്നു പ്രമാണമായി 'അനാശാരഃ' എന്നിങ്ങനെ വേറൊരു സ്മൃതി. സ്ഥിരമതിഃ—പരമാത്ഥവസ്ലവിഷയമായ മതി യോടുകൂടിയവൻ.

അക്ഷരോപാസകന്മാരായും സകല ഇപ്പകളേയും നിവ ത്തിപ്പിച്ചവരായും പരമാത്ഥജ്ഞാനത്തിൽ നിഷ്യയുളവരായു മിരിക്കുന്ന സന്ന്യാസികളുടെ 'അദ്വേഷ്യാ സവ്വഭ്രതാനാം' (അ. 12, ശ്രോ. 13) എന്നമുതല്ല പറഞ്ഞുതുടങ്ങിയ ധർമ്മങ്ങളെ ഇവിടെ ഉപസംഹരിക്കുന്നു.

തേ തു ധർമ്മ്യാമൃതമിദം യഥോക്തം പരുപാസതേ ശ്രദ്ദധാനാ മത³പരമാ ഭക്താസ്തേതീവ മേ പ്രിയാഃ. 20

യഥോക്തം മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരമുള്ള

**ഇദം** ഈ

ധർമ്മൃാമൃതം1 ശാസ്ത്രാവിരോധമായ മോക്ഷസാധ

നത്തെ

ശ്രദ്ദധാനാം2 ശ്രജ്ഞയാടുകൂടിയവരായും

<sup>1.</sup> മുമക്ഷുത്വധർമ്മംകൊണ്ടു പ്രാപ്യമായിട്ടുള്ള മു ധർമ്മ്യം.

മക്തിക്കു പരമസാധനമായിരിക്കുന്ന ഇതിനെ അവശ്യം അനുഷ്ടിക്കേണ്ടതാണ് എന്നുള്ള വിശ്വാസത്തോടുകൂടിയ വർ.

മത°പരമാഃ3 ഞാൻതന്നെയാണം പരമമായ

ഗതി എന്ന വിചാരിക്കുന്നവരായം

യേതു എവർ

പര്യപാസതേ അനപ്പിക്കുന്നുവോ

തേ ഭക്താം ആ ഭക്തനാൾ മേ എനിക്ക്

അതീവ പ്രിയാഃ ഏറാവും പ്രിയന്താരാകുന്നു.

മേൽവിവരിക്കപ്പെട്ട ധർമ്മ്യമായിരിക്കുന്ന മോക്ഷസാധന ത്തെ യാതൊരുവർ, ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവരും ഞാൻതന്നെയാ ണ<sup>െ</sup> പരമമായ ഗതീയെന്നു വിചാരീക്കുന്നവരുമായി, അനുഷി ക്കുന്നുവോ ആ ഭക്തന്മാർ എതിക്ക് ഏററവും പ്രിയന്താരാ കുന്നു.

(ശം--ഭാ) ഭയ--യാതൊരു സന്ന്യാസികരു; യഥോക്തം ഇദം ധർമ്മ⇔മൃതം—ധർമ്മൃമായ [ധർമ്മത്തിൽനിന്ന ചലി ക്കാത്തതായി മുൻപറയപ്പെട്ട 'അടേചഷ്യ സവ്വ്ഭ്രതാനാം' എന്ന തുടങ്ങിയ മോക്ഷസാധനങ്ങളെ; യേ തു പര്യപാസതേ = എവ രന്മപ്പിക്കുന്നുപോ; (എംടെനെയുളവരായിട്ട് -അനുവിക്കുന്നു വരായി; മത്പനമാഃ—അക്ഷരാത്യമാവായ ഞാൻതന്നെയാ ണം' നിരതിശയമായ ഗതി എന്നു വിചാരിക്കുന്നവരായി; ഭക്താഃ—ഉത്തമരായും പരമാത്മജ്ഞതലക്ഷണമായുമിരിക്കു ന്ന ഭക്തിയെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നവരായി[ഉപാസിക്കുന്നുവോ]; തേ അതീവ മേ പ്രിയഃ = തുടങ്ങാനയുള്ളവർ എനിക്ക് ഏറ്റ വം പ്രിയന്മാരാകുന്നു. 'പ്രിയോംി ജ്ഞാനിനോത്യത്ഥം' (അ. 7, ശ്രോ. 17) എന്നു മൻപ് സൂചിപ്പിട്ടുള്ളതിനെ ഇവിടെ 'ഷക്താസ്തേതീവ മേ പ്രിയാഃ' എന്നിങ്ങനെ വ്യാഖ്യാ നിച്ച° ഉപസംഹരിച്ചു.

മൂൻപറയപ്പെട്ട ധർമ്മ്യമായ മോക്ഷസാധനത്തെ ഒരുവൻ അനുഷ്ഠിക്കുന്നതു കൊണ്ട് അവൻ ഭഗവാനായം വിഷ്ലവാ യം പരമേശശനായുമിരിക്കുന്ന എനിക്ക് അത്യന്തം പ്രിയ

<sup>3.</sup> നിവ്വിശേഷമായും പരബ്രഹ്മമായുമിരിക്കുന്ന ഞാൻത നെയാണ് നിരതിശയമായ പ്രാപൂവ്യസ്ഥാനം എന്ന് വിചാരിക്കനവർ.

നാകുന്നവെന്നതു ഹേതുവായിട്ട് വിഷ്ണവിൻെറ പരമപദത്തെ പ്രാപിപ്പാനിച്ഛയുളള മോക്ഷേച്ഛു മൻപറയപ്പെട്ട ധർമ്മ്യമായ മോക്ഷസാധനത്തെ പ്രയത്നപ്പെട്ട് അനുഷ്ഠിക്കേണ്ടതാക ന്നുവെന്നു വാക്യാത്ഥം.

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ ഭക്തിയോഗോ നാമ ദ്വാദശോധ്യായഃ ഭക്തിയോഗമെന്ന പന്ത്രണ്ടാമദ്ധ്യായം സമാപ്പം.

# പതിമ്മൂന്നാമദ്ധ്യായം

(ശം — ഭാ) ഏഴാമദ്ധ്യായത്തിൽ ഈ ശ്വരൻറ രണ്ടുവിധ പ്രകൃതികളെപ്പററി സൂചിപ്പിച്ചു. അവയിൽ ഒന്ന ത്രിഗുണാ ത്രീകന്തായും എട്ടാക്കി വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതായും, സം സാരത്തിന്നു ഹേതുവാകയാൽ അപര എന്ന പേരോട്ട് കൂടിയ തായമിരിക്കുന്നു. പര എന്ന പേരോടുകൂടിയ മറേത്ത് ജീവ നായും ക്ഷേത്രജ്ഞലക്ഷണത്തോടുകൂടിയതായും ഈ ശ്വര സ്വഭാ വത്തോടുകൂടിയതായുമിരിക്കുന്നു. ഈ രണ്ടു പ്രകൃതികളെക്കൊണ്ട് ഈ ശ്വരൻ ജഗത്തിൻറെ ഉൽപത്തിസ്ഥിതിലയങ്ങാക്ക് ഹേതുവായി ഭവിക്കുന്നു. ഇവിടെ ക്ഷേത്രം (ത്രിഗുണാത്രമിക യായ പ്രകൃതി), ക്ഷേത്രജ്ഞൻ (ജീവൻ) എന്നി രണ്ടു പ്രകൃതികളുടെ നിരൂപണ ഭവാരേണ അവയോടു (പരാപരാപ്രകൃതികളോടു) കൂടിയിരിക്കുന്ന ഈ ക്ഷേത്രാദ്ധ്യായമാരംഭിക്കപ്പെടുന്നു.

ഇതിന്ന് മൻപിലത്തെ [12-ാം] അദ്ധ്യായത്തിൽ 'അദ്വേഷ്യാ സവ്വഭ്രതാനാം' (അ. 12, ശ്ലോ. 13) എന്ന ശ്ലോകം മതൽ അദ്ധ്യായവസാനം വടെ തത്ത്വ ജ്ഞാനികളായ സന്ന്യാസിക ഉടെ നീഷ്ഠ—അവർ എപ്രകാമാണ് ഇരിക്കേണ്ടതു് എന്ന ഇ—വിവരിക്കപ്പെട്ട. എന്നാര് എപ്രകാരുള്ള തരത്വജ്ഞാ നംകൊണ്ടാണ് അവർ മൽപറഞ്ഞ ധർമ്മാചരണം നിമിത്തം ഭഗവാന പ്രിയന്മാരായി ഭവിക്കന്നതു് എന്നുള്ളതിനെ വീശ ഭമാക്കണമെന്ന ഉദ്യശ്യത്തോടുള്ളിയുമാണ് ഈ അദ്ധ്യായമാരംഭിക്കപ്പെടുന്നതു്.

ത്രിഗുണാത്തികയായ പ്രകൃതികാര്യം (ദേഹം),കരണം (ഇന്ദ്രിയങ്ങരം), വിഷയം എന്നിങ്ങനെ പലവിധമായി പരിണമിക്കുന്ന. (ജീവസ്വരുപനായിരിക്കുന്ന) പുരുഷന്ന ഭോദാ നുഭവത്തിന്നും ഭോക്ഷപ്രാപ്പിക്കു വേണ്ടി ആ പ്രകൃതി തന്നെ ദേഹേന്ദ്രിയാദ്യാകാരങ്ങളായി ഭവിച്ച് എല്ലാം യോജിച്ച് ഒരു സംഘാത [കൂട്ടിമായി നില്ലുന്നു. അങ്ങനെയുള്ള സംഘാതമാണു നമ്മുടെ ശരീരം. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഈ ശരീരത്തെപ്പററി ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

ശ്രീഗേവാനുവാച:

ഇദം ശരീരം കൗന്തേയ ക്ഷേത്രഭിത്യദിയത്ത

ഏതദ്യോ വേത്തി തം പ്രാഹും ഷേത്രജ്ഞ ഇതി തദ്ധിദം. 1

ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര

ഇദം ശരീരം (ഭോഗത്തിന്ന് ആശ്രയമായിരിക്കുന്ന)

ഈ ശരാരം

ക്ഷേത്രം ഇതി ക്ഷേത്രമെന്നു<sup>o</sup> അഭിധീയ**തേ** പറയപ്പെടുന്ന

**ഏതത**് ഈ ക്ഷേത്രത്തെ

യഃ എവൻ

വേത്തി അറിയുന്നുവോ (ഞാൻ, എൻെറ എ

ന്നിഞ്ടനെ വിചാരിക്കുന്നുവോ)

തം അവണ

**ക്ഷേത്രഴഞഃ ഇതി** ക്ഷേത്രജ്ഞനെന്നും

തദ്വിദഃ അവയെ (ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞനാരെ

വേർതിരിച്ച്") അറിഞ്ഞിട്ടുള്ളവർ

പ്രാഹം പറയുന്നു.

അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര. ഭോഗായതാനമായിരിക്കുന്ന ഈ ശരീരം ക്ഷേത്രമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ഈ ഭക്ഷത്രത്തെ എവൻ അറി യുന്നവോ അവനെ ക്ഷേത്രജ്ഞനെന്നു<sup>ം</sup> അവയെ (വേർതിരീ ച്ച<sup>ം</sup>) അറിഞ്ഞിട്ടുള്ളവർ പറയുന്നു.

(ശം—ഭാ) 'ഇദം' ശബ'ദം സവ്വനാമമായി പ്രയോഗി ക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അതു ശരീരത്തെ വീശേഷിപ്പികുന്നു.

ക്ഷേത്രം — ഉപദ്രവങ്ങളിൽനിന്നു രക്ഷിക്കാപ്പടുന്നതുകൊ ണ്ടു ക്ഷേത്രമന്നു പറയപ്പെടുന്നു; അല്ലെങ്കിൽ, നാശമുള്ളതി നാൽ ക്ഷേത്രം; അല്ലെങ്കിൽ അപക്ഷയമുള്ളതാകയാൽ ക്ഷേത്രം; അല്ലെങ്കിൽ ഒരു വിളഭ്രമിപോലെ കർമ്മഫലങ്ങഠം അതിൽ നിന്നുണ്ടാകുന്നതുകൊണ്ടു ക്ഷേത്രം. ഇതി —എന്നിങ്ങനെ (ക്ഷേത്രമെന്നിങ്ങനെ); അഭിധീയതേ — പറയപ്പെടുന്നു. ഏതത് യാ പേത്തി....തദ്വിട്ടെ ശരീരമായിരിക്കുന്ന ഈക്ഷേത്രത്തെആപാ ചൂഡം ആർ തന്റെ ഉഞ്ഞാനത്തിന്നു വിഷയമാക്കുന്നുവോ — സ്വാഭാവികമായിട്ടോ, ഉപദേശത്താലോ ഉള്ള ജ്ഞാനംകൊ ന്ട്ര് ആർ അതിനെ (ക്ഷേത്രത്തെ) തന്നിൽനിന്നു ഭിന്നമായി അറിയുന്നവേന ക്ഷേത്രജ്ഞൻ എന്നിപ്രകാരം (ഇതി—എന്നിപ്രകാരം) ക്ഷേത്രജ്ഞേ നാരെ വേർതിരിച്ചറിഞ്ഞിട്ടുള്ളവർ പറയുന്നു.

ക്ഷേത്രജ്ഞം ചാപി മാം വിദ്ധി സവ്വക്ഷേത്രേഷ്യ ഭാരത ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞാനം യത്തത് ജ്ഞാനം മതം മമ.

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ ഭരതവംശജ സവ്വക്ഷേത്രേഷ സകല ക്ഷേത്രങ്ങളിലും

മാം ച അപി എന്നെത്ത**ന്ന** ക്ഷേത്യജ<sup>ം</sup>ഞം ക്ഷേത്യജ<sup>ം</sup>ഞനായി

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും

ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ<sup>്</sup>ഞയോഃ ദേഹം ആത്മാ ഇവയുടെ

യത് ജ്ഞാനം (വൈലക്ഷണ്യേനയുള്ള)വിവേക

ജ്ഞാനമേതോ

തത<sup>ം</sup> അതുതന്നെയാണം

നം എന്നു

മമ എൻെറ മതം നിശ്ചയം.

അല്ലയോ അജ്ജന, സകലക്ഷേത്രങ്ങളിലും എന്നെത്ത ന്നെ ക്ഷേത്രജ്ഞനായി അറിഞ്ഞാലും. ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞ ന്മാരുടെ വിവേകജ്ഞാനമേതോ അതുതന്നെയാണും (മോ ക്ഷഹേതുവാകയാൽ സാക്ഷാൽ) ജ്ഞാനം എന്നാണും എൻെറ നിശ്ചയം. (മററുള്ള ജ്ഞാനമെല്ലാം, ബന്ധഹേതുവാകയാൽ, വൃഥാപാണ്ഡിത്യമാണും എന്നത്ഥം. ഇതിന്നു പ്രമാണം—'തതു കർമ്മ യന്ന ബന്ധായ സാവിദ്യാ യാ ച മുക്തയേം ആയാ സായാ പരം കർമ്മ വിദ്യാന്യാ ശില്പനൈപുണം.')

(ശം—ഭാ) മൻപറയപ്പെട്ട ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയിമി ക്കുന്ന ക്ഷേത്രജ്ഞൻ പരമേശ്വരനായും അസംസാരിയായുമി രിക്കുന്ന ഞാൻതന്നെയാണം എന്നറിഞ്ഞാലും—സവ്വക്ഷേത്ര ങ്ങളിലുമേകനായും, ബ്രഹ്മാമുതൽ തൃണംവരെയുള്ള അനേക ക്ഷേത്രോപാധികളാൽ പ്രവിഭക്തമായും (ഭിന്നജിന്നമെന്ന പോലെ തോന്നപ്പെടുന്നതായും) ഇരിക്കുന്ന ക്ഷേത്രജ്ഞൻ പരമാത്മത്തിൽ യാംഗൊരുപാധിഭേദവുമില്ലാത്തവനാണെന്നും, സത് (ഉണ്ട്), അസത് (ഇല്ല) എന്നും മററുമുള്ള ശബ്ദ പ്രത്യയങ്ങാക്കു് അഗോചരമായിട്ടുള്ളവനാണെന്നും അറി ഞ്ഞാലും എന്നഭിപ്പായും. ക്ഷേത്രം, ക്ഷേത്രജ്ഞൻ, ഈശ്വ രൻ ഈ മുന്നിൻോയും യവായവജ്ഞാനേമൊഴിച്ചു ജ്ഞാതവ്യ മായിട്ട് അന്യവസ്തുചില്ലാത്തതിനാൽ അറിയപ്പെടേണ്ടവയാ യ ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞനാർ യാതെശ്ര ജ്ഞാനംകൊണ്ടാണ് വിഷയീകരിക്കപ്പെടുന്നുള് അതാണം സമ്യഗ് ജ്ഞാനം എന്നാ ണ് ഈശ്വശേറായും വാഷ്ണുവായുമീരിക്കുന്ന എൻെറ അഭി

പ്വിപക്ഷം:—എല്ലം ക്ഷേത്രങ്ളിലും (അന്തര്യാമിയായി) ഈശ്വരൻ ഒരാളേ ഉള്ളവെന്നും, സകലഭോഗങ്ങളേയുമനുഭവ ( ക്കുന്നതിന്നു അദ്ദേഹത്താക്കുവാര ക്രിവായ്യാക്കാരി ആയ മില്ല എന്നുംവമിക്കിൽ, ഒന്നുകിൽ ഈശ്വരൻ സംസാരിയാ ണെന്നു സാധിക്കണം; അല്ലെങ്കിൽ, ഈശ്വരൻകൂടാതെ സംസാ വേറെയില്ലാത്തത്നാൽ സംസാരമേയല്ലെന്നുവരണം. ഇതു രണ്ടും സ്വീകംരച്ചോഗ്യമല്ല. എന്തെന്നാൽ, (അങ്ങപെ സാധിക്കുന്നതായാൽ) ബന്ധപോക്ഷങ്ങളേയും തത്ഷാരണങ്ങ ളേയും പ്രതിപാദിക്കുന്ന ശാസ്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു യാതൊരു പ്രയോജനവുമില്ല എന്നു കല്പിക്കേണ്ടിവരും. എന്നുതന്നെയു മല്ല, പ്രത്യക്ഷാദ! പ്രമാണംത്മഠംകും അതു വിരോധമാകുന്നും സുഖ ദുംഖങ്ങാം, രുത്ഷംരണങ്ങാം എന്ന് ലക്ഷണങ്ങളോടു കൂടിയ സംസാരം പ്രത്യക്ഷത്തിൽ നമുക്കു് അനുഭവ സിദ്ധ മാകുന്നു. ജഗത്തു പലചിധമായിരിക്കുനുവെന്ന ജ്ഞാനം കൊണ്ടു ധർമ്മാധർമ്മം വിമിത്തമായിരിക്കുന്ന സംസാമം അനമാനിക്കപ്പെടുകയുംചെയ്യാം. അത്ദനെയിരിക്കെ, ഈശച രനും ആത്മാവുമൊന്നാമണന്നു സാധിക്കുന്നുവെങ്കിൽ ഇതെല്ലാം അസാധു വായി ഭവിക്കുന്നം.

സമാധാനം:—അങ്ങനെ പറയുമാൻ പാടില്ല. എന്തെ നാൽ, അതു ജ്ഞാനത്തിൻേറയും അജ്ഞാനത്തിൻേറയും ഭേദ ത്തെ അടിസ്ഥാനമാക്കി സാധിക്കപ്പെടാവുന്നതാണ്ം. ഇതി ന്ന ശ്രതിവാക്യം—'ദൂാമേതേ വിപരീതേ വിഷൂചീ അവി

ദ്യായാ ച വിദ്യാ<u>—</u>വിദ്യ എന്ന**തും അവിദ്യ എന്നതും അത്യ** നാവചിരുദ്ധങ്ങളും ഭിന്നഫലങ്ങളോടുകൂടിയവയുമാകുന്നു' (കഠോ പനിഷത്ത് 2. 4). ജ്ഞാനവം അജ്ഞാനവും തമ്മിൽ (സ്വര്ര പംകൊണ്ടു മാത്രമല്ല) ഫലംകൊണ്ടും വ്യത്യാസമണ്ടെന്ന<sup>ം</sup> (ആ ഉപനിഷത്തിൽത്തന്നെ) നിർദ്ദേശിക്കപ്പെടുന്നു. എങ്ങനെയെ ന്നാൽ— (ശ്രേയശ്ച പ്രേയശ്ച<u>—)</u> ജ്ഞാനത്തിന്റെ വിദ്യാവി ഷയമായ ഫലം ശ്രേയസ്സം (ഉൽക്കഷ്യസുഖവം), അജ്ഞാനത്തി െൻറ അവിദ്യാവിഷയമായ ഫലം പ്രേയസ്സം (—അധമസുഖ വു ) ആകുന്നു. ഇതി**നെ അനുസരിച്ചുതന്നെ വ്യാസമഹർഷി** 'ദാാവിമാവഥ പന്ഥാനൗ<u>—എ</u>ന്നാൽ ഈ രണ്ട മാർഗ്ഗ<mark>ങ്ങളാ</mark>ണ ള്ളതു $^{\circ}$ ' (മ. ഭാ. ചോക്ഷധർമ്മം 41.6) എന്നം, 'ഇമൗ ദ്വാവേവ പന്ഥാനൗുത്താ രണ്ടു മാർഗ്ഗങ്ങരം മാത്രമേയുള്ള' എന്നും പറയു ന്നു. ഇവിടേയും (ഗീതയിലും) രണ്ടു നിഷ്ഠകളാണു പറയപ്പെ ട്ടിട്ടുള്ളതു്. അതിന്നുംപുറമേ, അവിദ്യയെ തത്കാര്യസഹിതം വിദ്യകൊണ്ടു നശിപ്പിക്കേണ്ടതാണെന്നു ശൃതിസ<sup>്</sup>മൃതിയുക്തി കളിൽനിന്നു നാം പഠിക്കുന്നു. താഴെ കാണിക്കുന്ന ശ്രതികയ ഇതിന്നു പ്രമാണമാകുന്നു. 'ഇഹ ചേദവേദീദഥ സത്യമസ്തി ന ചേദിഹാവേദീനാഹതീ വിനഷ്ടിഃ — ഈ ലോകത്തിൽവെച്ച തന്നെ ഒരുവൻ (ആത്മാവിനെ മുൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരം) യുന്നുവെങ്കിൽ (ഞാൻ ബ്രഹ്മമാണെന്നറിയുന്നുവെങ്കിൽ)അവൻ (ഈ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ) പരമാത്ഥതത്തപത്തെ പ്രാപി**ക്കുന്ന**' ്രഅവൻറെ ജന്മം സഫലമാകുന്നുവെന്നത്ഥം). ഒരുവൻ ജീവി ച്ചിമിക്കുമ്പോ⊙ത്തന്നെ (ആത്മാവിനെ) അറിയുന്നില്ല എങ്കിൽ അവന്നു മഹത്തായ നാശം സംഭവിക്കുന്ന (അവൻ ദീർഘകാലം നിലനില്ലുന്നതായ സംസാരഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. 1 'തമേ വം വിദ്ധാനമൃത ഇഹ ഭവതിനാനും പന്ഥാ വിദ്യതേയനായ <u>പരമാതമാവിനെ അറിഞ്ഞിട്ടുള്ളവൻ(സാക്ഷാത്കരിച്ചിട്ടുള്ള</u> വനു) ഈ ജന്മത്തിൽഅന്നെ മരണരഹിതനായി ഭവികന്നും (ജനനമരണങ്ങളിൽനിന്നു മോചിക്കുന്നു). മോക്ഷ (അമൃതത്വ)

ഇഹ ചേദവേദീദഥ സത്യമസ്തി ന ചേദിഹാവേദീന്മ ഹത്രിനഷ്ടിം. ഭ്രതേഷ് ഭ്രത്ഷ വിചിത്യ ധീരാം പ്രേത്യാ സ്മാല്ലോകാദമൃതാ ഭവന്തി (കേനോപനിഷത്ത് 2.5).

പ്രാപ്നിക്ക<sup>്</sup> (മൻപറയപ്പെട്ടപരമാത്മസാക്ഷാത് കാരമൊഴിച്ച്) വേറെ മാർഗ്ഗമില്ല.2 'ആനന്ദം ബ്രഹ്മണോ വിദ്വാൻ ന ബിഭേ തി കതശ്ചന—ബ്രഹ്മാനന്ദത്തെ അറിയുന്നവൻ (അനഭവികം ന്നവൻ) ഒന്നിനേയം ഭയപ്പെടുന്നില്ല' (തൈത്തിരീയോപനി ഷത്ത് 2. 4). എന്നാൽ അവിദ്ധാനാകുട്ടേ അഥ തസ്യ മയം **ഭവതി**—എന്നാൽ അവന്ദര് (സംസാര)ഭയമുണ്ടാകന്ദര് (തൈ ത്തിരീയം 2. 7). 'അവിദ്യായാമന്തരേ വത്തമാനാഃ—അവിദ്യ യുടെ മദ്ധ്യത്തിലിമിക്കുന്നവർ....കുടേനെ കുരുടൻ വഴികാണി ക്കുന്നതുപോലെ വഴിതെററി (സംസാരത്തിൽ) കിടന്നുഴലുന്നു' (കഠോപനിഷത്ത<sup>ം</sup> 2. 5). 'ബ്രഹ്മ വേദ ബ്ര**ഫൈവ ഭവതി**— ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നവൻ ബ്രഹ്മംതന്നെയായി ഭവിക്കുന്നു' (മണ്ഡകോപനിഷത്ത<sup>°</sup> 3. 2. 9). 'അന്യോസാവന്യോഹമ സൂീതി ന സ വേദ യഥാ പശുരേവം സ ദേവാനാം =യാതൊ **അവൻ 'അദ്ദേഹം വേറെ**, ഞാൻ വേറെ' എന്ന ഭേദബു**ധിയോ** ടുകൂടി അനൃദേവനെ ഭജിക്കുന്നുവോ അവൻ (പരമാത്ഥതത്താ ത്തെ) അറിയുന്നില്ല. അങ്ങനെയുള്ളവനെ ദേവന്മാർ പശുവി നെപ്പോലെ വിചാരിക്കുന്നു' (ബ്ബഹദാരണ്യകോപനിഷത്ത<sup>ം</sup> 1.4.10). ആതമാവിനെ അറിയുന്നവൻ 'സ ഇദം സവ്വം ഭവതി \_\_അവൻ ഇതെല്ലാമായി ഭവിക്കുന്നു' (ബ്ല. ഉ. 1. 4. 10). 'യദാ ചർമ്മവത്<u>—</u>ആകാശത്തെ തോലൂപോലെ തെറുക്കുക എന്നതു് എപ്രകാരമോ (എത്ര അസാദ്ധ്യമോ) അതുപോലെ (അസാദ്ധ്യം) ആകുന്ന പരമാത്മസാക്ഷാത്യകാരം കൂടാതെ സംസാരബന്ധത്തിൽനിന്നു ഒരുവൻ മുക്തനാവുമെന്നതും' (ശേചതാശചതരോപനിഷത്ത് 6. 20). ഇങ്ങനെ (വിദ്യയുടേ യം അവിദ്യയടേയം ഫലഭേദത്തെ കാണിക്കുന്നതായ) ശൃതി വാക്യങ്ങരം ഇനിയും അനേകം കാണിക്കാവുന്നതാണം. (ഗീത **യിൽത്തന്നെ** പറഞ്ഞിട്ടുള്ള) 'അജ്ഞാനേനാവൃതം ജ'ഞാനം

<sup>2.</sup> ധാതാ പുരസ്താദ്യമുടാജഹാര വേക്ട പ്രവിദ്വാൻ പ്രദിശ ശ്ചതസ്രഃ. തമേവം വിദ്വാൻ അമൃത ഇഹ ഭവതി. നാന്യും പന്ഥാ അയനായ വിഭ്യതേ (പുരുഷസൂക്തം). ഇവിടെ 'തം' എന്നുള്ളതിന്നു വിരാട്പുരുഷൻ എന്നാണം' സായണാചാര്യർ അത്ഥം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും.

തേന മുഹ്യന്തി ജന്തവാം' (അ. 5, ശ്ലോ. 15); 'ഇഹൈവ തൈജിതാ സഗ്ഗോയേഷാം സാമ്യേ സ്ഥിതം മനാം' (അ. 5, ശ്ലോ. 19) 'സമം പശ്യൻ ഹി സവ്വത്ര' (അ. 13, ശ്ലോ. 28) എന്നിങ്ങനെയുള്ള സ്മൃതിവാക്യങ്ങളുമസംഖ്യമുണ്ട്'. ന്യായം കൊണ്ടും ഇത് നെത്തന്നെ സാധിക്കാവുന്നതാണം". 'സപ്പാൻ കശാഗ്രാണി തവോപോനം ജ്ഞാത്വാ മനുഷ്യാം പരിവജ്ജയത്തി. അജ്ഞാനതസ്ത്രപത്തി കേചിത് ജ്ഞാനേ ഫലം പശ്യയഥാ വിശിഷ്ടം—സപ്പിത്കാം, മുള്ള്, കിണറുകാം എന്നിവയെ മനുഷ്യർ അറിഞ്ഞു് ഉപേക്ഷിക്കുന്നു. എന്നാൽ അവയെ അറിയാഞ്ഞിട്ട ചിലർ അവയിൽ ചെന്നു ചാടുന്നു. അതിനാൽ ജ്ഞാനഫലം എത്ര മഹത്മായിട്ടുള്ളതാണെന്നറിഞ്ഞാലും' (മ. മോക്ഷധർമ്മം 201, 17).

ഇത്തനെ ദേഹാദികളിൽ ആത്മബുദ്ധിയുള്ള അവിദ്ധാൻ രാഗദേപപ്പങ്ങളാൽ പ്രേരിതനായിട്ട് ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളെ ചെയ്ത ജനിക്കുകയും മരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നുവെന്നും, എന്നാൽ ദേഹാദി യിൽനിന്നു ഭിന്നമാണും ആത്മാ എന്നു കാണുന്നവർ രാഗദേച ഷാദികളെ ഉപേക്ഷിക്കുകുനിമിത്തം ധർമ്മാധർമ്മപ്രവൃത്തിക ളിൽനിന്നു വിരമിക്കകയാൽ മോചിക്കപ്പെടുന്നുവെന്നും നാം അറിയുന്നു. ഈ സിധോന്തത്തെ യുക്തികൊണ്ടു ഖണ്ഡിപ്പാൻ ആക്കം കഴിയുന്നതുപ്പ. അങ്ങനെയിരിക്കെ, അവിദ്യ ഹേതു **വായിട്ട<sup>്</sup> ആത്മാവിന്നു ദേഹാദിയിൽ ആത്മത്വം കല്പിക്കുന്നതു** പോലെ (ആത്മാവിന്നു ദേഹാദിയോട്ട താദാത്മ്യം കല്ലിക്കുന്ന തുപോലെ) ഈശാരന്തന്നെയായിരിക്കുന്ന ക്ഷേത്രജ്ഞനം അവിദ്യയാൽ നിർമ്മിക്കപ്പെട്ട ഉപാധിഭേദം ഹേതുവായിട്ട സംസാരിത്വം ഉള്ളതുപോലെ തോന്നുന്നു. (ഇരുട്ടത്ത്ര്) ഒരു തുണു കണ്ടിട്ട പുരുഷനാണെന്നസാളിക്കുന്ന**തുപോ**ലെ സവ്വജീ വികഠംകും ദേഹാദികളായ അനാത്മവസ്തകളിൽ അവിദ്യനി മിത്തം നിശ്ചിതമായ ആത്മഭാവമുണ്ടാകുന്നുവെന്നതു പ്രസിദ്ധ മാണല്ലോ. എന്നാൽ (അപ്രകാരം തുണിനെ കണ്ടിട്ട പുരുഷ നാണെന്നസാളിഷന്തുകൊണ്ട്) പുരുഷധർമ്മം തുണിലാ കട്ടെ തൂണിൻെറ ധർമ്മം പുരുഷനിലാകട്ടെ ഉണ്ടാകുന്നില്ല. അപ്രകാരംതന്നെ ചൈതന്യം ദേഹധർമ്മമായി ഭവിക്കുന്നില്ല. സുഖം ദുഃഖം മോഹം മുതലായ ദേഹധർമ്മങ്ങാം (പരമാത്ഥ

ത്തിൽ) ചൈതന്യധർമ്മങ്ങളായി ഭവിക്കുന്നതുമില്ല. എന്തെ ന്നാൽ ആവക ദേഹധർമ്മങ്ങയം, ജരാമരണങ്ങയപോലെ, ആത്മാവിൽ അവിദ്യയാൽ ആരോപിക്കപ്പെടുന്നതാകുന്നു.

പുവ്വക്ഷം:—അങ്ങനെയല്ല. രണ്ടു സംഗതികളും ഒരു പോലെയല്ല. എന്തെന്നാൽ, തുണം പുരുഷനം രണ്ടും ജേഞയ വസ്തുകളെകുന്നു (ജ്ഞാതാവായ ആത്മാവിൽനിന്നു ബാഹ്യമായിട്ടുള്ളവയാകുന്നു). അതുകൊണ്ടാണ് ജ്ഞാതാവ്യ അവിദ്യ നിമിത്തം അവയെ, ഒന്നിനെ മറൊന്നായി തെററിദ്ധരിക്കുന്നത്ര്. എന്നാൽ ജ്ഞേയമായിരിക്കുന്ന ദേഹവും ജ്ഞാതാവായിരിക്കുന്ന ആത്മാവും അന്യോന്യം (ഒന്നു മറേറത്തിന്നും അതുപോലെതന്നെ തൊറിദ്ധരിക്കുന്നുവേന്നും (ദേഹത്തിന്നും ആത്മാവിന്നും ഇത്രേത്തോയും സരിയായില്ല. അതുകൊണ്ടും ദേഹധർമ്മം ജ്ഞായമാണെങ്കിലും ജ്ഞാതാവായ ആത്മാവിലും അതുണ്ടും എന്നുവരുന്നു.

സമാധാനം:—ആ വാദം ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ അങ്ങ നെയാണെങ്കിൽ ആത്മാ അചേതനമാണെന്നു പറയേണ്ടി വരും. ജ<sup>°</sup>ഞേയമായിരിക്കുന്ന ദേഹാദിയുടെ, അല്ലെങ്കിൽ ക്ഷേത്രത്തിന്റെ, സുഖം, ദുഃഖം, മോഹം, ഇപ്പ മുത ലായ ധർമ്മങ്ങരം ജ്ഞാതാവായ ആത്മാവിന്നുണ്ടും എന്നു സാധിക്കുന്നപക്ഷം അവിദ്യയാൽ ആരോപിതങ്ങളാ യിട്ട് ജേ'ഞയമായിരിക്കുന്ന ക്ഷേത്രത്തിന്റെ ചിലധർമ്മ ങ്ങായാത്രം ആത്മാവിന്നുണ്ട് എന്നും, ജരാമരണാദി (മററു ചില) ധർമ്മങ്ങരംഇപ്പെന്നും, ഉള്ളതിലേക്കു പ്രത്യേകകാരണം പറയേണ്ടിവരും. എന്നാൽ (പരമാത്ഥത്തിൽ) മൻപറയപ്പെട്ട ജരാമരണാദിയെപ്പോലെ ആത്മാവിൽ ക്ഷേത്രധർമ്മങ്ങളം ആരോപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നവയാകയാൽ പരമാത്ഥത്തിൽ ആ തമാവിന്നില്ല എന്നതും നമുക്കനുമാനിക്കാവുന്നതാണം. ആവക ദേഹാദിധർമ്മങ്ങ**ം ചിലപ്പോ**ം സ്വീകരിക്കേണ്ട വയായം ചിലപ്പോഠം തള്ളിക്കളയേണ്ടവയായം ഇരിക്കുന്നതി നാലം മററു കാരണങ്ങളാലം അവ ആത്മധർമ്മമല്ല എന്നം<sup>o</sup> അനമാനിക്കാവുന്നതാണം<sup>്</sup>. അതിനാൽ കർത്തൃത്വം ഭോൿ ത്യ എയലായ ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയ ജേ അയസ്ഥമായി

രിക്കുന്ന (ദേഹാദിക്കുള്ള) സംസാരം ജ'ഞാതാവായ ആത്മാ വിൽ അവിദ്യതകാണ്ട് ആരോപിക്കപ്പെടുക മാത്രമാകുന്നു. എന്നാൽ അതുകൊണ്ട<sup>ു</sup> [അധ്യാരോപം കൊണ്ടു] ജ്ഞാതാ വായ ആത്മാ ലവലേഴം ഭചച്ചിക്കപ്പെടുന്നില്ല. ആകശേം വളഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ആകംശത്തിൽ ചളിയുണ്ട് എന്നിങ്ങനെ ഒരോ ധർമ്മങ്ങളെ ബാലന്താർ അജ്ഞാനം നിമിത്തം ആകാ ശത്തിൽ ആരോചിക്കാറുണ്ട് എങ്കിലും ആകാശം നിഷ<sup>്</sup>ക ള്ങ്കമ**ായ**ിത്തന്നെയിരിക്കുന്നു. (അതുപോലെ അധ്യസ്തമായി രിക്കുന്ന അനത്തെധർമ്മങ്ങയം നിമിത്തം ആതമാ ദേഷിപ്പി ക്കപ്പെടുന്നില്ല എന്നത്ഥം.) അതിനാൽ ഭഗവാനായം ക്ഷേ ത്രജ്ഞനായുമിരിക്കുന്ന ഈശാരൻ സകലക്ഷേത്രങ്ങളി ലുമിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും അദ്ദേഹത്തിന്നു് സംസാരത്തി **ൻെ**റ ഗന്ധമാത്രംപോലുണ്ടെന്നു ശങ്കിക്കുവ**ാ**ൻ പാടുള്ളതല്ല. അവിദ്യയാൽ അധ്യസ്തമായ ഒരു ധർമ്മംകൊണ്ടും ആക്കെ ങ്കിലും ഉപകാരമോ അപകാരമോ സദ്ധാക്കുന്നതായി നാം **ലോകത്ത**ിലെങ്ങും കണ്ടിട്ടില്ല,

ദൃഷാന്തം ശരിയായില്ല എന്ന (പുവ്വക്ഷിയുടെ) വാദവും ശരിയായില്ല. എങ്ങനെയെന്നാൽ—അവിദ്യയാൽ ആരോപി ക്കപ്പെടുക എന്ന സംഗതിയെ മാത്രമേ ദൃഷ്യാന്തത്തിന്നും ദാർ ഷൂാന്ത്വകര്ത്വന്നും സാധർമ്മ്യമായി (തുല്യധർമ്മമായി) എടുക്കുവാനുളേശിച്ചിട്ടുള്ള. ഈ കാര്യത്തിൽ രണ്ടും ഒരു പോലെ യാകുന്നു. എന്നാൽ ഒരു ജേ'ഞയവസ്തുവിന്റെ ധർമ്മങ്ങയ ജ്ഞാതാവിൽ ആരോപിക്കപ്പെടുന്നതല്ല എന്ന (പുവ്വ ക്ഷിയുടെ) വാഭം ശരിയല്ലെന്ന് ജരാമരണാദികളെക്കൊണ്ടുകാണിച്ചിട്ടുണ്ടും.

പൂവ്വക്ഷം:— അവിദ്യയോടുകൂടിയിരിക്കുന്നതിനാൽ ക്ഷേത്രജ്ഞനു സംസാരിത്വമുണ്ടു്.

സമാധാനം: — അതും ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ അവിദ്യ എന്നതു തമസ്സുമാവത്തോടുകൂടിയതാകുന്നു. ആവരണാത്മക ത്വം ഹേതുവായിട്ട് (ഒരു മറവുപോലെയിരിക്കുന്നതിനാൽ) അവിദ്യ എന്നതു താമസമായ ഒരു ഭാവനയാകുന്നു —യഥാർ വസ്തുവിനെ വിപരീതമായി ഗ്രഹിപ്പിക്കുന്നതായോ, സംശ യത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായോ, അല്ലെങ്കിൽ പരമാർത്ഥത്തെ ഗ്രഹിപ്പിക്കാതെതന്നെയിരിക്കുന്നതായോ, ഇങ്ങനെ, ഏതുവി ധമായിട്ടുള്ളതാണെങ്കിലും അവിദ്യ എന്നതു തമസ്സിൽനിന്റെ അവിച്ച ഒരു ബോധവിശേഷമാകുന്നു. എന്നെന്നൽ വിവേ കമാകുന്ന പ്രകാശമുണ്ടാകുന്നാരം അത്ര് (തമസ്സാഭാവത്തോ ടുകൂടിയിരിക്കുന്ന അവിദ്യ) ഇല്ലാതാകുന്നു (ഇതിന്നു ദൃഷ്യാന്ത മായി) അവിദ്യയുടെ വിപരിതഗ്രഹണാദി മുന്നു പ്രകാരഭേദ അനം തിമിരാദി(നേത്ര)ടോഷങ്ങരം നിമിത്തവുമുണ്ടാകുന്നതായി നാം കാണുന്നുള്ള. തിമിരം എന്നതു് കണ്ണിന്നു ഒരു മുലിനെ ഉണ്ടാകുന്ന ഒരു രോഗവിശേഷമാകുന്നു. അതിനാൽ അതു തമസ്സഭാവത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നു.

പൂവ്വക<sup>്</sup>ഷം:—എന്നാൽ അവിദ്യ ജ<sup>°</sup>ഞാ<mark>താവിൻെറ</mark> (ആത്മാവിൻെറ)ധർമ്മമാകന്നു.

സമാധാന<sub>്</sub>- അല്ല എന്തെന്നാൽ, തീമിരാദിദോഷങ്ങ**ം** ചക്ഷുരിന്ദ്രിയത്തിലാണ<sup>്</sup> കാണപ്പെടുന്നതു്

അവിദ്യ ജ്ഞാത്യധർ മ്മമാണെന്നും അവിദ്യാധർമ്മമുള്ള തുകൊണ്ടു ക്ഷേത്രജ്ഞൻ സംസാരിയാണെന്നും അതിനാൽ ക<sup>്</sup>പ്പേത്രജ്ഞൻ ഈശവരൻതന്നെയാണും സംസാരിയല്ല എന്നു പറയുന്നതു യുക്തമല്ല എന്നും മററുമുള്ള **ന**ിങ്ങളുടെ (പുവ്വപക്ഷിയുടെ) വാദവം ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, വി പരീതമായി ഗ്രഹിപ്പിക്കക മതലായ ദോഷങ്ങഠം കരണമാ യിരിക്കുന്ന ചക്ഷുസ്സിങ്കല**ം**ഞ കാണപ്പെടുന്നതു<sup>ം</sup>. വിപരീ തഗ്രഹണം മുതലായതാകട്ടേ അതിന്നു കാരാനമായിരിക്കുന്ന തിമിരാദിദോഷമാകട്ടേ ഗ്രഹീതാവായിരിക്കുന്ന ആത്മാവി കണ്ണിന്നു ചികിത്സചെയ്ത തിമിരാദിഭേഷത്തെ ഗ്രഹീതാവിൽ നാം അതിനെ കാണംത്തത<u>ി</u> നീക്കുമ്പോ⊙ം നാൽ അതു ഗ്രഹീതാവായ ആത്മാവിൻെറ ധർത്മമല്ലെന്നു അപ്രകാരംതന്നെ അഗ്രഹണം സി**ദ്ധ**മാകുന്നും വീപരീത ഗ്രഹണം സംശയം എന്നീ പ്രത്യന്മങ്ങളം അവയുടെ കാരണ ങ്ങളം ഏതെങ്കിലും ഒരു കരണ(ഇന്ദ്രിയ)ത്തിന്നാവാനേവഴി അപ്പാതെ ജ<sup>ം</sup>ഞാതാവായിര<sup>ു</sup>ക്കുന്ന ക്ഷേത്രജ്ഞന്നും **ഒ**രിക്കലും അവഉണ്ടാവാൻ പാടില്ല. അത്വന്തംപുറമേ, അറു

യപ്പെടുന്നവയാകുന്നു (സംവേദ്യങ്ങളാകുന്നു) എന്നകാരണത്താലും **അവ ജ°ഞാ**ത്വധർമ്മങ്ങളല്ലെന്നുവരുന്നു. പ്രകാശം എപ്രകാരം ധർമ്മമായിരിക്ക്നില്ലയോ അതുപോലെത ഭീപത്തിന്റെ **. ന്നെയാണം° ഈ സംഗതിയും.** അവ അറിയപ്പെടേണ്ടവയാക ന്നുവെന്ന കാരണത്താൽത്തന്നെ ജ°ഞാതാവിൽനിന്നു ഭിന്ന അവ അറിയപ്പെടേണ്ടവയാ മായ ഒരു കരണംകൊണ്ട് സകലകരണ (ഇന്ദ്രിയ)ങ്ങളിൽനിന്നും വേർ **ണെ**ന്നുവരുന്നു. പെട്ടിരിക്കുന്ന കൈവല്യാവസ്ഥയിൽ (ആത്മാവിന്ന്യ)അവി ദ്യാദിദോഷങ്ങരം യാതൊന്നുമില്ലെന്നു സകലവാദികളും സമ്മ തിക്കുന്നതുമാണം'. ഉഷ്ണം അഗ്നിക്കം' എന്നതുപോലെ വിപരീ ആത്മാവിൻെറ—ക്ഷേത്രജ<sup>ം</sup>ഞ**ൻെ**റ മുതലായവ <u>—സ്വന്തധർമ്മമാണെങ്കിൽ അതിന്നു ഒരിക്കലും വേർപാടുണ്ടാ</u> വാൻ പാടില്ല. അവിക്രിയനായി, ആകാശം പോലെ സവ്വ വ്യാപിയായി. അമൃത്രനായിരിക്കുന്ന [ആകാരരഹിതനായി രിക്കുന്നു് ആത്മാവിന്നു് ഒരിക്കലും ഒരു വസ്തവായിട്ട സംയോ ഗമോ വിയോഗമോ ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. അതിനാൽ ക്ഷേത്ര ജ്ഞൻ എന്നും ഈശചരൻതന്നെയാണെന്നു സിദ്ധമാകുന്നു. (ഇതിന്നു പ്രമാണമായി) 'അനാദിത്വാന്നിർഗ്ഗണത്വാ' [അ. 13, ശ്രോ. 31] എന്നു ഗേവാൻെറ വചനവുമുണ്ടും.

പൂവ്വപക്ഷം:—സംസാരവം സംസാരിയമില്ലെന്നുവരി കിൽ ശാസ്ത്രം നിഷ്ട്രയാജനം എന്ന ദോഷമണ്ടാകം.

സമാധാനം:—ഇല്ല. എന്തെന്നാൽ അതു് എല്ലാവരാലും സമ്മതിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതാകുന്നു. സകല ആത്മവാദികളാലുംസമ്മ തിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഒരു ദോഷത്തെ പരിഹരിപ്പാനുള്ളഭാരം (ശാസ്ത്രാനത്ഥക്യാദിചോദ്യത്തിന്ന സമാധാനം പറയവാനുള്ളഭാരം) അവരിൽ ഒരുവന്ത്യാതുള്ളതല്ല. എന്നാൽ എങ്ങനെയാണ സകലവാദികളം അതിനെ സമ്മതിക്കുന്നത്യു?—മുക്താത്മാക്ക ശംസാരമാകുട്ടേ സംസാരിത്വമാകുട്ടേ ഇല്ല എന്നു സകല ആത്മവാദികളം സമ്മതിച്ചിയിക്കുന്നു എങ്കിലും (അതുകൊണ്ടും) ശാസ്തത്തിന്നു നിഷ്പ്രയോജനതാരാന ദോഷം അവരുടെ മതങ്ങളിൽ ഉണ്ടെന്നു് ആരും വടിശ്വസിക്കുന്നില്ല. നമ്മെസംബ സ്വിച്ചം അപ്രകാരംതുന്നെയാകുന്നു. ക്ഷേത്രജ്ഞനും ഈശ്വര രെന്നായി ഭവിക്കുമ്പോടെ ശാസ്ത്രം നിഷ്പ്രയോജനമായി

വന്നുകെള്ളട്ടെ. എന്നാൽ അവി്യാവിഷയത്തിൽ അതു (ശാസ്തം) ഉപയോഗകരമായിരിക്കുന്നതാണം'. ദൈചതികളായ വക്ക് ബന്ധാവസ്ഥയിൽമാത്രമാണം' ശാസ്താദികളെക്കൊണ്ടുള്ള പ്രയോജനം; മക്താവസ്ഥയിലുല്ല. അപ്രകാരംതന്നെയാണം' അദൈചതികളായ നമ്മുടെ മതവും ['ജ്ഞാനോടയത്തിന്നുമുമ്പാ ണം ശാസ്താദികളെക്കൊണ്ടുള്ള പ്രയോജനം'.]

പൂവ്വപക്ഷം:—ആത്മാവിന്നു പശ്ചാത്ഥത്തിൽ ബന്ധമോ ക്ഷങ്ങരം ഉണ്ട് എന്നാണ്ടെപതികളായഞങ്ങളെല്ലാവരുടെയും മതം. അതിനാൽ (ഞങ്ങളുടെ മതപ്രകാരം വാസ്തവത്തിൽ) ചിലതുപേക്ഷിക്കേണ്ടതായിട്ടും, ചിലതു സ്വീകരിക്കേണ്ടതായിട്ടും ഉണ്ട്. അതിനെ സാധികന്നേതിന്നു ചില സാധനങ്ങളുമുണ്ട്. അതു ഹേതുവായിട്ടു ശാസ്താദികരം അത്ഥവത്തുക്ക ളായി (പ്രയോജനത്തോടുകൂടിയവയായി)അന്നെയിരിക്കുന്നും. എന്നാൽ അദ്വൈതികരംക്കു ദൈവതംതന്നെ അസത്യമാകുന്നും. ആത്മാവിന്നു ബന്ധാവസ്ഥ അവിദ്യെകൊണ്ടു തോന്നപ്പെടുന്നത ലാതെ പരമാത്ഥത്തിൽ ഇല്ല എന്നാണ് അവരുടെ മതം. അപ്പോരം ശാസ്ത്രത്തിന്നു വീഷയമില്ലാതാകുന്നുതിനാൽ അവക്കു

സമാധാനം — അതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, ആത്മാവി ന്നു അവസ്ഥാഭേദമുണ്ടാവാൻ (ആത്മാ പല അവസ°ഥയിലുമി രിപ്പാൻ) പാടില്ല. ബന്ധമകതാവസ°ഥകരം ആത്മാവിന്ന പരമാത്ഥമായിട്ടണ്ട° എന്നവരികിൽ അവ (ബന്ധമക്താവ സ്ഥകരം) ഒന്നുകിൽ ഒന്നിച്ചിരിക്കണം, അല്ലെങ്കിൽ ഒന്നി നൊന്നു പിന്തുടന്നിരിക്കണം. ഒരേ വസ്തവിൽത്തന്നെ സ°ഥിതി യം ഗതിയം ഒരേസമയത്ത്യ° അസാധ്യമാകന്നുവെന്നതുപോലെ അവ അന്യോന്യവിരുദ്ധമാകയാൽ ആത്മാവിൽ ഒന്നിച്ചിരി ക്കുക എന്ന**തു** സംഭവിക്കുന്നതല്ല. ഒന്നിനൊന്നു പിന്തുടന്നു**നി** ല്ലൂകയാണെങ്കിൽ **അ**വ ഇന്ന കാരണത്താലുണ്ടാ**യി**യെന്നു പ**ാ** - അല്ലെങ്കിൽ ഒരു കാരണവുംകൂടാതൌമന്ന ഉണ്ടായി യണം. എന്ന പറയണം. കാരണംകൂടാതെ ഉണ്ടായതാണെങ്കിൽ മോക്ഷമില്ലെന്നുവരുന്നു. ഒരു കാരണത്താലുണ്ടായത്രാണെങ്കിൽ അവ ആത്മാവിൽ സ്വതേഘില്ലത്തതിനാൽ പരമാത്ഥമായി (വാസ്തവത്തിൽ ഉള്ളതായിരിപ്പാൻ) **രി**പ്പാൻ പാടില്ല.

അപ്പോരം ആദ്യം സ്വീകരിച്ചിട്ടുള്ള അഭിപ്രായത്തെ ഉപേക്ഷി **ക്കേണ്ടിവരു**ന്നു. അതിന്നംപുറമേ, ബന്ധമക്താവസ<sup>്</sup>ഥകളെ പൂവ്വാപരമായി സ്വീകരിക്കുന്നപക്ഷം ബന്ധാവസ°ഥയെയാ ണം° ഒന്നാമതായി കല്പിക്കേണ്ടതു°. ബന്ധാവസ°ഥ(അപ്പോരം) അനാദിയം അന്തത്തോടുകൂടിയതുമായി ഭവിക്കുന്നു. അതു പ്രമാ **ണത്തിന്നു വിരോധമാകു**ന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ മോക്ഷാവസ്ഥ ആദിയോടുകൂടിയതും അന്തമില്ലത്തതും ആണെന്നും സമ്മതി അതും പ്രമാണത്തിന്നു വിരോധമാകുന്നു. ഒ**രവസ°**ഥ യിൽനിന്നു മറൊരവസ<sup>്</sup>ഥയെ പ്രാപിക്കുന്ന ഒ<mark>രു വ</mark>സ്തവിന്നു നിത്യത്വം കല്പിപ്പാനും കഴിയുകയില്ല. അനിത്യത്വദോഷത്തെ പരിഹരിപ്പാൻവേണ്ടി ആത്മാവിൽ ബന്ധമക്താവസ്ഥാഭേദ ത്ങളെ കല്പിപ്പാൻ പാടില്ല എന്നവരുമ്പോഗം ടൈചതികഗക്കും കൂടി ശാസ്തം നിഷ<sup>്</sup>പ്രയോജനം എന്ന ദോഷം അപരിഹാര്യ മായിത്തന്നെ ഭവിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ ദൈചതികളം അദൈചതി കളം ഒരുപോലെയാകയാൽ മൻപറഞ്ഞ ദോഷത്തിന്നു **സമാ** ധാനംപറയേണ്ട ഭാരം അദ്വൈതിക്കു മാത്രമല്ലാ**തെയായിത്തീ** ശാസ്താനത്ഥകൃദോഷവം അദൈചതിക്കതന്നേയുള്ളവെ **ന്നും പറയുവ**ാൻപാടില്ല. എന്തെന്നാൽ ലോകത്തിൽ സാധാ രണയായി ശാസ്തം വിദ്ധാനാരല്ലാത്തവക്ക് പ്രഭയാജനകരമാ യിട്ടാണ കാണപ്പെടുന്നത്യ° ഫലഹേത്കളെ (കർമ്മത്തേ യം തത<sup>ം</sup>ഫലത്തേയും) അതായതു<sup>ം</sup> അനാത്മധർമ്മങ്ങളെ, ആ തമാവിൽ ദശിക്കുന്നതു<sup>ം</sup> അവിദ്വാന്മാരാണല്ലോ; അല്ലാതെ വിദ്ധാനമ∂രല്ല. ഫലഹേത്മക്ക≎ം ആതമാവിൽനിന്നു° അന്യമാ യിട്ടള്ളവയാണെന്നു കാണുന്നതിനാൽ വിദ്ധാന്മാർ അവയെ ആത്മാവിൽ ആഭരാപിക്കുന്നില്ല. അത്യന്തമൂഢനോ അല്ലെ ങ്കിൽ ഭ്രാന്തനോ ആയ പ്രവേൻകൂടി ജലത്തേയും യം, പ്രകാശത്തെയും ഇരുട്ടിനെയും, ഒന്നായി വിചാരിക്കുന്നില്ല. കാര്യം പറയുവാനുണ്ടോ? അതി **അപ്പോ**∞ വിവേകിയുടെ നാൽ, ഫലഹേതുക്കളിൽനിന്നാണം' ആത്മാ എന്നു കാണുന്ന വന്ന വിധി പ്രതിഷേധശാസ്തമാവശ്യമില്ല, 'ദേവദത്ത, നീ ഇതു ചെയ്യണം എന്നാജ്ഞാപിച്ചാൽ, അടുക്കൽ നില്ലുന്ന വിഷ്ണുമിത്രൻ ആ കല്പന കേട്ടവെങ്കിലും അതു താനാണം ചെ യ്യേണ്ടതു° എന്നു ധരിക്കാറില്ല്. എന്നാൽ ആജ°ഞാപിച്ചതു° ആരോടാണെന്നു മനസ്സിലാക്കിയില്ല എങ്കിൽ അവൻ (വിഷ്ണു

മിത്രൻ) അങ്ങനെ ധരിച്ചേക്കാം. ഇവിടെ ഫലഹേതുക്കളെ സംബന്ധിച്ച സംഗതിയമിതുപോലെതന്നെയാകുന്നു.

പൂവ്വ് പക്ഷം:—ഫല ഹേതുക്കളിൽനിന്നും ആത്മാ അന്യമാം കുന്നുവെന്നും ഒരു വൻ കാണുന്നുവെങ്കിലും അവന്നും (അപ്രകാരമുള്ള വിഭാനംകൂടി മൻപ് (ജ്ഞാനോത് പത്തിക്കുൻപ്) ഉണ്ടായിരുന്ന അവിദ്യാസംബന്ധത്താൽ ഇഷ്ടായിരിക്കുന്നു ഫലത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്ന വിഷയത്തിൽ താൻ (ഇന്ന പ്രകാരം) പ്രവർത്തിക്കണമെന്നും, അനിഷ്ട ഫലഹേതുവിൽ നിന്നും (ഇന്ന വിധം) നിവർത്തിക്കണമെന്നുമുള്ള ശാസ്താത്ഥവിഷയ മായ (വിധിനിഷേധവിഷയമായ)ബുദ്ധി യുക്തമാകുന്നു. ഇതി ന്നദാഹരണം —അച്ഛനും പുത്രന്മാരും, തങ്ങരം വേറെവേറെയാണെന്നും അറിയുന്നുവെങ്കിലും, അന്യോന്യമുള്ള വിധിനിഷേധത്താം എല്ലാവക്കും ഒരു പോലെ ബാധകമാണും എന്നും (അവർ) വിചാരിക്കുന്നു.

സമാധാനം:—അല്ല. എന്തെന്നാൽ, ആത്മാ ഫലഹേത്കക ളിൽനിന്നു വൃതിരിക്തമാണം" എന്ന ജ്ഞാനത്തിന്നുൻപ്പ് മാ ത്രമാണം" അവയിൽ ആത്മാഭിമാനമുണ്ടാകുന്നത്ക്ക്. ശാസ്തസം ബന്ധമായ വിധിനിഷോധാത്ഥത്തെ ധമിച്ചതിൻെറ ശേഷമേ (ഒരുവന്നു") ആത്മാ ഫലഹേതുക്കളിൽനിന്നന്യമാണെന്നുള്ള ജ്ഞാനമുണ്ടാകുന്നുള്ള. അതിന്നുമുമ്പുണ്ടാകുന്നതല്ല. അതിനാൽ വിധിനിഷേധങ്ങളെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന ശാസ്തം അവിദ്വാന്മാക്കാണെന്നു സിദ്ധമാകുന്നു.

പുവ്വപ്പം:—ആത്മാ ദേഹാദിയിൽനിന്നു വ്യതിരിക്ക മാകുന്നുവെന്നു കാണന വിദ്വാന്നു' (അദ്വെതിയുടെ പക്ഷപ്ര കാരം) 'സാഗ്ഗത്തെ ഇപ്പിക്കുന്നവൻ യാഗം ചെയ്യണം' എന്ന ശാസ്തവിധിയിൽ പ്രവൃത്തിയോ, 'കളണ്ടം ഭക്ഷിക്കുന്നും" എന്ന നിഷേധത്തിൽനിന്നു നിവൃത്തിയോ ആവശ്യമില്ല. അ പ്രകാരം തന്നെ കേവലം ദേഹംതന്നെയാണു' ആത്മാ എന്നു വിചാരിക്കുന്ന അവിദ്ധാന്മാക്കും അവ (ആവക വിധിനിഷേ ധങ്ങാം) ആവശ്യമില്ല (എന്തെന്നാൽ അവക്കു പരലോകസുഖാ നുഭവത്തെപ്പററിയ ജ'ഞാനമില്ല.) അതിനാൽ, വൈദികവി ധിനിഷേധങ്ങളെ പ്രവർത്തിക്കുന്നതിന്നു കത്താവില്ലായ്യയാൽ ശാസ്തം നിവ്ര്യയാജനമായി ഭവിക്കുന്നും

സമാധാനം:-അതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, ശാസ്തസം ബന്ധമായ വിധി നിഷേധങ്ങളിലുള്ള പ്രവൃത്തിനിവൃത്തിക ളെ പ്രസിദ്ധമാകംവണ്ണം (ശാസ്തിയാഭീമതപ്രകാരം) വിവരി ഈശ്വരനം ക്ഷേത്രജ്ഞനുമൊന്നാണെന്നു ക്കാവുന്നതാണ<sup>ം</sup>. ദശിക്കുന്ന ബ്രഹ്ഥജ<sup>ം</sup>ഞാനി ശാസ്തീയമായ വിധികളിൽ പ്രവ ത്തിക്കുന്നില്ല.അപ്രകാരംതന്നെ പരലോകമില്ലെന്നു വാദിക്കു ന്നവരായ നിരാത്മവാദികളം പ്രവർത്തിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ ലോകത്തിൽ വിധിനിഷേധങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചുള്ള പ്രസി **ഭധിയെ** (നടപ്പിനെ) അനസരിക്കുന്നവനം, വിധിനിഷേധങ്ങ ളെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന ശാസ്ത്രത്തെ കേരംക്കുകനിമിത്തം ആത്മാ ഉണ്ടെന്നു വിശചസിക്കുന്നവനും (എന്തെന്നാൽ, വിധിനിഷേധങ്ങളെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന ശാസ്തം നിരത്ഥകമായി ആത്മാ**വിൻെറ**യഥാർത്ഥസ്വഭാവമറിഞ്ഞു കൂട**ാ** ത്തവനം, കർമ്മഫലത്തിൽ അതിയായ തൃഷ്ണയുള്ളവനം ആയ വൻ വിഹിത കർമ്മങ്ങളിൽ അതിശ്രദ്ധയോടുകൂടി പ്രവത്തി നിഷിദ്ധകർമ്മങ്ങളിൽ നിന്നു നിവർത്തിക്കുകയും നമുക്കെല്ലാവർക്കും പ്രത്യക്ഷമാണല്ലോ. ചെയ്യുന്നുവെന്നതു അതിനാൽ ശാസ്തം നിഷ്പ്രയോജനമാണ് എന്നു പറഞ്ഞുകൂടാ.

പൂവ്വപക്ഷം:—വിവേകികരം വൈദികകർമ്മങ്ങളിൽ പ്രവ ത്തിക്കാതിരിക്കുന്നതു കണ്ടിട്ട് അവരെ പിന്തുടരുന്നവരും അപ്ര കാരംതന്നെ ചെയ്യേക്കാം. അപ്പോരം ശാസ്തം നിഷ്പ്രയോജന മായി ഭവിക്കുന്നു.

സമാധാനം:—അങ്ങനെ വരികയില്ല. എണ്ടന്നാൽ, വി പേകത്തോടുകളിയവർതന്നെ വളരെ അപൂവ്വാറകന്നു. അനേ കപ്രാണികളിൽ ഒരുവൻമാത്രമേ വിവേകിയായിട്ടുണ്ടാവുക യുള്ള. ഇപ്പോരം (നമ്മുടെ അനുഭവത്തിൽ) ഉള്ളതുപോലെ തന്നെ(അത്ര അപൂവ്വമാണം വിവേകികരം എന്നത്ഥം) മൂഢന്മാർ വിവേകികളെ പിന്തുടരുന്നതുമല്ല. എന്തെന്നാൽ രാഗാദിദോഷ ങ്ങളുടെ പ്രേരണയാൽ അവർ അവശ്യം കർമ്മങ്ങളിൽ പ്രവ ത്തിക്കുന്നു അതുകൂടാതെ, അവർ ആഭിചാരാദിയിൽ പ്രവർ ത്തിക്കുന്നു സാഭാവികമാകുന്നു. 'സാഭാവസ്ത്ര പ്രവർത്ത

തേ $\underline{-}$ സ്വഭാവമാകുന്ന പ്രവർത്തിക്കുന്നതു $^{\mathrm{o}}$ , (അ. 5, ശ്രോ. 14) എന്നു മുൻപ് ഭഗവാൻ ഉപദേശിച്ചിട്ടുമുണ്ടല്ലോ. അതിനാൽ സംസാരം അവിദ്യയാൽ തോന്നപ്പെടുക മാത്രമാകുന്നു. പ്രപ ഇപ്പോയ കാണന്നപ്രകാരംതന്നെ വാസുവമായി ഞ്ചത്തെ വിചാരിക്കുന്ന അവിദ്വാന മാത്രമേ സംസാരമുള്ള താനും. കേ വലനായിരിക്കുന്ന ക്ഷേത്രജ്ഞന്നു് അവിദ്യയാകട്ടെ തത് കാര്യമാകട്ടെ ഇല്ല. മിഥ്യാജ<sup>്</sup>ഞാനം പരമാത്ഥവസ്തുവി**നെ** ദ്ഷിപ്പിക്കാനും കഴിയുകയില്ല. മരീചികാജലംകൊണ്ട് ഓ ർഭൂമിയെ [ഊഷരദേശത്തെ] നനച്ച ചളിയാക്കുവാൻ കഴി യുന്നതല്ലലോ. അതുപോലെതന്നെ അവിദ്യയ്ക്ക് ക്ഷേത്രജ<sup>ം</sup>ഞ നെ സംബന്ധിച്ച യാതൊന്നും ചെയ്വാൻകഴിയുന്നതല്ല. അതിനാലാകന്നു 'ക്ഷേത്രജ'ഞ ചാപി മാം **വിഃധി**—എന്നെ ക്ഷേത്രജ്ഞനായിട്ടുമറിഞ്ഞാലും' (അ. 13, ശ്ലോ. 2) എന്നും 'അജ'ഞാനേനാവൃതം ജ'ഞാനം—അജ'ഞാനത്താൽ ജ'ഞാ നം മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്ദ് [അ. 5, ശ്രോ. 15] എന്നം ഞ്ഞിട്ടുള്ള<u>ത</u>്.

പൂവ്വ്പക്ഷം:—എന്നാൽ എന്തുകൊണ്ടാണ് 'ഞാൻ ഇന്ന പ്രകാരമാകന്നു', 'ഇതു് എൻേറതാകന്നു' എന്നും മററും സം സാരിയെപ്പോലെ പണ്ഡിതനും പറയുന്നതു്?

സമാധാനം:—പറയാം, കേട്ടാലും. ക്ഷേത്രം (ദേഹാദിസം ഘാതം) തന്നെയാണ് ആത്മാ എന്നാണ് അവരുടെ പാണ്ഡിത്യം. എന്നാൽ ക്ഷേത്രജ്ഞൻ പരമാത്ഥത്തിൽ അവിക്രിയ നാണ് എന്ന് അവർ അറിയന്നുവെങ്കിൽ 'ഇത്ര്' എനിക്ക്' എന്നിങ്ങനെ ഭോഗത്തേയോ കർമ്മത്തേയോ അവർ ഇച്ഛിക്കു കയില്ല, എന്തെന്നാൽ ഭോഗകർമ്മങ്ങരം വിക്രിയതന്നെയാകന്നു. (മാറിമാറിക്കൊണ്ടിധിക്കുന്ന സ്വഭാവത്തെ സൂചിപ്പിക്കു ന്നു.) അതിനാൽ അവിദാനാണ്, കർമ്മഫലത്തിൽ ഇച്ഛ ഫേതുവായിട്ട് കർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നത്ര്. എന്നാൽ ആത്മാ അവിക്രിയനാണ്' എന്നറിയുന്ന വിദ്വാന്നു കർമ്മഫല ത്തിലിച്ഛയില്ലായ്ക്കാൽ അവർ കർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നില്ല. ഇങ്ങനെ ദേഹേന്ദ്രിയവ്യാപാരങ്ങളിൽനിന്നുവിരമിച്ചു സ്വസ്ഥമായിരിക്കുമ്പോരം ആ അവസ്ഥ അവന്തനിവുത്തി എന്ന് ഉപചാരമായി പറയപ്പെടുന്നു.

ഇനി വേറൊരുവിധം പാണ്ഡിത്യമുണ്ട്<sup>°</sup>. ആ ജാതി പാ അഭിപ്രായമെന്നെനാ**ൻ**—ക്ഷേത്ര**ഴഞൻ** ണ്ഡിത്യമുള്ളവരുടെ ഈശ്വരൻതന്നെയാണ<sup>ം</sup>; ക്ഷേത്രം ക്ഷേത്രജ<sup>°</sup>ഞനിൽനിന്നു വേ - അതു° ക്ഷേത്രജ°ഞന്നു വിഷയവുമാണം°. എന്നാൽ ഞാൻ സംസാരിയാകുന്നു; ഞാൻ സുഖിയം ദുഃഖിയമാകുന്നു. ഞാൻ മൂഢനരകന്നു; ഞാൻ ജനിക്കുന്നു; മരിയ്ക്കുന്നു; ഞാൻ ക്ഷീണനാകുന്നു; വൃഭഗനാകുന്നു; എന്നിങ്ങനെ പല**തും സ്ഥാ** ത്താവിൽ ആരോപിക്കുന്നു.) എന്നാൽ ക്ഷേത്ര ക്ഷേത്രജ്ഞ വിജ്ഞാനം കൊണ്ടും (ഇതു് ക്ഷേത്രം, ഇതു ക്ഷേത്രജ്ഞൻ എന്നിങ്ങനെ വേർതിരിച്ചിട്ടള്ള ജ്ഞാനംകൊണ്ടും) ധ്യാനം **കൊണ്ടംക**്ഷത്രജ്ഞനായിരിക്കുന്ന ഈശ്വരനെ സാക്ഷാ ത്<sup>°</sup>കരിച്ച° തത്സ്യര്യപത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്തകൊണ്ട് എൻെ സംസാരത്തിന്നു നീപ്പത്തിവരുത്തേണ്ടതാകന്ന എന്നി പ്രകാരം യാതൊരുവനാണം (യാതൊരാത്മാവാണം) അറിയു ന്നത്ര്, യാതൊരുവനാണ് ഇപ്രകാരം അന്യന്നുപദേശിക്ക ന്നതു് അവർ (ഇരുവരും) അല്ല ക്ഷേത്രജ്ഞൻ.

ഇങ്ങനെയുള്ള അഭിപ്രായത്തോടുകൂടി, ബന്ധമോക്ഷ ങ്ങരം വാസ്തവമായിട്ടുള്ളവയാണെന്നും, ശാസ്തം (എല്ലാവക്കം) പ്രയോജനമുള്ളതാണെന്നു സാധിക്കാമെന്നും, എവർ പറയ ന്നുവോ അവർ പണ്ഡിതന്മാരിൽവെച്ചധമനാകന്നു. അവർ ആത്മഹതാവാകന്നു. (ഉപദേശദ്ധരേണ ലഭിക്കേണ്ടതായ)ശാ സ്താത്ഥ സമ്പ്രദായത്തെ അവന്നു സിദ്ധിച്ചിട്ടില്ലാത്തതിനാൽ താൻതന്നെ മൂഢനായിരുന്നുകൊണ്ട് അന്യന്മാരെയും അവർ മോഹിപ്പിക്കുന്നു. ശ്രതമായിട്ടുള്ളതിനെ ഉപേക്ഷിച്ച ശ്ര തമല്ലാത്തതിനെ അവർ കല്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു, അതി നാൽ അവർ എല്ലാ ശാസ്തങ്ങളിലും എത്രതന്നെ പണ്ഡിതനാ ണെങ്കിലും ശാസ്തത്ത് സമ്പ്രദായം അറിയാത്തവനാകയാൽ മുർഖനെപോലെ (അവർ) ഉപേക്ഷണീയനാകന്മം.

എന്നാൽ, ഈശ്വരൻതന്നെ ക്ഷേത്രജ്ഞനാകുമ്പോരംഈശ്വരൻ സംസാരിയാകണമെന്നും, അല്ല ക്ഷേത്രജ്ഞമിതന്നെയാണ് ഈശ്വരണങ്കിൽ സംസാരിയില്ലായ്ക്കയാൽ സംസാരാമ ഇല്ലെന്നു വരേണമെന്നും, (പൂവ്വപക്ഷി) മുൻപ്ല് പ്രസ്താവി ച്ചിട്ടുണ്ടും. ഈ രണ്ടുദോഷങ്ങരംക്കു സമാധാനമായിട്ടാണ് വിദ്യ എന്നം അവിദ്യ എന്നം രണ്ടുകൂട്ടുള്ളവ സാത്രവംകൊ ണ്ടും ഫലംകൊണ്ടും ഭിന്നലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയവയാണ് എന്ന മൻപ് പറഞ്ഞിട്ടുള്ളത്. ഇത്ര് (വിദ്യാവിദ്യകളുടെ ഈ വൈലക്ഷണ്യം) എല്ലവരം സമ്മതിച്ചിട്ടുള്ളതാകന്നു. എങ്ങ നെ എന്നാൽ അവിദ്യകൊണ്ടു കല്ലിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ദോഷ ത്താൽ പരമാത്ഥവസ്ത ഭുഷിപ്പിക്കപ്പെടുന്നില്ല. മരീചികാ ജലംകൊണ്ടു് ഓർഭ്രമിയെ നന്നച്ച ചളിയാക്കുവാൻ കഴിയുന്ന തല്ല എന്നിങ്ങനെ ഇതിനൊരു ദൃഷ്യാന്തവും പറഞ്ഞു. സംസാ രിയില്ലാത്തതിനാൽ സംസാരമേ ഇല്ലെന്നവരുമെന്ന ദോഷ ത്തിന്ന സംസാരസംസാരിക്കതന്നെ അവിദ്യാകല്പിതമാണെ ന്നു സമാധാനം പറഞ്ഞു.

പുവ്വപപ്പാ:—ക്ഷേത്രജ്ഞൻ അവിദ്യയോടുകൂടിയിരിക്കു അവന്ന സംഗതികൊണ്ടുതന്നെ ക്ഷേത്രജ്ഞൻ സംസാരിയാ നെന്നുവരുന്നു. തൽഫലമാകുന്ന സുഖദ്യുംബാദികയ പ്രത്യക്ഷ ത്തിൽ നാം കാണുന്നുണ്ടല്ലോ.

സമാധാനം: \_\_ഇല്ല. എന്തെന്നാൽ, പ്രത്യേഷത്തിൽ അറി യപ്പെടുന്നതെല്ലാം (ജ്ഞേയമായതെല്ലാം) ക്ഷേത്രധർമ്മമാക ന്നു. അതിനാൽ അതിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന ദോഷം ജ്ഞാതാവായ ക്ഷേത്രജ്ഞനെ ബാധിക്കുകയില്ല. ക്ഷേത്രജ്ഞനിൽ (സ്ഥതഃ) ഇപ്പത്തേതാന എന്തൊരു ഭോഷത്തേയും നിങ്ങാം ക്ഷേത്രജ്ഞ നിൽ കല്പിക്കുന്നു (മോജിപ്പിക്കുന്നു) എങ്കിലും അ**തു ജേഞയ**മാ യിരിക്കുന്നതേയുള്ള. അതു ഹേതുവായിട്ട് അതു ക്ഷേത്രധർമ്മ മായുമിരിക്കുന്നു. അപ്രാതെ ഒരിക്കലും ക്ഷേത്രജ്ഞധർമ്മമായി **രിക്കു**ന്നതല്ല. അതിനാൽ (ക്ഷേത്രധർമ്മ*ാ*തൽ) ക്ഷേത്രജ്ഞൻ ടൂഷിപ്പിക്കപ്പെടുന്നതുമില്ല. എന്തെന്നാൽ ജ്ഞാതാവ്യം ജ്ഞേയ വം ഒന്നായിരിക്കുക എന്നതു് അസംബന്ധമാകുന്നു. ജ്ഞാതാ വം ജ്ഞേയവുമൊന്നിച്ചിരിക്കുന്നുവെങ്കിൽ ജ്ഞേയത്വമെന്നതു വേറെയില്ലാതാകം. അവിദ്യാവത്ഥം, ദുഖിത്വം മുതലായവ ആത്മധർമ്മങ്ങളാണെങ്കിൽ പ്രത്യക്ഷത്തിൽ അവ എങ്ങനെ അറിയപ്പെടുന്നു? അവ എങ്ങനെയാണം' ക്ഷേത്രജ്ഞധർമ്മവുമാ യിരിക്കുന്നതു<sup>©</sup>? അതിനാൽ, ജ്ഞേയമായ നാവ്വവം ക്ഷേത്രവം, ജ്ഞാതാവു് ക്ഷേത്രജ്ഞനും ആന്മിരിക്കെ അവിദ്യ, ദുഖിത്വം മുതലായവ ക്ഷേത്രജ്ഞവിശേഷണങ്ങളാണെന്നും, ക്ഷേത്രജ്ഞ ധർമ്മങ്ങളാണെന്നും, അവ പ്രത്യക്ഷമായി അറിയപ്പെടുന്നവെ ന്നും മററും ഒന്നിനൊന്നു വിതദ്ധമായി പറയുന്നതു കേവലം അവിദ്യകൊണ്ടു മാത്രമാകുന്നു.

പുവ്പക്ഷം: \_\_ആക്കാണം അവിദ്യ?

സമാധാനം: \_\_ആരാലാണം' അവിദ്യ കാണപ്പെടുന്നത്ര' അവന്തരണം.

**പുവ്വക്ഷം:**—ആരാലാണം° കാ നപ്പെടുന്നതു°?

സമാധാനം:—പറയാം—ആരുക്കാണ് അവിദ്യേക ചെപ്പെട്ടുന്നത് എന്ന ചോദ്യം കണെ നിരത്ഥകമാകുന്നു. എതെന്നാൽ അവിദ്യ ഉള്ള വനേയും നിങ്ങയ കാണനു. നിങ്ങയ അവനെ (അവിദ്യയോടുകൂടിയ വനെ) കാണന്തവങ്കിൽ പിന്നെ അവിദ്യ ആക്കാണ് എന്ന ചോദ്യം യുക്തമല്ല. പശുവിന്റെ ഉടമസ്ഥനെ കണ്ടാൽ പിന്നെ പശ്ര ആരേടെയാണ് എന്ന ചോദ്യരാവശ്യമില്ലല്ലോ.

പുവ്വക്ഷം: \_\_ദൃഷ്യാന്തം ശമിയായില്ല. പശുവും പശുവുട മസ്ഥനും പ്രത്യക്ഷമാകയാൽ അവർ തമ്മിലുള്ള സംബന്ധ വം പ്രത്യക്ഷമാകുന്നു. അപ്പോരം പോദ്യം നിരത്ഥകംതന്നെ. എന്നാൽ അവിദ്യയം അവിദ്യയോടുകൂടിയവനും അപ്രകാരം പ്രത്യക്ഷമല്ല. അങ്ങനെ ആയിരുന്നുവെങ്കിൽ ചോദ്യം നിരത്ഥകമായേനെ.

സമാധാനം:—അവിദ്യയോടുകൂടിയവൻ പ്രത്യക്ഷമല്ല**ാ**ത്ത തിനാൽ ആക്കാണം' അവിദ്യ എന്നറിഞ്ഞിട്ട പിന്നെ എന്താ ണം' പ്രയോജനം?

പൂവ്വക്ഷം:—അവിദ്യ അനത്ഥത്തിനു ഹേതുവാകയാരി അതിനെ ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

സമാധാനം:—ആക്കാണം' അവിദ്യയെങ്കിൽ അവൻ അതിനെ കളഞ്ഞുകൊള്ളം.

പുച്ചക്ഷം:—എനിക്കാണം° അവിദ്യ.

സമാധാനം:—എന്നാൽ നീങ്ങരം അവിദ്യമേയും അതോ ടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ആത്മാവിനേയും അറിയുന്നുവല്ലോ.

പൂച്ചപക്ഷം: —ഞാനറിയുന്നുണ്ടും. എന്നാൽ പ്രത്യക്ഷമാ യിട്ടല്ല.

സമാധാനം:—അനമാനമായിട്ടാണ<sup>ം</sup> നിങ്ങരം ആത്മാവി നെ അറിയുന്നതെങ്കിൽ എങ്ങനെയാണും ജ്ഞാനവും അവിദ്യ യം തമ്മിലുള്ള സംബന്ധത്തെ ഗ്രഹിക്കുന്നതുട്? ജ്ഞാതാവായ ആതമാവിന്നും, ഒരേകാലത്തിൽത്തന്നെ അവിദ്യയെ അറിയുന്ന തീന്നും തനിക്ക് അതിനോടുള്ള സംബന്ധത്തെ ഗ്രഹിക്കുന്നതി ന്നും കഴിയുന്നതല്ല. എന്തെന്നാൽ തത്സമയം ജ്ഞാതാവു് അവിദ്യയെ ജ°ഞേയതോന വിഷയീകരിക്കുകയാകുന്നു. ജ°ഞാ താവിൻെറയം അവിദ്യയുടെയും സംബന്ധത്തെ ഗ്രഹിക്ഷന്നതി. ന്നും അന്യമായിട്ട് ഒരു ജ്ഞാതാവോ അപ്ലെങ്കിൽ അത്ഭനെ യുള്ള സംബന്ധത്തിന്റെ ചേറൊരു ജ്ഞാനമോ ഇല്ല. എന്തെ ന്നാൽ അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ അനവസ<sup>ം</sup>ഥ എന്ന ദോഷം സംഭ **വിക്കന്നതാ**ണം', ജ'ഞാതൃജ'ഞേയസംബന'ധത്തെ അറിയ ണമെങ്കിൽ മറെറാരു ജ്ഞാതാവിനെ കല്പിക്കണം. അപ്പോരം ആ ജ്ഞാതാവിനെ അറിയുവാൻ മറെറാരു ജ്ഞാതാവു വേണ്ടി വരും. അതിനെ അറിയുവാൻ മറെറാന്നു്. ഇങ്ങനെ അനവസ്ഥ എന്ന ദോഷം ഒഴിപ്പാൻ പാടില്ലാതെതായി ഭവിക്കം. എന്നാൽ നേരേമറിച്ച്, അവിദ്യ അല്ലെങ്കിൽ മറൊന്നു, ജ്ഞേയമായി ട്ടാണിരിക്കുന്നതെങ്കിൽ അതു് എന്നും ജ്ഞേയമായിട്ടേ ഇരിക്കു കയുള്ള. അപ്രകാരംതന്നെ ജ്ഞാതാവം എന്നും ജ്ഞാതാവാ യിത്തന്നെ ഇരിക്കുന്നു. ഒരിക്കലും ജ'ഞേയമായി ഭ**വ**ിക്കുന്നി അതിനാൽ അവിദ്യ ദഃഖിത്വം മതലായ ദോഷങ്ങ≎ം യാതൊന്നും ജ<sup>്</sup>ഞാതാവായ ക്ഷേത്രജ്ഞന്നു ബാധിക്കുന്നതല്ല (എന്നു സിദ്ധമായി).

പൂവ്വപക്ഷം:—എന്നാൽ ക്ഷേത്രജ<sup>°</sup>ഞ്ഞന്നു ഭോഷത്തോടുകൂടി യിരിക്കുന്ന ക്ഷേത്രത്തിൻെറ ജ<sup>°</sup>ഞാതാവ*ം*കുന്നുവെന്നൊരു ഭോ ഷമുണ്ടു്.

സമാധാനം:—ഇല്ല. എന്തെന്നാൽ, അവിക്രിയനായിരി കന്നേ വിജ്ഞാനസാത്രപത്തിന്നാകന്നു ഉപചാരമായി ജ്ഞാ തൃത്വം കല്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്ല്. അഗ്നിക്കുള്ള ഉഷ്ണത്ര (എന്ന ഗുണം) മാത്രംകൊണ്ട് അഗ്നി തന്നെ ചൂടുവിടിപ്പിക്കുക എന്ന ക്രിയ യെ ചെയ്യുന്നുവെന്ന് നാം ഉപചാരമായി പറയാറുള്ളതുപോ ലെയാകുന്നു. സാതേ ആത്മാവിൽ ക്രിയാകാരകഫലങ്ങരം ഇല്ല എന്നു ഭഗവാൻതന്നെ ഇവിടെ (ഗീതയിൽ) ഉപദേശിച്ചി ട്ടുണ്ട്. അവ അവിദ്യയാൽ ആത്മാവിൽ ആരോപിക്കപ്പെടുക നിമിത്തം ക്രിയാകാരകഫലങ്ങരം ആത്മാവിന്നുണ്ട് എന്ന് ഉപചാരമായി പറയുന്നു. ഈ സംഗതിയെ ഭഗവാൻതന്നെ 'യ ഏനം വേത്തി ഹന്താരം' (അ. 2, ശ്ലോ. 19), 'പ്രകൃത്തോ ക്രിയ മാണാനി ഗുണ്ടെ: കർമ്മാണി സവ്വശു' (അ. 3, ശ്ലോ. 27), 'നാഭത്തേ കസ്യചിത' പാപം ന ചൈവസുകൃതം വിളും' (അ. 5, ശ്ലോ. 15)എന്നും മററുമുള്ള പ്രകരണങ്ങളിൽ കാണിച്ചിട്ടുണ്ട്. അവയെ നാം വേണ്ടുംവണ്ണം വ്യാഖ്യാനിച്ചിട്ടുമുണ്ട്'. ഉത്തരപ്ര കരണങ്ങളിൽ നാം ഈ സംഗതിയെ ( വീണ്ടും) വെളിവാക്കു ന്നതുമാണും".

പുവ്വപക്ഷം:—എന്നാൽ പിന്നെ ക്രിയാകാരകഫലാദി സവ്വം ആത്മാവിൽ സ്വതേ ഇല്ലെന്നും, അവിദ്യയാൽ ആ രോപിതമാണെന്നും വരുമ്പോരം കർമ്മങ്ങളെ അവിദ്ധാനാർ തന്നെ ചെയ്യേണ്ടതാണെന്നും, വിദ്ധാന്മാക്ക് വേണ്ടെന്നും വരു ന്നുവല്ലോ.

സമാധാനം:—അതെ, അങ്ങനെതന്നെയാണു വരുന്നത്ര്. 'നഹി ദേഹദ്ദതാ ശക്യം' (അ. 18, ശ്രോ. 11) എന്ന ശ്രോകത്തെ വ്യാഖ്യാനിക്കുമ്പോരം ഇതിനെ നാം വിവരിക്കുന്നതാകുന്നു. സമാസേനൈവ കൗന്തേയ നിഷ്യാജ്ഞാനസ്യ യാപരം' (അ. 18, ശ്രോ 50) എന്നിങ്ങനെ സകല ശാസ്താത്ഥത്തേയം സംഗ്രഹിച്ചു പറയുന്ന ഘട്ടത്തിൽ ഈ സംഗതിയിൽ നാം പ്രത്യേകം മനസ്സിരുത്തുന്നതാണും'. ഇനിയും പ്രിസൂരി ച്ചിട്ട കാര്യമില്ലാത്തതിനാൽ ഇപ്പോരം ഇവിടെ അവസാനി പ്പിക്കുന്നു.

'ഇദം ശരീരം' എന്നിങ്ങനെ ആരംഭിച്ചിരിക്കുന്ന ഇര ക്ഷേത്രാദ്ധ്യായത്തിൽ (13—ാമദ്ധ്യായത്തിൽ) പ്രതിപാദിക്ക പ്രെടുന്ന വിഷയത്തിൻെറ സാരമാണം' 'തതം' ക്ഷേത്രം യച്ച' എന്നിങ്ങനെ താഴെ കാണിക്കുന്ന ശ്രോകത്തിൽ ഉപന്യസിക്ക പ്രെടുന്നതു്. (ഈ ഘട്ടത്തിൽ) ഉപദേശീക്കുവാൻ (വ്യാഖ്യാനി കുവാൻ) വീചാരിക്കുന്ന അത്മത്തിൻെറ ഒരു സംശേചപം പറയുന്നതു ന്യായമായിരിക്കുമെന്നുവെച്ചാണം' ആ അത്ഥത്തെ ഈ ശ്രേകത്തിൽ സംഗ്രഹിക്കുന്നതും: തത് ക്ഷേത്രം യച്ച യാദ്ദൿ ച യദ്വികാരി യതശ്ച **യ**ത് സ ച യോ യത് പ്രഭാവശ്ച തത്സമാസേന മേ ശൃണം. 3

തത<sup>്</sup> ക്ഷേത്രം ആ ക്ഷേത്രമെന്നുള്

യത° ച എന്തൊരു (ജഡദ്ദശ്യാദി) സ്വഭാവ

ത്തോടുകൂടിയതു

താദ്ദക്പ എപ്രകാരമള്ള ഗുണങ്ങളോടു(ഇച്ഛാ

ദിധർമ്മങ്ങളാടു)കൂടിയത്ര

യദ്വീകാരി എന്തെരേ (ഇന്ദ്രിയാദി) വികാര

ത്തോടുകൂടിയതു

യതഃ ച എന്തിൽ( യാതൊരു പ്രകൃതിപുരു

ഷസംയോഗത്തിൽ)നിന്നുണ്ടായ<u>ത</u>ം

യത° യാതെന്മേപ്രകാരത്തിൽ (സ്ഥാവര

ജംഗമാദിഭേദഭീന്നമായിട്ട°) ഉള്ളതു°

സ ചഃ ആ ക്ഷേത്രജ°ഞൻ

യത് പ്രഭാവഃ ച (അചിന്ത്യമായ ഐശ്വര്യയോഗം

കൊണ്ട്) എപ്രകാരമുള്ള മഹിമ

യോടുകൂടിയവൻ

തത് (സവ്വം) അതെല്ലാം

സമാസേന സംക്ഷേപമായി മേ എന്നിൽനിന്ന

ശ്യണം കേട്ടാലും.

ആ ക്ഷേത്രമെന്നതു് എന്ത്ര്; എപ്രകാരമുള്ള ഗുണങ്ങളോടുകൂടി യതു്; എന്തൊരു വികാരത്തോടുകൂടിയതു്; എന്തിൽനിന്നുണ്ടാ യതു്; എന്തൊരു പ്രകാരത്തിലുള്ളതു്; ആ ക്ഷേത്രജ്ഞൻ ആരു്; എപ്രകാരമുള്ള മഹിമയോടുകൂടിയവൻ; ഇതെല്ലാം എന്നിൽ നിന്നു സംക്ഷേപമായി കേട്ടാലും.

(ശം—ഭാ) 'തത്ക്ഷേത്രം' (ആ ക്ഷേത്രം) എന്നതിൽ 'തത്'(=ആ) എന്ന പദം 'ഇദം ശരീരം' (അ. 13, ശ്രോ. 1) എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതിനെ ചൂണ്ടിക്കാണിക്കുന്നു. 'ഇത്'എന്നി അടനെ നിർദ്രേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള (ജ്ഞാതവ്യമായ) ഈ ക്ഷേത്രം [യത് ച=) സ്വന്തമായ എന്തൊരു ധർമ്മങ്ങളോടുകൂടിയ താകുന്നു. 'യത്ച' എന്നതിലെ 'ച' ശബ്ദം സമുച്ഛയാത്ഥമാ കുന്നും അത്ര" എന്തൊരു വികാരത്തോടുകൂടിയതാകുന്നു.

എത്താരു കാരണത്തിൽനിന്നാണ് കാര്യമായിട്ടുള്ളതെല്ലാം ഉണ്ടാകുന്നത്ര്. ക്ഷേത്രജ്ഞൻ എന്ന പറയപ്പെടുന്നവൻ ആരാകുന്നു. അദ്ദേഹത്തിൻെറ പ്രഭാവങ്ങഠം—ഉപാദിയിൽനിന്നുണ്ടാ തിട്ടുള്ള ശക്തികരം—എപ്രഹാരമാകുന്നു. ഇങ്ങനെ മൻവിശേഷി പ്രിച്ചപ്രകാരം ക്ഷേത്രക്ഷേജ്ഞന്മാരുടെ യാഥാത്മ്യത്തെ [യഥാത്ഥസ്വരുപത്തെ]പ്പററി ഞാൻ സംക്ഷേപമായി പറയുന്നതിനെ നീ കേട്ടാലും. ഞാൻ പറയുന്നതിനെ കേട്ടു് അതിൻെറ അത്ഥത്തെ ഗ്രഹിച്ചാലും എന്നത്ഥം.

ശ്രോതാവിൻെറ ബുദ്ധിയെ രുചിപ്പിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി ഭഗവാൻമൻവിവക്ഷിച്ചിട്ടുള്ള ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ™ഞന്മാരുടെ യാ ഥാത്തൃത്തെ സ്തൃതിക്കുന്നം

ഋഷിഭീബ്<u>ച്</u>ഫധാ ഗീതം ഛന്ദോജിവ്വിവെയെ പൃഥക് ബ്രഹസൃത്രപദൈശ്ചേവ ഹേത്രമത്ഭിവ്വിനിശ്ചിത്തെം. 4 ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞയോം

സാരൂപം ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ°ഞന്മാരുടെ സാരൂപം

ബ<u>ഹ</u>ധാ പലപ്രകാരത്തിൽ

കുപുളി<del>ം വസിന</del>്നാളി ഒന്നു**കളാലം** 

വിവിധൈഃ ശാഖാഭേദേന പലപ്പകാരമായിരി

ക്കുന്ന

ഛന്ദോഭിഃ വേദങ്ങളാലും

പൃഥൿ (അവയുടെ സ്വര്യപത്തെ) വിഭജിച്ച് ഗീതം നിര്വിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട് (പ്രതിപാദി

ക്കപ്പെട്ട**ി**ട്ടണ്ട°)

ഹേതുമത്തിഃ യുക്തികളോടുകൂടിയ

വിനിശ്ചിതൈഃ സംശയം തീർന്നിരിക്കുന്ന അത്ഥത്തെ

പ്ര**തി**പാദിക്കുന്ന

ബ്രഹ്മസൂത്രപടെങ്ട ച ബ്രഹ്മസൂത്രപടങ്ങളാലും

ഏവ

(ഗീതം) പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്.

ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ'ഞനാരുടെ സാര്രപം പലപ്രകാരത്തിൽ വ സിഷ്പാദി ഋഷികളാലും, പ്രത്യേകമായി [വിഭജിച്ച്'] ശാഖാ ഭേദേന പലപ്രകാരമായിരിക്കുന്ന വേദങ്ങളാലും നിരൂപിക്ക പ്രെട്ടിട്ടുണ്ട്. യുക്തികളോടുകൂടിയതും സംശയം തീന്ന അത്ഥ തെര പ്രതിപാദിക്കുന്നതുമായ ബ്രഹ്മസൂത്രപദങ്ങളാലും പ്രതി പാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. (ശംപടം) ഋഷിഭിം പസിഷ്ഠദികളാൽ. ബഹ്ധാ ഗീതം ചെറ്റുപ്പകാരത്തിൽ പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. ഛന്ദാഭിം വിവി ഡൈം പ്രശി ഗ്രീതം പ്രയാപ്രിട്ടുണ്ട്. ഛന്ദാഭിം വിവി ഡൈം പ്രശി ഗ്രീതം ഇക് മുതലായ നാനാപ്രകാരമായ ഛന്ദസ്സുകളാലും വിവേചിച്ചു പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. അതുക്കടാതെ, ബ്രഹ്മസ്ത്രപരേദം ച എന്ന് ബ്രഹ്മസ്ത്രപരങ്ങളാലും 'ആ ത്രേത്യേ വോപാസീത—ശ്രദ്ധയോടുകൂടി ഒരുവൻ ആത്മാവി നെ ഉപാസിക്കണം' (ബു. ഉ. 1. 4. 7) എന്നിങ്ങനെയുള്ള വാക്യങ്ങളാലും ക്ഷത്രക്ഷേത്രജ്ഞന്മാരുടെ യാഥാത്മ്യം വി വംമായി പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. ബ്രഹ്മസ്ത്രപരങ്ങയം ബ്രഹ്മയം യാതത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്നതായ വാക്യങ്ങയം ബ്രഹ്മസ്ത്രങ്ങയം യാതത്തെ അനുത്രങ്ങളാൽ ബ്രഹ്മം (പദ്യത്തേ—ഗമ്യത്രേ, ജ്ഞായത്തേ) അറിയപ്പെടുന്നുവോ അവ ബ്രഹ്മസ്ത്രപരങ്ങയം അങ്ങനെയുള്ള ബ്രഹ്മസ്ത്രപരങ്ങയം യുക്തിയോടുകൂടിയവയാകുന്നു. അവയിൽ യാതൊരു സംശയവുമില്ല. അവ നിശ്ചിതജ്ഞാനത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നുവെന്നത്മം.

ഇങ്ങനെയുള്ള [ക്ഷേത്രാദി അഥാത്മ്യത്തെപ്പററിയ] സ്കതി യെ കേട്ടിട്ടു° ശ്രദ്ധയോടുകൂടി അഭിമഖീഭ്രതനായ അജ്ജനനോ ടായി ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

മഹാഭ്രതാന്യഹംകാരോ ബുധിരവ്യക്തമേവ ച ഇന്ദ്രിയാണി ദശൈകം ച പഞ്ച ചേന്ദ്രിയഗോചരാഃ. 5 ഇച്ഛാ ദേഷഃ സഖം ഭുഖം സംഘാതയ്ചേതനാ ധൃതിഃ ഏതത് ക്ഷേത്രം സമാസേനസവികാരുദാഹൃതം. 6

മഹാഭ്രതാന് ആകാശാദി മഹാഭ്രതങ്ങരം അഞ്ചു<sup>o</sup> അഹങ്കാരം (തത<sup>o</sup>കാരണമായ) അഹങ്കാര

തത്തിം

ബു**ധിഃ** ജ്ഞാനാത്മാകമായ മഹത്തത്ത്വം അവ്യക്തം ഏവ ച മൂലപ്രകൃതി അല്ലെങ്കിൽ മായ

ദശ ഇന്ദ്രിയാണി ജ്ഞാനകർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങ⊙ പത്ത്യ

ഏകം ച മനസ്സൊന്ത്

ഭിവൃഷരജാം അഞ്ച് (ശബ് **ഹ്**ശ് നഞ്ഞിധ്യുതരോചശാഃച പഞ്ചയന*്*യാര്യപ്പങ്ളാ**ത** ശബ്

രൂപ രസ ഗന്ധങ്ങ⊙)

ഇച്ഛാ ഇച്ഛ ദേഷം ദേഷം സുഖം നുഖം ദുഖം ദ്രാം സംഘാതഃ ശരീമം

ചേതനാ ജ°ഞാനാത്മകമായ മനോവൃത്തി

ധൃതീഃ ധൈര്യം

സവികാരം (ഇന്ദ്രിയാദി)വികാരങ്ങളോടുകൂടിയ

ഏതത് ക്ഷേത്രം ഈ ക്ഷേത്രം സമാസേന സംക്ഷേപമായി ഉദാഹൃതം പറയ്പ്പെട്ടം.

ആകാശാദി പഞ്ചാഹാഭ്രതങ്ങരം, അഹങ്കാരതത്താം, മഹത്ത ത്താം, മൂലപ്രകൃതി, ജ്ഞാനകർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങരം പത്തു്, മന സ്സൊന്നു്, ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കു വിഷയങ്ങളായ ശബ്ലസ്പർശരൂപ രസഗന്ധങ്ങരം അഞ്ചു്, ഇച്ഛ, ദോഷം, സുഖം, ദുഖം, ശരീ രം, ജ്ഞാനാത്മകമായ മനോവ്യത്തി, ധൈര്യം എന്നിപ്രകാ രമുള്ള വികാരങ്ങളോടുകൂടിയ ഈ ക്ഷേത്രം സംക്ഷേപമായി പറയപ്പെട്ടും.

(ശം.\_\_ഭാ) ആകാശാദി ഭൂതങ്ങരം അവയുടെ സകലവി കാരങ്ങളിലും വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ അവ മഹാഭ്രതങ്ങരം 'മഹാഭ്രതങ്ങ ം' എന്നതിന്നു് (അപ എന്നു പറയപ്പെടുന്നും. ഞ്ചീകൃതമായിരിക്കുന്ന) സൂക്ഷൂഭ്രതങ്ങരം(തന്മാത്രിങ്ങരം) എന്നാ ണ° ഇവിടെ വിവക്ഷിച്ചിട്ടുള്ള അത്ഥം, സ്ഥൂലമല്ല. അവ യുടെ സ്ഥൂലങ്ങളെ 'ഇന്ദ്രിയഗോചര' ശബൃംകൊണ്ട് ഇനി പറയുന്നതാണം'. 'ഞാൻ' എന്നം' തോന്നന്താണം' അഹംകാ രം. അതു മഹാഭ്രതങ്ങരാക്കു കാരണമാകുന്നു. നിശചയാത്മിക യായ ബുദ്ധി അഹംകാരത്തിന്നു കാരണമാകുന്നും ബുദ്ധിക്കു കാരണമായിട്ട<sup>്</sup> അവ്യക്തം തന്നെയുമിരിക്കുന്നു. വ്യക്തിയില്ലാ ത്തതു<sup>ം</sup> അവ്യക്തം—യാതൊരു വികാരത്തേയും, പ്രാപിക്കാ തെയിരിക്കുന്ന (പ്രകൃതിയുടെ) അവസ്ഥയ്ക്ക് അവ്യക്തം എന്നു പേർ. 'മമ മായാ ഭുരത്യയാ' (അ. 7, ശ്ലോ. 14) എന്നു ഈശവരശക്തിതന്നെയാണം' അച്യക്തം. പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള

<sup>\*&#</sup>x27;കാമഃ സങ്കുല്പാ വിചികിത്സാ ശ്രദ്ധാഅശ്രദ്ധാ ധൃതിവേതിഃ ഹ്രീർദ്ധീർഭീരിത്യേതത്സർവം മന ഏവ' എന്നു ശൃതിവാക്യം

'ഏവ' എന്ന പദംകൊണ്ടു പ്രകൃതിയുടെ വികാരങ്ങ**ം ഇത്രമാ** ത്രമെന്നു നിർണ്ണയിക്കപ്പെടുന്നു.

പ്രകൃതി മുൻപറഞ്ഞപ്രകാരം എട്ടായിത്തന്നെ ഭേദപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു. 'ച' ശബ്ദംകൊണ്ട് (തന്മാത്രാടി) ഭേദങ്ങരക്കു മൂല പ്രകൃതിയോടുകൂടിയുള്ള സമുച്ചയത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. ഇന്ദ്രിയങ്ങരം പത്താകുന്നു. അവയിൽ ശ്രോത്രം മുതലായ അഞ്ചു" ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ജ്ഞാനത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നവയാകയാൽ ബുലീ ന്ദ്രിയങ്ങരം, അല്ലെങ്കിൽ ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങരം എന്നു പറയപ്പെടുന്നും. വാക്കു് മുതലായ അഞ്ചു" ഇന്ദ്രിയങ്ങരം കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുന്നവയാകയാൽ അവ കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങരം എന്നു പറയതപ്പുടുന്നും. പിന്നെ ഒന്നുള്ളയ് മനസ്സ്. സങ്കല്പാദിരുപമായിരിക്കുന്നും മനസ്സ് പതിനൊന്നാമത്തെ (ഇന്ദ്രിയം) ആകുന്നും. ഇവയെയാണു് സാംഖ്യന്മാർ ഇരുപ്പ ത്തിനാലു തത്ത്വങ്ങരം എന്നു പറയുന്നുള്ളവ. ശബ്ദാദിവിഷയങ്ങളാക എന്നു പറയുന്നുള്ളവ. ത്രവായിനായുട്ടുക്കുള്ളവ. ത്രവായുട്ടുക്കുള്ളവം എന്നു പറയുന്നുള്ളവം എന്നുള്ളവം എന്നുള്ളവം എന്നുള്ളവം എന്നുള്ളവെ എന്നുള്ളവം എന്നുള്ളവം എന്നുള്ളവം എന്നുള്ളവം എന്നുള്ളവം എന്നുള്ളവുള്ളവെ അവര്ന്നുള്ളവുള്ളവെ എന്നുള്ളവെ എന്നുള്ളവുള്ളവെ എന്നുള്ളവെ എന്നുള്ളവെ അവര്യവെ എന്നുള്ളവെ എന്ളവെ എന്നുള്ളവെ എന്നുള്ളവെ എന്നുള്ളവെ എന്നുള്ളവെ എന്നുള്ളവെ എന്നുള്ളവെ അവര്യവെ എന്നുള്ളവെ അവര്യവെ എന്നുള്ളവെ എന്ന

യാതൊന്നുകളാണ<sup>o</sup> വൈശേഷികന്മാർ ആത്മഗുണങ്ങളെ ന്നു പറയുന്നത്ത<sup>ം</sup> അവയും ക്ഷേത്രധർമ്മങ്ങാംതന്നെയാകുന്നു, ക്ഷേത്രജ്ഞന്റെ അല്ല, എന്നുഭഗവാൻ പറയുന്നു. ഇപ്പാ ദേവ ഷ ഇതി — ഇച്ഛാ — സുഖത്തിന്നു ഹേതുവായ ഒരു ജാതി പദാർ ത്ഥത്തെ ഒരിക്കൽ അനുഭവിച്ചിട്ടുളള ഒരുവൻ ആ ജാതി പദാ ത്ഥത്തെത്തനെ പിന്നേയം കിട്ടുവാനാഗ്രഹിക്കുന്നതിന്നാണം° 'ഇച്ഛ' എന്നു പറയുന്നതു്. അതു് അന്തഃകരണധർമ്മമാകുന്നു. ജ'ഞേയമാകയാൽ (അറിയപ്പെടുന്നതാകയാൽ) അതു° ക്ഷേത്ര വുമാകുന്നു. ദ്വേഷഃ— യാതൊരു പദാത്ഥത്തെയാണ<sup>ം</sup> ഒരുവൻ **ദുഖഹേതുവായി ഒരിക്കൽ അനഭവിച്ചിട്ടുള്ളതു**° അതിനെത്ത **ന്നെ പിന്നെ കാ**ഞമ്പോ⊙ം **അവന്തണ്ടാകുന്ന** മനഃക്ഷോഭത്തി ന്നു ട്വേഷമെന്നു പറയ്യന്നു. അതും ജ°ഞേയമാകയാൽ ക്ഷേത്രം തന്നെയാകുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ, സുഖം—അനുകൂലമായിരി ക്കുന്നതു സുഖം. അതു പ്രസന്നമായും സത്ത്വാത്മകമായമിരി ക്കുന്നു; ജ'ഞേയമായിരിക്കുന്നതിനാൽ അതും(സുഖവും) ക്ഷേ **ദുംബം — പ്രതികുലാത്മകമായിരിക്കുന്നതു** ദുംഖം. ജേഞയമാരിക്കുന്നതിനാൽ അതും ക്ഷേത്രംതന്നെ സംഘാതഃ <u>—</u>ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ സമൂഹം. ചേത്രനാ—ദേഹേന്ദ്രിയ സ

മൂഹമായിമിക്കുന്ന ശരീരത്തിൽ അഭിവ്യക്തമായിരിക്കുന്ന അന്ത**ഃ കരണവൃത്തിയാണു" 'ചേതനാ' എന്നുപറയുന്നതു**്. ചുട്ടു പഴത്ത ലോഹപിണ്ഡത്തിൽ അഗ്നി എന്നപോലെയാണം<sup>ഗ</sup> അതു ശമീരത്തിൽ അന്തഃകരണവൃത്തിയായി പ്രകാശിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. അതു<sup>©</sup> (ആത്മചൈതന്യാഭാസരസവിദ്ധാ<u>—</u>) ആത്മചൈതന്യ പ്രതിബിംബത്തോടുകൂടി ചേന്നിരിക്കുന്നു. (മുഖ്യചേതനയെ അ പെക്ഷിച്ച് °) ജ°ഞേയമാകയാൽ അതും (ആത്മചൈതന്യാ ഭാസരസവിരുദ്ധമായിരിക്കുന്ന ചേതനയം) ക്ഷേത്രമാകുന്നു. ധ്യതീം—ക്ഷീണിച്ചിരിക്കുന്ന ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളെ ബലപ്പെടു<u>ത്ത</u> ന്ന**തു യാതൊന്നോ അതു** ധ്യതിയാകുന്നു. ജ<sup>്</sup>ഞേയമാകയാൽ അതും ക്ഷേത്രംതന്നെ. (ഇവിടെ) ഇച്ഛ, ദോഷം മതലായവയെ പറഞ്ഞതുകൊണ്ട്<sup>ഠ</sup> അന്തു കരണധർമ്മങ്ങളെ മുഴു<mark>വൻ ഗ്രഹിക്</mark>കേ **ണ്ടതാകുന്നു. ഇതോ**വരെ പറഞ്ഞതിനെ ഭഗ**വാൻ** ഇ**ങ്ങനെ ഉപ** സംഹരിക്കുന്നു......മഹത്തത്തചാദിഭേദങ്ങളോടുകൂടിയ ഈ ക്ഷേത്രം ഇവിടെ സംക്ഷേപമായി വിവരിക്കപ്പെട്ട.

[ശം-ഭാ] യാതൊരു ക്ഷേത്രത്തിന്റെ പലവിധ വികാര ങ്ങരം (വൃഷ്ടിദേഹവിഭാഗങ്ങരം) കൂടിച്ചേന്നതിന്നാണം 'ഈ ശരീരം' (അ. 13, ശ്രോ. 1) എന്നു പറഞ്ഞതും. മഹാഭ്രതങ്ങയ മതൽ ധൃതിവരെയുള്ള വികാരങ്ങളോടുകൂടിയ ആ ക്ഷേത്രം (സംക്ഷേപമായി) വ്യാഖ്യാനിക്കപ്പെട്ട. ക്ഷേത്രജ്ഞൻാ വിശേഷണങ്ങളെ ഉടനെ വർണ്ണിക്കുന്നതാകുന്നു. യാതൊരു ക്ഷേത്രജ്ഞനേയം തത<sup>്</sup>പ്രഭാവങ്ങളയും (ശക്തികളേയും) അറി യന്ന ഒരുവൻ അമൃത്വത്തെ പ്രാപിക്കുന്നുവാ (ജനനമരണാദി ലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന സംസാരത്തിൽനിന്നു മോചിക്കുന്നുവോ) അങ്ങനെയിരിക്കുന്നു ക്ഷേത്രജ്ഞനെ ഗേവാൻതന്നെ 'ജ്ഞേയം യത്തത് പ്രവക്ഷ്യാമി' (അ. 13, ശ്രോ. 12) എന്ന ശ്രോകംകൊ **ണ്ട** സ**വി**സ്ത**ം വ**ർണ്ണിക്കുന്നതാണം°. എന്നാൽ, ഇപ്പോരം ഭഗ വാൻ ആ (ക്ഷേത്രജ്ഞൻേറയും തപ്പുക്തികളുടേയും) ജ്ഞാ*ന* ത്തിന്നു സാധനമായിരീക്കുന്ന അമാനിത്വം മുതലായ ഗുണ **ങ്ങളെ (ഇനിയത്തെ** അഞ്ചു ശ്രോകംകൊണ്ടു) വിധിക്കുന്നു. അമാ നീത്വാദിഗുണങ്ങരം യാതൊരുവന്നുണ്ടോ അവൻ ജ്ഞേയമായി രിക്കുന്നതിന്റെ (ക്ഷേത്രജ്ഞന്ദേ യം \_ ത<sub>റ്റപ്</sub>ക്തികളടേ**യം )** വിജ്ഞാനത്തിന്നു യോഗ്യമായി ഭവിക്കുന്നു. അമാനിത്വാദി

ഗുണങ്ങളിൽ തത്പരനായിരിക്കുന്ന സന്ന്യാസി ജ്ഞാനനി പൂൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന അമാനിത്വാ ദിഗുണങ്ങരം സാക്ഷാൽ ജ്ഞാനത്തിനും സാധനമയിരിക്കുന്ന തിനാൽ ഭഗവാൻ അവയെത്തന്നെ ജ്ഞാനം എന്നു പറയുന്നു —

അമാനിത്വമദംഭിത്വമഹിംസാ ക്ഷാന്തിരാജ്ജ**വം** ആചാര്യോപാസനം ശൗചം സൈമര്യമാത്മവിനിഗ്രഹഃ 7

അമാനിത്വം അൻറ ഗുണങ്ങളെ താൻ ശ്ലാഘിക്കാതി

രിക്കുക

അദംഭിത്വം ദംഭമില്ലായ്മ

അഹിംസാ പരപീഡാവജ്ജനം ക്ഷാന്തീഃ ക്ഷമ (സഹനശീലത

ക്ഷാന്തീഃ ക്ഷമ (സഹനശീലത) ആജ്ജവം കപടമില്ലായ്മ (അവക്രത)

ആചാര്യോപാസനം സത്ഗുരുസേവ

ശൗ**ചം** (ബാഹ്യമായ) ശരീര<u>ശ</u>്രദ്ധിയം (ആന്ത

രമായ) മനഃശുദ്ധിയും

**സൈ**മര്യം സന്മാർഗ്ഗത്തിൽ സ<sup>ം</sup>ഥിരമായിട്ടുള്ള

നിഷ

ആത്മവിനിഗ്രഹഃ ശരീരസംയമം (ദേഹസ്വാധിനം).

തൻെറ ഗുണങ്ങളെ താൻതന്നെ ശ്രാഘിക്കാതിരിക്കുക, ഭംഭമി ല്ലായ്മ, പരപീഡാവർജ്ജനം, ക്ഷമ, കപടമില്ലായ്മ, സത്ഗ അസേവ, മനഃശുദ്ധി, ശരീരശുദ്ധി, സന്മാഗ്ഗത്തിൽ സ്ഥിര മായ നിഷ്യ, ശരീരസംയമം—('ഏതത് ജ്ഞാനമിതിപ്രോ ക്തം' എന്നിങ്ങനെ അഞ്ചാമത്തെ ശ്രോകത്തോടന്വയിക്കുന്നം.)

[ശം-ഭാ] അമാനിത്വം—തന്നെത്താൻ ശ്ലാഘിക്കാതിരി ക്കു; അദംഭിത്വം—സ്വധർമ്മങ്ങളെ പ്രകടിപ്പിക്കാതിരിക്കു; അഹിംസാ—പ്രാണികളെ പീഡിപ്പിക്കാതിരിക്കു; ക്ഷാന്തിു —അന്യന്മാർ ചെയ്ത അപരാധത്തെക്കറിച്ചു" ഭാവഭേദം കൂടാതെ യിരിക്കു; ആർജ്ജവം—കുടിലതയില്ലായ്യ (അവക്രവം); ആചാര്യോപാസനം—മോക്ഷസംധനത്തെ ഉപദേശിക്കുന്നു ആചാര്യനെ ശുശൃഷാദിപ്പയോഗംകൊണ്ടു സേവിക്കു; ശൗചം—(ശൗചം ബാഹ്യമെന്നും ആഭ്യന്തരമെന്നും രണ്ടുവിധം) മണ്ണ്, ജലം മുതലായവയെക്കൊണ്ടു ദേഹശ്രജ്ജി വരുത്തുന്നതു

ബാഹ്യമായ ശൗചം; മനസ്സിലുള്ള താഗദേപഷാദിമാലിന്യഞ്ജ ളെ, അവയ്ക്കു വിപരീതമായിരിക്കുന്ന ഭാവനകൊണ്ടു തള്ളിക്കള യന്നതു് ആന്തരമായ ശൗചം; സ°ഥൈര്യം—സ°ഥിരഭാവം— മോക്ഷമാഗ്ഗത്തിൽത്മന്നെ സ്ഥിരമായി പ്രയതംചെയ്യക (കൃതാധ്യവസായത്വം); ആത്മവിനിഗ്രഹഃ \_ദേഹേന്ദ്രിയസം ഘാതത്തിന്നാണം° ഇവിടെ 'ആത്മ'ശബ്ദം പ്രയോഗിച്ചിരിക്ക ന്നത്ര°. എന്തെന്നാൽ അവയെക്കൊണ്ടു° (സാക്ഷാൽ) ആത്മാ വിന്ന<sup>ം</sup> ഉപകാരമുണ്ട്. സ്വഭാവേന സകല ദിക്കിലും പാഞ്ഞു നടക്കുന്ന ദേഹത്തേയും മനസ്സിനേയും സന്മാർഗ്ഗത്തിൽത്തന്നെ നീരോധിക്കുന്നതു<sup>°</sup> ആത്മവിനിഗ്രഹം.

അവസ്തൂം പുറമേ,

ഇന്ദ്രീയാത്ഥേഷ്യ വൈരാഗ്യമനഹംകാര ഏവ ച ജന്മമൃത്യജരാവ്യാധിദ്ദുഖദോഷാനുദശനം. 8

അസക്തിരനഭിഷ്പംഗഃ പുത്രദാരഗൃഹാദിഷ നിത്യം ച സമചിത്തത്വമിഷ്യാനിഷ്യോപപത്തിഷു. 9

മയി ചാനന്യയോഗേന ഭക്തിരവ്യഭിചാരിണീ **വിവിക്തദേശസേവിത്വമരതിർജ്ജനസംസദി.** 10

അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാനനിത്യത്വം തത്ത്വജ്ഞാനാത്ഥദശനം ഏതത് ജ്ഞാനമിതി പ്രോക്തമജ്ഞാനം യദതോന്യഥാ. 11

ഇന്ദ്രിയാതേഥഷ വൈരാഗ്യം ഇന്ദ്രിയങ്ങളടെ വിഷയങ്ങളിൽ

വിരക്തി

അനഹങ്കാരഃ അഹങ്കാരമില്ലായ്മ (ഗവ്വമില്ലാ

യ്മ)

ജന്തമിയിജരാവിാന്വ-ജനനം, മരണം, ജര, വ്യാധി ഇവയിൽ ടുംഖത്തേയും ദോഷ **മുംബദോഷാനു**ദശനം

ത്തേയം (അല്ലെങ്കിൽ ടുഃഖരൂപ മായ ദോഷത്തെ) പിന്നേയം

പിന്നേയം ആലോചിക്ക **പത്രഭാര**ഗ്രഹാഭിഷ്യ പുത്രൻ, ദാരം, ഗൃഹം മതലായ

വയിൽ

അസക്തിഃ സക്തിയില്ലായ്മ (പ്രീതിയി

ലോത്മ)

അനഭിഷ്പംഗഃ പൃത്രദാരാദികളുടെ സുഖത്തി ലാകട്ടേ മുഖത്തിലാകട്ടേ താ നം സുഖിയാണ<sup>ം</sup> മുഃഖിയാണം എന്നിങ്ങനെ അവയിൽ അഭി മ**ാ**നമില്ലായ്ക്ക ഇഷ്ടാ**നിഷ്ടോപ**പത്തിഷ്ട ഇഷ്ടാനി**ഷ്ട**ങ്ങളടെ പ്രാപ്തിയിൽ നിത്യം ച എപ്പോഴം (എന്നും) ഒരേവിധമായ മനസ്സോടുകൂടി സമചിത്തത്വം **യിരിക്കു**ക മയിച പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ സവ്വാത്മദ്ദഷ്ടിയോടുകൂടി (സവ്വ അനന്യയോഗേന വം ആത്മാവാണം എന്ന ദൃഷ്ടി യോടുകൂടി) **അവ്യഭിചാര**ിണീ ഏകാന്തമായ (സ°ഥിരമായ) ഭക്തിഃ ഭക്തി ശുദ്ധമായും ചിത്തപ്രസാദത്തെ വിവിക്തദേശസേവിത**ം** ഉ**ണ്ടാക്കുന്നതായു**മുള്ള ദേശത്തു **വാ**സംചെയ്യക പ്രാകൃത്യമാരായ (അവിവേകി ജനസംസദി കളായ) ജനങ്ങളുടെ കൂട്ടത്തിൽ (സഭയിൽ) അരതിഃ പ്രീതിയില്ലായ്മ അഭനിവയാജ്യയാധ ധ്വയിയാം ആത്മജ്ഞാനത്തിൽ എപ്പോഴം സ°ഥിതിചെയ്യക (തത്തചം പദാത്ഥ്ശു ജിനിഷതാം) ത**ത്ത**ചജ<sup>ം</sup>ഞ**ാനാത്ഥദൾനം** തത്തചജ<sup>്</sup>ഞാനത്തിൻെറ ഉത്തമ ഫ**ലം** മോക്ഷമാണ<sup>ം</sup> എന്നറി **യുക (മോ**ക്ഷം സവ്വോത്യക്ഷൂ മാണ° എന്നാലോചിക്കക)

(അമാനിത്വം മതലായ) ഈ

ഇരുപതുകൂട്ടവും

ജ്ഞാനം എന്നു

ഏ**ത**ത്

ജ°ഞാനം ഇതി

പ്രോക്തം

(ജ്ഞാനസാധനത്വം ഹേ<u>ത</u>വാ

യിട്ട്") പറയപ്പെടുന്നു

അതഃ അനുഥാ യത്

ഇവയിൽനിന്നു അന്യമായിട്ട ഇമയ് (മാനിത്വം മുതലായത്യ്)

യാതൊന്നോ

അജ്ഞാനം ഏവ ച

(അതെല്ലാം) അജ്ഞാനം ത $\mathbf{m}$ .

വിഷയങ്ങളിൽ വൈരാഗ്യം, അഹംകാരരാഹിത്യം, ജനനം, മരണം, വ്യാധി മുതലായവയിൽ ദ്ലേഖത്തേയം ദോഷത്തേയം കാണക, പത്രൻ, ദാരത്ജാം, ഗ്രഹം മുതലായവയിൽ സക്തിയില്ലായ്മ, പത്രദാരാദികളുടെ സുഖദ്ദേഖങ്ങളിൽ അഭിമാനമില്ലായ്മ, ഇഷ്യാനിഷ്ട്രപ്രിയിൽ എപ്പോഴം ഒരേവിധമായ മനസ്സോടുകൂടിയിരിക്കുക, സവ്വാത്മദ്ദഷ്ടിയോടുകൂടി പൗമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ സ്ഥിരമയേ കേതി, ശുദ്ധമായം ചിത്തപ്രസാദത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായുളള ദേശത്തു വാസംചെയ്യുക, പ്രാകൃതന്താരായ ജനങ്ങളുടെ സഭയിൽ (ചേരുവാൻ) പ്രീതിയില്ലായും, ആത്മജ്ഞാനത്തിൽ എപ്പോഴം സ്ഥിതിചെയ്യുക, തത്തവും, ആത്മര്ത്താനത്തിൽ എപ്പോഴം സ്ഥിതിചെയ്യുക, തത്തവും അതാനത്തിൻറ ഉത്തമഫലം മോക്ഷമാണം' എന്നറിയുക, ഇവ (ഈ ഇരുപത്രം) ജ്ഞാനമെന്നും വസിഷ്യാദികളാൽ) പറയപ്പെടുന്നു. ഇവയിൽനിന്നുനുമായിട്ടുള്ളതെല്ലാം അജ്ഞാനവുമാകന്നു.

[ശം.ഭാ] ഇന്ദ്രിയാത്ഥേഷ ചൈരാഗ്യം—ദൃഷ്യാദൃഷ്യങ്ങളാ യിരിക്കുന്ന ശബ്ദാദിവിഷയസുഖങ്ങളിൽ വിരാഗത. അനഹം കാരഃ—അഹംകാരത്തി≙ൻറ അഭാവം. ജന്മമൃതൃജരാവ്യാധി ഭഃഖദോഷാനുദശനം—ജന്മം, മൃത്യു, ജര, വ്യാധി, ഭഃഖം ഇവ യിൽ പ്രത്യേകം പ്രത്യേകം ദോഷത്തെ ആലോചിക്കക; ജന്മ ത്തിൽ ഗർഭവാസം യോനിദ്ധാരാ പുറത്തേക്കു വരിക മുതലായ ദോഷത്തെ ആലോചിക്കുക. അപ്രകാരംതന്നെ മരണത്തിലും ആലോചിക്കുക. ദോഷത്തെ അപ്രകാരംതന്നെ ജരയിൽ, ബുദ്ധിശക്തി കായബലം ഓജസ്സ് എന്നിവയുടെ ക്ഷയം, അന്യ ന്മാരിൽനിന്നുള്ള നിന്ദ എന്നിത്ങനെയുള്ള ദോഷത്തെ ആലോ ചിക്കുക. അപ്രകാരംതന്നെ ശിരോരോഗാദിവ്യാധികളി<mark>ൽ</mark> ടോഷാനുദശനം. അപ്രകാരംതന്നെ ദുഃഖങ്ങളിൽ —അദ്ധ്യാത്മം (അവനവനിൽനിന്നതന്നെ ഉത്ഭവിക്കുന്നതു°), അധിഭ്ര**തം** (ബാ

ഹൃമായ വസ്തക്കളിൽനിന്നത്ഭവിക്കുന്നത്മ്),അധിദൈവം (ദേവ തകളിൽനിന്നുത്ഭവിക്കുന്നതു°) എന്നി**ങ്ങനെയു**ള്ള മൂന്നുവിധ **ഭഃഖങ്ങളിൽ—ടോഷാനു**ദശനം. അല്ലെങ്കിൽ (ഈ ഭാഗത്തെ ഇത്ങനെ വ്യാഖ്യാനിക്കാം)— ഒഃഖങ്ങരംതന്നെ ദോഷമായത്ര° ഭുഖദോഷം; ജന്മാദികളിൽ മുൻപറഞ്ഞപ്ര**കാരംതന്നെ** ദുഃഖ ദോഷത്തെ ആലോചിക്കുക; (എങ്ങനെയെന്നാൽ) — ജന്മം ദുഃഖമാകന്നു; മൃത്യ ദുഃഖമാകന്നു; ജര ദുഃഖമാകന്നു; വ്യാധി കളം ദുഖമാകുന്നു. ജന്മാദികരം ദുഖഹേതുക്കളാകയാൽ അവ തന്നെ ദുഃഖമാകുന്നു; എന്നാൽ അവ സചത്രപേണ ദുഃഖമല്ല. ഇത്തനെ ജന്താദികളിൽ ദുഃഖദോഷത്തെ ആലോചിക്കേനിമി ത്തം ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളെ സംബന്ധിച്ച വിഷയസുഖങ്ങളിൽ വൈരാഗ്യമുണ്ടാകുന്നു. അപ്പോരം ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ പ്രവൃത്തി ആത്മദൾനത്തിന്നായിക്കൊണ്ട പ്രത്യഗാത്മാവിൽത്തന്നെ**യാ** യി ഭവിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ ജന്മാദിയിൽ ദുഃഖദോഷാന്ദശ്നം ജ°ഞാനത്തിന്നു ഹേതുവായി ഭവിക്കുകയാൽ അതുതന്നെ ജ°ഞാ നമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അസക്തിഃ = സംഗനിമിത്തങ്ങളായ വിഷയങ്ങളിൽ പ്രീതിയില്ലായ്മ. പുത്രദാരഗൃഹാദിഷ അനഭി ഷാംഗു—പുത്രദാരഗൃഹാദികളിൽ അഭിഷാംഗത്തിൻെറ അഭാ വം. അഭിഷാംഗഃ—താനം അന്യനം (പത്രദാരാദികളം) ഒന്നാ (അതും ഒരുജാതി സക്തിതന്നെയാണം<sup>o</sup>). ണെന്നുള്ള ഭാവന എങ്ങനെയെന്നാൽ —അന്യൻ (പത്രദാരാദി) സഖത്തേയും ഒഃഖ ത്തേയുമനുഭവീക്കുമ്പോരം താനും സുഖിയാണം ദുഃഖിയാണം എന്നു സങ്കല്പിക്കുക. അന്യൻ ജീവിക്കുകയോ മരിക്കുകയോ ചെയ്യുമ്പോ⊙ താനം ജീവിക്കുന്ന മരിക്കുന്ന എന്ന ഭാവിക്കേ — ഇ**ങ്ങനെ അന്യനും താനും ഒന്നാണെന്നു സങ്കല്പിക്കുന്നതാ**ണു<sup>ം</sup> പുത്രദാരഗൃഹാദികളിൽ അതില്ലായ്മ (എന്ന അഭിഷ്വംഗം. 'പത്രദാരഗൃഹാദിഷ' എന്നതിലെ 'ആദി' ശബ്ദംകൊ ണ്ട് ദാസവർഗ്ഗം മുതലായ അത്യന്തം ഇഷ്ടമായിരിക്കുന്ന അന്യ ന്മാരിലും എന്നുകൂടി അത്ഥം ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. അസക്തിയും അനഭിഷ്വംഗവും ജ്ഞാനസാധനങ്ങളാകയാൽ അവയം ജ്ഞാ ഇഷ്ടാനിഷ്ടോപപത്തിഷ നിത്യം ച നമെന്നു പായപ്പെടുന്നു. സമചിത്തതാം--ഇഷ്ടമായം അനിഷ്ടമായമുള്ള വസ്തകളുടെ പ്രാ പ്പിയിൽ എന്നും തുല്യചിത്തത- ഇഷ്ടപദാത്ഥത്തെ പ്രാപിക

മ്പോരം സന്തോഷിക്കാതേയം അനിഷ്ടപദാത്ഥത്തെ പ്രാപിക്ക മ്പോ⊙ കോപീക്കാതേയുമിരിക്കക. നിതൃമായ ഈ സമചി ത്തത്വം ജ°ഞാനംതന്നെയാകുന്നു. അനന്യയോഗേന 💳 (എന്നീൽത്തന്നെ) സ്ഥിരമായിരിക്കുന്ന സമാധികൊണ്ട് — ഭഗവാനായ വാസുദേവനല്ലാതെ വേറെ ആരമില്ല, അദ്ദേഹം തന്നെയാണം° നമുക്കു ഗതി എന്നിങ്ങനെയുള്ള നിശ്ചിതബുദ്ധി യാണം' അനന്യയോഗം. അപ്പകാരമുള്ള അനന്യയോഗംകൊ ണട്°; മയി ച അവ്യഭിചാരിണീ ഭക്തിഃ—് പരമേശ്ചരനായിരി ക്കുന്ന എന്നിൽത്തന്നെ നിശ്ചലമായിരിക്കുന്ന ഭക്തി---ഭജനം. അങ്ങനെയുള്ള ഭജനവും ജ°ഞാനംതന്നെയാകുന്നു. ദേശസേവിത്വം — വിവിക്തദേശം രണ്ടപ്രകാരത്തിലാവാം. വിവിക്തമായിട്ടുള്ള ദേശം. ഒന്നും സാഭാവേന അപ്രകാരമാക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു<sup>ം</sup>—അശു പി മതലായതില്ലാതേയം സപ്പ്വ്യാഘാദിരഹിതമായമുള്ള, വനം, നദികളിലുള്ള മണൽ ത്തിട്ട്, ദേവ**ാലയം മതലായ പ്രദേശങ്ങളാണ**് വിവിക്തദേ ശം. **അങ്ങനെ**യുള്ള ദേശത്തു വാസംചെയ്യുന്നവൻ വിവിക്തദേ ശസേവി; അവൻെറ ഭാവം വിവിക്തദേശസേവിത്വം. വിവി ക്തമായ ദേശങ്ങളിലാണം മനസ്സ ശാന്തമായിരിക്കുക. നാൽ പരമാത്മധ്യാനം മുതലായതു° വിവിക്തദേശത്തു മാത്രമേ അതു ഹേതുവായിട്ട<sup>ം</sup> വിവിക്തദേശസേ സാധ്യമാവുകയുള്ള. വിത്വം ജ<sup>്</sup>ഞാനം എന്നു പറയന്നു. ജനസംസദി അരതി<u>ം</u> ജനസമൂഹത്തിൽ പ്രീതിയില്ലായ്മ. സാധാരണ പഠിപ്പില്ലാ ത്തവരായം വിനയമില്ലാത്തവരായുമിരിക്കുന്ന മൃഢജനങ്ങളുടെ സമൂഹമെന്ന<sup>്</sup> ഇവിടെ അത്ഥം ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. അല്ലാതെ, വിനീതന്മാരായം വിദ്വാന്മാരായുമുള്ള സജ്ജനങ്ങളുടെ സമൂഹ മെന്നത്ഥം ധരീക്ക**രുതു**°. അവരായിട്ടുള്ള സംസർഗ്ഗം ജ°ഞാ**ന** ത്തിന്നു സഹായമാകുന്നു. പ്രാകൃതജനസംഘത്തിൽ പ്രീതിയി ല്ലായ്ത ജ്ഞാനസാധനമാകയാൽ അത ജ്ഞാനംതന്നെയാക ന്നു. അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാനനിത്യത്വം — ആത്മവിഷയമായ ജ്ഞാ നത്തിൽ നിരന്തരമായ നിഷ്ണ. തരത്വജ<sup>്</sup>ഞാനാത്ഥദശനം— ജ<sup>ം</sup>ഞാനസാധനങ്ങളായ അമാനിത്വാദി ഭാവനകളടെ പ**ര**ിപ**ാ** കതനിമിത്തമാണ് തത്തചജ്ഞാനമുണ്ടാകുന്നതു്. തത്തചജ്ഞാ നത്തിൻെ അത്ഥം (പ്രയോജനം) മോക്ഷമാകുന്ന-ജനനമര

ണാദിലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന സംസാരത്തിൽനിന്നുള്ള മോചന മാകുന്നു. തത്താജ്ഞാനാത്ഥത്തെ ആലോചിക്കുന്നത്ത് തത്താജ്ഞാനാത്ഥത്തെ ആലോചിക്കുന്നത്ത് തത്തായുണ്ടാനത്തിന്റെ ഫലത്തെപ്പററി ആലോചിക്കേണ്ടതാകുന്നു. എന്നെന്നാൽ തത്താജ്ഞാനത്തി ഒർറ പ്രയോജനം ഇന്നതാണു് എന്നറിഞ്ഞാൽ മാത്രമേ തത്താജ്ഞാനസില്ലിക്കള്ള സാധനങ്ങളെ അനുഷ്ക്കുകയുള്ള. 'അമാനിത്വം' മുതൽ 'തത്താജ്ഞാനാത്ഥദശനം'വരെയുള്ളവയെ (ജ്ഞാനസാധനങ്ങളെ) ജ്ഞാനമെന്നതെന്നെ പറഞ്ഞു. എന്തെ ന്നാൽ അവയെക്കാണുള്ള പ്രയോജനം ജ്ഞാനമാകുന്നു. അമാനിത്വാദിക്കാക്കു വിപരീതമായ മാന്നിത്വം, ദംഭിത്വം, ഹിംസ, അക്ഷാന്തി, അനാർജ്ജവം മുതലായവ അജ്ഞാനമാകുന്നു. അവ സംസാരത്തിന്നു ഹേത്രവാകയാൽ അവയെ (അപ്രകാമം) അറിഞ്ഞു് ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

മേൽപറഞ്ഞ ജ്ഞാനംകൊണ്ട് എന്താണ് അറിയപ്പെടേ ണ്ടതായിട്ടുള്ളയ്—ഇതിന്ന സമാധാനം ഭഗവാൻ പറയുന്ന— ജ്ഞേയം യത്തദിതി. ഇവിടെ ഇങ്ങനെ ഒരു പുവ്വക്ഷം ജനി ചേക്കാം—

അമാനിത്വം മുതലായവ യമനിയമങ്ങളാകന്നു. അവയാൽ ജ്ഞേയമായ (അറിയപ്പെടേണ്ടതായ) വസ്ത അറിയപ്പെടുന്ന തല്ല. അമാനിത്വം മുതലായവ ഒരു വസ്തുവിനെ അറിയുന്നതിന്നു സാധനങ്ങളായി ഭവിക്കുന്നതു നാം ഒരു ദിക്കിലും കണ്ടിട്ടില്ല. ഏതൊരു വസ്തുവിനെ വിഷയീകരിച്ചിട്ടാണ് ഒരു ജ്ഞാനമിരി ക്കുന്നതു് ആ വസ്തുവിനെ അറിയുവാൻ ആ ജ്ഞാനംതന്നെയാക ന്നുവിന്റെ ഉഞാനംകൊണ്ടു മറെറാരു വസ്തുവിനെ അറി യുവാൻ കഴിയുകയില്ലല്ലോ. ഘടജ്ഞാനംകൊണ്ടു് അഗ്നിയെ

ഈ സംഗതിയിൽ അങ്ങനെ ഒരു ദോഷമില്ലെന്നു നാം സമാധാനം പറയുന്നു. എന്തെന്നാൽ അമാനിത്വാദികഠം ജ°ഞാ നത്തിന്നു ഹേതുക്കളാകുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ, അവ ജ°ഞാനകാരണത്തിന്നു സഹായികളാകുന്നു. (അതിനാലാണം അവ ജ°ഞാനംതന്നെ എന്നു പറഞ്ഞതും.)

ജ്ഞേയം യത്തത് പ്രവക്ഷ്യാമി യത് ജ്ഞാത്വാമൃത മശ്ന ദത അനാദി മത<sup>ം</sup> പരം ബ്രഹ്മ ന സത്തന്നാസുച്യതേ. 12

ജ°ഞേയം അറിയപ്പെടേണ്ടതു°

യത് ഏതോ

യത'ജ'ഞാതചാ യാതൊന്നിനെ അറിഞ്ഞു'

 അമൃതം
 മോക്ഷത്തെ

 അശ്നതേ
 പ്രവിക്കുന്നം

 തത°
 അതിനെ

പ്രവക്ഷ്യാമി ഞാൻ പറയാം

അനാദിമത് ആദിയില്ലാത്തതായും

പരം നിരതിശയമായുമിരിക്കുന്ന

(നിവ്വിശേഷത്ര പമായുമിരി

ക്കുന്ന)

ബ്രഹം പരബ്രഹ്മമായ

**തത്** അത്ര്

സത്യാണെന്ന് (വിധിമുഖേന പ്ര

മാണത്തിന്നു വിഷയമാണെന്ന<sup>ം</sup>)

ന ഉച്യതേ പറയപ്പെടുവാൻ പാടില്ല

അസത°ന അസത്താണെനാ (നിഷേധത്തി

ന്നു വിഷയമാണെന്ന<sup>്</sup>) പറയപ്പെ

ടുവാനം പാടില്ല.

യാതൊന്നാണ് ജ്ഞേയമായിട്ടുള്ളത്ക്, യരതൊന്നിനെ അറിഞ്ഞിട്ടാണ് (ജീവൻ) മോക്ഷത്തെ പ്ര പിക്കുന്നു്, അതിനെ ഞാൻ പറയാം. അതു് അനാദിയം നിരതിശയവുമായിരിക്കുന്ന പരബ്രഹമാകുന്നു. അതിനെ സത്തെന്നും അസത്തെന്നും പറ യുവാൻ പാടില്ല. (എന്തെന്നാൽ അതു് ഒന്നിന്നും വിഷയ മാകുന്നില്ല)

(ശം—ഭാ) ജ°ഞാതവ്യമായിട്ടുള്ളതിനെ യഥാത്ഥമായി ഞാൻ നല്ലവണ്ണം പറഞ്ഞുതരാം—പിന്നെ ഭഗവാൻ, അതിൻെറ ഫലമെന്താണെന്നറിയുന്നതിന്നു ശ്രോതാവിന്നാഗ്രഹം ജനിക്കു ന്നതിന്നായി, അതിൻെറ ഫലത്തെപ്പററി പറയുന്നം--ജ°ഞാത വ്യമായിരീക്കുന്ന അതിനെ അറിഞ്ഞാൽ പിന്നെ (ഒരുവൻ)

മോക്ഷത്തെപ്രാപിക്കുന്നു...പിന്നെ അവൻ മരണത്തെ പ്രാപിക്ക ന്നില്ല എന്നത്ഥം. അതു്—പ്രകൃതത്തിൽ ജ്ഞേയമെന്നു പറ യപ്പെടുന്ന നിരതിശയമായ പരബ്രഹ്മം \_\_ആദിയില്ലാത്തതാക ന്നു. ചിലർ 'അനാദിമത°', 'പരം' എന്ന പദങ്ങളെ 'അനാദി' 'മത'പരം' എന്നു പദച്ഛേദംചെയ്യുന്നു. എന്തെന്നാൽ 'അനാ ദി' എന്ന പദത്തിന്നതന്നെ ബഹുവ്വീഹിസമാസംകൊണ്ട് 'മ തുപ°് പ്രത്യയത്തിൻെറ അത്ഥം കിട്ടുമ്പോ≎ം പിന്നെ രണ്ട0 മതും ഒരു 'മതുപം' പ്രത്യയം ചേർക്കുന്നതു നിമത്ഥകമാ ണം'; അതിനാലാണം' അപ്രകാരം പദച്ഛേദം ചെയ്തതു' എ ന്നാണ് അവർ പറയുന്നതു്. അതുപ്രകാരം അവർ ആ പദ ങ്ങാം ക്ക<sup>്</sup> ഇങ്ങനെ അത്ഥവം പറയുന്നം --ഞാൻ യാതൊന്നി ൻെ വാസദേവാഖ്യയായിരിക്കുന്ന പരാശക്തിയായിരിക്ക ന്നുവോ അതു മത്പരം. അനാദി മത്പരം ബ്രഹ്മ<u>—</u>ഞാൻ യാതൊന്നിൻെറ വാസദേവാഖ്യയായിരിക്കുന്ന പരാശക്തി യായിരീക്കുന്നുവോ അനാദിയായിരിക്കുന്ന ആ പരബ്രഹ്മം. (ബ്രഹ്മം അനാദിയാകന്നു, ഞാൻ വാസുദവനെന്നു പറയപ്പെടുന്ന അതിൻെറ പരാശക്തിയാകുന്നുവെന്നത്ഥം.)

ഇതിനെ നാം നിഷേധിക്കുന്നു. അങ്ങനെ ഒരത്ഥം പറയാ മെങ്കിൽ അവർപറയുന്ന പുനരുക്തിദോഷമില്ലാതെയായേക്കാം. അതു ശമിതന്നെ. പക്ഷേ, അങ്ങനെ ഒരത്ഥം ഇവിടെ കല്ലി ക്കുവാൻ പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ 'ന സത്തന്നാസുചൃതേ — അതു സത്തെന്നും അസത്തെന്നും പറയുവാൻ പാടില്ല' എന്നിങ്ങനെ സവ്വവിശേഷങ്ങളേയും തള്ളിക്കളഞ്ഞിട്ടാണ് ബ്രഹ്മസര്രപത്തെ മനസ്സിലാക്കുവാൻ (ഭഗവാൻ) ഉദ്ദേശിക്കുന്ന തു്. ആദ്യംതന്നെ ബ്രഹ്മം ഇന്നിന്ന ശക്തി വിശേഷങ്ങളോടുകൂടിയിരിക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞിട്ടു് പിന്നെ (അതു്) സകല വിശേഷരഹിതമാണ് എന്നു പറയുന്നതു് അന്യാന്യവിരുദ്ധ മാകുന്നു. അതിനാൽ ഇവിടെ 'മതുപ്' പ്രത്യയം ശ്രോകപൂരണത്തിന്നു മാത്രമാണെന്നു ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

'അമൃതതാഫലത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ജ'ഞേയവസ്സുവി നെപ്പററി ഞാൻ പറയാം' എന്നിങ്ങനെ പറഞ്ഞു തത് ജ'ഞാ നത്തിൽ ശ്രോതാവിന്ന് അഭിരുചി ജനിപ്പിച്ച് അതിൽ (അ വനെ) ശ്രജ്യയുള്ളവനാക്കിത്തീത്ത് ഗേവാൻ ഇപ്പകാരം പറയു പൂവ്വപക്ഷം:—'ജ്ഞാതവ്യമായിരിക്കുന്ന വസ്തുവിനെ പ്രറി ഞാൻ പറയവാൻപോകന്ന എന്ന ഭഗവാൻ ഉച്ചത്തി ത്തിൽ ഘോഷിച്ചിട്ടു് അതു് ഉള്ളതു് (സത്ത്) എന്നും, ഇല്ലാത്തതു് (അസത്ത്) എന്നുംപറയവാൻ പാടില്ലഎന്നു മാത്രം പറഞ്ഞതു ശരിയായില്ല.

സമാധാനം:—ഈ വാദം ശരിയായില്ല, ഭഗവാൻ പറ ഞ്ഞതു വളരെ അനുരൂപമായിത്തന്നെയിരിക്കുന്നു. എങ്ങനെ യെന്നു പറയാം. ജ'ഞേയമായിരിക്കുന്നു ബ്രഹം വാക്കിന്നു ഗോചരമല്ലായ്ക്കയാൽ, സകല ഉപനിഷത്തുക്കളിലും 'നേ തി നേതി—ഇങ്ങനെയല്ല ഇങ്ങനെയല്ല' (ബ്യ. ഉ. 2. 3. 6), 'അസ്ഥുല മനണം—സ്ഥുലമല്ല സൂക്ഷൂമല്ല' (ബ്യ. ഉ. 3. 8. 8.) എന്നിങ്ങനെ സവ്വവിശേഷത്തേയും പ്രതിഷേധിച്ചിട്ടുത ന്നെയാണം'—അതു' ഇതല്ല എന്നും വിവരിച്ചിട്ടാണം'—അതു' (ബ്രഹ്മസ്വരുപം) നിർദ്രേശിക്കപ്പെടുന്നതു'.

പൂർവ്വപക്ഷം: — 'ഉണ്ടം' (അസ്സി) എന്ന് ഏതു വസ്ലവിനെ പറയാമോ അതേഉള്ള. ജ്ഞേയവസ്ലവിനെ 'ഉണ്ടം' എന്നു പറയവാൻ ജ്ഞാതവ്യമായിരിക്കുന്ന വസ്ത്ര 'ഉണ്ടം' എന്നു പറയവാൻ പാടില്ല എന്നതു വിരുഭധവുമാകുന്നു.

സമാധാനം:—'ഇല്ല' [നാസ്തി] എന്ന ജ'ഞാനത്തിന്നം വിഷയമല്ലാത്തതിനാൽ അതു' (ബ്രഹ്മം) 'ഇല്ല' എന്നും പറയ വാൻ പാടില്ല.

പൂർവ്വപക്ഷം:—സകല ജ്ഞാനവം 'ഉണ്ട്' (അസ്കി) അല്ലെങ്കിൽ 'ഇല്ല' (നാസ്കി) എന്ന (ഏതെങ്കിലും ഒരു) ബുദ്ധിയാൽ അനുഗതമായിട്ടാണ്രിക്കുന്നതും. അങ്ങനെയിരിക്കെ ജ്ഞേയവും, ഒന്നുകിൽ ഉണ്ട്', അല്ലെങ്കിൽ 'ഇല്ല' എന്ന (ഏതെങ്കിലും) ബുദ്ധി അനുഗമിച്ചിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനത്തിന്നു വിഷയമായിഭവിക്കണം

സമാധാനം:—അതാവശ്യമില്ല. എന്തെന്നാൽ, ഇന്ദ്രിയ ങ്ങഠംകും വിഷയമല്ലായ്കയാൽ മേല്പറഞ്ഞ മണ്ട ജാതി ('ഉണ്ട്', എന്നോ 'ഇല്ല', എന്നേ പറയുന്നതു്.

പ്രാലെ ഇപ്രദിയഗോചരമായിമിക്കുന്ന ഒരു വസ്ത 'ഉണ്ട്', എന്നോ 'ഇല്ല', എന്നോ ഉള്ള ബുദ്ധി അനഗമിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരു വസ്ത 'ഉണ്ട്', എന്നോ തള്ള ബുദ്ധി അനഗമിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരു വസ്ത 'ഉണ്ട്', എന്നാ ഒരു പ്രമാണംകൊണ്ടുമാത്രം പ്രാപ്യമാകയാലും, 'ശബ്ദം', എന്ന ഒരു പ്രമാണംകൊണ്ടുമാത്രം പ്രാപ്യമാകയാലും, ഘടാദിയെപ്പോലെ (അതും) ഉണ്ട്, എന്നും ഇല്ല എന്നും വിഷയ മായി വിക്കുന്നില്ല. അതുകൊണ്ടാണം' അതും ഉണ്ട്, എന്നും ഇല്ല എന്നും പറയുമ്പാർപ്പാർപ്പാടില്ല എന്നും പറയുന്നതും.

ജ്ഞേയമായിരിക്കുന്ന വസ്തുവിനെ ഉണ്ട് എന്നും, ഇല്ല എന്നും പറയുവാൻ പാടില്ല എന്നു പറഞ്ഞതു വിരുദ്ധമാക നുവെന്ന് പൂവ്പക്ഷക്കാരൻ പറഞ്ഞുവല്ലോ. എന്നാൽ വാസ്ത വത്തിൽ അതു വിരുദ്ധമല്ല. എന്തെന്നാൽ അതിന്നു പ്രമാണ മായി—'അന്യദേവ തദ്വിദിതാദഥോ അവിദിതാദധികഅതും' അറിയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതിൽനിന്നുനുമാകുന്നു. അറിയപ്പെടാത്തതിൽ നിന്നു മേലേയുമാകുന്നു എന്നു ശുതിവാക്യമുണ്ട്.

പൂർവ്വപക്ഷം: —പ്രമാണമായി എടുത്തുകാണിച്ച ശ്രൂതിത ന്നെ വിരുദ്ധമാകന്നു. യജ്ഞത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു ശാല (പണിചെയ്വാൻ) ആരംഭിക്കുമ്പോഠം 'കോ ഹി തദ്വേദ യദ്യമുഷ്മിംലോകേസ്തി വാ ന വാ—പരലോകത്തിൽ (വല്ല ഗുണവും) ഉണ്ട് എന്നതു് ആക്രിയാം' (തെത്തിരീയസം ഹിത 6.1.1) എന്നശ്രുതി എപ്രകാരം വിരുദ്ധമായിരിക്കുന്ന വോ ആതുപോലെയാണം' ഈ സംഗതിയും.

സമാധാനം:—ഇതങ്ങനെയല്ലം എന്തെന്നാൽ, 'അതു'' അറിയപ്പെട്ടതിൽ നിന്നു വേറെയാകുന്നു, അറിയപ്പെടാത്തതിൽ നിന്നു മേലേയുമാകുന്നു എന്ന ശ്രുതിവാകൃത്തിൻെറ മുഖ്യപ്ര യോജനം അവശ്യം അറിയപ്പെടേണ്ടതായ വസ്തുവിനെ (അർ ത്ഥത്തെ) പ്രതിപാദിക്കുകയാകുന്നു. എന്നാൽ 'യദ്യമുഷ്മിൻ' എന്ന ശ്രുതി ഒരു വിധിശേഷം മാത്രമാകയാൽ അതിൻെറ താത്പര്യം ഗ്രഹിക്കേണമെങ്കിൽ ആ വിധി (മുഴവൻ) ധരി ക്കേണ്ടതാകുന്നു.

'സത'', 'അസത'' മുതലായ ശബ<sup>്</sup>ദങ്ങളെക്കൊണ്ടു ബ്രഹ്മത്തെ പറയവാൻ (മനസ്സിലാക്കുവാൻ) കഴിയുകയില്ല എന്നതു യുക്തിക്കു യോജിച്ചിരിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ എല്ല പദങ്ങളം (ശബ<sup>്</sup>ദങ്ങളം) ഓരോപദാത്ഥത്തെ പ്രകാശിപ്പി ക്കുന്നതിന്നാകുന്നു. ഒരു പദത്തെ(ശബ<sup>്</sup>ദത്തെ) ഒരു**വൻ കേ**ശ ക്കുമ്പോഠം അതു ചൂണ്ടിക്കാണിക്കുന്ന പദാത്ഥം, ജാതി, ക്രിയ, ഗുണം, സംബന്ധം എന്നിവയിൽ ഏതിനൊടെങ്കിലും സംബ ന്ധിച്ചിരിക്കുന്നുവെന്നും അവൻ ധരിക്കുന്നു. ഇതിന്നുദാഹരണം —പതു, കതിര എന്ന ശബ<sup>്</sup>ദങ്ങരം ജാതിയെ കാണിക്കുന്നു പാചകൻ, ഗുരു എന്ന ശബ്രങ്ങരം ക്രിയയെ കാണിക്കുന്നു. കുറുപ്പ്, വെളുപ്പ് എന്നിവ ഗുണത്തെ കാണിക്കുന്നു. പശുവു ടമസ്ഥൻ, ധനവാൻ എന്ന ശബ<sup>്</sup>ദങ്ങ**ം കൈവശമെ**ന്ന സം ബന്ധത്തെ കാണിക്കുന്നു. എന്നാൽ ബ്രഹ്മം ജാതിയോടുകൂടി യതല്ല. അതിനാൽ 'സത്' മതലായ ശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടു' അതു വാച്യമല്ല. ബ്രഹ്മം ഇന്ന ഗുണത്തോടുകൂടിയതാണെന്നു പറഞ്ഞു മനസ്സിലാക്കുവാനം പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ അതു നി ർഗ്ഗണമാകുന്നു. ഒരു ക്രിയയെ സൂചിപ്പിക്കുന്ന ശബ<sup>ം</sup>ദംകൊണ്ടു ബ്രഹ്മം വാച്യമല്ല. എന്തെന്നാൽ അതു നിഷ<sup>ം</sup>ക്രിയമാകുന്നു. ശ്രുതി ഇങ്ങനെ പറയുന്നം—'നിഷ'കളം നിഷ'ക്രിയം ശാന്തം' (ശേചത. ഉ. 6. 19). ബ്രഹ്മം ഏകമായം അഭ്വയമായം അവി ഷയമായും ആതമാവായുമിരിക്കുന്നതിനാൽ അതു മറെറാന്നി നോടു സംബന്ധിച്ചിരിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ ഏതൊരു ശബൂം കൊണ്ടും ബ്രഹ്മം വാച്യമല്ല എന്നതു യുക്തംതന്നെ. 'യതോ വാചോ നിവർത്തന്തേ<u>യാതൊ</u>ന്നിൽ (ബ്രഹ്മത്തിൽ) നിന്നു സകല വാക്കുകളം നിവർത്തിക്കുന്ന' (തൈ. ഉ. 2. 4. 1)എന്നി **ങ്ങനെയുള്ള ശ്രുതിവാക്യങ്ങളം ഇതിനെത്തന്നെ സാധിക്കുന്നു.** 

ജ്ഞേയവസ്സു 'സത്' എന്ന ശബ്ദത്തിന്ന വിഷയമ ലെങ്കിൽ പിന്നെ അതു് 'അസത്' ആണെന്നു ശങ്കിച്ചേക്കാം. ഈ ശങ്കയെ പരിഹരിക്ക്കാതിനായി ഭഗവാൻ, ജ്ഞേയ വസ്സുവിന്നസവ്വ്പാണികളുടെയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളാകുന്ന ഉപാധി ദാരേണ അസ്സിത്വത്തെ (ഉണ്ട് എന്ന അവസ്ഥയെ)പ്രതി പാദിക്കുന്നു: സവ്വതഃപാണിപാദം തത° സവ്വതോക്ഷിശിരോമുഖം സവ്വതഃശ്രുതിമല്ലോകേ സവ്വമാവ്വ്ത്യ തിഷ്ഠതി. 13

തത് അതു് (ആ ബ്രഹ്മം)

സവ്വതഃപാണിപാദം എല്ലാദിക്കിലും കൈകളോടും

കാലുകളോടും **കൂ**ടിയതു<sup>ം</sup>

സവ്വതോക്ഷിശിരോമഖം എല്ലാ ദിക്കിലം കണ്ണകളോടുംതല

കളോടും മുഖങ്ങളോടും കൂടിയ**തു** °

സവ്വതഃശ്രുതിമത° എട്ടാ ദിക്കിലും ചെവികളോട

<u>കൂടിയതു</u>°

ലോകേ ലോകത്തിൽ

സവ്വം എല്ലാററിനേയും

ആവൃത്യ വ്യാപിച്ച് തീഷ്യതി ഇരിക്കുന്നു.

അതു<sup>ം</sup> (ആ ബ്രഹ്മം) സകല ദിക്കിലും, കൈകളോടും കാലുക ളോടും കണ്ണുകളോടും തലകളോടും മുഖങ്ങളോടും ചെവിക ളോടും കൂടിയതായിരിക്കുന്നു. ലോകത്തിൽ എല്ലാ ദിക്കിലും വ്യാപിച്ചുകൊണ്ടു സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

(ശം--ഭാ) ജ'ഞേയമായിരിക്കുന്ന അതു' (ബ്രഹ്മം) എല്ലാ കൈകളോടും കാലുകളോടും കൂടിയിരിക്കുന്നു. സവ്വ്പാണികളടേയം ഇന്ദ്രിയങ്ങളാകന്ന ഉപാധികളെക്കൊ ണ്ടാണം' ക'ഷേത്രജ'ഞൻെറ അസ്തിത്വത്തെ കാണിക്കുന്നത്യ'. **ക്ഷേത്രം** എന്ന ഉപാധികൊണ്ടാണം' ക്ഷേത്രജ'ഞൻ എന്നു പറ യപ്പെടുന്നതു്. ആ ക്ഷേത്രം, പാദം, പാണി, മുതലായവയെ അനേകധാ ഭിന്നമായിരിക്കുന്നു. ക്ഷേത്രജ്ഞന്നു ക്കൊണ്ടു° ക്ഷേത്രോപാധിഭേദംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള വിശേഷം മിഥ്യയാ അതിനാൽ ജ്ഞേയവ സൂപിനെ സപ്പിശേഷരഹി തമായി അറിയുന്നതിന്നുവേണ്ടിയാണം 'ന സത്തന്നാസുച്യ തേ' എന്നു പറഞ്ഞതും. ഉപാധികൃതവും അതിനാൽ മിഥ്യാ രൂപവുമാണെങ്കിലും, - ജ'ഞേയവസുുവിൻെറ അസ്തി<del>ത</del>്വത്തെ കാണിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി (ജ'ഞേയവസ്തു ഉണ്ട് എന്നു കാണി ക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി) ജ്ഞേയധർമ്മംപോലെ കല്പിച്ച് 'സവ്വ തഃ പാണിപാദം തത<sup>്</sup> സവ്വ്തോക്ഷിശിരോമുഖം' എന്നി<del>ങ്</del>ങ നെ പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഇതിനെപ്പററി വൃദ്ധന്മാരായവക് [പരമ്പരയായി ആത്തോപദേശത്തെ ഗ്രഹിച്ചിട്ടുള്ളവക്ക്] പറ യുവാനുള്ളത്ക് ഇപ്രകാരമാകുന്നു—'നിഷ്ട്രചഞ്ചമായിരീക്കുന്ന വർണ്ണിക്കുന്നത്ക് അധ്യാരോപാപവാദങ്ങളെക്കൊ ണ്ടാകുന്നം.' സകല ദിക്കിലും സകല ദേഹങ്ങളുടേയും അവയ വങ്ങളായി അറിയപ്പെടുന്ന പാണിപദോദികയ ജ്ഞേയശക്തിയുടെ സൽഭാവംകൊണ്ടാണ ചേഷ്ടിക്കുന്നത്ക്. അത്വനാൽ അവ ജ്ഞേയവസ്സുവിൻെറ സത്ഭാവത്തെ കാണിക്കുന്നതി സ് അടയാളങ്ങളായിഭവികുന്നു. അപ്പോയ അവ ജ്ഞേയവസ്സുവിൻറ (ധർമാങ്ങയ) ആണെന്നു് ഉപചാരമായി മാത്രം പറയപ്പെടുന്നു. ഇപ്രകാരംതന്നെയാണു് ശേഷമുള്ള ഭാഗവം വ്യാഖ്യാനിക്കേണ്ടത്ര്. ബ്രഹ്മം ഈ ലോകത്തിൽ—സവ്വപ്പാ ണിസമുഹത്തിൽ—സകലത്തേയും വ്യാപിച്ചുകൊണ്ടു സ്ഥി തിചെയ്യുന്നു.

ഉപാധിഭ്രതങ്ങളായിരിക്കുന്ന പാണിപാദാദി ഇന്ദ്രിയ ങ്ങരം പരമാത്ഥത്തിൽ ജ്ഞേയവസ്തുവിന്മണ്ട് എന്നു ശങ്കി കേണ്ടം. അവ ജ്ഞേയവസ്തുവിൽ അദ്ധ്യാരോപിക്കപ്പെട്ടി രിക്കുക മാത്രമാകുന്നു. ഈ അത്ഥത്തെ കാണിക്കുന്നതിനാണ് ഈ ശ്രോകമാരംഭിക്കുന്നതും:

സപ്പ്േന്ദ്രിയ ഗുണാഭാസം സപ്പ്േന്ദ്രിയവിവർജ്ജിതം അസക്തം സവ്വട്ടപ്പൈവ നിർഗ്ഗണം ഗുണഭോക്തു ച. 14

(തത<sup>്</sup> ജ'ഞേയം) ജ'ഞേയമായിരിക്കുന്ന അ<u>ത</u>് (ബ്രഹ്മം)

സവ്വേന്ദ്രീയഗുണാഭാസം സകല ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ രൂപാദ്യാ കാരമായ വൃത്തികളിൽ തത്തഭാകാ രമായി വിളങ്ങുന്നതായം (അല്ലെ കിൽ, സകല ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയം തത്ത ദ്വിഷയങ്ങളേയം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്ന

തായം)

സവ്വേന്ദ്രിയവിവജ്ജിതം സവ്വേന്ദ്രിയരഹിതമായം

അസക്തം സംഗ<u>ശ</u>ന്യമായും (ഒന്നിലും ചേരാ തേയും)

(തഥാ അപി) എങ്കിലും

സവ്വിട്ടത° ച ഏവ സവ്വത്തിന്നും ആധാരഭ്രതമായും നിർഗ്ഗണം സത്വാദിഗുണരഹിതമായും ഗുണഭോൿതു ച സത്വാദിഗുണങ്ങളെ രക്ഷിക്കുന്നതാ യും ഇരിക്കുന്നു.

ജ്ഞേയമായിരിക്കുന്ന ആ ബ്രഹ്മം സകല ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടേയും ത്രപാദ്യാകാരമായ (വിഷയാകാരമായ) വൃത്തികളിൽ തത്തദാ കാരമായി വിളങ്ങുകയും (അല്ലെങ്കിൽ) സകല ഇന്ദ്രിയങ്ങളേ യും തത്തുദ്വിഷയങ്ങളേയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതായും, (എങ്കിലും) സവ്വേദ്രിയരഹിതമായും, ഒന്നിലും പററാതേയും, (എങ്കിലും) സകലത്തിന്നുമാധാരഭ്രതമായും, സത്തവാദിഗുണരഹിതമായും, (എങ്കിലും) സത്തവാദിഗുണങ്ങളെ രക്ഷിക്കുന്നതായും ഇരിക്കുന്നും.

[ശം-ഭാ] സപ്പേന്ദ്രിയഗുണാഭാസം — സപ്പേന്ദ്രിയങ്ങരം എന്നു പറഞ്ഞ**തുകൊ**ണ്ട<sup>െ</sup> അഞ്ചു കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങ**ം**, അഞ്ചു ജ°ഞാനേ**ന്ദ്രി**യങ്ങരം, ബുദ്ധി, മനസ്സ° എന്നി**വയെ**ല്ലാമരപ്പെ ബുദ്ധിയം മനസ്സം ജ°ഞേയമായിരിക്കുന്ന വസ്തവി**ൻെ** ഉപാധീകരംതന്നെയാകയാൽ (അവയം) സവ്വേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ കൂട്ടത്തിൽ ഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നു. എന്നുതന്നെയല്ല ശ്രോത്രം മുതലാ യവ ഉപാധികളായതുതന്നെ അന്തഃകരണോപാധിദ്ധാരേണയാ അതിനാൽ അന്തഃകരണബഹിഷ്പര്ണോ**പാധിഭ്രതങ്ങ** ളായ അധ്യവസായം (നിശ്ചയം) സങ്കല്പം ശ്രവണം വചനം എന്നിങ്ങനെയുള്ള സകല ഇന്ദ്രിയഗുണങ്ങളെക്കൊണ്ടു ബ്രഹ്മം പ്രകാശീക്കുന്നുവെന്നത്ക്കാണ്ട് അതു സപ്പേന്ദ്രിയഗുണാഭാസ എന്നുവെച്ചാൽ, സവ്വേ്ദ്രിയങ്ങളുടെ വ്യാപാരങ്ങയ കൊണ്ട് അതു വ്യാപരിക്കുന്നതുപോലെ തോന്നുന്നവെന്നറി ശ്രതി ഇ<mark>ങ്ങനെ പറയന്നം—'ധ്യായ</mark> യേണ്ടതാകുന്നുവെന്നത്ഥം. തീവ ലേലായതീവ—അതു ധ്യാനിക്കുന്നപോലെയിരിക്കുന്നു. അതു ചലിക്കുന്നപോലെയിരിക്കുന്നു. '

എന്നാൽ പരമാത്ഥമായി അതു വ്യാപരിക്കുന്നില്ല എന്നു° എന്തിന്നു ഗ്രഹിക്കുന്നു? (പരമാത്ഥമായി വ്യാപരിക്കുന്നുമെവന്നു° എന്തുകൊണ്ടു° അത്ഥം ഗ്രഹിച്ചുകൂട?)

ഇതിന്നു സമാധാനം ഭഗവാൻ പറയുന്നു — സവ്വേ്ദ്രിയവി വജ്ജിതം — അതു സകല ഇന്ദ്രിയരഹിതമായിമിക്കുന്ന അതി

നാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങരം വ്യാപാരം ചെയ്യുമ്പോരം ജ്ഞേയമായിരി ക്കുന്ന ആ വസ്തവം വ്യാപരിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ 'അപാണി പാദോ ജവനോ ഗ്രഹീതാ പശ്യത്യചക്ഷും സ ശുണോത്യ കർണ്ണഃ—കൈക0ലുക≎ കൂടാതെതന്നെ അതു വേഗത്തിൽ പോ കന്നു; കണ്ണ കൂടാതെ അതു കാണുന്നു; ചെവി കൂടാതെ അതു കേരംക്കുന്നു' (ശ്വേത. ഉ. 3. 19) എന്നുള്ള മന്ത്രം ജ്ഞേയമായി രിക്കുന്ന ആ വസ്തവിന്നു അതായതും ഇന്ദ്രിയത്തിന്റെ ഉപാധി ഗുണത്തെ അനുസരിച്ചിരിപ്പാനുള്ള ശക്തിയുണ്ട<sup>ം</sup> എന്നുള്ള അത്ഥ ത്തെ കാണിക്കുന്നതിന്നു മാത്രമാകുന്നു, അല്ലാതെ സാക്ഷാലാ യീട്ടതന്നെ അതിന്നു ശീഘ്രാതി മുതലായ ക്രിയയുണ്ടും എന്നു **കാണിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിയല്ല.** 'അസോ മണി മ**വി**ന്ദൽ<u>—</u> കുരുടൻ രത്നത്തെ കണ്ടു' (തൈ. അ. 1. 11) എന്ന മന്ത്രത്തി ൻെറ അത്ഥംപോലെ മേല്പറഞ്ഞ മന്ത്രവും വ്യാഖ്യാനിക്കേണ്ട താകുന്നു. സപ്പ്േന്ദ്രിയരഹിതമായിരിക്കുന്നതിനാൽ ആ ജേഞ യവസ്ത അസക്തവുമായിരിക്കുന്ന —യാതൊന്നിനോടും ചേരാ തെയിരിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം. അങ്ങനെയാണെങ്കിലും അതു സവ്വ ട്ടത്താകുന്നു, എല്ലാററിനേയും ഭരിക്കുന്നു. എല്ലാം സത്തിനെ ആശ്രയിച്ചുണല്ലോ ഇരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. എന്തെന്നാൽ എല്ലാ ദിക്കി ലം 'സത്' എന്ന ബുദ്ധി പിൻതുടന്തകാണ്ടതന്നെയിരിക്കുന്നു. മൃഗത്രഷ്ണീക മുതലായതുകൂടി ഒരാസ്പദം കൂടാതെയിരിക്കുന്നില്ല. അതിനാലാകുന്നു അതു° എച്ചാററിനേയും ഭരിക്കുന്നുവെന്നു പറ ജ്ഞേയവസ്തവിൻൊ (ബ്രഹ്മത്തിൻെറ) 'സത്''ഭാവ മറിയുന്നതിന്നു മറൊരു മാർഗ്ഗമുണ്ടു . ആ ജേഞയവസ്ത നിർഗ്ഗ ണമായിരിക്കുന്നു .... സത്ത്വരജസ്തമോഗു ന്നവർജ്ജിതമായിരിക്കു ന്നു. എങ്കിലും അതു ഗുണഭോക്താവുമാകുന്ന—ശബൂസ്പരാടിവി ഷയദ്വാരേണ സൂഖദ്ദഃഖമോഹാകാരമായി പരിണമിക്കുന്ന ത്രിഗുണങ്ങളെ ആ ജേഞയവസ്ത ഗ്രഹീക്കുകയും അനുഭവിക്കുക **യം ചെ**യ്യന്നുവെന്നത്ഥം.

അതിന്നും പുറമേ\_\_

ബഹിരന്തശ്ച ഭ്രതാനാമചരം ചരമേവ ച സൂക്ഷൃത്വാത്തദവിജ്ഞേയം ഭൂരസ്ഥം ചാന്തികേ ച തത്. 15 അവിഭക്തം ച ഭ്രതേഷ വിഭക്തമിവ ച സ്ഥിതം ഭൂതഭർത്തൃ ച തത് ജേഞയം ഗ്രസിഷ്ല പ്രഭവിഷ്ണ ച തത് **ലേഞ**യം മോയിരിക്കുന്ന അതു (ബ്രഹ്മം)

ഭ്രതാനാം സകല ചരാചരവസ്തകളുടേയും

ബഹിഃ പുറത്തും

അന്തഃ ച അകത്തും (ഇരിക്കുന്നതായും)

അചരം സ°ഥാവരമായും

ചരം ഏവ ച ജംഗമമായും

(ഏവമപി) അങ്ങനെയാണെങ്കിലും

സൂക്ഷൂതവാൽ ത്രപം മതലായവയില്ലാത്തതിനാൽ

തത' അവി ജേഞയം അതു' (ഇതാണം' അതു' എന്നിങ്ങനെ

സ്പഷ്ടമായി) അറിയപ്പെടാത്തതായം

തത് ദൃരസ്ഥം ച അതു് (അവിദാശമാക്ക്) ദൃരസ്ഥമാ

അന്തികേ ച യം (വിദ്ധാന്മാക്ക പ്രത്യാഗാത്മത്വം

ഹേതുവായിട്ട്) സമീപത്തിലിരിക്ക

ന്നതായും

ഭ്രതേഷ സ്ഥാവരജംഗമാത്മകമായിരിക്കുന്ന

ഭൂതങ്ങളിൽ

(തത<sup>ം</sup>) അവിഭക്തം ച (കാരണാത്മനാ) അതു<sup>ം</sup> വിഭാഗിക്കപ്പെ

ടാതേയം (അഭിന്നമായം)

വിഭക്തം ഇവ സ്ഥിതം (കാര്യാത്മനാ) വിഭാഗിക്കപ്പെട്ട

പോലെയിരിക്കുന്നതായും (ഭിന്നമെന്ന

പോലെയിരിക്കുന്നതായം)

ഭ്രൗഭർത്തൃ ച (സ്ഥിതികാലത്തിൽ) ഭ്രതങ്ങളെ രക്ഷി

ക്കുന്നതായും

ഗ്രസിഷ്ണ (പ്രലയകാലത്തിൽ) സകലത്തേയം

ത്രസിക്കുന്നതായം (വിഴുങ്ങുന്നതായം)

പ്രഭവിഷ്ണു ച (സൃഷ്ടികാലത്തിൽ)സകലത്തേയം

ഉണ്ടാക്കുന്നതായുമിരിക്കുന്നു.

ആ ജ്ഞേയവസ്സു സകല ചരാചരവസ്സുക്കളുടെയും അകത്തം പറത്തുമിരിക്കുന്നതായും, സ്ഥാവരമായും, ജംഗമമായും, രൂപം മതലായവയില്ലാത്തതിനാൽ അറിയപ്പെടാത്തതായും, അജ് ഞാനികരംക്കു ഭൂരസ്ഥമായും ജ്ഞാനികരംക്കു സമീപസ്ഥ മായും, സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളായിരിക്കുന്ന ഭൂതങ്ങളിൽ കാര ണാത്മനാവിഭാഗിക്കപ്പെടാതേയും, (എങ്കിലും) കാര്യാത്മനാ വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടപോലെയും, സ്ഥിതികാലത്തിൽ ഭ്രതങ്ങളെ (പ്രാണികളെ) രക്ഷിക്കുന്നതായും, പ്രലയകാലത്തിൽ സകല ത്തേയും ഗ്രസിക്കുന്നതായും, സൃഷ്ടികാലത്തിൽ എല്ലാററിനേ യുമുണ്ടാക്കുന്നതായും ഇരിക്കുന്നു.

അവിദ്യയാൽ ആത്മാവായി കല്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അതിനെ അപേക്ഷിച്ച്, അതിനെത്തന്നെ അവധിയാക്കി, കല്പിച്ചിട്ടാണ്ട' (—പറത്ത്ര്) എന്നു പറയുന്നത്ര്. അപ്രകാരം അവധിയാക്കി, 'അന്ത്ര്: (—അകത്ത്ര്) എന്നു പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നു. 'അന്തർ ഭാഗത്തും ബഹിർഭാഗത്തും' എന്നു പറഞ്ഞത്ര കൊണ്ട് അതു മദ്ധ്യത്തിലില്ലെന്നു വരുന്നു. ഇതിനെ പരിഹരിപ്പാൻവേണ്ടി അതു ചരവം അചരവുമാണ്ട് എന്നു ഭഗവാൻ പറൻവാൻവേണ്ടി അതു ചരവം അചരമായത്രം—ദേഹമെന്നു പറത്ത്യ പോലെ ചരമായതും അചരമായത്രം—ദേഹമെന്നു പറയാകുന്നു.

ഇവിടെ ഇങ്ങനെ ഒരു പൂവ്വക്ഷം വന്നേക്കാം—വ്യവ ഹാരവ<sup>ു</sup>ഷയമായ സകല ചരാചരങ്ങളം ജ്ഞേയമായിരി കുന്ന ബ്രഹ്മമാണേങ്കിൽ പിന്നെ'അതു' ഇതാണു' എന്നു് എല്ലാവരും അതിനെ അറിയാത്തതു' എന്തുകൊണ്ടാകുന്നു?

സമാധാനം:—ശരിതന്നെയണേം'. അത്ല് എല്ലാററിലും പ്രകാശിക്കുന്നു എങ്കിലും അത്ല് ആകാശംപോലെ സൂക്ഷൂമാകുന്നു. (ഇന്ദ്രിയുങ്ങഠംക്കു ഗോചരമല്ല എന്നത്ഥം) അതിനാൽ, സൂക്ഷുത്വം ഹേതുവായിട്ട്, അത്ല് ആത്മരൂപമായി പ്രകാശിക്കയില്ല. അവിദ്വാന്മാക്ക് അതിനെ അറിയുവാൻ കഴിയ കയില്ല. എന്നാൽ വിദ്വാന്മാർ 'ആഞ്ചൈവേദം സവ്വം—ഇതെ ല്ലാം ആത്മാവാകുന്നു, [ബു. ഉ. 2. 4. 6] 'ബ്രഹൈവേദം സവ്വം—ഇതെല്ലാം ബ്രഹ്മാകുന്നു' (ബു. ഉ. 2. 5. 1) എന്നു പ്രമാണങ്ങളെക്കൊണ്ടും അതിനെ നല്ലവണ്ണും അറിയുന്നു. അറിയപ്പെടാതെയിരിക്കുമ്പോരം അതു വളരെ ഭുരയാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ കോട്ടിസംവത്സരങ്ങരംകൊണ്ടും അവിദ്വാന്മാക്കു

അതിനെ പ്രാപിപ്പാൻ കഴിയുകയില്ല. വിദ്വാന്മാക്ക് അതു വളരെ സമീപമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ അതു് അവരുടെ ആതമാ വുതന്നെയാകുന്നു. അവിഭക്തം \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ഒന്നായിത്തന്നെയിരിക്കു ദേഹത്തിലും വിഭാഗിക്കപ്പെടാതെ ഒന്നായിത്തന്നെയിരിക്കു ന്നു. ഭ്രതേഷു വിഭക്തം ഇവ ച സ്ഥിതം \_\_\_\_ (എങ്കിലും) അതു ദേ ഹങ്ങളിൽ മാത്രം പ്രകാശിക്കുന്നതിനാൽ സവ്വ്വാണികളിലും (ദേഹംപ്രതി) വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടപോലെയിരിക്കുകയും ചെ യൂന്നു. തത് ജ്ഞേയം ഭ്രൗഭർത്ത്യ ച\_\_\_\_ ആ ജ്ഞേയവസ്സു സ്ഥിതീകാലത്തിൽ പ്രാണികളെ ഭരിക്കുന്നു. ഗ്രസിഷ്ണ പ്രലവി ഷ്യൂ \_\_\_ ഉത്പത്തികാലത്തിൽ അതു സകലത്തേയും ജനിപ്പി ക്കുന്നു. രജ്ജു എപ്രകാരമാണ് മിഥ്യാകല്പിതമായ സപ്പത്തെ ഉണ്ടാ ക്കുന്നതു്.

പുവ്വപക്ഷം:—ജ°ഞേയമായിരിക്കുന്ന ആ വസ്തസവ്വത്ര ഉണ്ടെങ്കിലും അതിനെ കാണാത്തതിനാൽ അതു തമസ്സാകുന്നു.

സമാധാനം: - അങ്ങനെ പറയുവാൻ പാടില്ല. എന്നാൽപിന്നെ അത്തനാകുന്നു?—പറയുന്നു:

ജ്യോതിഷാമപി തജ്ജ്യോതിസ്തമസഃ പരമച്യതേ ജ്ഞാനം ജ്ഞേയം ജ്ഞാനഗമ്യം ഹൃദി സവ്വസ്യ വിഷ്ഠിതം. 🗆

തത് ആ ജ്ഞയവസ്സ് (പരബ്രഹം)

ജ്യോതിഷാം അപി [സൂര്യാദി] പ്രകാശമുള്ള വസ്സുക്കയക്ക

കൂടി

ജ്യോതിഃ പ്രകാശകമായും

(അതഃ ഏവ) അതു ഹേതുവായിട്ടതന്നെ

തമസഃ പരം അജ്ഞാനത്തിൽനിന്നം' (അല്ലെങ്കിൽ

സൂക്ഷുമായിരിക്കുന്ന പ്രകൃതിയിൽനി

ന്നും") അന്യമായും

ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു

ജ്ഞാനം (തത° ഏവ) (ബുദ്ധിവൃത്തിയിൽ പ്രകാശിക്കുന്ന)

ജ്ഞാനവം (ജ്ഞാനസ്വര്രപമായ തും)

അതുതന്നെ

ജ°ഞേയം ജ്ഞാനത്തിന്നു് (രൂപാദ്യാകാരേണ)

വിഷയമായതും

ജ°ഞാനഗമൃം ജ്ഞാനംകൊണ്ട് (അമാനിത്വാദി ലക്ഷ

ണമായ മൻപറയപ്പെട്ട ജ°ഞാനസാധ

നംകൊണ്ട്°) പ്രാപീക്കപ്പെടേണ്ടതും

(തത<sup>്</sup> ഏവ) അതുതന്നെയാകുന്ന

തത° ആ ജ°ഞേയവസ്സു

സവ്വ്സ്യ സകല പ്രാണികളുടേയും

എദി എഭയത്തിൽ

വിഷിതം വിശേഷേണ (അപ്രചൃതസ്വരുപ

മായി, നിയന്താവായി) സ്ഥി**തി**ചെ

യ്യുന്നു.

ആ ജ'ഞേയവസ്സു സൂയ്വാദിപ്രകാശവസ്സുക്കഠംക്കും കൂടി പ്രകാ ശകമായം, (അതിനാൽ) അജ'ഞാനത്തിൽനിന്ന് (അല്ലെങ്കിൽ, സൂക്ഷൂപ്രകൃതിയിൽനിന്ന്) അന്യമായം പറയപ്പെടുന്നു. ജ'ഞാ നസ്വരൂപമായതും, ജ'ഞാനത്തിന്നു വിഷയമായതും, ജ്ഞാനം കൊണ്ടപ്രാപിക്കപ്പെടേണ്ട സ്ഥാനമായതും അതുതന്നെയാകുന്നു. ആ ജ്ഞേയവസ്ത സകല പ്രാണികളുടേയം ഏദയത്തിൽ നിയ ന്താവായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

[ശം-ഭാ] ആ ജേഞയവസ്ത ആദിപ്രകാശവസ്തക്കാകകംകൂടി പ്രകാശകമാകന്നു. എന്തെന്നാൽ ആത്മപൈതന്യപ്രകാശത്താൽ പ്രകാശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടാണം' സൂര്യാദി ജ്യോതിസ്സുകയ (പ്രകാശ വസ്തുക്കയ) പ്രകാശിക്കുന്നതും. ഇതിന്ത പ്രമാണമായി ശ്രതിയം ഇപ്രകാരം പറയുന്നു:—

'യേന സൂര്യനൂപതി തേജസേദ്ധു—യാതൊരു തേജസ്സി നാൽ പ്രകാശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടാണു സൂര്യൻ പ്രകാശിക്കുന്നതും' (തൈ. ബ്രാ. 3. 12. 9).

'തസ്യ ഭാസാ സവ്വമിദം വിഭാതി—അതിൻെറ പ്രകാശം കൊണ്ടു" ഇതെല്ലാം പ്രകാശിക്കുന്നു' (ശോത. ഉ. 6. 14).

സ<sup>്</sup>മൃതിയും അപ്രകാരംതന്നെ പറയുന്നു:—'യദാദിത്യ ഗതം തേജു' (ഭ. ഗീ. അ. 15, സ്റ്റോ. 12).

അതു് (ജ്ഞേയവസ്തു) അജ്ഞാനത്താൽ സ്വർശിക്കപ്പെ ടാത്തതാകന്നവെന്ന പറയപ്പെടുന്നു. ജ്ഞാനാദിയെ പ്രാപിപ്പാൻ പ്രയാസമാണ് എന്നു കരുതി ബ്യിക്ഷയത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന അജ്ജുനനെ ഉത്സാഹിപ്പി കന്നേതിന്നുവേണ്ടി ഭഗവാൻ പറയുന്നു—ജ്ഞാനം—അമാനി ത്വം മുതലായതും. ജ്ഞേയം—'ജ്ഞേയം യത്തത് പ്രവക്ഷ്യാ മീ' എന്നുമുതല്ല്യ' (ഇത്വേടരം) പറയപ്പെട്ടതുതന്നെ. ജ്ഞാനഗ മ്യം—അറിയപ്പെടേണ്ടതും; (ജ്ഞേയം) തന്നെ അറിയപ്പെട്ടാൽ അതു ജ്ഞാനഫലമായി. അതിനാലാണം' ജ്ഞാനഗമ്യം എന്നു പറയപ്പെടുന്നതും. യാതൊന്നം' അറിയപ്പെടുന്നതായിരിക്കുന്നു പായപ്പെടുന്നതും. യാതൊന്നും അറിയപ്പെടുന്നതായിരിക്കുന്നു പായപ്പെടുന്നതും. ജ്ഞാനഗമ്യവും—സകലപ്രാണികളുടേയും എദ്യത്തിൽ (ബ്യിയിൽ) വിശേഷമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

ഇതേവരെ പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ട അത്ഥത്തെ ഉപസംഹരി കുന്നതിന്നുവേണ്ടി ഈ ശ്രോകമാരംഭിക്കുന്നു:

ഇതി ക്ഷേത്രം തഥാ ജ്ഞാനം ജ്ഞേയം ചോക്തം സമാസതഃ മത്ഭക്ത ഏതദ്വിജ്ഞായ മത്ഭാവായോപപദ്യതേ. 18

ഇതി ക്ഷേത്രം ഇങ്ങനെ (മഹാഭ്രതം മതൽ ധൃതിവരെയു

ള്ള) സ്നേത്രവം

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

**ഇഞ**ാനം (അമാ**നി**ത്വം മുതൽ തത്തവജ<sup>°</sup>ഞാനാത്ഥ

ഭർശനം എന്നതുവരെയുള്ള) ജ<sup>ം</sup>ഞാനവം

ജ്ഞേയം ച ('അനാദിമത്'പരം ബ്രഹ്മ' എന്നതുമുതൽ

'ഹൃദി സവ്വസ്യ വിഷ്ഠിതം' എന്നതുവരെ

**ന**ങ്ങ) ജുഡേതവം

സമാസതഃ സംക്ഷേപമായി

ഉക്തം പറയപ്പെട്ട

മത്ഭക്തഃ (മുന്നുല്യായത്തിൽപ്പറഞ്ഞ ലക്ഷണത്തോ

ടുകൂടിയ) എൻെറ ഭക്തൻ

ഏതത<sup>്</sup> ഇതിനെ വിജ<sup>്</sup>ഞായ അറിഞ്ഞു്

മത്ഭാവായ ബ്രഹ്മത്വത്തിന്നും (എൻെ സിയിച്ചാക

ന്നതിന്നു<sup>o</sup>)

ഉപപദ്യതേ യോഗ്യനായി ഭവിക്കുന്നു.

ഇങ്ങനെ ക്ഷേത്രവം, അപ്രകാരംതന്നെ ജ്ഞാനവം, ജ്ഞേയ വം സംക്ഷേപമായി പറയപ്പെട്ട. എൻെറ ഭക്തനായവൻ ഇതി നെ അറിഞ്ഞു് എൻെറ സ്വരൂപമാകുന്നതിന്നു(ബ്രഹ്മത്വത്തിന്നു) യോഗ്യനായി ഭവിക്കുന്നു.

[ശം-ഭറ] ക്ഷേത്രം = മഹാഭൂതം മതൽ ധൃതിവരെ മൻപറ യപ്പെട്ടതും. ജ്ഞാനം—'അമാനിത്വം' മുതൽ 'തത്താജ'ഞാ നാത്ഥദർശനം ' എന്നതുവരെ പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും'. ജ്യതേയം — 'ജ'ഞേയം യത്തത'' എന്നതുമുതൽ 'തമസഃ പരമുപൃതോ' എന്ന**തുവരെ പറയ**പ്പെട്ടത്ല°. ഉക്തം **സ**മാസതഃ<u>—</u>ഇവയെ ല്ലാം സംക്ഷേപമായി പറയപ്പെട്ടു. സകല വേദാത്ഥവും ഗീതാ ത്ഥവം ഈറിൽ ഒതുത്തിയിാിക്കുന്നവെന്നാണ് ഭഗവാൻ ഉപദേ ശിക്കുന്ന**ു**്. (സകല വേദങ്ങളിൽനിന്നും ഗീതാശാസ്തത്തിൽ നിന്നും ഗ്രഹിപ്പാനുള്ളതു് ഇത്രമാത്രമേയുള്ളവെന്നാണു് ഭഗ **വാൻ ആസ**കലംകൂടി ഉപദേശിക്കുന്ന**തു**്). ഈ സമ്യഗ്ദർശന ത്തിന്നു് ആരാണു് അധികാരി?—ഗേവാൻ പറയുന്നു—മത്നുകതും ഇൗശ്വരനായും സവ്വജ°ഞ്ഞനായും പരമഗുരുവായും വൗസപേവ നായുമിരിക്കുന്ന എന്നെ സവ്വത്തിന്നമാതമാവായി ഒർശിക്കുക യും, കാഞന്നതും കേരംഭന്നേതും സ്റ്റർശിക്കുന്നതും എല്ലാം ഗേ വാൻതന്നെയാണ് എന്നു ദൃഢമായി വിശ്വസിക്കുകയും ചെയ്യ ന്നവൻ എൻെ ഭക്തൻ. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന എൻെ കേതൻ മൻപറഞ്ഞ സമ്യഗ<sup>്</sup>ദർശനത്തെ സിദ്ധിച്ച<sup>്</sup> മത്ഭാവത്തിന്നാ യിക്കൊണ്ട് — പരമാത്മഭാവത്തിന്നായിക്കൊണ്ട് — യോഗ്യ നായി ഭവിക്കുന്ന<u>ം അവ</u>ൻ ചോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

ഏഴാമധ്യായത്തിൽ ക്ഷേത്രം ക്ഷേത്രജ്ഞൻ എന്ന ലക്ഷ ണങ്ങളോടുകൂടി പര എന്നും അപര എന്നും ഈശ്വരൻറെ രണ്ടു പ്രകൃതീകയ വർണ്ണിക്കപ്പെട്ടു. ഇവ പ്രാണികളുടെ യോനിയാ ഒണന്നും പറഞ്ഞു (അ. 7, ശ്രോ. 6). എന്നാൽ ക്ഷേത്രമെന്നും ക്ഷേത്രജ്ഞനെന്നുമുള്ള രണ്ടു പ്രകൃതികയ ഇങ്ങനെയാണ് ഭൂത ങ്ങളുടെ (പ്രാണികളുടെ) യോനിയാകുന്നതു് എന്നു് ഇപ്പോയ പറയുന്നു:

പ്രകൃതിം പുരുഷം ചൈവ വിദ്ധ്യനാദീ ഉഭാവപി വികാരാംശ്ച ഗുണാംശ്ചൈവ വിദ്ധീ പ്രകൃതിസംഭവാൻ. 19 പ്രകൃതിം പ്രകൃതിയേയും പ്രയാഷം ച ഏവ പ്രയാഷനേയും ഉഭൗ അപി ഈ രണ്ടിനേയും അനാദി അനാദികളെന്നു

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും

വികാരാൻച ദേഹേന്ദ്രിയാദി വികാരങ്ങളേയും ഗുണാൻച ഏവ (ഗുണപരിണാമങ്ങളായ) സുഖദുഃഖ

മോഹാദികളേയും

പ്രകൃതിസംഭവാൻ പ്രകൃതിയിൽനിന്നുണ്ടായവയെന്നു

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും.

പ്രകൃതിയം പുരുഷനം രണ്ടും അനാദികളാണെന്നറിഞ്ഞാ ലും. ദേഹേന്ദ്രിയാദി വികാരങ്ങളും സുഖദ്ദുഖമോഹാദികളും പ്രകൃതിയിൽനിന്നുണ്ടായവയാണെന്നും അറിഞ്ഞാലും.

[ശം—ഭാ] പ്രകൃതിയം പ്രത്ഷനം ഈശ്വരന്റെ രണ്ടുപ്രകൃതികളാകുന്നു. ഈ പ്രകൃതി പ്രയാഗരന്റെ രണ്ടും ആദിയില്ലാത്ത വയാകുന്നുവെന്നറിയണം. ഈശവരന് നിത്യനാകയാൽ അദ്ദേ ഹത്തിന്റെ പ്രകൃതിയം നിത്യമായിരിക്കുന്നതു യൂക്കാംതന്നെം ഈ രണ്ടുപ്രകൃതികളുള്ളതുകൊണ്ടാണ് ഈശവരന്ന് ഈശവരത്വം തന്നെ ഉള്ളതു്. ഇവമൂലമാണ് (ഇവയെക്കൊണ്ടാണ്) അദ്ദേഹം ജഗത്തിന്റെ ഉത്പത്തിസ്ഥിതിലയങ്ങറംക്കു ഹേതുവാ യിഭവിക്കുന്നതു്. ഈ രണ്ടുപ്രകൃതികളും അനാദിയായിരിക്കുന്നുതിനാൽ ഇവ സംസാരത്തിന്നു കാരണമായി ചോകുന്നും.

'അനാദി' എന്ന പദത്തെ ചിലർ 'ന ആദീ = അനാദീ' എന്നു തത്പുരുപ്പ സമാസമായിട്ടെടുക്കുന്നു. (പ്രകൃതിപുരുപ്പ ന്മാർ ആദിയിലുള്ളവയല്ല എന്നു് ഇപ്പോഠം അത്ഥമാകുന്നു.) ഇങ്ങനെ വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നതുകൊണ്ടാണു് ഈശ്വരന്നു ജഗത് കാരണത്വം സിദ്ധിക്കുന്നത്ര് എന്ന് അവർ വാദിക്കുന്നു, അത ലാതെ, പ്രകൃതിപുരുപ്പന്മാർ നിത്യമെന്നുവരികിൽ അവരാണ് ജഗത്തിനെ സൃഷ്ടിച്ചതെന്നും, ഈശ്വരന്നു തത്കർത്തൃതവമി ല്ലെന്നും വരുമെത്രം.

ഈ വാദം തെററാകന്നു. എന്തെന്ന**ാ**ൽ, പ്രകൃതിപുരുഷ ന്മാരുടെ ഉത്പത്തിക്കും മുമ്പു് ഈശ്ചരന്ത്യ, ഭരിപ്പാനായി യാ തൊന്നുമില്ലാത്തതിനാൽ (<u>—</u>ഈശിത വ്യാഭാവാൽ), ഈശചര തചരില്ല എന്നു വരുന്നു. സംസാരത്തിന്നു° [ഈശചരനല്ലാതെ വേറെ കാരണവുമില്ലെങ്കിൽ മേക്ഷേവുമില്ലെന്നാകും. അപ്പേരം നിഷ്ട്രയാജനമായി ഭവിക്കും. എന്നുതന്നെയല്ല ബന്ധമേ**ാ**ക്ഷങ്ങ**ാ** രണ്ടമില്ലെന്നുംകൂടി വരും. എന്നാൽ ഈ ശ്വരൻറ പ്രകൃതിക**ം നിത്യമാണ്** എങ്കിൽ ഇവയെല്ലാം ഉപപന്നമായി വേിക്കുന്നതാണ്— എങ്ങനെ? —പറയുന്നു— വികാരാൻ ച<u>ംബു</u>ദ്ധിമുതൽ ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങ**ാവരെയുള്ള** ഇനി പറയുവാൻപോകന്ന സകല വികാരങ്ങളേയും, ഗുണാൻ ച= സുഖദുഃഖമോഹപ്രത്യയാകാരമായി—സുഖം ദുഃഖം മോഹം എ ന്നിങ്ങ**നെ (അന്തഃകമണത്തിൻെറ) വിവിധ അവസ**്ഥാഭേദമാ യി—പരിണമിച്ചിട്ടുള്ള സകല ഗുണങ്ങളേയും പ്രകൃതിസംഭ വാൻ വിദ്ധി—ത്രിഗുണാത്മികയായും സകല വികാരങ്ങരംക്കും കാരണമായ ഈശചരശക്തിയായുമിരിക്കുന്ന മായയിൽനിന്നു ത്ഭവിച്ചവയെന്നറിഞ്ഞാലം — അവംയല്ലാം പ്രകൃതിയുടെപരി ണാമങ്ങളാണെന്നറിഞ്ഞാലും.

<sup>\*</sup> പ്രകൃതിപ്യുഷ്യനാർ അനാദിയല്ലെങ്കിൽ ഈ പരനെ ന്ന വ്യവഹാരമേയില്ല. എന്തെന്നാൽ നിർഗ്ഗണബ്രഹത്തിന്നു പ്രകൃതിപ്യുഷ്യനാരോടുക്കുടിയിരിക്കുന്ന സ്ഥി ഈ ശവരത്വമില്ല. പ്രകൃതിപ്യുഷ്യനാരോടുക്കുടിയിരിക്കുന്ന സ്ഥി തിയിൽ മാത്രമേ ഈ ശവരൻ എന്ന വ്യവഹാരമുള്ള എന്നുതന്നെ യൂല്ല, പ്രകൃതിപ്യുഷ്യനാർ അനാദിയല്ല എന്നുവരികിൽ പ്യൂഷ്യൻ അനാദിയായ കർമ്മബന്ധം എന്നതു വരുവാൻ പാടില്ല. മോശവരൻ, പ്യൂഷർമ്മ സംസ്കാരമായ കാരണം കൂടാതെ, ഒരു ജീവിയെ സുഖിച്ചായും മറെറാരു ജീവിയെ ടുഖിയായും സൃഷ്ടിക്കുന്നുപക്ഷം അദ്ദേഹത്തിൽ പക്ഷപാത വും ദയയില്ലായ്ക്കും കല്ലിക്കേണ്ടിവരുന്നതിനാൽ ബന്ധമേ യില്ലെന്നു പറയേണ്ടിവരും. ബന്ധമില്ലെങ്കിൽ മോക്ഷമില്ല. മോക്ഷമില്ലെങ്കിൽ തത്രപ്രതിപാകെമായ ശാസ്തം നിന്ദ്രയോ ജനമാകം. എന്നാൽ പ്രകൃതിപുരുഷ്യമാർ അനാദിയാണെന്നു സ്വീകരിക്കുന്നുപക്ഷം ഈ വൈഷമ്യം യാതൊന്നുമില്ല. അതി

**നാൽ** പ്രകൃതിപുരുഷന്മാർ അനാദിയാണ<sup>ം</sup> എന്നു പ**റ**ഞ്ഞ<mark>ത</mark> ശരിതന്നെ.

എന്നാൽ പ്രകൃതിയിൽനിന്നുത്തവിച്ചിട്ടുള്ള വികാരങ്ങളും ഗുണ ങ്ങളും എവയാകുന്നു?—ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

കാര്യകരണഴുകർത്തൃതോ ഹേതും പ്രകൃതിരുപുതേ പുരുഷഃ സംഖദ്ദുഖാനാം ഭോൿതൃതോ ഹേത്രുരുപുതേ. 20

കാര്യകരണകർത്തൃത്വേ (ദേഹേന്ദ്രിയാദ്യാകാരമായി പരി ണമിപ്പിക്കുന്നതിൽ) ദേഹേന്ദ്രിയ

ങ്ങളെ സൃഷ്ടിക്കുന്ന സംഗതിയിൽ

പ്രകൃതിഃ മായ

ഹേ<u>ത</u> കാരണം ആണെന്ന<sup>്</sup>

ഉച്യതേ (കപിലാദികളാൽ)പറയപ്പെടുന്ന

പുരുഷഃ (തു) എന്നാൽ ജീവൻ സുഖദുഃഖങ്ങളുടെ ഭോക് തൃതേച അനുഭവവിഷയത്തിൽ

ഹേതുഃ കാരണം ആണെന്നു

ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു.

ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളെ സൃഷ്ടിക്കുന്ന കാര്യത്തിൽ മായ കാരണ മെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. സുഖദുഃഖങ്ങളുടെ അനുഭവവിഷയത്തിൽ ജീവനാണം' കാരണമെന്നും പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം—ഭാ] കാര്യകരണകർത്ത്യത്വേ—കാര്യം —ശാീരം; കരണങ്ങാം—ശരീരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന പതിമ്മൂന്നു കട്ടം (—ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങാം അഞ്ചും, കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങാം അഞ്ചും, മനസ്സം, ബൂദ്ധി, അഹംകാരം). ദേഹത്തെ നിർമ്മി ക്കുന്നതായ അഞ്ചു ഭ്രതങ്ങളം, അഞ്ചു വിഷയങ്ങളം, എന്നല്ല കൃതിയിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന മൻപറയപ്പെട്ട സകല വികാരങ്ങളം, കൂടിയതാണു കാര്യം എന്നു ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാകുന്നു. പ്രകൃതിസംഭവങ്ങളായ സുഖം, ദുഖം, മോഹം എന്ന ഗ്രണങ്ങായ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ ആശ്രയിച്ചുനില്ലുന്നതിനാൽ അവയെ കാരണ മായി ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാകുന്നു. അപ്രകാരമുള്ള കാര്യകരണങ്ങളെ ഉത്പോദിപ്പിക്കുന്നതിന്നുള്ള ഹേത്ര പ്രകൃതിയാണെന്നു പറ

<sup>🛪 &#</sup>x27;കാര്യകാരണ' എന്നു പാഠാന്തരം.

യപ്പെടുന്നു. ഇങ്ങനെ ദേഹന്ദ്രിയങ്ങളെ (കാര്യകരണങ്ങളെ) ഉത°പാദിപ്പിക്കുകനിമിത്തം പ്രകൃതി സംസാരത്തിന്നു കാരണ മായി ഭവീക്കുന്നു. 'കാര്യകാരണകർത്തൃതോ' എന്ന പാഠാന്ത രമുണ്ടു°. അപ്പോരം 'കാരണ' പടത്തിന്നു ഹേതുവെന്നത്ഥം. യാതൊന്നാണ് മറെറാന്നിൻെറ വിപരിണാമ(വേറൊന്നായി ട്ടുള്ള മാററ)മായി ഭവിക്കുന്നതു° അതു° അതിൻെറ കാര്യം, അല്ലെങ്കിൽ വികാരം, ആകന്നു. വികാരത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന വികാരി (അതിൻെറ) കാരണവുമാകന്നു. ഇങ്ങനെ വികാരി കളായ കാര്യകാരണങ്ങളുടെ ഉത്പത്തിക്ക് ഹേതു പ്രകൃതി എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ, (ഇന്ദ്രിന്മങ്ങറം പത്തും, വി ഷയങ്ങരം അഞ്ചും, മനസ്സം എന്നിങ്ങനെയുള്ള) പതിനാറ വികാരങ്ങരം കാര്യം. പ്രകൃതിവികൃതികരം എന്നു പറയപ്പെ ടുന്ന (മഹത്തത്ത്വം, അഹംകാരം, അഞ്ചു ഭൂതതന്മാത്രകാ എന്ന) ഏഴുകൂട്ടം കാരണം. ഇവയാണം കാര്യകാരണങ്ങരം എന്നു പറയപ്പെടുന്നതു<sup>6</sup>. ഇപ്രകാരമുള്ള 'കാര്യകാരണങ്ങള ടെ ഉത്പത്തിക്ക് പോതു പ്രകൃതി എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ഇനി പുരുഷൻ എങ്ങനെയാണു സംസാരത്തിന്നു കാരണമായി ഭവി ജീവൻ, ക്ഷേത്രജ്ഞൻ, ക്കുന്നതെന്നു പറയ്യന്നു...പുരുഷൻ, എന്നിവയെല്ലാം പര്യായശബ<sup>്</sup>ടങ്ങളാകുന്നും ഭോക്താവു സുഖദുഃഖാദിഭോഗ്യവിഷയങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നതിന്നു ഹേത്ര **പുരു**ഷനാണം" എന്നു പറയപ്പെടന്നു. പ്രകൃതിപുരുഷ ഉത്പാദിപ്പിക്കുന്ന<u>ത</u>കൊണ്ടും കാര്യകരണ ങ്ങളെ അനുഭവികുന്നേതുകൊണ്ടും സുഖദ്ദുഖങ്ങളെ എങ്ങനെയാ ണം (അവർ) സംസാരത്തിന്ന കാരണമായി ഭവിക്കു ന്നതും? പറയുന്നം പ്രകൃതി, കാര്യം, കരണം (<u>ട</u>ദേഹം ഇന്ദ്രിയങ്ങരം വിഷയങ്ങരം) സുഖം മുഃഖം എന്നീ രൂപമായിട്ട ഹേതുഫലമായി (കാരണവം തത്കാര്യവമായി) പരിണമി ക്കാതേയം, ചൈതന്യത്രപനായിരിക്കുന്ന പുരുഷൻ (പ്രകൃതി യുടെ ആവക പരിണാമങ്ങളെ) അനുഭവിക്കാതേയും ഇരിക്കുന്നു വെങ്കിൽ, പിന്നെ സംസാരം എവിടെയാണ്? എന്നാൽ കാര്യ കരണ (സുഖഭഃഖ) രൂപമായം ഹേതുഫലമായം പരിണമിച്ചി രിക്കുന്നതും, ഭോഗ്യമായതുമായ പ്രകൃതിയോടുകൂടി അതിന്റെറ വിപരീതമായം ഭോക്താവായമിരിക്കുന്ന പുരുഷന്നം' അവിദ്യാ **രൂപമായ സംബന്ധം എപ്പോ**ഴാണുണ്ടാകുന്ന**തു**് അപ്പോരം **സം** സാരമുണ്ടാകുന്നതാണം". അതിനാൽ പ്രകൃതിപുരുഷന്മാർ കാര്യ

കരണകർത്തൃ ചേനയും സുഖദ്ദുഖഭോൿതൃതോനയും സംസാര ത്തിന്നു കാരണമാകുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞതു യുക്തംതന്നെ. (പ്രകൃതി കാര്യകരണങ്ങളെ ഉത്പാദിപ്പിക്കുന്നതായും, പുരുഷൻ സുഖദ്ദുഖങ്ങളുടെ ഭോക്താവായുമിരിക്കുന്നു. അവരുടെ സംയോഗത്തിലാണ സംസാരം) എന്നാൽ സംസാരമെന്നതു് എന്താക ന്നു?—

സുഖദുഖങ്ങളെ അനുഭവിക്കക എന്ന അവസ്ഥതന്നെ സംസാരം. സുഖദുഖങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നവനാകയാൽ പുര ഷൻ സംസാരിയായി ഭവിക്കേയം ചെയ്യുന്നു.

സുഖഭുഃഖങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നതിന*്*ൽ പുരുഷൻ സംസാ രിയാണം' എന്ന പറഞ്ഞു. എന്നാൽ അതു് (സുഖഭു<mark>ഃഖങ്ങളെ</mark> അനുഭവിക്കുന്നതു") എന്തുകൊണ്ടാണം"? ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

പുരുഷഃ പ്രകൃതിസേഥാ ഹി ളങ്ക്കേ പ്രകൃതിജാൻ ഗുണാൻ കാരണം ഗുണസംഗോസ്യ സദസദ്യോനിജന്മസു. 21

പുരുഷഃ ജീവാത്മാ

പ്രകൃതിസ്ഥഃ ഹി പ്രകൃതികാര്യമായ ദേഹത്തിൽ (താദാ

ത്ത്യേന) സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവെന്നതു ഹേ

തുവായിട്ട്

പ്രകൃതിജാൻ (പ്രകൃതികാര്യമായ) ദേഹത്തിൽനിന്നു

ണ്ടാകുന്ന

**ഗുണാൻ** സുഖ**ദു:ഖറദികളെ** ളങ്**ക്തേ** അനുഭവിക്കുന്ന

അസ്യ ഈ ജീവാതമാവിന്ന<sup>ം</sup>

ഗുണസംഗഃ (ശുഭാശുഭകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുന്ന)

ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടുള്ള സംബന്ധം

സദസദ്യോനിജന്മസു ദേവതിരൃഗാദിയോനികളിൽ ജനിക്ക

ന്നതിന്നും

കാരണം കാരണമായി ഭവിക്കുന്നു.

പ്രകൃതികാര്യമായ ദേഹത്തിൽ (ദേഹമാണം താൻ എന്ന അഭി മാനത്തോടുകൂടി) ഇരിക്കുന്നതിനാൽ ജീവൻ ദേഹത്തിൽനിന്നു ണ്ടാകുന്ന സുഖദുഃഖാദികളെ അനുഭവിക്കുന്നു. (ശുഭാശുഭകർമ്മ ങ്ങളെ ചെയ്യുന്ന) ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടുള്ള സംബന്ധം ഈ ജീവൻ ദേവതിര്യഗാദിയോനികളിൽ ജനിക്കുന്നതിന്നു കാരണമായി ഭവിക്കുന്നു.

[ശം.ഭാ] പുരുഷഃ<u>—</u>ഭോകതാവു<sup>ം</sup>. പ്രകൃതിസ<sup>ം</sup>ഥഃ<del>\_</del>അവി ദ്യാലക്ഷണമായം കാര്യകാരണത്രപമായി പരിണമിക്കുന്നതാ യുമിരിക്കുന്ന പ്രകൃതിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവൻ—തൻെ ആത്മാതന്നെയാണു് പ്രകൃതി എന്നു വിച്ാരിക്കുന്നവൻ എന്നു താത്പര്യം. ഹി---തന്റെ ആത്മാതന്നെയാണ് പ്രകൃതി എന്നു വിചാരിക്കുക ഹേതുവായിട്ട്. പ്രകൃതിജാൻ ഗുണാൻ ഭുങ് ക്കേ 🗕 പ്രകൃതിയിൽനിന്നുണ്ടായിട്ടുള്ള 👚 സുഖഭുഃഖമേഠഹാ കാരങ്ങളായി പ്രകാശിക്കുന്ന ഗുണങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നു. അപ്പോയ 'ഞാൻ സുഖി, ഞാനു ദുംഖി, ഞാൻ മൂഢൻ, ഞാൻ പണ്ഡിതൻ' എന്നിടെനെ പുരുഷൻ (ജീവാത്മാ) വിചാരിക്ക ന്നു. അവിദ്യയ്ക്കും പുറമെ താൻ അനുഭവിക്കുന്ന സുഖഭുഃഖമോഹ ങ്ങളായ ഗുണങ്ങള ൽ പുരുഷന്നുള്ള സംഗം (അവയിൽ ആത്മ ഭാവം) ആണം സംസാരത്തിന്ത് -- ജന്മത്തിന്ന് -- ഉള്ള മുഖ്യകാ ശ്രതി ഇ**ങ്ങാന പറയുന്ന**—'സയഥാ കാമോ ഭവതി തത് ക്രൂർഭവതി \_\_ അവൻ എങ്ങനെ ഇച്ഛിക്കുന്നവോ അവ ൻെറെ ബൂധി അതു പ്രകാരമായി ഭവികണം' (ബ്ലൂ ഉ, 4. 4. 5). അത്നാൽ ഭഗവാൻ പറയുന്നു —അ.സ്യസദസദ്യോന ജന്മസു കാരണം ഗുണസംഗഃ—ഭോക്താവായിരിക്കുന്ന പുരുഷന്ത ഗുണ ങ്ങളിലുള്ള സംഗമാണ് ഉത്കൃഷ്യമായം നീചചായുള്ള യോനി കളിൽ ജനിക്കുന്നതിന്നുള്ള കാരണം.

അല്ലെങ്കിൽ, 'സദസദ്യേനിജന്മസു അസ്യ സംസാരസ്യ കാരണം ഗുണസംഗ എന്നിങ്ങനെ 'സംസാര'പദത്തെ അധ്യാഹര ച്ച് ഉത്തരാദ്യത്തെ ഇങ്ങനെ വ്യാഖ്യാനിക്കാം— സത്തായം (ഉത്-കൃഷ്യമായം) അസത്തായം (നീചമായം) ഉള്ള ജന്മങ്ങളിൽ (ഭോക്താവു അനുഭവിക്കുന്ന ഗുണങ്ങളിൽ (ഭോക്താവിന്നു്) ഉള്ള സംഗമാണ് ഈ സംസാരത്തിന്നുള്ള കാര ണം. സദ്യോനിക്കെ—ദേവാദിയോനിക്കം. അസദ്യോനി കരം—പശ്വാദിയോനികരം. (ഏകദേശം) സത്തായം (ഏക ദേശം) അസത്തായുമിരിക്കുന്ന (അചയുടെ മദ്ധ്യത്തിലിരിക്കുന്നു)വയാണ് മനുഷ്യയോനികരം എന്നു് ധ്വനികൊണ്ടു ധരി കേണ്ടതാകുന്നു. ഇങ്ങനെ എടുക്കുന്നതുകൊണ്ടു് ഒരു പ്രമാണ

ഈ ശ്ലോകത്തിൻെറ താത°പര്യം താഴെ പറയംപ്രകാരമാ കന്നു—(പുരുഷൻ) പ്രകൃതിയിൽ (താദാത്ത്യേന) സ്ഥിതിചെ യ്യന്നുവെന്നു പറയപ്പെടുന്ന അവിദ്യയും, (പുരുഷന്നും) ഇണങ്ങ ളിൽ ഉള്ള സംഗവം അല്ലെങ്കിൽ കാമവം, (ഇവ രണ്ടം) ആണം സംസാരത്തിന്നു കാരണമായിരിക്കുന്നതും. ഈ കാരണങ്ങളെ രണ്ടിനേയും വജ്ജിക്കേണ്ടതാണ<sup>്</sup> എന്ന കാണിപ്പ**ാൻവേണ്ടി** യാണം° ഇവയെപ്പററി ഇത്രയം പറഞ്ഞതു°. ഇവയിൽനിന്നു നിവത്തിപ്പാനുള്ള ഉചായം (മാർഗ്ഗം) സന്ന്യാസസഹിതമായ **ജ്ഞാനവൈരാഗ്യങ്ങളാകുന്നു. ഇതു ഗീതാശാസ്ത്രത്തിൽ ന**ല്ലവ ണ്ണം പ്രതിപാദിച്ചിട്ടമുണ്ട്. ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞ വിഷയമായിരി ക്കുന്ന ആ ജ<sup>o</sup>ഞാനത്തെപ്പററി ഈ അദ്ധ്യായത്തി**ൻറ ആരംഭ** ത്തിൽ വിസ്തരിച്ചു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടുലോ. 'യത' ജ'ഞാത്വാമൃത മശ<sup>ം</sup>നതേ $^{\prime}$  (അ. 13, ശ്രോ. 12) എന്നതു മുതപ്പ $^{\circ}$  ('**ന** സത്തന്നാ സഭച്യതേ' എന്നതുവരെ) ഉള്ള ശ്ലോകങ്ങളെക്കൊണ്ടു് അന്യ വസ്തുവില്ലെന്ന സാധിച്ചം, ('സവ്വ്തഃപാണിപാഭം തത°' എന്നീങ്ങനെയുള്ള ശ്രോകങ്ങളെക്കൊണ്ടും) സ്വതേ ഇല്ലാത്ത ധർമ്മങ്ങളെ അധ്യാരോപിച്ചം ആണം' ആ ജ'ഞാനത്തെ പ്രതി പാദിച്ചിട്ടുള്ളത്ര°.

സമാധാനം:—ആത്മാവിന്നു ബുദ്ധ്യാദിയോടുള്ള സംബ സം നിത്യമല്ല. എന്നെന്നാൽ അവയവരഹിതമായിട്ടുള്ളതും അവയവത്തോടുക്കടിയതും തമ്മിൽ സംയോഗസമവായാദിസം ബന്ധം സംഭവിക്കന്നതല്ല. അതിനാൽ ആത്മാവിന്നു ബുദ്ധ്യാ ദിയോട് ആധ്യാസികമായ സംബന്ധം മാത്രമാകുന്നു. സ്വാ ജ്ഞാനംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള ഈ സംബന്ധം ആത്മാവിനെ ബന്ധിപ്പിക്കുന്നുവെങ്കിലും വിവേകവിജ്ഞാനംകൊണ്ടു് ആത്മാ അതിൽനിന്നു നിവത്തിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ സംഗ തിയെ മനസ്സിലാക്കുന്നുവേണ്ടി ആത്മാവിന്നു പ്രകൃതി സംബന്ധത്താലുണ്ടാകുന്ന സംസാരത്തേയും തത്കാരണത്തേ യം വിശദമായി പറയുന്നു—പുരുഷ ഇതി.

ഇനി അതിൻെ (മേഠക്ഷഹേതുവായിരിക്കുന്ന പ്രകൃത ത്തിൽ പറയുന്ന ജ്ഞാനത്തിൻെറ) സാക്ഷാൽ നിർദ്ദേശത്തെ ത്തന്നെ ചെയ്യുന്നം—(ആത്മാ സ്ഥതഃ എന്തു സ്ഥഭാവത്തോടുകൂടി യതാണം' എന്നു പറയുന്നു)— ഉപഭ്രഷ്ടാനമന്ത**ാ** ച ഭത്താ ഭോക്താ മഹേശ്വരഃ പരമാത്രേതി ചാപുഭക്താ ദേഹേസ്മിൻ പുരുഷഃ പരഃ. 22

പൃരുഷഃ ജീവാത്മാ

അസ്തിൻ ദേഹേ അപി 🌏 പ്രകൃതികാര്യമായിരിക്കുന്ന ഈ ദേഹ

ത്തിലിരിക്കുന്നവെങ്കിലും

പരഃ ദേഹത്തിൽനിന്നന്യമായിരിക്കുന്നു (ദേ

ഹഗുണങ്ങളോടു ചേന്നിരിക്കുന്നില്ല)

(യസൂാത<sup>o</sup>) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

ഉപദ്രഷ്ടാ (ദേഹാദിയിൽനിന്നു വേറെയായിട്ട

തന്നെ തത് സമീചേ നിന്നു കാണ

**ഡ**നധാ**ത് (ഗാ**ഞ്ച്യതാതം)

അനുമന്താ ച അനുമോദിക്കുന്നവനായിട്ടുതന്നെ

സന്നിധീമാത്രം കൊണ്ടു സകലത്തേ

യുമനുഗ്രഹിക്കുന്നവനായം

ഭത്താ (ഐശ്വരമായിരിക്കുന്ന രൂപം

കൊണ്ട്<sup>0</sup>) ഈ ജഗത്തിനെ (അല്ലെ ങ്കിൽ ദേഹത്തെ)ഭേദിക്കുന്നവനായം

ഭോക്താ പാലകനായം (സുഖദുഃഖാദി ഭോ

ജ്യവസ്തുക്കളെ അനുഭവിക്കുന്നവനാ

( • (po

മഹേശ്വരഃ ബ്രഹ്മാദികയക്കുെട്ടി പതിയായും

പരമാതമാ ഇതി ച അന്തര്യാമിയാ**യം** ഉക്തഃ പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

ജീവാതമാ ഈ ദേഹത്തിലിരിക്കുന്നവെങ്കിലും തത്ഭിന്നമായി (ദേഹഗുണങ്ങളോടു ചേരാതെ) ത്തന്നെയിരിക്കുന്നു. എന്തു കൊണ്ടുന്നാൽ, ആത്മാ സാക്ഷിയായും (സമീപത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്തുകൊണ്ടു കാണുന്നവനായും), അനുമോദിക്കുന്നവ നായും), ഈ ദേഹത്തെ ഭരിക്കുന്നവനായും, പാലനംചെയ്യുന്ന വനായും), ഈ ദേഹത്തെ ഭരിക്കുന്നവനായും, പാലനംചെയ്യുന്ന വനായും), ബ്രഹ്മാദികയക്കും കൂടി പതിയായും, അന്തര്യാമിയായും (ശ്രുതികളിൽ) പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

[ശം—ഭo] ഉപദ്രഷ്ടാ—സമീപേ സ്ഥിതിചെയ്തുകൊ ണ്ടു താനൊന്നും ചെയ്യാതെ കാണുകമാത്രം ചെയ്യുന്നവൻ ഋത്വി

ക്കും യജമാനനും യജ്ഞകർമ്മത്തിൽ പ്രവർത്തിച്ചുകൊണ്ടിരി യജ്ഞവിദ്യയിൽ കശലനായ വേറൊരുവൻ അവരുടെ സമീപേ ഇരുന്നുകൊണ്ടു, താൻ യാതൊന്നും പ്രവർ ത്തിക്കാതെ, അവർ പ്രവർത്തിക്കുന്നതിനെറ ഗുണദോഷത്തെ നോക്കുകമാത്രം പെയ°തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അതുപോലെ ആ ത്മാ ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ വ്യാപാരങ്ങളിൽ പ്രവത്തിക്കാതെ അവയിൽനിന്നനുനായി തദ്വിലക്ഷണനായി സമീപേ സ<sup>ം</sup>ഥി തി ചെയ<sup>ം</sup>തുകൊണ്ട<sup>ം</sup> അവയുടെ വ്യാപാരങ്ങളെ ദശിച്ചകൊ അല്ലെങ്കിൽ ഇങ്ങനെ വ്യാഖ്യാനിക്കാം —ദേഹം, ചക്ഷുസ്സ്, മനസ്സു്, ബൂജാി, ആതമാ ഇവയെല്ലാം (ഒന്നി**നൊ** ന്നം") പ്രഷ്ടാക്കളായിരിക്കുന്നു. ഇചയിൽ എല്ലാററിലും പുറമേ യുള്ള ദ്രഷ്യാവു<sup>ം</sup> ദേഹമാകുന്നു. ദേഹം മുതൽ ഉള്ളിലേക്കു ക്രമ ത്തിൽ നോക്കുന്നതായാൽ ഏററവുമാന്തരമായിട്ടം സമീപമാ യിട്ടം...പ്രത്യൿ ആയിട്ടം...ആത്മാതന്നെയാകുന്നും അതിന്നും ആന്തരമായിട്ട വേറൊരു ദ്രഷ്ടാവില്ല. അതിശയസാമീപ്യം കൊണ്ടു" (പ്രത്യഗാത്മാവായി) ദ്രഷ്ടാവായിരിക്കുന്നതിനാൽ ഉപഭ്രഷ്യാ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. (യജ്ഞവിദ്യാകശലനായവൻ) യജ്ഞകർമ്മത്തിന്റെ ഉപഭ്രഷ്ടാ എന്നതുപോലെ [യജമാന ന്റോയം ഋത്വിക്കുകളുടേയും യജ്ഞകർമ്മത്തിൽ എപ്രകാരമാ ണം° യജ്ഞവിദ്യയിൽ കുശലനായവൻ ഗുണത്തേയാകട്ടേ ദോ ഷത്തേയാകട്ടേ, തത്സമീപേ സ്ഥിതിചെയ്<mark>ത്കാണ്ട് (ഉപ</mark> ര്രഷ്ടാവായിട്ട°) വിഷയീകരിക്കുന്നതു° അതുപോലെ ചിന്മാ ത്രസ്വഭാവനായ ആത്മാ] സവ്വത്തേയം വിഷയീകരിക്കുന്നതി നാൽ ഉപഭ്രഷ്യാവെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അനുമന്താ<u>—</u>വ്യാപാ രംചെയ്യുന്നവരിലും വ്യാപാരങ്ങളിലും പരിതോഷിക്കുന്നവൻ (---അനുമോദത്തെ--പരിതോഷത്തെ--ചെയ്യുന്ന വൻ) അല്ലെങ്കിൽ ദേഹേന്ദ്രിയവ്യാപാരങ്ങളിൽ താൻ പ്രവ ത്തിക്കുന്നില്ലെങ്കിലും പ്രവർത്തിക്കുന്നപോലെ അവയംക്ക അനുകൂലമായിരിക്കുന്നവൻ അനുമന്താ. അല്ലെങ്കിൽ, സ്വസ്വ വ്യാപാരങ്ങളിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്നവയ്ക്കു കേവലം സാക്ഷി മാത്രമായിരിക്കുകയാൽ അവസ്ത്ര് യാതോര പ്രതിബന്ധവും കൂടാതെ നില്ലുന്നവൻ അനുമന്താ. ഭത്താ---ദേഹേന്ദ്രിയമനോ ബൂച്ധികരം അന്യനായം ചൈതന്യസചത്രപനായമിരിക്കുന്ന ആത്മാവിന്നുവേണ്ടി കൂടിച്ചേന്ന നില്ക്കുന്നതിനാൽ

ചെതന്യാ ഭാസങ്ങളായി ഭവിക്കുന്ന - (അവ ചൈതന്യത്തോ ടുകൂടിയവയെന്നപോലെതോന്നുന്നു). 🥏 അഞ്ജനെയിരിക്കുന്ന ദേ ഹാദികയക്കും ആത്താവാണും സ്വരൂപത്തെ ഉണ്ടാക്കിയിട്ടള്ള**തു**ം. അതിനാൽ ആത്മാ ഭർത്താവെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ബുദ്ധിക്കു വിഷയമായിരിക്കുന്ന സുഖദ്ദഖമോഹാത്മകങ്ങളായ സകല പ്രത്യയങ്ങളം, അവയുടെ ഉത<sup>ം</sup>പത്തിയിൽത്തന്നെ ചൈതന്യംത്മാവിനാൽ ഗ്രഹിക്കപ്പെട്ടപോലെയായിത്ത**ീ**ര ന്നു. അഗ്നിക്കു<sup>ം</sup> ഉഷ്ണം എന്നതുപോലെ നിത്യചൈതന്യംതന്നെ സ്വരൂപമായ ആത്മാവിൽനിന്നു<sup>ം</sup> അവ വേറെയാണെന്നും തോന്നപ്പെടുന്നു. അതിനാൽ ആത്മാ ഭോക്താ എന്നു പറയ പ്പെടുന്നു. മഹേശചരഃ—സവ്വത്തിന്നും ആത്മാവായിരിക്കുന്ന തിനാലും സ്വതന്ത്രനായിരിക്കുന്നതിനാലും മഹേശ്വരൻ. അദ്ദേ ഹം മഹാനം ഈശ്വരനമാണം°. പരമാതമാ—ഉപര്വഷ്ടൃത്വാദി ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ആത്മാ പരമനാകുന്നു. എന്തെ ന്നാൽ അവിഭ്യയാൽ പ്രത്യഗാത്മതേവന കല്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ദേഹാദിബുദ്ധ്യന്തമുള്ളവയിൽനിന്നു° ആത്മാ മേലെയാകുന്നു. അതിനാൽ പരമത്തോ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അപ്രകാരംത ന്നെ ശ്രുതിയിലും 'സോന്തഃ പരാ മാ' എന്നു പറയുന്നു— **അതെവിടെ**യാകുന്നു?—ഈ ദേഹത്തിലാകുന്നു പുരുഷനിരി ക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. പുരുഷൻ അ**വ്യക്തത്തിൽനിന്നു പരനാകു**ന്നും 'ഉത്തമം പുരുഷസ്തിന്യും പരമാത്തേത്യദാ എതും' (അ 15, ശ്രോം 17) എന്നു<sup>ം</sup> ഇനി മേലിൽ പറയന്നതുമാകന്നു.

'ക്ഷേത്രജ്ഞം ചാപി മാം വിദ്ധി' (അ. 13, ശ്രോ. 2) എന്നുപറഞ്ഞിട്ടുള്ള ആ ക്ഷേത്രജ്ഞനെപ്പററി ഒരു വിധം വർ ണ്ണിച്ചവസാനിപ്പിച്ചു. ഇപ്രകാരം വർണ്ണിപ്പിക്കപ്പെട്ട ലക്ഷ ണത്തോടുകൂടിയ ആത്മാവിനെ (അറിയുന്നവൻ) — യ ഏവം വേത്തി പുരുഷം പ്രകൃതിം ച ഗുണ്ടെ സഹ സവ്വധാ വത്തമാനോപി നസഭ്രയോഭിജായതേ. 23

ഏവം ഇപ്രകാരം (ഉപഭ്രഷ്യൃത്വാദിരൂപ മായി)

പ്രാഷം പുരുഷനേയം

ഗുമെടും പരിണാമങ്ങളോടു<u>ക</u>

ടിയിരിക്കുന്ന

പ്രകൃതിയേയും യഃ യാതൊരുവൻ വേത്തി അറിയുന്നുവോ സഃ അവൻ

സവ്വ്ഥാ വത്തമാനഃ അപി ഏതുവിധത്തിലിരിക്കുന്നവനാ

യാലും (വിധിയെ അതിക്രമിച്ച

നടക്കുന്നവനായാലും)

ഭൂയ: പിന്നേയം

ന അഭിജായതേ ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

ഇപ്രകാരം പുരുഷനേയും സുഖദ്ദഃഖാദിപരിണാമങ്ങളോടുകൂടി യീരിക്കുന്ന പ്രകൃതിയേയും യാതൊരുവൻ അറിയുന്നുവോ അവൻ ഏതുവിധത്തിലിരിക്കുന്നവനായാലും പുനജ്ജനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല (മോചിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം).

[ശം-ഭം] യാതൊരുവൻ പുരുഷനെ മേല്പറഞ്ഞപ്രകാരം 'ഇതു ഞാനാകുന്നു' എന്നിങ്ങനെ സാക്ഷാൽ ആത്മഭാവത്തോടുകളി അറിയുകയും, അവിദ്യാലക്ഷണത്തോടുകളിയത്രം വിദ്യ കൊണ്ടു' ഇല്ലാതെയാകുന്നതുമായ പ്രകൃതിയെ മൻവിവരിച്ചപ്ര കാരുള്ള സ്വവികാരങ്ങളായ ഗുണങ്ങളോടുകളി അറിയുകയും ചെയ്യുന്നുവോ അവൻ ഏതൊരവസ്ഥയിലിരിക്കുന്നവനായാലും പുന്നജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. അവർോ ഈ വിദ്വച്ഛ രീരം (അവർ വിദ്യത്തം സമ്പാദിച്ചിരിക്കുന്ന ഈ ശരീരം) നശിച്ചതിൻറശേഷം പിന്നേയും അവർ ജന്മത്തെ പ്രാപീക്കുന്നില്ല എന്നത്രം. 'സവ്വാ വത്തമാനു അപി' (അവർ ഏത്രവിധം നടക്കുന്നവനായാലും) എന്നതിലുള്ള 'അപി' ശബ്ബം കൊണ്ടു സ്വവർമ്മത്തെ അനുഷ്യിക്കുന്ന വിദ്യാൻ പുന്നുജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല എന്നു പറയുവാരുണ്ടോ എന്നഭിപ്രായം.

പുവ്വപക്ഷം: — ജ്ഞാനമുണ്ടായതിൻെറശേഷം പുനർജ്ജന്മ മില്ലെന്നു പറഞ്ഞതു യുക്കംതന്നെ. എന്നാൽ ജ്ഞാനമുണ്ടാക ന്നതിന്നുമുമ്പു" (ഈ ജന്മത്തിൽത്താന്നെ) ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മ ങ്ങളും അതിൻെറ ശേഷമുള്ളവയും, അതിന്നുമുമ്പു" അനേകം ജനങ്ങളിൽ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മങ്ങളും, ഫലത്തെ പ്രാപി ക്കാതെ നശിക്കുമെന്നു പറയുന്നത്തു യുക്തമല്ല. അതിനാൽ (ജ്ഞാനോൽപത്തിക്കശേഷവം) മൂന്ന ജന്മംകൂടി വേണ്ടിവരുന്ന താണം". എന്തെന്നാൽ ഈ ആരബ ധജന്മത്തിൽ ഫലത്തിൽ (തത്തത്ഫലത്തെ പ്രവത്തിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന കർമ്മങ്ങ⊙ പ്രാപിക്കാതെ) നശിക്കമന്നു പറയുന്ന**തു**് എത്രത്തോളം ശരി യല്ലയോ അതുപോലെ മൻപറഞ്ഞ കർമ്മങ്ങളം ഫലത്തെ പ്രാ പിക്കാതെ നശീക്കുമെന്നു പറയുന്നതു യുക്തമല്ല. കർമ്മങ്ങാക്കും (തമ്മിൽ) വിശേഷമുള്ളതായിട്ട ധരിച്ചിട്ടില്ല. അതിനാൽ മുൻ പറഞ്ഞ) മൂന്നുജാതി കർമ്മങ്ങാംകു മൂന്നു ജന്മം ആവശ്യമാകുന്നു. അപ്ലെങ്കിൽ മൂന്നുമാതി കർമ്മത്ഭാക്കുകളി ഒരു ജന്മമെങ്കിലുമാ അങ്ങനെയല്ലെങ്കിൽ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള വശ്യമാണം<sup>ം</sup>. (ഫലത്തെ പ്രാപിക്കാതെ) നശിക്കുന്നവെന്നതു സകലദിക്കി ലും സംശയത്തിന്നിടയായിത്തീരുന്നതാണും. ശാസ്തം നിഷ്പ്ര യോജനമായിത്തീരുകയംചെയ്യം. അതിനാൽ 'ന സ ഭൂയോഭി ജായതേ' എന്നു പറഞ്ഞതു ശരിയായില്ല.

സമാധാനം:—ഈ വാദം ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, 'ക്ഷീ യന്തേ ചാസ്യ കർമ്മാണി—അവൻെറ സകല കർമ്മങ്ങളും നശീക്കുന്നു' (മണ്ഡകോപനിഷത്ത് 2. 2. 8).

'ബ്രഹ്മ പേദ ബ്രഹ്മൈവ ഭവതി—ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്ന വൻ ബ്രഹ്മംതന്നെയായി ഭവിക്കുന്നു' (മ. ഉ. 3. 2. 9).

'തസ്യ താവദേവ ചിരമിഷീകാതുലവൽ സവ്വകർമ്മാ ണി പ്രഭ്രയന്തേ — ഇഷീകാതുലംപോലെ അവൻെറ സവ്വകർമ്മ ങ്ങളം ദഹിച്ചപോകന്നു' (ഛാ. ഉ. 5. 24. 3)

എന്നിങ്ങനെ അനേകം ശ്രതികഠം, ജ്ഞാനോൽപത്തിക്ക ശേഷം സവ്വ് കർമ്മങ്ങളും നശിക്കുന്നപെന്ന കാണിക്കുന്നു. 'യഥെധാംസി' (അ. 4, ശ്രോ. 37) എന്തുംമററുമുള്ള ശ്രോകങ്ങ ളെക്കൊണ്ടു വീദാന്മാരുടെ കർമ്മം ദഹിച്ചുപോകമെന്നു് ഇവി ടെ (ഗീതയിൽ)ത്തന്നെ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു്. ഇനി മേലിലും പറയു ന്നതാകുന്നു. ഇതു യുക്തിക്കും ചേന്നിരിക്കുന്നും. എന്തെന്നാൽ അവിദ്യ കാമം മുതലായ കേശബീജ്ഞാരനിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന കർമ്മങ്ങളാണും ജന്മാന്തരത്തിന്നു കാരണമായി ഭവിക്കുന്നതും. അഹംകാരത്തോടുകളി ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മങ്ങളാണും ഫല ന്നില്ല, എന്ന ഭഗവാൻ ഗീതയിൽ അവിടവിടെയായി പല ദിക്കിലും ഉപദേശിച്ചിട്ടുമുണ്ട്.

'ബീജാന്യന്യുപദഗ°ധാനി ന രോഹന്തി യഥാ പുനഃ ജ്ഞാനദശ്യെസ്തഥാ ക്ലോശെന്നാത്മാ സംപദ്യതേ പുനഃ' —അഗ്നിയാൽ ദഹിപ്പിക്കപ്പെട്ട വിത്തുകയ എപ്രകാരം മുളയ്ക്കു ന്നില്ലയോ, അതുപോലെ ജ്ഞാനത്താൽ ക്ലേശങ്ങയ ദഹിപ്പി ക്കപ്പെട്ടാൽ പീന്നെ ആത്മാ ജന്മാന്താത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല എന്നു വേറെ ദിക്കിലും പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്.

പൂർവ്വപക്ഷം:—ജ്ഞാനോത് പത്തിക്ക ശേഷമുള്ള കർമ്മ ങ്ങരം, ജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നതിനാൽ, ദഹിച്ചപോക ന്നുവെന്നതു സമ്മതിക്കാം. എന്നാൽ ഈ ജന്മത്തിൽ ജ്ഞാനോ ത്പത്തിക്കു മൻപ് ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ളവയും, അതിന്നും മൻപ് കഴിഞ്ഞുപോയ അനേകം ജന്മങ്ങളിൽ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ളവയു മായ കർമ്മങ്ങര ഒഹിച്ച്പോകന്നുവെന്നു പറയുന്നതു യുക്തമല്ലം

സമാധാനം: —അങ്ങനെയല്ല. എന്തെന്നാൽ, 'സവ്വകർമ്മാ ണി' (അ. 4, ശ്രോ. 37) എന്ന വിശേഷണം പ്രയോഗിച്ചിരി ക്കുന്നം. (അതുകൊണ്ടു സകല കർമ്മങ്ങളും ഉയപ്പെടുന്നം.)

പൂവ്വ്പക്ഷം:—ജ'ഞാനോത'പത്തിക്കശേഷമുള്ള സർവ്വ കർമ്മങ്ങാം എന്നേ അതിന്നത്ഥമുള്ള.

സമാധാനം:—അല്ല. എന്തെന്നാൽ അങ്ങനെ സങ്കോചി ക്കുന്നതിന്നു് (ആ വിശേഷണത്തിന്നു് അപ്രകാരം ചുരുക്കി അത്ഥം പറയുന്നതിന്നു്) കാരണം കാണുന്നില്ല. 'ഈ ദേഹോത് പത്തിക്കു ഹേതുവായ കർമ്മങ്ങരം, ജ്ഞാനോത് പത്തിക്കുശേ ഷവം, നശിക്കാതെ ഫലത്തെത്തന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു. അതുപോ ലെതന്നെ ഇന്നിയം ഫലത്തെ പ്രാപിക്കാതെയുള്ള കർമ്മങ്ങരം (ജ്ഞാനോത് പത്തിക്കശേഷവം) ഫലത്തെ പ്രാപിക്കാതെ നശിക്കുമെന്നതു യുക്തമല്ല, എന്നു പൂർവ്വപക്ഷക്കാരൻ പറയുന്നതു തെററാകുന്നു. എങ്ങനെ?—പറയാം—ആദ്യം പറഞ്ഞ കർമ്മങ്ങരം, പ്രയോഗിക്കപ്പെട്ട (വിട്ടിരിക്കുന്നു) ശരംപോലെ, ഫലത്തിൽ പ്രവൃത്തി തുടങ്ങിയിരിക്കുന്നു. ഒരു ലക്ഷ്യത്തെ ഉന്നംവെച്ചു വില്ലിൽനിന്നു വിട്ട ഒരു ശരം ആ ലക്ഷ്യത്തെ മുറിച്ചുകഴിഞ്ഞാലും അതിൻെ ശക്തി നിലച്ചാൽമാത്രമേ

അതു താഴത്ത വീഴുന്നുള്ള. അപ്രകാരംതന്നെ ഈ ശരീരംകൊ ണുള്ള പ്രയോജനം അവസാനിച്ചാലും ശരീരോത്പാദനത്തിന്നു ഹേതുവായ കർമ്മങ്ങയ, അവയിലുള്ള ശക്തി ക്ഷയിക്കുന്നതു വരെ, മൻപത്തെപ്പോലെ ഫലത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടുത ന്നെയിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ ആ ശരത്തേത്തന്നെ വിടാതെ വില്ലിൽ തൊടുത്തുനിത്തിയിട്ടേയുള്ളവെങ്കിൽ അതിനെ തിരി യെ എടുക്കാവുന്നതാണ്. അതുപോലെതന്നെ ഫലത്തിൽ പ്ര വൃത്തി തുടങ്ങാതെ സ്വാശ്രയത്തിൽ (സാഭാസമായ അന്തഃ കരണത്തിൽ) സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന കർമ്മങ്ങളെ ജ്ഞാനം നിബ്വീജ(ഫലരഹിത)മാക്കിത്തീക്കുന്നു. അതിനാൽ വിദ്വാരൻറ ശരീരം നശിച്ചാൽ 'ന സ ഭ്രയോഭിജായതേ—അവൻ പിന്നേ യം ജനിക്കുന്നില്ല' എന്നു പറഞ്ഞതു യുക്തംതന്നെ എന്നതു സിദ്ധമായിം

ഇനി ആത്മദശനത്തിന്ന വേണ്ടുന്ന ധ്യാനം മുതലായ ഉപായഭേദങ്ങളെപ്പററി പറയുന്നു:

ധ്യാനേനാത്മനി പശ്യന്തി കേചിദാത്മാനമാത്മനാ അന്യേ സാംഖ്യേന യോഗേന കർമ്മയോഗേന ചാപരേ. 24

ആത്മാനം പരമാത്മാവീനെ

**കേചി**ത° ചിലർ

ധ്യാനേന ധ്യാനംകൊണ്ട് (ആത്മാകാരപ്രത്യ

യവൃത്തി കൊണ്ട<sup>ം</sup>)

ആത്മനി ദേഹത്തിൽ ആത്മനാ മനസ്സ°കൊണ്ടു°

പശ്യന്തി കാണന്ത അന്യേ മററുചിലർ

സാംബ്യേന യോഗേന സാംഖ്യംകൊണ്ടും യോഗം**കൊണ്ടും** 

**അപരേ ച** വേറെ ചിലർ

കർമ്മയോഗേന കർമ്മയോഗംകൊണ്ടും

(പശ്യന്തി) കാണന്നം.

ധ്യാനത്തിൽ ചിലർ ആത്മാവിനെ ദേഹത്തിൽ മനസ്സുകൊ ണ്ടു കാണന്നു. മററു ചിലർ സാംഖ്യംകൊണ്ടും (സാഷ്യാംഗ) യോഗംകൊണ്ടും, വേറെ ചിലർ കർമ്മയോഗംകൊണ്ടും ആത്മാ വിനെ കാണുന്നു.

[ശം—ഭാ] ശബ്ലാദി വിഷയങ്ങളിൽനിന്ന ശ്രോത്രാദീ ന്ദ്രിയങ്ങളെ നിവത്തിപ്പിച്ച് അവയെ മനസ്സിൽ നിത്തി മന സ്സിനെ പ്രത്യൿചേതയിതാവിൽ (പ്രത്യഗാതമാവിൽ) ഉറപ്പി ച്ച് അതിനെത്തന്നെ ഏകാഗ്രമായി ചിന്തിച്ചകൊണ്ടിരിക്ക ന്നതു ധ്യാനം. അതിനാലാകന്ന 'ധ്യായതീവ ബകോധ്യായ തീവ പ്പഥി വീ ധ്യായന്തീവ പവ്വതാഃ—കൊക്ക ധ്യാനീക്കുന്ന വോ എന്നു തോന്നും, പ്ലഥിവി ധ്യാനിക്കുന്നുവാ എന്നു തോന്നും, പവ്വതങ്ങരം ധ്യാനിക്കുന്നുവാ എന്നു തോന്നും' എന്ന ഉപമ (ഛാ. ഉ. 7. 6. 1). തൈലധാരപോലെ ഇടമറിയാതെയുള്ള ചിന്തനമാകുന്നു ധ്യാനം. -അപ്രകാരമുള്ള ധ്യാനംകൊണ്ട്°; കേപിത°—(ഉത്തമാധികാരികളായ) പില യോഗിക⇔; ആത്മ നി—ബുദ്ധിയിൽ; ആത്മാനം – പ്രത്യൿ ചേതനനെ; ആത്മനാ =ധ്യാനത്താൽ സംസ്കരിക്കപ്പെട്ട അന്തഃകരണംകൊണ്ട്; പശ്യന്തി = കാണു. അന്യേ (മധ്യമാധികാരികളായ) മററു ചിലർ; സാംഖ്യേന യോഗേന<u>—</u>സാംഖ്യയോഗംകൊണ്ട്. സാംഖ്യം — 'ഈ കാണുന്നതെല്ലാം സത്ത്വരജസ്തമോഗുണങ്ങളാ കന്നും അവ എന്നാൽ ദശിക്കപ്പെടുന്നവയാകന്നും. ഞാൻ അവ യിൽനിന്നു അന്യനാകുന്നു. ഞാൻ അവയുടെ വ്യാപാരങ്ങരം ക്കു സാക്ഷിയായിരിക്കുന്നു. ഞാൻ നിത്യനായം ഗുണവില ക്ഷണനായുമിരിക്കുന്ന ആത്മാവാകുന്നു' എന്നും മററുമുള്ള ചിന്ത നമാകുന്നു സാംഖ്യം. അതാകുന്ന യോഗം സാംഖ്യയോഗം. അങ്ങനെയുള്ള സാംഖ്യയോഗംകൊണ്ടു ചിലർ ആത്മാവിനെ ബു**ച്ചിയി**ൽ മനസ്സാകാണ്ടു കാണന്നു. കർമ്മയോഗന<u>ം</u>കർ മ്മം തന്നെയായ യോഗം. ഈശാരാപ്പ് ണബുദ്ധ്യാ അനുഷിക്ക പ്പെടുന്ന കർമ്മങ്ങ⊙, യോഗസിദ്ധ്യത്ഥമായി ഭവിക്ഷന്നതി നാൽ ഗൗണവ്യത്തികൊണ്ടു യോഗമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. കർ മ്മായാഗംകൊണ്ടു ചിത്തശുദ്ധി വന്നു ജ°ഞാനമുണ്ടാകുന്നു. അങ്ങനെയുള്ള കർമ്മയോഗംകൊണ്ട് (അധമാധികാരികളായ) ചിലർ ആതമാവിനെ ദശ്**ി**ക്കുന്നു.

അന്യേ തോവമജാനന്തഃ ശ്രുത്വാന്യേഭ്യ ഉപാസതേ തേപി ചാതിതരുന്ത്യേവ മൃത്യം ശ്രുതിപരായണാഃ

25

ഏവം ഇപ്രകാരം (ഉപദ്രഷ്യൃത്വാദിലക്ഷണ

നായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിനെ സാംഖ്യ

യോഗാദിമാർഗ്ഗേണ സാക്ഷാത<sup>്</sup>ക്കരി

ക്കുന്നതിന്നും

അജാനന്തു അറിയാത്ത് അന്യേത്ര മററുചിലരാകട്ടേ

അവേദഭി**ദ** നയു മുതലായഅന്യജനങ്ങളിൽനിന്നും

ശ്രത്ഥാ (ഉപദേശമായി) കേട്ട<sup>്</sup>

ഉപാസതേ ധ്യാനിക്കുന്ന തേഅപിച അവതംകൂടി

ശ്രതിപരായണാഃ ഗുരൂപദേശത്തെ എപ്പോഴമാശ്രയിക്കു

ന്നമായി

മൃത്യം സംസാരബന്ധത്തെ അതിതരന്തി ഏവ ക്രമണ അതിക്രമിക്കുന്നു.

എന്നാൽ ഈവിധം (മേൽപറഞ്ഞവിധം) യാതൊന്നമറിഞ്ഞു കൂടാത്ത മററുപിലർ ഗുരു മതലായ അന്യജനങ്ങളിൽനിന്നു് ഉപദേശത്തെ കേട്ട്യ് ഉപാസിക്കന്നു. അവരുംകൂടി, ഉപദേശശ്ര വണപരായണന്മാരായിട്ട്യ്, സംസാരബന്ധത്തെ അതിക്രമി ക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] എന്നാൽ മേൽപറഞ്ഞ ഏതെങ്കിലും ഒരു ഉപായത്താൽ ആതമാവിനെ അറിവാൻ കഴിയാത്ത മററുചിലർ ഇരുക്കുമാരിൽനിന്നും 'ഇന്ന വിധം ചിന്തിക്കണം' എന്ന ഉപദേശത്തെ കേട്ടു ശ്രദ്ധയോടുകൂടി ചിന്തിക്കുന്നു. അവരുംകൂടി മൃത്യുവോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന സംസാരത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നു. ആവരായണാം—മോക്ഷമാർഗ്ഗത്തിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്നതിന്നു ശ്രവണംതന്നെ ഉത്കൃഷ്യസാധനമായി വിചാരിക്കുന്നവർ. അങ്ങനെയുള്ളവർ സായമേവ വിവേകമില്ലാത്തവരും അന്യ ഉപദേശത്തെ പ്രമാണിക്കുന്നവരുമാകുന്നുവെന്നുഭിപ്രായം. അവരുംകൂടി മൃത്യുവിനെ അതിക്രമിക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞതു കൊണ്ടു പ്രമാണത്തെ സംബന്ധിച്ചേടത്തോളം സാതന്ത്രമാരും, വിവേകികളുമായവർ മൃത്യസഹിതമായ സംസാരത്തിൽനിന്നു നിവത്തിക്കുമെന്നും പറയുവാരുണ്ടോ എന്നുടിപ്രായം.

യാവത്സംജായതേ കിഞ്ചിത്സത്ത്വം സ്ഥാവരജംഗമം ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ<sup>ം</sup>ഞ സംയോഗാത്തുലിദ്ധി ഭരതർഷഭ.

26

പേ ഭരതർഷഭ സ്ഥാവരജംഗമം കിഞ്ചിത് സത്വം യാവത് സംജായ**തേ** തത് ക്ഷേത്രഭക്ഷത്രജ്ഞ— സംയോഗാത് വിജ്ലി

അല്ലയോ ഭരതകലശ്രേഷ് സ്ഥാവരജംഗമമായി യാതൊരു വസ്തുവെങ്കിലും ഉണ്ടാകന്നവോ അതു<sup>ം</sup> ക്ഷേത്ര ക്ഷേത്ര ജ<sup>°</sup>ഞന്മാരുടെ സംബന്ധത്തിലൂണ്ടാകന്നതായി അറിഞ്ഞാലും.

അല്ലയോ ഭരതകലശ്രേഷ്, സ്ഥാവരജംഗമമായി എന്തു വസ്ത വുണ്ടാകുന്നവോ അതെല്ലാം ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ<sup>ം</sup>ഞമ്പാരുടെ സംബ സ്യതാലുണ്ടാകുന്നതാണെന്നറിഞ്ഞാലും.

[ശം—ഭാ]ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞന്മാരുടെ സംയോഗം എന്തൊ രു വിധത്തിലാണെന്നാണം° ഇവിടെ അഭിപ്രായപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്ര°? ഒരു ഘടവും കയറുമെന്നപോലെ അവയവസംശ്രേഷദ്ധരാ ഒ**ര** സംബന്ധവിശേഷമാണ<sup>ം</sup> ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ<sup>ം</sup>ഞന്മാരുടെ സം യോഗമെന്നു വരുവാൻപാടില്ല. എന്തെന്നാൽ ക്ഷേത്രജ<sup>ം</sup>ഞൻ, ആകാശംപോലെ, അവയവരഹിതനാകന്നു. നുലും വസ്തവുമെ ന്നപോലെ സമവായലക്ഷണമായ സംയോഗവുമല്ല. എന്തെ ന്നാൽ ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ°ഞന്മാർ കാര്യകാരണരൂപേണ അന്യോ ന്യംസംബന്ധിച്ചിരിക്കുന്നുവന്നു സമ്മതിച്ചിട്ടില്ല.എന്നാൽ പി ന്നെ എങ്ങനെയാണെന്നു നാം പറയാം—വിഷയമായും, വി ഷയിയായം ഭിന്നസ്വഭാവത്തോടുകൂടിയവയായുമിരിക്കുന്ന് ക്ഷേ ത്രക്ഷേത്രജ<sup>ം</sup>ഞന്മാർതമ്മിലുള്ള സംബന്ധം ഇതരേതരതദ്ധർമ്മാ ധ്യാ**സ**ലക്ഷണമായ ം സംയോഗമാകന്ന — കയറ്റ° മത്തുച്ചിപ്പി ഇവയെപ്പററി യഥാത്ഥജ°ഞാനമില്ലായ്യയാൽ കണ്ടിട്ട് സപ്പ്മാണെന്നും, മുത്തുച്ചിപ്പി കണ്ടിട്ട വെള്ളിയാണെ ന്നും തെററിദ്ധരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ തെററിദ്ധരിക്കുക എന്ന അവ സ്ഥയിൽ രജ്ജുവം സപ്പ്വം, മത്തുച്ചിപ്പിയം വെള്ളിയം, തമ്മിൽ യാതൊരു സംബന്ധമാണുണ്ടാകുന്നതു<sup>ം</sup> അതുപോലെ ക്ഷേത്രത്തിൻേറയും ക്ഷേത്രജ്ഞൻേറയും ധർമ്മങ്ങളെ വേർതി

<sup>\*</sup> വിവേകജ്ഞാനമിപ്പായ്ക്കയാൽ ഒന്നു മറൊന്നാണെ ന്നു തെററിദ്ധരിക്കുകയും ഒന്നിന്റെ ധർമ്മങ്ങയ മറൊന്നിൽ ആരോപിക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയും.

രിച്ചറിയാതെ ക്ഷേത്രധർമ്മം ക്ഷേത്രജ<sup>ം</sup>ഞനിലും ക്ഷേത്രജ്ഞ ധർമ്മം ക്ഷേത്രത്തിലും ആരോപിക്കക ഹേതുവായിട്ടണ്ടാകുന്ന ഒ**രു സംബന്ധവിശേഷമാണം' ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ**്ഞസംയോഗം. (അന്യോന്യമുള്ള) ഈ അധ്യാസസ്വരൂപമായ ക്ഷേത്രക്ഷേത്ര ജ'ഞസംയോഗം മീഥ്യാജ'ഞാനലക'ഷണത്തോടുകൂടിയതാക തെവൻ ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞന്മാർ ശാസ്തോക്തപ്രകാരം തിരിച്ചറിയുകയും, മുൻകാ ഭേദത്ത ണിക്കപ്പെട്ട സ്വര്യപത്തോടുകൂടിയ ക°ഷേത്രത്തിൽനിന്നം° ക്ഷേത്രജ്ഞനെ മുഞ്ജ **യഥോക്തല**ക്ഷണനായ ല്ലിൽനിന്നും ഇഷീകമെന്ന പുല്പിനെ എന്നപോലെ വിഭ 'ന സത്തന്നാസഭച്യതോ' എന്നും പറഞ്ഞപ്രകാരം യാതൊരു പാധിവിശേഷവുമില്ലാത്ത ജ°ഞേയവസ്തുവിനെ ബ്രഹസ്യരപമായി അറിയുകയും, ക്ഷേത്രമെന്നതു കണികെ ട്ടുകാരൻൊ ആന, സാപ്രാത്തിൽ കാണുന്ന വസ്തു, ഗന്ധവ്വ നഗരം എന്നിവപോലെ ഇല്ലാത്തതാണും, ഉണ്ട് എന്നു തോന്നു കമാത്രമാകുന്നു, എന്നു നിശചയമായി അറിയുകയും ചെയ്യ മ്പോയ അവൻെ മിഥ്യാജ°ഞാനം പോകുന്നു. എന്തെന്നാൽ അതു മേല്പറഞ്ഞസമൃഗ്ദശ്നത്തിന്നു വിരോധമാകുന്നു. അങ്ങ നെയുള്ളവന്നു ജന്മഹേതുഇല്ലാതെയായതിനാൽ 'യ്ഏവം വേത്തി പുരുഷം പ്രകൃതിം ച ഗുണെഃ സഹ' എന്നതുകോ ണ്ടു വിദ്യാനായവൻ പിന്നേയും ജനിക്കുന്നില്ല എന്നു പറഞ്ഞതു യുക്തം തന്നെ.

'ന സ ഭ്രായാഭിജായതോ' (അ. 13, ശ്രോ. 23) എന്നി ങ്ങനെ അവിദ്യമുതലായ സംസാരബീജത്തിൽനിന്നു നിവർ ത്തിക്കെ നിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന ജന്മാഭാവമാണം' സമ്യഗ്ദശന ത്തിൻെ ഫലമെന്നു പറഞ്ഞു. ജനുകാരണം അവിദ്യനിമി ത്തമുള്ള ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞസംയോഗമാണെന്നും പറഞ്ഞു. അതിനാൽ അവിദ്യയിൽനിന്നു നിവര്തിപ്പിക്കുന്നതായ സ മ്യഗ്ദശനത്തെപ്പററി ധാരാളം വർണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടെങ്കിലും, അതി നെത്തന്നെ ഇനിയം ശബ്ദാന്തരങ്ങളെക്കൊണ്ടു പറയുന്നു:

സമം സവ്വേഷ്യ ഭ്രതേഷ്യതിഷ്യതം പരമേശ്വരം വിനശ്യത്സാവിനശ്യന്തം യഃ പശ്യതി സ പശ്യതി. 27 സവ്വേഷ്യ ഭ്രതേഷ്യ സ്ഥാവരജംഗമാത്മകങ്ങളായ സകലഭ്രതങ്ങളിലും സമം സമമായി(നിവ്വിശേഷ സദൂപമായി)

തിഷ്യന്തം ഇരിക്കുന്ന

പരമേശ്വരം പരമേശ്വരനെ (പരമാതമാവിനെ)

വിനശൃത്സു സകലപ്രാണികളം നാശത്തെ പ്രാപി

കരേമ്പാമുഴം

അവിനശൃന്തം നാശത്തെ പ്രാപിക്കാത്തവനായി

യഃ എവൻ

പശ്യതി കാണന്തവോ

സ: അവർ

പശ്യതി നല്ലാണ്ണം കാണന്തം.

സ്ഥാവരജംഗമാത്മകങ്ങളായിരിക്കുന്ന സകലഭ്രതങ്ങളിലും സ മമായിരിക്കുന്ന പരമേശചരനെ, സകലഭ്രതങ്ങളും നശിച്ചുപോ യാലും, നാശത്തെ പ്രാപിക്കാത്തവനായി എവർ അറിയുന്ന വോ, അവർതന്നെയാണം നല്ലവണ്ണം അറിയുന്നതും.

[ശം—ഭാ] ബ്രഹ്മാമതൽ സ°ഥാവരാന്തമുള്ള സകല പ്രാ ണികളിലും പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന അദ്ദേഹം സമമായി— നിവ്വിശേഷമായി—സ<sup>്</sup>ഥിതിചെയ്യുന്നു. ദേഹം ഇന്ദ്രിയങ്ങ**ം** മനസ്സ് ബൂദ്ധി അവ്യക്തം (കാരണശരീരം, അവിദ്യ) ജീവാ ത്മാ ഇവയെ അപേക്ഷിച്ച് അദ്ദേഹം പരനാകയാൽ പരമേ ശ്വമൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. (സപ്പേഷു ഭൂതേഷു) വിനശ്യത സു അവിനശ്യന്തം—സകല പ്രാണികളം നശിച്ചാലം പരമേ **ശ്വരന്നു നാശമില്ല. ഇതുകൊണ്ട് പരമേശ്വരന്നും ഭൂത്രങ്ങ**ഠംക്കും തമ്മിൽ അത്യന്തവെലക്ഷണ്യത്തെ (വളരെ വ്യത്യാസത്തെ) കാണിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ എല്ലാ ഭാവവികാരങ്ങയക്കും മൂല മായിട്ടുള്ളതു ജനിക്കുക എന്ന വികാരമാകുന്നു. വിനാശം (മര ണം)വരെയുള്ള മററുള്ള ഭാവവികാരങ്ങളെല്ലാം ജനനശേഷമ നാശശേഷം യാതൊരു ഭാവവികാരവുമില്ല. ള്ളവയാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ അപ്പോഠം ആ വസ്തുതന്നെയില്ലാതാകുന്നു. ധർ മ്മിയുണ്ടെങ്കിലേ ധർമ്മങ്ങളണ്ടാവാൻ പാടുള്ള. അതു ഹേതു വായിട്ട് ഒടുക്കമുള്ള (നാശമെന്ന) ഭാവവികാരമില്ലെന്നു പറ ഞ്ഞതോടുകൂടി ശേഷം അതിന്ന മുമ്പുള്ള സകല ഭാവവി ഫലസഹിതം പ്രതിഷിദ്ധങ്ങളായി ഭവിക്കുന്ന (നിഷേധിക്കപ്പെടുന്നു).അതിനാൽ പരമേശ്വരൻ സകലഭ്രത ങ്ങളിൽനിന്നും വിലക്ഷണനാണെന്നും,) (സകലത്തിലും) നി ർവ്വിശേഷനായും ഏകനായൂമിരിക്കുന്നവെന്നും സിദ്ധമായി. മേൽ വർണ്ണിച്ചപ്രകാരം പരമേശ്വരനെ ആർ അറിയുന്നുവോ അവനാണ് (ശരിയായി) കാണന്നതു്.

പൂവ്വപക്ഷം:—ലോകമാസകലം കാണുന്നുണ്ടല്ലോ. പി ന്നെ എന്തിനാണം' (അവനാണം' കാണുന്നതു' എന്നം') ഈ വിശേഷണം?

സമാധാനം:—സവ്വലോകവും കാണന്നുണ്ട്; ശരിതന്നെ. പക്ഷേ, വിപരീതമായിട്ടാണ്ം. അതിനാലാണ് അവൻ തന്നെ യാണ് കാണന്നതെന്ന വിശേഷിച്ചു പറഞ്ഞതു്. തിമിരദ്ദ ഷൂിയുള്ള ഒരുവൻ ചന്ദ്രനെ അനേകമായി കാണുന്നു. അവനേ അപേക്ഷിച്ചു് ഒരു ചന്ദ്രനെ മാത്രം കാണുന്നവൻ 'അവൻത നെയാണം' കാണുന്നത്ര്' എന്നു വിശേഷിപ്പിക്കപ്പെടുന്നു. അതുപോലെ ഇവിടേയും മൻ വർണ്ണിക്കപ്പെട്ട ആതമാവിനെ ഏകമായം അവിഭക്തമായം അറിയുന്നവൻ, ആതമാവിനെ വിഭക്തമായം അനേകമായം ഇങ്ങനെ വിപരീതമായി ദശിക്കുന്നവിശേഷിപ്പിക്കപ്പെടുന്നു. ചന്ദ്രനെ അനേകമായി ദശിക്കുന്നവർത്തിന്നു് 'അവർതമനയാണം' കാണുന്നത്ര്വ് വിശേഷിപ്പിക്കപ്പെടുന്നു. ചന്ദ്രനെ അനേകമായി ദശിക്കുന്നുവരുവർ ആതമാവിനെ കാണുന്നുണ്ടെങ്കിലും വിപരീതമായിട്ടാകയാൽ അവർ കാണുന്നില്ല. എന്നത്ഥം.

മേൽപറയപ്പെട്ട സമൃഗ<sup>്</sup>ദശനത്തിന്റെ ഫലത്തെ പറഞ്ഞും കൊണ്ട് അതിനെ സ്തതിപ്പാനായി ഈ ശ്രോകമാരംഭിക്കുന്നു:

സമം പശൃൻ ഹി സവ്വത്ര സമവസ്ഥിതമീശ്വരം ന ഹിനസ്ത്യാത്മനാത്മാനം തതോ യാതി പരാം ഗതിം. 28

ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാ**ൽ** സവ്വത്ര സകലപ്രാണികളിലും

സമം സമമായി

സമവസ<sup>്</sup>ഥിതം നശിക്കാത്ത രൂപത്തോടുകൂടിയിരി

ക്കുന്ന

ഈശചരം പരമാത്മാവിനെ

പശ്യൻ കാണന്നവൻ

ആത്മനാ തന്നാൽ

ആത്മാനം സച്ചിദാനന്ദസചര്രപനായ ആത്മാ**വി** 

നെ

ന ഹിനസ്തി (അവിദ്യകൊണ്ട തിരസଂകരിച്ച്

നശിപ്പിക്കുന്നില്ല)

തതഃ അതുകൊണ്ടതന്നെ

പരാം ഗതിം ഉത്ഥമമായ ഗതിയെ (മോക്ഷത്തെ)

യാതി (അവൻ) പ്രാപിക്കുന്നു.

എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പരമാത്മാ സകല പ്രാണികളിലും സമ മായി നാശമില്ലാത്ത സാത്രപത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നുവെന്നറി യുന്നവൻ (തന്നെത്താൻ) തൻെറ ആത്മാവിനെ നശിപ്പിക്കു ന്നില്ല. അവൻ അതുകൊണ്ടു മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

[ശം—ഭാ] മൻശ്രോകത്തിൽ വിവരിക്കപ്പെട്ട ലക്ഷണത്തോ ടുകൂടിയ ഈശ്വരൻ സകലപ്രാണികളിലും സമമായി (തുല്യമാ യി)രിക്കുന്നുവെന്ന സ്വാനുഭവം വന്നിട്ടുള്ളവൻ താൻതന്നെ തൻെറ ആത്മാവിനെ നശിപ്പിക്കുന്നില്ല. അങ്ങനെ (സ്വാതമാ വിനെ) നശിപ്പിക്കാതിരിക്കുന്നതിനാൽ അവൻ മോക്ഷമെന്നു പറയപ്പെടുന്ന പ്രകൃഷ്യഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നു.

പൂവ്പക്ഷം:— ഒരു പ്രാണിയെങ്കിലും തന്നെത്താൻ തൻെറ ആതമാവിനെ നശിപ്പിക്കുന്നില്ല. പിന്നെ എന്തിനാണു 'അവൻ സ്വാതമാവിനെ നശിപ്പിക്കുന്നില്ല' എന്നിങ്ങനെ ഇല്ലാത്തതി നെ എടുത്തുപറയുന്നതു്? ഇതു്, യജ്ഞത്തിന്നു് അഗ്നികണ്ഡം, അന്തരീക്ഷത്തിലുമല്ല, ദ്യോവിലുമല്ല. ഭൂമിയിലാണു് ഉണ്ടാക്ക പ്രേടേണ്ടതു് എന്നു പറയുന്ന കൂട്ടത്തിലാകുന്നു.

സമാധാനം: — ഇവിടെ ആ ദോഷമില്ല. എന്നെനാൽ അജ്ഞന്മാർ ആത്മാവിനെ അറിയുന്നില്ല. അതിനാൽ അങ്ങനെ പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു ദോഷമില്ല. എല്ലാ അജ്ഞാനിയും അതൃന്തപ്രസിദ്ധമായും സാക്ഷാഭപരോക്ഷമായുമിരിക്കുന്ന ആത്മാവിനെ തിരസ്സരിച്ചിട്ട് (ദേഹം മതലായ) അനാതമാവിനെ ആത്മാവായി പരിഗ്രഹിക്കുന്നം. അവർ ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളെ ചെയ്ത്ര ഒടുക്കം ഈ ആത്മാവിനെ (ദേഹാദിയെ) നശിപ്പിച്ചു പുതിയതായ അന്യ ആത്മാവിനെ സ്വീകരിക്കുന്നും

അതിനേയും നശിപ്പിച്ചു മാറാന്നിനെ സ്വീകരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ അവൻ പുതിയതായി സ്വീകരിക്കുന്ന ആത്മാവിനെ എല്ലാം നശിപ്പിക്കുന്നു. അതു ഹേതുവായിട്ട് എല്ലാ അജ്ഞാ നിയും ആത്മാവിനെ നശിപ്പിക്കുന്നുവനായി ഭവിക്കുന്നു. പര മാത്ഥമായ ആത്മാവും അവിദ്യയാൽ നശിപ്പിക്കപ്പെട്ടപോലെ യിരിക്കുന്നു. എന്നെന്നാൽ അത്ല് ഉള്ളതുകൊണ്ടു യാതൊരു ഫലവും കാണുന്നില്ല. ഇങ്ങനെ എല്ലാ അവിദ്വാന്മാരും ആത്മ ഹന്താക്കളായിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ മേൽ വർണ്ണിക്കപ്പെട്ടപ്രകാരമുള്ള ആത്മദശി രണ്ടുവിധത്തിലും സ്വാത്മാവുകൊണ്ടു സ്വാത്മാവിനെ നശിപ്പിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ അവൻ പ്രകൃഷ്ട ഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. അവൻ മുൻപറയപ്പെട്ട ഫലത്തെ പ്രാപീക്കുന്നുത്മം.

പൂവ്വപക്ഷം: —ഈശാരനെ സവ്വഭ്രതസ്ഥമായി സമമായി കാണന്നവൻ ആത്മാവുകൊണ്ട് ആത്മാവിനെ നശിപ്പിക്കു ന്നില്ല എന്നു പറഞ്ഞതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ സ്വസാഗുണ കർമ്മഭേദംകൊണ്ടു ജീവാത്മാക്കയ ഭിന്നങ്ങളാകുന്നു.

ഇതിന്നു സമാധാനമായി ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

പ്രകൃത്യെവ ച കർമ്മാണി ക്രിയമാണാനി സവ്വശഃ യഃ പശ്യതി തഥാതമാനമകത്താരം സ പശ്യതി. 29

പ്രകൃത്യാ ഏവ (ദേഹേന്ദ്രിയാദിരുപമായി പരിണമി

കുന്നു) പ്രകൃതിയാൽത്തന്നെ

സവ്വ്ശഃ സവ്വ്വ്രകാരത്തിലുള്ള

കർമ്മാണി. കർമ്മങ്ങാ

ക്രിയമാണാനി ചെയ്യപ്പെടുന്നുവെന്നും

തഥാ അപ്രകാരം ആതമാനം ച ആതമാവിനെ

അകത്താരം (കർമ്മങ്ങാക്ക<sup>o</sup>) കത്താവല്ലാതേയും

യഃ പശൃതി എവൻ കാണന്നവോ സഃ പശൃതി അവൻ കാണന്നം.

ദേഹേന്ദ്രിയാദിരൂപമായി പരിണമിക്കുന്ന പ്രകൃതിയാൽത്ത ന്നെയാണം സവ്വ്പകാരത്തിലുമുള്ള കർമ്മങ്ങരം ചെയ്യപ്പെടുന്ന തെന്നും, ആത്മാ കർമ്മങ്ങരംക്കു കത്താവല്ല എന്നും, എവൻ കാണന്നുവോ (അറിയുന്നുവോ) അവൻതമന്നയാണ് നല്ലവണ്ണം കാണുന്നത്ര്.

[ശം-ഭാ] പ്രകൃതി എന്നതു് ഗേവാൻറെ ത്രിഗുന്നാത്മിക യായ മായയാകുന്നു. 'മായാം തു പ്രകൃതിം വിദ്യാത്—മായ പ്രകൃതിയാണെന്നറിയണം' (ശ്വേതാശ്വതര. ഉ. 4. 10) എന്നു ശ്രതിവാക്യം.മഹദാദികാര്യകാരണരുപമായി പരിണമിക്കുന്ന ആ പ്രകൃതിയാലാണു് വാക്കുകൊണ്ടും മനസ്സുകൊണ്ടും ദേഹം കൊണ്ടുമള്ള പല പ്രകാരത്തിലുള്ള കർമ്മങ്ങളും ചെയ്യപ്പെടുന്നതു്, മറൊന്നിനാലുളല്ല, എന്നു് ആരറിയുന്നുവോ, അപ്രകാരംതന്നെ ക്ഷേത്രജ്ഞനായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിനെ അകത്താവായി — സവ്വോപാധിവർജ്ജിതനായി—ആർ കാണുന്നു വോ അവനാണു് പാമാത്ഥദശി എന്നുഭിപ്പായം. നിർഗ്ഗണനായം അകത്താവായും നിവ്വിശേഷനായുമിരിക്കുന്ന ആത്മാവിന്നു്, ആകാശത്തിന്നു് എന്നപോലെ, ഭേദമുണ്ടെന്നു കാണിപ്പാൻ പ്രമാണമില്ലെന്നത്മം.

ഇനിയം ആ സമ്യഗ്ദശനത്തെത്തന്നെ ശബ്ദാന്തരംകൊ ണ്ടു വിവരിക്കുന്നു:

യഭാ ഭ്രതപ്പഥഗ്ഭാവമേകസ്ഥമനപശ്യതി തത ഏവ ച വിസ്താരം ബ്രഹ്മ സംപദ്യതേ തഭാ. 30

ഭൂതപ്പുഥഗ്ഭാവം സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളായിരിക്കുന്ന ഭൂത

ങ്ങളുടെ ഭേദത്തെ

ഏകസ്ഥം ഈശ്വരശക്തിരുപമായിരിക്കുന്ന പ്രകൃ

തിയിൽ (ലയകാലത്തിൽ) സീഥിതി

ചെയ്യുന്നതായും

തതഃ ഏവ അതിൽനിന്നുതന്നെ(സ്വഷ്ടികാലത്തിൽ

ആ പ്രകൃതിയിൽനിന്നതന്നെ)

വിസ്താരം ച അതിൻെറ വിസ്താരത്തേയും

യദാ എപ്പോയ

അനുപശ്യതി കാണന്നുവോ (ആലോചിക്കുന്നുവോ)

തഭാ അപ്പോ≎

ബ്രഹ്മ ബ്രഹ്മഭാവത്തെ സംപദ്യതേ പ്രാപിക്കുന്നു. സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളായിരിക്കുന്ന ഭ്രതങ്ങളുടെ ഭേദത്തെ (നാനാ വിധഭേദത്തോടുകൂടിയ പ്രപഞ്ചത്തെ) ഈശവരശക്തിരുപമാ യിരിക്കുന്ന പ്രകൃതിയിൽ (ലയകാലത്തിൽ) സ്ഥിതിചെയ്യ ന്നതായി (അവൻ) എപ്പോരം കാണന്നുവോ, ആ പ്രകൃതിയിൽ നിന്നുതന്നെ അതു് (സൃഷ്ടികാലത്തിൽ) വിസ്താരത്തെ പ്രാപി കുന്നതായം എപ്പോരം കാണന്നുവോ, അപ്പോരം അവൻ ബ്രഹ്മ ഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു (അവൻ ബ്രഹ്മംതന്നെയായി ഭവിക്കുന്നു

[ശം-ഭാ] ഭ്രതങ്ങളുടെ ഭിന്നഭാവങ്ങരം (എല്ലാം) ഏകമായി രിക്കുന്ന ആത്മാവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവെന്നു് എപ്പോഴാണ് കാണുന്നത്ല് — ശാസ്ത്രാചാര്യോപദേശം കൊണ്ടു വിചാരം ചെയ്ത് ഇതെല്ലാം (ഈ കാണുന്നതെല്ലാം) ആത്മാവാകുന്നു് എന്നിങ്ങനെ സവ്വത്തേയും ആത്മപ്രത്യക്ഷത്വേന കാണുന്നത്ത്യ്; (അപ്രകാരംതന്നെ) 'ആത്മാവിൽനിന്നു പ്രണൻ ഉണ്ടാകുന്നു; ആത്മാവിൽനിന്നു് ആശ; ആത്മാവിൽനിന്നു് നേഹം (സ്മരൻ); ആത്മാവിൽനിന്നു് ആവിർഭാവതിരോ വിൽനിന്നു ആകാശം; ആത്മാവിൽനിന്നു് ആവിർഭാവതിരോ ഭാവങ്ങരം; ആത്മാവിൽനിന്നു് അന്നം' (ഛാ. ഉ. 7. 26. 1) എന്നിംങ്ങനെ ശ്രത്രിയിൽ പറയപ്പെട്ടപ്രകാരം സവ്വിപ്രപഞ്ചു ത്തിന്റേയും വിസ്താരവും ആത്മാവിൽനിന്നുതന്നെയാണ് എന്നു് എപ്പോരം കാണുന്നുവോ, അപ്പോരം (ആ സമയത്തു്) അവൻ ബ്രഹ്മഭാവത്തെ പ്രാപീക്കന്നു—അവൻ ബ്രഹ്മംതന്നെ യായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നത്നം.

സകല ദേഹങ്ങളിലുമാത്മാവായിട്ട് ഒരാത്മാ മാത്രമേയു ള്ളവെങ്കിൽ ആ ദേഹങ്ങളുടെ ദോഷം ആ ആത്മാവിനെ സംബ ന്ധിക്കണമല്ലോ എന്നുള്ള ശങ്കയെ പരിഹമിപ്പാൻവേണ്ടി പറ യുന്നം.

അനാദിത്വാന്നിർഗ്ലണത്വാത<sup>്</sup> പരമാതമായമവ്യ<mark>യ</mark>ഃ ശരീരസ്ഥോപി കൗന്തേയ ന കരോതി നലിപ്യതേ, 31

നേ കാന്തേയ അലയോ കന്തീപത്ര അനാദിത്വാത്യ അനാദിയാകയാലും നിർഗ്ലണത്വാത്യ അലയോ കന്തീപത്ര അവ്യയഃ നാശമില്ലാത്ത അയം പരമാതമാ ഈ പരമാതമാ

ശരീരസ്ഥഃ അപി ദേഹത്തിൽ സ⁵ഥി**തി**ചെയ്യന്ന

എങ്കിലം

ന കരോതി (ഒന്നം) ചെയ്യുന്നില്ല

ന ലിപൃതേ (കർമ്മഫലങ്ങളാൽ)ഒട്ടപ്പെടുന്നതുമില്ല

(കർമ്മഫലങ്ങളോടു പേരുന്നതുമില്ല).

അല്ലയോ അജ്ജന, അനാദിയാകകൊണ്ടും നിർഗ്ഗണനാകകൊ ണടും നാശമില്ലാത്ത ഈ പരമാത്മാ ദേഹത്തിൽ സ്ഥിതിചെ യൂന്നുവെങ്കിലും ഒന്നും ചെയ്യുന്നില്ല, ഒന്നിലും ചേരുന്നത്തുമില്ല.

[ശം-ഭാ] (ആത്മാ) ആദിയില്ലാത്തതാകന്നം—കാരണമി കാരണമുള്ളതെല്ലാം നശിക്കുന്നു. ല്ലാത്തതാകുന്നു. ഈ ആത്മാ കാരണരഹിതനാകയാൽ അവയവരഹിതനുമായി രീക്കുന്നതുകൊണ്ടു നശിക്കുന്നില്ല. അപ്രകാരംതന്നെ ഗുണരഹി തനാകയാലും ആത്മാ നശിക്കുന്നില്ല. ഗുണത്തോടുകൂടിയ വസ്ത ആ ഗുണം നശിക്കുന്നതോടുകൂടി നശിക്കുന്നു. എന്നാൽ ആത്മാ നിർഗ്ഗണനാകയാൽ നശിക്കുന്നില്ല. ഇത്ഭനെ പരമാത്മാ അവ്യ യൻ (വ്യയമില്ലാത്തവൻ) ആയിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ ആത്മാ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവെങ്കിലും — ശരീരങ്ങളിൽ ശരീരത്തിൽ ആത്മാ**വീൻെറ ഉപല**ബ<sup>ം</sup>ധിയുള്ളതിനാൽ (ആത്മാ കാണപ്പെ ടുന്നതിനാൽ) ആത്മാ ശരീരസ<sup>ം</sup>ഥനെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അ**ങ്ങ** നെയാണെങ്കിലും .....ആത്മാ യാതൊന്നും ചെയ്യുന്നില്ല. യാതൊ **ന്നും ചെ**യ്യാത്തതിനാൽ കർമ്മഫലത്തോടുകൂടി സംബന്ധിക്ക പ്പെടുന്നതുമില്ല. കത്താവായവൻ കർമ്മഫലത്തോടു സംബന്ധി ക്കപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ ആത്മാ അകത്താവാകുന്നു. അതിനാൽ **ക**ർമ്മഫലത്തോടു സംബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല എന്നത്ഥം.

എന്നാൽ പിന്നെ ദേഹങ്ങളിൽ കർമ്മം ചെയ്യുന്നതും തത് ഫലത്തിൽ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നതും ആരാകുന്നു? പരമാത്താവിൽ നിന്നന്യമായിരിക്കുന്ന ദേഹി (ജീവാത്മാ) ആണ് കർമ്മംചെ യ്യുന്നതും തത് ഫലത്തിൽ സന്ധിക്കുന്നതുമെങ്കിൽ 'ക്ഷേത്രജ്ഞം ചാപി മാം വിദ്ധി' (അ. 13, ശ്രോ. 2) എന്നും മററുമുള്ള ഘട്ട ങ്ങളിൽ ക്ഷേത്രജ്ഞനും ഈശ്വരനും ഒന്നാണ് എന്നു പറഞ്ഞിമി ക്കുന്നതു് ശരിയല്ല. അതല്ല, ഈശ്വരനിൽനിന്നന്യമായിട്ട

ദേഹിയില്ലായെങ്കിൽപിന്നെ കർമ്മംചെയ്യുന്ന**തും തത**'ഫല ത്തിൽ സന്ധിക്കുന്നതുമാരാണെന്നു പറയണം. അല്ലെങ്കിൽ ഈ ശചരനേ ഇല്ലെന്നു സമ്മതിക്കണം. ഇങ്ങനെ, ഭഗവാനാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട ഉപനിഷത്സംബന<sup>്</sup>ധമായ ദശനത്തെ അറി യുന്നതിന്നും" വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നതിന്നും വളരെ പ്രയാസമാക **യാൽ വൈ**ശേഷികന്മാ**രും സാംഖ്യന്മാരും** ആർഹതന്മാരും ബുദ്ധമതക്കാരും അതിനെ ഉപേക്ഷിച്ചിരിക്കുന്നു. (എന്നാൽ) ഇതിന്നു പരിഹാരമായിട്ട ഭഗവാൻതന്നെ 'സ്വഭാവസ്ത പ്രവത്ത തേ<u>പ്</u>പ്രകൃതിതന്നെയാണ° പ്രവത്തിക്കുന്നതു°' എന്നു പറഞ്ഞി ഒ**രുവൻ** കർമ്മംചെയ്യുന്നുവെന്നും തത<sup>്</sup>ഫലത്തോടു ചേ **രുന്നുവെന്നും മററുമുള്ള വ്യവഹാരം കേചലം അചിദ്യാമാത്ര**സ്വ **ഭാവമാകന്ന** (അവിദ്യയിൽനിന്നുണ്ടാകന്നതാകന്നു). ഏക നായിരിക്കുന്ന പരമാത്മാവിൽ അതു (കർത്തൃത്വം മുതലായ യ ഇ°) ഇല്ല. അതിനാൽ പരമാത്ഥമായിരിക്കുന്ന ഈ സാംഖ്യ **ദ**ശനത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവരും, ജ്ഞാനനിഷ്ഠനമാരും, പരമഹംസപരിവ്വാജകന്മാരം, അവിദ്യയേയം പ്രപഞ്ചവ്യവ ഹാരത്തേയും തള്ളിക്കളഞ്ഞവരുമായവക്ട് കർമ്മാധികാരമില്ല എന്നു ഭഗവാൻ അവിടവിടെ കാണിച്ചിട്ടണ്ട്.

ആത്മാ എന്തുപാലെയാണം' കർമ്മംചെയ്യാതേയം തതം' ഫലത്തിൽ സനംധിക്കാതേയമിരിക്കുന്നത് എന്നതിന്നു ദൃഷ്ടാ അം പറയുന്നു:

യഥാ സവ്വഗതം സൗക്ഷൂ്യാദാകാശം നോപലിപൃതേ സവ്വതാവസ്ഥിതോ ദേഹേ തഥാത്മാ നോപലിപൃതേ.

സവ്വഗതം എല്ലാ ദിക്കിലും (ചളി മുതലായതിലും

**കൂടി വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന**)

ആകാശം ആകാശം

സൗക്ഷ്യാത്രാത്രാത്രാത്രിക്കുന്നുള്ള കൊണ്ടും (അ സം

ഗത്വം ഹേതുവായിട്ട<sup>ം</sup>)

യഥാ എങ്ങനെ

ന ഉപലിപൃതേ (പങ്കാദികളാലുംകൂടി) ലേപനംചെയ്യ

പ്പെടുന്നില്പയോ

തഥാ അപ്രകാരം

സവ്വ്ത ദേഹേ സകല ദേഹങ്ങളിലും (ഉത്തമ

മദ്ധ്യമാധമങ്ങളായ സകല ദേഹ

ങ്ങളിലും)

അവസ്ഥിതഃ (അപി) ഇരിക്കുന്നവെങ്കിലും

ആത്മാ ആത്മാ

ന ഉപലിപൃതേ (ദേഹസംബന്ധമായദോഷങ്ങളോ

ടുകൂടിയാകുട്ടേ ഗുണങ്ങളോടുകൂടി

യാകട്ടേ) ചേർന്നിരിക്കുന്നില്ല.

സകലദിക്കിലും വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന ആകാശം, സൂക്ഷ്യമായി രിക്കുന്നതിനാൽ, എപ്രകാരം ഒന്നിലും ചേർന്നിരിക്കുന്നില്ല യോ, അതുപോലെ ആത്മാ സകല ദേഹങ്ങളിലുമിരിക്കുന്നു വെങ്കിലും ഒന്നിലും ചേർന്നിരിക്കുന്നില്ല.

[ശം—ഭാ] സൗക്ഷ്യാത് —സൂക്ഷ്ഭാവം ഹേതുവായിട്ട് (അപ്രതിഹതസാഭാവതാം ഹേതുവായിട്ട്). ന ഉപലിപ്യതേ —(പങ്കാദികളാൽ) സംബന്ധിക്കപ്പെടുന്നില്ല. ശേഷം സ്പഷ്ടം അതിന്നും പുറമേ,

യഥാ പ്രകാശയത്യേകഃ കൃത°സ്സം ലോകമിമം രവിഃ ക്ഷേത്രം ക്ഷേത്രീ തഥാ കൃത°സ്സം പ്രകാശയതി ഭാരത. 33

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ ഭരതവംശജ

ഏകഃ രവിഃ ഒരു സൂര്യൻ

കൃത<sup>്</sup>സും ഇമം ലോകം ഈ ലോകത്തെ ആസകലം

യഥാ ഏതുപ്രകാരം

പ്രകാശയതി പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നുവോ

തഥാ അതുപോലെ കോത്രീ ക്ഷേത്രജ്ഞൻ കൃത്സ്നം ക്ഷേത്രം എല്ലാ ശരീരങ്ങളേയും

പ്രകാശയതി പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു.

അല്ലയോ ഭാരത, ഒരു സൂര്യൻ എങ്ങനെയാണു ഈ ലോക ത്തെയെല്ലാം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതു അതുപോലെ ക്ഷേത്ര ജ്ഞൻ എല്ലാ ശരീരങ്ങളേയം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] എപ്രകാരമാണം° ഒരാദിത്യൻ ഈ ലോകത്തെ ആസകലം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതു° അതുപോലെ (ക്ഷേത്രീ—) പരമാതമാ (കൃത്സ്നം ക്ഷേത്രം—)മഹാഭ്രതം മുതൽ ധൃത്യ ന്തമുള്ള സകല ക്ഷേത്രത്തേയും (പ്രകാശയതി—) പ്രകാ ശിപ്പിക്കുന്നും. സൂര്യന്റെറ്റ ഈ ദൃഷ്യാന്തം ആത്മാവിനെ സംബ ന്ധിച്ചേടത്തോളം രണ്ടത്ഥത്തിൽ പ്രയോഗിക്കാം. സൂര്യനെ പ്രോലെതന്നെ ആത്മാ എല്ലാ ദേഹങ്ങളിലും ഒന്നേ ഉള്ളവെ ന്നം, ഒന്നിലും ചേരാതേയുമിരിക്കുന്നുവേന്നും കാണിക്കുന്നു.

ഈ അ**ദ്ധ്യായ**ത്തിൽ പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള സകല അത്ഥത്തേയം താഴെ കാണിക്കുന്ന ശ്രോകത്തിൽ ഉപസംഹരി ക്കുന്നു.

ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞയോരേവമന്തരം ജ്ഞാനചക്ഷുഷാ ഭൂതപ്രകൃതിമോക്ഷം ചയേ വിദൃര്യാന്തി തേ പരം. 34

ഏവം മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരം ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞയോഃ ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞന്മാരുടെ

അന്തരം ഭേദത്തേയും

**ഭൗപ്ര**കൃതിമേക്ഷേം ച ഭൂതങ്ങ**ാക്ക കാരണമായ പ്രകൃതി** 

യിൽനിന്നു നിവത്തിപ്പാനുള്ള (ധ്യാ

നാദി) ഉപായത്തേയും

ജ്ഞാനചക്ഷ്യ വിവേകജ്ഞാനലക്ഷണമായിരി

ക്കുന്ന കണ്ണുകൊണ്ടു<sup>ം</sup>

യേ എവർ

വിദ്ദ അറിയുന്നുവോ

തേ അവർ

പരം പരമപദത്തെ യാന്തി പ്രാപീക്ഷന്ത.

മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരം ക്ഷേത്രക്ഷേത്ര ഉഞ്ഞന്മാർ തമ്മിലുള്ള ഭേദ ത്തേയും, ഭൂതങ്ങരംക്കു കാരണമായ പ്രകൃതിയിൽനിന്ന നിവ ത്തിപ്പാനുള്ള ഉപായത്തേയും, വിവേകജ്ഞാനലക്ഷണമായിരി ക്കുന്ന കണ്ണകൊണ്ടും എവർ അറിയുന്നുവോ അവർ പരമപദ ത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ജ്ഞാനചക്ഷ്യഷാ—ജ്ഞാനമാകുന്ന കണ്ണുകൊ ണ്ടും, ജ്ഞാനം—ശാസ്താചാര്യോപദേശംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള ആത്മവിഷയമായ ജ്ഞാനം, ഇതിന മുൻപും പറയപ്പെട്ട പ്രകാരം ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞന്മാർ തമ്മിലുള്ള വൈലക്ഷണ്യവി ശേഷത്തെ (വ്യത്യാസത്തെ) ശരിയായി ആരാണു് ജ്ഞാനമാക ന്ന കണ്ണകൊണ്ടു കാണുന്നും, (അപ്രകാരംതന്നെ) അവിദ്യാല ക്ഷണമായം അവ്യക്തമെന്ന പേരോടുകൂടിയുമിരിക്കുന്ന ഭ്രത്യ കൃതി (ഭ്രത്ങളുടെ ഉത്പത്തികാരണം) ഇല്ലാത്തുതാണെന്നു് ആരറിയുന്നുവോ, അവർ പരമാത്ഥത്തുവമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. അവർ പിന്നേയും ദേഹത്തെ സ്വീകരിക്കുന്നില്ല എന്നത്ഥം.

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ പ്രകൃതിപ്യ് ഷവിവേകയോഗോ നാമ ത്രയോദശോധ്യായഃ പ്രകൃതിപ്യ് ഷയോഗമെന്ന പതിമൂന്നാമദ്ധ്യായം സമാപ്പംം

# പതിന്നാലാമദ്ധ്യായം

[ശം-ഭാ] ജനീക്കുന്നതായ (ഉത<sup>്</sup>പത്തിയോടുകൂടിയിരി ക്കുന്നു) സകല വസ്തക്കളം ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞ**സം**യോഗംകൊ ണ്ടാണുണ്ടാകുന്നതെന്നു പറഞ്ഞു. അതെങ്ങനെയാണെന്നു കാണി ക്കുന്നതിന്നു<sup>ം '</sup>'പരം ഭ്രയഃ' എന്നു ത്രടങ്ങി ഈ അദ്ധ്യായമാരം അല്ലെങ്കിൽ ഈശ്വരനെ ആശ്രയിച്ചനില്ലുന്ന—സാം ഖ്യന്മാരുടെ മതപ്രകാരം 🛠 സ്വതന്ത്രന്മാരാണെന്നു 🛮 സാധിക്കുന്നു ണ്ടെങ്കിലും വാസ്തവത്തിൽ സ്വതന്ത്രനാര്ക്കാത്ത—ക്ഷേത്രക്ഷേ ത്രജ്ഞന്മാരാണ് ജഗത്തിന്നു കാരണമെന്നു കാണിക്കുന്നുതിന്നും (ക്ഷേത്രജ്ഞൻെറ) ക്ഷേത്രത്തിലുള്ള സ്ഥിതിയം ഗുണങ്ങളി ലുള്ള സംഗവുമ**്ണ<sup>്</sup> സംസാരത്തിന്നുള്ള കാരണമെന്ന** മൻപേ പറഞ്ഞുവല്ലോ. ഏതേതു ഗുണത്തിൽ (അ. 13, ശ്ലോ. 21) എങ്ങനെയുള്ള സംഗമാണം°? ഗുണങ്ങഠംതന്നെ എന്താണം°? അവ എങ്ങനെയാണം" അദ്ദേഹത്തെ (ക്ഷേത്രജ്ഞനെ) ബന°ധിക്കുന്ന ത്ര°? ഗുണങ്ങളിൽനിന്നുള്ള മോക്ഷണം എങ്ങനെയുണ്ടാകുന്നു? മുക്തൻെറ ലക്ഷണം എന്താകുന്നു? എന്നിങ്ങനെയുള്ള ചോദ്യ ങ്ങരംക്കു സമാധാനം പറയുന്നതിന്നുവേണ്ടി ഈ അദ്ധ്യായമാരം ഭീക്കപ്പെടുന്നു.

### ശ്രീഭഗവാനുവാച:

പരം ഭ്രയഃ പ്രവക്ഷ്യാമി ജ്ഞാനാനാം ജ്ഞാനമുത്തമം യത° ജ്ഞാത്വാ മുനയഃ സവ്വേ പരാം സിദ്ധിമിതോ ഗതാഃ. 1

**ഭഗവാൻ പ**റഞ്ഞു:

**ഞ്ഞായറാ** അറിഞ്ചു<sup>2</sup>ക് തയ<sub>ര</sub> തായൊധ്<mark>ധ</mark>ിയെ

<sup>\*</sup> നീരീശ്വരമായ സാംഖ്യമതപ്രകാരം ക്ഷേത്രക്ഷേത്രഞ്ഞ നാർ സ്വതന്ത്രന്മാരാകുന്നവെന്നും അവരുടെ സംയോഗവും സ്വാ തന്ത്ര്യേണയാകുന്നവെന്നുമാണ്. ഇവിടെ അതിനെ സ്വീകരി പ്രീട്ടില്ല. ഈശ്വരനെ ആശ്രയിച്ചതന്നെയാണ് ക്ഷേത്രക്ഷേത്ര ഉഞ്ഞവാർ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു് എന്നാണു് ഭാഷ്യകാരൻറെ അഭിപ്രായം.

സപ്പേ മുനയു സകല ജ്ഞാനികളം (മനനശീലന്മാരും)

ഇതഃ ദേഹബന°ധത്തിൽനിന്നു°

പരാം സിദ്ധിം മേരക്ഷത്തെ

ഗതാഃ പ്രാപിച്ചീരിക്കുന്നുവോ (തത°) അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന പരം പരമാത്മനിഷ്യമായം

ഇഞാനാനാം (തപഃകർമ്മാദിവിഷയമായിരിക്കുന്ന)

പലവിധ ജ്ഞാനങ്ങളിൽവെച്ച്യ<sup>ം</sup>

ഉത്തമം (മോക്ഷഹേതുവാകയാൽ) ഉത്തമമായുമുള്ള

ജ്ഞാനം ജ്ഞാനത്തെ (ഉപദേശത്തെ)

ഭ്രയഃ (അപി) ഇനിയം

പ്രവക്ഷ്യാമി ഞാൻ നല്ലവണ്ണം പറയാം.

യാതൊന്നിനെ അറിഞ്ഞിട്ട സകല മുനികളം (ജ്ഞാനികളം) ദേഹബന്ധത്തിൽനിന്നു മോക്ഷത്തെ പ്രാപിച്ചിരീക്കുന്നുവോ അപ്രകാരമുള്ള പരമാത്മനിഷ്യമായതും പലവിധജ്ഞാനങ്ങളിൽവെച്ച ശ്രേഷ്യമായതുമായ ജ്ഞാനത്തെ ഞാനിനിയും നിനക്കു നല്ലവണ്ണുപുപദേശിക്കാം.

[ശം-ഭാ] ഇതിന്നുൻപുള്ള എല്ലാ അദ്ധ്യായങ്ങളിലും പല പ്രാവശ്യവും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെങ്കിലും ഇനിയും ഞാൻ പരമായി രിക്കുന്ന ആ ജ്ഞാനത്തെന്നെ നിനക്കു നല്ലവണ്ണുപദേശി ക്കാം. പരമായിരിക്കുന്ന വസ്തവിനെപ്പററി പ്രതിപാദിക്കുന്ന തിനാൽ ഈ ജ്ഞാനം പരമാകുന്നു. മറെറല്ലാ ജ്ഞാനങ്ങളേ ക്കായ ഉത്തമഫലത്തെ കൊടുക്കുന്നതിനാൽ ഈ ജ്ഞാനം എല്ലാററിലുംവെച്ച് ഉത്തമവുമാകുന്നു. 'എല്ലാ ജ്ഞാനങ്ങയം' എന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു് അമാനിത്വം മുതലായവ (അ. 13, ശ്രോ. 7—10) എന്നല്ല ഇവിടെ അത്ഥം. ജ്ഞാനങ്ങയ എന്ന തിന്നു യജ്ഞാദി ജ്ഞോയവസ്തവിഷയങ്ങയ എന്നാണു് ഇവി ടെ അത്ഥം. അവ മോക്ഷഹേതുവായി ഭവിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ ഈ ജ്ഞാനം മോക്ഷഹേതുവായി ഭവിക്കുന്നു. അതിനാൽ ഭഗ വാൻ, ശ്രോതാവിന്നു് അഭിരുചി ജനിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി, അതിനെ പരം എന്നും ഉത്തമം എന്നുമുള്ള ശബ്ദുങ്ങളെക്കാണ്ടുന്നൂതിക്കുന്നു. (അപ്രകാരമുള്ള) ഈ ജ്ഞാനുത്തെ അറിഞ്ഞിട്ട് മനനശീലന്മാരായ എല്ലാ സന്ന്യാസികളം ഈ ദേഹബന്ധ ത്തിൽനിന്നു മോക്ഷമെന്നു പറയപ്പെടുന്ന പ്രകൃഷ്യസിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നു.

(ഈ ജ്ഞുനംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന) ആ സിദ്ധിയുടെ ഐകാ ന്തികത്വത്തെ കാണികുന്നു:

ഇദം ജ<sup>ം</sup>ഞാനമുപാശ്രീത്യ മമ സാധർമ്മ്യമാഗതാഃ സർഗ്റേപി നോപജായനേ പ്രലയേ ന വ്യഥന്തി ച. 2

ഇദം ജ<sup>ം</sup>ഞാനം ഈ ജൗഞാനസാധനത്തെ

ഉപാശ്രിത്യ അനുപ്പിട്ട°

മമ സാധർമ്മ്യം എൻെറ സ്വരൂപത്തെ (മഭ്രൂപത്വത്തെ)

ആഗതാഃ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നവർ

സർഗ്ഗേ അപി സൃഷ്ടികാലത്തിലും (ബ്രഹ്മാദികരം

ഉത<sup>ം</sup>പാദിക്കുമ്പോഴം)

ന ഉപജായന്തേ ജനനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല

പ്രലയേ (അപി) പ്രലയകാലത്തിലും

ന വ്യഥന്തിച ദേഖത്തെ അനുഭവിക്കുന്നതുമില്ല.

ഈ ജ°ഞാനസാധനത്തെ അനുഷ്യിച്ച് എൻെറ സ്വര്യപത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ളവർ സൃഷ്യികാലത്തിൽ ജനനത്തെ പ്രാപിക്കു ന്നില്ല. പ്രലയകാലത്തിൽ മുഃഖത്തെ അനുഭവിക്കുന്നതുമില്ല. (അവർ പുനരാവൃത്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല എന്നത്ഥം).

[ശം-ഭാ] ഇദം ജ്ഞാനം ഉപാശ്രീത്യ—യഥോക്തമായി രിക്കുന്ന ജ്ഞാനസാധനത്തെ അനുഷ്ചിട്ട്; മമ സാധർമ്മ്യം ആഗതാഃ—പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എൻെറ സാരൂപതയെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നവർ. ഇവിടെ 'സാധർമ്മ്യം' എന്ന പദത്തി ന്ന് മത്സിരുപത എന്നത്ഥമാകന്നു. അല്ലാതെ (ഗോവിന്നും ഗവയത്തിന്നും എന്നപോലെ വിദ്വാന്നും ഈശ്വരന്നും) സമാന ധർമ്മത എന്നത്ഥമല്ല. എന്തെന്നാൽ ഗീതാശാസ്തത്തിൽ ക്ഷേ ത്രജ്ഞന്നും ഈശ്വരന്നും തമ്മിൽ ഭേദം കല്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ല. ജ്ഞാനത്തെ സ്താിക്കുന്നതിന്നു തത്നെലത്തെപ്പററി പറയു ന്നതു് ആവശ്യവുമാകുന്നു. ഈ ജ്ഞാനസാധനത്തെ അനു ഷീച്ച പരമേശ്വാനായിരിക്കുന്ന എൻെറ സ്വരൂപതയെ പ്രാ ന ഉപജായനേ — ജനനത്തെ പ്രാപിക്കുറില്ല; പ്രലയേ അപി—പ്രലയകാലത്തിൽക്കൂടി; ന വ്യഥന്തി ച—ഭുഖത്തെ പ്രാപിക്കുന്നുമില്ല — ബ്രഹാവിരൻറ വിനാശകാലത്തിൽ ക്കൂടി അവർ നാശത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല എന്നത്ഥം.

മമ യോനിർമ്മഹദ്ബ്രഹ്മ തസ്തിൻ ഗർഭം ദധാമ്യഹം സംഭവഃ സവ്വഭ്രതാനാം തതോ വേതി ഭാരത.

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ ഭാരത

മഹത് (ദേശംകൊണ്ടും കാലംകൊണ്ടും അപ

രിച്ഛിന്നമായിരിക്കുന്നതിനാൽ) മഹ

ത്തായിരിക്കുന്ന

ബ്രഹ്മ പ്രകൃതി

മമ യോനിഃ പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എത്താ

ഗർഭാധാനസ°ഥാനമാകുന്നു

തസ്മിൻ അതിൽ അഹം ഞാൻ

ഗർഭം ഗർഭത്തെ (ജഗദ്ധിസ്താരഹേതുവായിരി

ക്കുന്ന ചിദാഭാസനെ)

ദധാമി നിക്ഷേപിക്കുന്നു തതഃ അതിൽനിന്ന

സവ്വഭ്രതാനാം ബ്രഹ്മാദി സകല ഭ്രതങ്ങളുടേയും

സംഭ**വഃ** ഉത<sup>്</sup>പത്തി ഭവതി ഉണ്ടാകുന്നു.

അല്ലയോ ഭാരത, ദേശംകൊണ്ടും കാലംകൊണ്ടും അപരിച്ഛിന്ന മായിരിക്കുന പ്രകൃതി പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന എൻെറ ഗർഭാധാനസ്ഥാനമാകുന്നു. അതിൽ ഞാൻ ഗർഭത്തെ നിക്ഷേ പിക്കുന്നു. അതിൽനിന്നു ബ്രഹ്മാ മുതലായ സകല ഭൂതങ്ങളു ടെയുമുത°പത്തിയുണ്ടാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] മമ യോനിഃ = പ്രകൃതി -- മത്സ്വരുപമായും ത്രി ഗുണാത്മികമായുമിരിക്കുന്ന് എന്റെ മായ. പ്രകൃതിയായിരി ക്കുന്ന എൻെറ യോനി മഹത്ബ്രഹ്മമാകുന്നും എന്തെന്നാൽ പ്രകൃതി സർവ്വകാര്യങ്ങളേക്കായ മഹത്തായിരിക്കുന്നതുകൊ ണൂം സ്വവികാരങ്ങയക്കു കാരണമായിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടും അവ യുടെ പോഷകശക്തിയായിം വിക്കുന്നു രൂരണാത് ച) മഹത് ബ്രഹ്മം എൻറ യോനിതന്നെ എന്നു വിശേഷിപ്പിക്ക പ്രെട്രസ്. മഹത് ബ്രഹ്മമായിരിക്കുന്ന എൻറ യോനിയിൽ—പ്രെത്രിയിൽ—ഹിരണ്യ ഗർഭത്തിൻറെ ഉത് പത്തികള്ള ബീജ ത്തെ—സകല പ്രാണികള്ടേയും ജന്മത്തിന്നു കാരണമായ ബീ ജത്തെ—ഞാൻ നിക്ഷേപിക്കുന്നു. ക്ഷേത്രമെന്നും ക്ഷേത്രജ്ഞ നെന്നുമുള്ള രണ്ടു പ്രകൃതികളാകുന്ന ശക്തികളോടുകൂടിയും ഈശ്വരനായുമിരിക്കുന്നു ഞാൻ, അവിദ്യ കാമം കർമ്മം എന്ന ഉപാധികളോടുകൂടിച്ചേന്നിരിക്കുന്നു ക്ഷേത്രജ്ഞനെ ക്ഷേത്രത്തോടുകൂടി യോജിപ്പിക്കുന്നു ക്ഷേത്രജ്ഞനെ ക്ഷേത്രത്തോടുകൂടി യോജിപ്പികുന്നുവേന്നത്രം. മൂലകാരണമായിരിക്കുന്നു ഇയോർഭാധാനത്തിൽനിന്നു ഹിരണ്യഗർഭത്തിനെ ഉത് പത്തിവഴിക്കുന്നുകല്യത്തുള്ളം ഉത്പാദിക്കുന്നുവേന്നത്രം.

സവ്വയോനിഷ് കൗന്തേയ മൂത്തയഃ സംഭവന്തി യാഃ അസാം ബ്രഹ്മ മഹദ്യോനിരഹം ബീജപ്രദഃ പിതാ. 4

ഹേ കൗന്നേയ അല്ലയോ കന്തീപത്ര

സവ്വയോനിഷ മനുഷ്യാദി സകല യോനികളിലും

(സകല ജാതികളിലും)

യാം മൃത്തയം സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളായ എന്തെല്ലാം

വസ്തക്കള**ാ**ണ°

സംഭവന്തി ഉണ്ടാകന്ന<u>ത</u>° താസാം അവക*ാ*ക്ക

മഹത° ബ്രഹ്മ പ്രകൃതി

യോനിഃ മാതൃസ്ഥാനിയമാകുന്നു

അഹം (ഈശ്ചരനായിരിക്കുന്ന) ഞാൻ

ബീജപ്രദം പിതാ ഗർഭാധാനകത്താവായ അച്ഛനാകുന്നു.

അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര, സകലയോനികളിലും സ്ഥാവരജംഗമ ങ്ങളായി ഏതേതു വസ്തക്കാം ഉത്പാദിക്കുന്നുവോ അവയ്ക്കെല്ലാം പ്രകൃതീ മാതൃസ്ഥാനീയമായം ഈശ്വരനായിരിക്കുന്നു ഞാൻ ഗർഭാധാനകത്താവായ പിതാവായമിരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] യോനികരം = ദേവപിത്രമനഷ്യപശുമൃഗാദി സവ്വയോനികരം. മൃത്തയു = പലവിധ അംഗങ്ങര കൂടിച്ചേ ന്നിരിക്കുന്ന ശരീരങ്ങരം. ആവക മൃത്തികളുടെ ഉത<sup>്</sup>പത്തിക്ക സവ്വാവസ്ഥകളോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന മഹത്ബ്രഹ്മം—പ്രകൃതി —കാരണമാകുന്നു. ഈശ്വരനായിരിക്കുന്ന ഞാൻ ഗർഭാധാനക ത്താവായ പിതാവുമാകുന്തു.

ഗുന്നുങ്ങഠം എന്തെല്ലാമാകുന്നുവേന്നും, അവ എങ്ങനെ ബന്ധിക്കുന്നും ഇനി പറയുന്നു:

സത്താം ഭജസൂമ ഇതി ഗുണാം പ്രകൃതിസംഭവാം

നിബദ്ധ<sup>്</sup>നന്തി മഹാബാഹോ ദേഹേ ദേഹിനമവുയം. 5

ഹേ മഹാബാഹോ അല്ലയോ മഹാബാഹോ

യുട്ടോയ) സത്താം രജ്യതമാ ഇതി സത്താം രജസ്സ് തമസ്സ് എന്ന (പേര

പ്രകൃതിസംഭവാഃ പ്രകൃതിയിൽനീന്നത്ഭവിക്കുന്ന

ഗുണാം (മൂന്നു) ഗുണങ്ങഗ

ദേഹേ പ്രകൃതികാര്യമായിരിക്കുന്ന ദേഹത്തിൽ

(താദാത്ത്യേന സ<sup>്</sup>ഥിതിചെയ്യുന്ന)

അവ്യയം നിവ്വികാരമായ (നാശമില്ലാത്ത) ദേഹിനം ആത്മാവിനെ (ചിദംശത്തെ)

നിബ**ദ്ധ**നന്തി (ഗുണകാര്യങ്ങളായ സുഖദുഃഖമോഹാ

ഭികളോടു) ബന്ധിപ്പിക്കുന്നു.

അല്ലയോ മഹാബാഹോ, പ്രകൃതിയിൽനിന്നത്ഭവിക്കുന്ന സത്ത്വം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്ന പേരുകളോടുകൂടിയ മൂന്നു ഗുണ ഞ്ജരം, പ്രകൃതികാര്യമായിരിക്കുന്ന ദേഹത്തിൽ താദാത്മേുന സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന (വാസ്തവത്തിൽ) നിവ്വികാരമായ ആത്മാ വിനെ സ്വകാര്യങ്ങളായ സുഖദുവേഹോദികളോടു ബന്ധി പ്രിക്കുന്നു.

[ശം\_ഭാ] സത്തചം, രജസ്സ്യ<sup>ം</sup>, തസ്സ്യ<sup>ം</sup> എന്നു പേരുകളോടു കൂടിയ മൂന്നു ഗുണങ്ങരം. ഗുണാം (ഗുണങ്ങരം) എന്നതു് ഇവി ടെ പരിഭാഷാശബൂമാകുന്ന<sub>ം</sub> അല്ലാതെ രൂപം മുതലായവയെ

<sup>\*</sup> സത്താദ് ഗുണങ്ങരം രൂപാദിയെപ്പോലെ ദ്രവ്യമാത്രാ ശ്രയങ്ങളായി ഭവിക്കുനില്ല. കാര്യകാരണങ്ങരം ഒന്നാണ് എന്ന ന്യായേന അവ പ്രകൃതിതന്നെയായിരിക്കുന്നതിനാൽ സകല ദിക്കിലും വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ സവ്വജഗത്തും

പ്പോലെ ഒരു ഭുവ്യത്തെ ആശ്രയിച്ചനില്ലുന്ന ഗുണം എന്നല്ല് അതഥം. ഇണവും ഇണിയും വേറെയാണെന്നും ഇവിടെ അത്ഥം അതിനാൽ ഇവിടെ അതിന്നത്ഥം താഴെ വിവക്ഷിച്ചിട്ടില്ല. പറയംപ്രകാരമാകുന്ന — ഗുണങ്ങളെ (ധർമ്മങ്ങളെ) പ്പോലെ **അവ (ത്രിഗുണങ്ങരം) ക്ഷേത്രജ**്ഞ**നെ നിത്യം ആശ്രയിച്ചു**നി ല്ലന്നു. അവിദ്യാത്മകത്വം ഹേതുവായിട്ടു° (അവിദ്യാസ്വരൂപ മായിരിക്കുന്നതിനാൽ) അവ ക്ഷേത്രജ°ഞനെ ബന°ധിക്കുന്ന പോലെ പറയപ്പെടുന്നു. ത്രിഗുണങ്ങ**ാ ഉണ്ട**് എന്നു തോന്നു ന്നതുതന്നെ ക്ഷേത്രജ്ഞൻ അവയ്ക്ക് ആസ്പദമായിരിക്കുന്നതിനാ ലാകുന്നു. അതിനാലാണം അ**വ** (ത്രിഇണങ്ങ**ം) ക്ഷേത്രജ**ംഞ നെ ബന്ധിക്കുന്നുവെന്നു പറയുന്നതും. എൻെറ് മായയിൽനി ന്നുണ്ടായിട്ടുള്ള (—പ്രകൃതിസംഭവാഃ) ത്രിഗുണങ്ങരം അവ്യയ നായിരിക്കുന്ന ദേഹിയെ (—ദേഹത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ആത്താവിനെ) ശരീരത്തിൽ (<u></u>ടേഹേ) ബന്ധിക്കുന്നപോ ലെ തോന്നുന്നു. ആത്മാവിന്നു<sup>ം</sup> അവ്യത്വം 'അനാദി**ത**ചാത'' (അ. 13. ശ്രോ. 31) എന്നു തുടങ്ങിയ ശ്രോകത്തിൽ പറയപ്പെ ട്ടിട്ടണ്ട്യ്.

പൂച്ചപക്ഷം:—'ദേഹീ 'ന ലിപൃതേ' (അ. 13, ശ്രോ. 31) എന്ന° ഇതിന്നമുൻപു° പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടല്ലോ. അങ്ങനെയിരിക്കെ ത്രിഗുണങ്ങുരം ദേഹിയെ ബന്ധിക്കുന്നുവെന്നം" (ഇപ്പോരം) എന്താണു മാറിപ്പറയുന്നതു°?

സമാധാനം:—അതുകൊണ്ടു ദോഷമില്ല. എന്തെന്നാൽ ബന്ധിക്കുന്നപോലെ തോന്നുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതി നാൽ 'പോലെ' (ഇവ) എന്ന ശബ്ദംകൊണ്ടു' ആ ദോഷത്തെ പരിഹരിച്ചിരിക്കുന്നു.

മഹാബാ<u>ഹ —</u>സമത്ഥതരങ്ങളായും മുട്ടുവരെ നീണ്ടുകിടക്കു ന്നതായുമുള്ള കൈകളോടുകൂടിയവൻ.

ത്രിഗുണങ്ങളിൽ സത്താഗുണത്തിൻെ ലക്ഷണത്തേയും, അതെങ്ങനെയാണ് ബന്ധിക്കുന്നതെന്നും പറയുന്നു:

ഗുണമയമായിത്തനെയിരിക്കുന്നു, അവ (സത്വാദിഗുണ ങ്ങരം) പുറമെയെല്ലാം വിഷയ്മായിട്ടം അകത്തു ശമദമാദിരുപ മായം രാഗദേചഷലോഭാദിരുപമായം നിര്യാലസ്യപ്രമാദാദി രൂപമായമിമിക്കുന്നു.

തത്ര സത്ത്വം നിർമ്മലത്വാത° പ്രകാശകമനാമയം സുഖസംഗേന ബധ°നാതി ജ്ഞാനസംഗേന ചാനഘ. 6

ഹേ അനഘ അല്ലയോ പാപരഹിത തത്ര ആ ത്രിഗുണങ്ങളിൽ

നിർമ്മലത്വാത° സാച്ഛതാം ഹേതുവായിട്ട്

പ്രകാശകം സ°ഫടികംപോലെ പ്രകാശിക്കുന്നതും അനാമയം ശാന്തമായതുമായ (നിരുപദ്രവമായതു

മായ)

സത്ത്വം സത്തചഗുണം

സബസംഗേന (ശാന്തത്വം ഹേതുവായിട്ട് സ്വകാര്യമാ

യിരിക്കുന്ന സുഖത്തോടു യാതൊര സംഗമാണംണ്ടാകുന്നതും, അങ്ങനെയി രിക്കുന്നു സുഖസംബനംധത്തിനാലും

ജ°ഞാനസംഗേന ച (പ്രകാശകത്വം ഹേതുവായിട്ട സ്വകാ

ര്യമായിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനത്തോടു യാ തൊരു സംഗമാണുള്ളതു്, അങ്ങനെയി രീക്കുന്നു) ജ്ഞാനസംബന്ധത്തിനാ

ലം

ബധ്നാതി ബന്ധിക്കുന്നു.

അല്ലയോ പാപരഹിത, ത്രിഗുണങ്ങളിൽ സാച്ഛത്വം ഹേതുവാ യിട്ടു പ്രകാശത്തോടുകൂടിയതും ശാന്തമായതുമായ സത്താഗുണം സുഖസംബന്ധമായം ജ'ഞാനസംബന്ധമായം ബന്ധി കുന്നു. ഞാൻ സുഖി, ഞാൻ ജ'ഞാനി എന്നിങ്ങനെയുള്ള മനോധർമ്മങ്ങളെ അവയിൽ അഭിമാനിച്ചുകൊണ്ടിരികുന്ന ക്ഷേത്രജ്ഞനിൽ യോജിപ്പികുന്നുവെന്നത്ഥം.

[ശം-ഭാ] സത്ത്വം സ്ഫടികമണീപോലെ നിർമ്മല (സാച്ഛ)മായിരിക്കുന്നതിനാൽ പ്രകാശത്തോടുകൂടിയം (ചൈ തന്യത്തെങ്ങഭിവ്യങ്ങിപ്പിക്കുന്നതായും)നിരുപേരുവമായുമിരിക്കുന്നു. ആ സത്ത്വം ഒരുവനെ സുഖസംഗത്തിനാൽ—'ഞാൻ സുഖി' എന്നു തോന്നിപ്പിച്ചുകൊണ്ട്—ബന്ധിക്കുന്നു. എന്നു വേച്ചാൽ വിഷയഭായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിൽ വിഷയഭ്രതമായിരിക്കുന്ന സുഖത്തിന്റെ സംബന്ധം (സംശ്ലേഷം) ഉണ്ടാ

ക്കിത്തീത്ത് ബന<sup>്</sup>ധിക്കുന്നവെന്നത്ഥം. ആത്മാവിൽ ഇപ്രകാ രമുള്ള സുഖസംബന°ധം മിഥ്യയാകുന്നു. അതു° അവിദ്യയാ കുന്നു. എന്തെന്നാൽ വിഷയധർമ്മം വിഷയിയിൽ ഉണ്ടാകുന്ന ഇപ്പുമതൽ ധൃതിവരെയുള്ളവ (അ. 13, ശ്ലോ. 6) വിഷ യമായിരിക്കുന്ന ക്ഷേത്രത്തിന്റെ ധർമ്മമാകുന്നുവെന്നു ഭഗവാൻ പറഞ്ഞിട്ടമുണ്ട്. അതിനാൽ സ്വകീയധർമ്മമായതും, വിഷയ വിഷയികളടെ വിവേകമില്ലാത്തതുമായ അവിദ്യകൊണ്ട സക്താഗുണം ആത്മാവിനെ സ്വാത്മധർമ്മമല്ലാത്ത സുഖത്തോടു സംബന്ധിപ്പിക്കുന്നുവോ എന്നു തോന്നീക്കുന്നു —സക്തമല്ലാ ത്തതിനെ സഞ്ജിക്കുന്നപോലെയും, സുഖിയല്ലാത്തതിനെ എന്നപോലെയും, തോന്നിക്കുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ സത്തചം ദേഹിയെ (ആത്മാവിനെ) ജ<sup>ം</sup>ഞാനത്തോടും സഞ്ജി പ്പിക്കുന്നു. ജ്ഞാനം സുഖശബ്ദത്തോടൊന്നിച്ച പറയപ്പെട്ടി രിക്കുന്നതിനാൽ അതു ക്ഷേത്രമായിരിക്കുന്ന അന്തഃകരണത്തി ൻെ ധർമ്മംതുന്നെയാകുന്നു; ആത്മധർമ്മമല്ലു. ആത്മധർമ്മമാ യിരുന്നുവെങ്കിൽ – (സ്വദേവേന സഞ്ജിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ) **അതു° (ഒരു) സംഗമായിട്ടോ, (**തള്വാ**രാ) ഒരു ബന°ധമായിട്ടോ**, ഇരിപ്പാൻ പാടില്ല. സുഖത്തിനാലുണ്ടാ**കന്ന സംഗംപോലെ** യാണം ജ്ഞാനാദിയിലുള്ള സംഗവുമെന്നറിയേണ്ടതാകുന്നു.

ഹേ അനഘ = (പാപാദിയാൽ) വ്യസനമില്ലാത്തവനേ. രജോ രാഗാത്മകം വിദ്ധി തൃഷ്ണാസംഗസമുത്ഭവം

തന്നിബധ്നാതി കൗന്തേയ കർമ്മസംഗേന ദേഹിനം. 7

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര

രജഃ രജസ്സ് എന്നു പറയപ്പെടുന്ന ഗുണത്തെ രാഗാത്മകം അനുരഞ്ജനസ്വരൂപമായം (ആശാസ്വ

രൂപമായും)

തൃഷ്ണാസംഗമസമുത്ഭവം കിട്ടാത്ത് വസ്തുക്കളിൽ അഭിലാഷം

(<u> — തൃഷ്ണ)</u> കിട്ടിയ വസ്തവിൽ അത്യാ സക്തി (സംഗം), ഇവയെ ഉണ്ടാക്കുന്ന

തായും

വിദ്ധീ അറിഞ്ഞാലും

തത് അതു (ആ രജോഗുണം)

കർമ്മസംഗേന ട്രഷ്യാട്രഷ്യാത്ഥങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളി

ലുള്ള ആസക്തിയാൽ

8

ദേഹറിനം

ദേഹത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ആത്മാ

വിനെ

നിബധ<sup>ം</sup>നാതി

ഏററവും ബന്ധിക്കുന്നു.

അപ്പയോ കന്തീപത്ര, മജോഗുണത്തെ അനുരഞ്ജനസ്വര്രപമാ യും, (അപ്രാപ്ലവസ്കുവിൽ) അഭിലാഷത്തേയും (പ്രാപ്ലവസ്ക വിൽ) അത്യാസക്തിയേയുമുണ്ടാക്കുന്നതായും അറിഞ്ഞാലും. അതു കർമ്മങ്ങളിലുള്ള ആസക്തിയാൽ ആത്മാവിനെ ഏററവും ബത്രിക്കുന്നും (തൃഷ്ണാസംഗങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഇഹപരസാധന ങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളിൽ ആത്മാവിന്നും ആസക്തിയുണ്ടാക്കിത്തി ക്രണുവെന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ]രജോഗുണത്തെ രഞ്ജനസ്വര്യ പത്തോടുകൂടിയതായറിഞ്ഞാലും അതു ഗൈരികാദി പ്രവാലെ (ആത്മാവിനെ) വർണ്ണഭേദപ്പെടുത്തുന്നു. അതു (രജോഗുണം) തൃഷ്ണയേയും ആസംഗത്തേയുമുണ്ടാക്കുന്നു. തൃഷ്ണ ആധാപുമായതിൽ അഭിലാഷം. ആസംഗം പ്രാപ്തമായ വിഷയത്തിൽ മനസ്സിൻെറ പ്രീതിലക്ഷണമായ സംശ്രേഷം. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ആ രജോഗുണം ദേഹിയെ കർമ്മസംഗത്തിനാൽ എയ്യാദൃഷ്യാത്ഥ കർമ്മങ്ങളിലുള്ള തത്പരതയാൽ ബന്ധിക്കുന്നു (പരമാത്ഥത്തിൽ അകത്താവായിരിക്കുന്ന പുരുഷനെ 'ഞാൻ ചെയ്യുന്നു' എന്ന അഭിമാനത്തോടുകൂടി പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം).

തചസ്ത്വജ°ഞാനജം വിദ്ധി മോഹനം സർവ്വദേഹിനാം പ്രമാദാലസ്യനിദ്രാഭിസ്തനിബധ°നാതി ഭാരത.

രേഥ ഭാരത

അപ്രയോ ഭാമന

തമഃ തു×

എന്നാ**ൽ തമോഗുണത്തെ** 

അജ<sup>ം</sup>ഞാനജം

-അജ<sup>ം</sup>ഞാനത്തിൽനിന്നുന്ടായതായം

സവ്വദേഹിനാം

സകലപ്രാണിക∞ക്കും

മോഹനം

ഭ്രാന്തിയെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായും

വിഭധി

അറിഞ്ഞാലും

— പവ്തത്തിൽനിന്നു കിളച്ചെടുക്കുന്ന ചുകപ്പനീറമുള്ള ഒരുജാതി മൃദ്ധിശേഷമാണം' ഗൈരികം (കാവിമണ്ണം്) അഞ്ജ നെയുള്ള ഗൈരികം മുതലായതുപോലെ എന്നത്ഥം. തത് അതു (ആ തമോഗുണം)

പ്രമാദാലസ്യനിദ്രാഭിഃ പ്രമാദം ആലസ്യം നിദ്ര ഇവയാൽ

(ദേഹിനം) ദേഹിയെ

നിബധ°നാതി ഏററവും ബ**ന**′ധിക്കുന്നു.

അല്ലയോ ഭാരത, എന്നാൽ തമോഗുണത്തെ അജ്ഞാനത്തിൽ നിന്നുണ്ടായതായും, സകലപ്രാണികയക്കും ഭ്രാന്തിയെ ഉണ്ടാക്കു ന്നതായുമറിഞ്ഞാലും. അതു പ്രമാദം ആലസ്യം നിദ്ര എന്നി വയാൽ ദേഹിയെ ഏററവും ബന്ധിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] മൂ നാമതായ തമോഗണത്തെ അജ്ഞാനത്തിൽ നിന്നുണ്ടായതായം സകലപ്രാണികയക്കും അവിവേകത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായുമറിഞ്ഞാലും. അതു് പ്രമാദാലസ്യനിദ്രകളെ ക്കൊണ്ട് (ദേഹിയെ) ബന്ധിക്കുന്നു. (അവയെക്കൊണ്ടും അവികാരിയായിത്തന്നെയിരിക്കുന്ന പുരുഷനെ തമസ്സ് വികാ രിയാക്കിത്തീകുന്നുവെന്നത്ഥം.)

ഇ**നിയം** ഗുണങ്ങളുടെ വ്യാപാരത്തെ സംക്ഷേപമായി പറ യൂന്നു:

സത്താം സുഖേ സഞ്ജാതി രജഃ കർമ്മണി ഭാരത ജ°ഞാനമാവ്വത്യ തുമഃ പ്രമാദേ സഞ്ജായത്യത. 9

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ ഭാരത സത്ത്വം സത്ത്വഗുണം സുഖ സുഖത്തിലും കർമ്മണി കർമ്മത്തിലും

സഞ്ജയതി സംശ്രേഷിപ്പിക്കുന്നു (ബന്ധിപ്പിക്കുന്നു)

തമു തു എന്നാൽ രുമോഗുണം

ജ'ഞാനം ജ'ഞാനത്തെ

<sup>\*</sup> തമോഗുണം സത്താരജസ്സുകളേക്കാരം അധികം ഭോഷമ ള്ളതും ബന°ധകരവുമാകയാൽ അതിനെ പ്രത്യേകിച്ചറിയുന്ന തിന്നാണം° 'തൂ' ശബൂം.

ആവ്വത്യ മറച്ചകൊണ്ട<sup>ം</sup>

പ്രമാദേ ഉത പ്രമാദം മതലായവയിലും

സഞ്ജയതി ബ്ന്ധിക്കുന്നു.

അല്ലയോ ഭാരത, സത്തചഗുണം സുഖത്തിലും, രജോഗുണം കർമ്മത്തിലും (ദേഹിയെ) സംശ്ലേഷിപ്പിക്കുന്നു. എന്നാൽ തമോ ഗുണം ജ്ഞാനത്തെ മറച്ചുകൊണ്ടു പ്രമാദം മുതലായവയിലും സംശ്ലേഷിപ്പിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഹേ ഭാരത, സത്ത്വം സുഖത്തിൽ സംശ്ശേഷിപ്പി ക്കുന്നു; മജസ്സ് കർമ്മത്തിൽ സംശ്ശേഷിപ്പിക്കുന്നു; എന്നാൽ തമസ്സ് സത്ത്വഗുണംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള വിവേകജ്ഞാനത്തെ ആവരണസ്വരുപമായിരിക്കുന്ന താൻതന്നെ മറച്ചുകൊണ്ടു പ്രമാഭത്തിൽ സംശ്രേഷിപ്പിക്കുന്നു. പ്രമാഭം—ഉടനെ ചെയ്യേണ്ട കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യാതിരിക്കുക.

ഗുണ**ങ്ങ**⊙ മേല്പറഞ്ഞ കാര്യങ്ങളെ എപ്പോഴാണ ചെയ്യുന്ന **തു**°?—പറയുന്നം.

രജസ്തമശ്ചാഭിഭ്രയ സത്ത്വം ഭവതി ഭാരത രജഃ സത്ത്വം തമശ്ചൈവ തമഃ സത്ത്വം രജസ്തഥാ. 10

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ **ഭാ**രത സത്ത്വം സത്ത്വഗുണം

രജഃ രജോഗുണത്തേയും തമഃ ച ഏവ തമോഗുണത്തേയും

അഭിഭ്രയ തിരസ്സരിച്ചിട്ട<sup>°</sup> (മറച്ചിട്ട<sup>°</sup>)

രജഃ രജോഗുണം

സത്ത്വം സത്താഗുണത്തേയും തമു ച തമോഗുണത്തേയും

(അഭിഭ്രയ ഭവതി) തിരസ്തിച്ച് ഉത്ഭവിക്കുന്ന

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

തമഃ തമോഗുണം

സത്ത്വം സത്താഗുണത്തേയും

രജഃ ച

രജോഗുണത്തേയും

(അഭിഭയ ഭവതി)

തിരസ്തരിച്ച് ഉത്ഭവിക്കുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, സത്താഗുണം രജോഗുണത്തേയും തമോഗു ണത്തേയും തിരസ്സരിച്ചു<sup>ം</sup> ഉത്ഭവിക്കുന്നു. രജോഗുണം സത്താ ഗുണത്തേയും തമോഗുണത്തേയും, അപ്രകാരംതന്നെ തമോഗ ണം സത്താഗുണത്തേയും രജോഗുണത്തേയും തിരസ്സരിച്ചു<sup>ം</sup> ഉത്ഭ വിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] രജന്നമോഗുണങ്ങളെ രണ്ടിനേയുമടക്കി (തിരോധാനംചെയ്ത്) സത്ത്വഗ്രണം എപ്പോഴാണ് വലിച്ചിരിക്കുന്ന ത്ര്യ് അപ്പോരം അത്ര് (താൻ പ്രധാനമായിട്ട്) തൻറെ കാര്യങ്ങളായ ജ്ഞാന്നസുഖാദികളെ ഉണ്ടാക്കുന്നു. അപ്പകാരംതന്നെ സത്ത്വതമോഗുണങ്ങളെ രണ്ടിനേയുമടക്കി (തിരോധാനംചെയ്ത്) എപ്പോഴാണ് രജസ്സ് വർദ്ധിച്ചിരിക്കുന്നത്ത് അപ്പോരം അത്ര് (രജസ്സ്) സ്വകാര്യങ്ങളാകുന്ന കർമ്മം തൃഷ്ണ മുതലായ വയെ ഉണ്ടാക്കുന്നു. അതുപോലെതുന്നെ എപ്പോഴാണ് തമസ്സ് എന്നു പേരായ ഗുണം സത്ത്വരജോഗുണങ്ങളെ രണ്ടിനേയുമടക്കി വർദ്ധിച്ചിരിക്കുന്നത്ത് അപ്പോരം അതു തൻറെ കാര്യമാകുന്ന ജ്ഞാനാവരണം മുതലായതിനെ ചെയ്യുന്നു.

ഏതെങ്കിലും ഒരു ഗുണം പ്രധാനമായിരിക്കുമ്പോരം അതിൻെറ ലക്ഷണമെന്താകന്തു?—പറയുന്നു:

സവ്വദാരേഷ് ദേഹേസൂിൻ പ്രകാശ ഉപജായതേ ജ<sup>ം</sup>ഞാനം യദാ തദാ വിദ്യാദിിവ്വലം സത്ത്വമിത്യത. 11

അസ്തിൻ ദേഹേ

ഈ ദേഹത്തിൽ

സവ്വ്ദ്ധാരേഷ

**്രോത്രാദിസവ്വദ്ധാരങ്ങളിലും** 

ജ്ഞാനം പ്രകാശഃ ഉത

ശബ്ദാദിജ്ഞാനാത്മകമായ പ്രകാ

ശം

യദാ

എപ്പോയ

ഉപജായതേ

ഉണ്ടാകുന്നുവോ

തഭാ

അപ്പോയ

ംലത്തഗാ

സത്തചഗുണം

വിവ്വഭധം ഇതി

വർദ്ധിച്ചിരിക്കുന്നുവന്നും

വിദ്യാത്

അറിയേണ്ടതാകുന്നു

ഈ ദേഹത്തിൽ ശ്രോത്രാദിസകലദ്ധാരങ്ങളിലും ജ<sup>്</sup>ഞാനസ്ച രൂപമായ പ്രകാശവും സുഖാദിയം എപ്പോഴുണ്ടാകുന്നവോ അപ്പോരം സത്ത്വഗുണം വർദ്ധിച്ചിരിക്കുന്നവെന്നറിയേണ്ടതാ കുന്നം.

[ശം-ഭാ] ശ്രോത്രം മുതലായ സകല കരണങ്ങളും ആത്മാ വിന്നും ഉപലബ്യിക്കുള്ള ദ്വാരങ്ങളാകുന്നു. ഈ ദേഹത്തിൽ ഈ ദ്വാരങ്ങളിലെല്ലാം അന്തഃകരണമാകുന്ന ബുദ്ധിയുടെ വൃത്തി —പ്രകാശം ഇണ്ടാകുന്നു. ഈ ബുദ്ധിവൃത്തി അല്ലെങ്കിൽ പ്രകാശം ആണും ജ്ഞാനം. ഇപ്രകാരമുള്ള ജ്ഞാനമാകുന്ന പ്രകാശം എപ്പോഴാണുണ്ടാകുന്നുതും, അപ്പോരം—ജ്ഞാനപ്രകാ ശമായിരിക്കുന്ന ലക്ഷണംകൊണ്ടുതന്നെ—സത്തവഗുണം വല്ലി പ്രൂരിക്കുന്നുവെന്നറിയേണ്ടതാകുന്നും

ഉത<u>—</u>അപി.

രജസ്സ വർദ്ധിച്ചിരിക്കുമ്പോഴുള്ള ലക്ഷണം താഴെ പറയുന്നതാ കുന്നു:

ലോഭാ പ്രവൃത്തിരാരംഭാ കർമ്മണാമശമാ സ്പൃഹാ രജസ്യേതാനി ജായന്തേ വിവൃദ്ധേ ഭരതർഷഭ. 12

നേ ഭരതഷ്ഭ അല്ലയോ ഭരതശ്രേഷ് രജസി വിവ്വദ്ധേ (സതി) രജോഗുണം വർദ്ധിച്ചിരിക്കുമ്പോയ ലോഭഃ ധനാദിയെ പലപ്രകാരത്തിലും വള രെ സമ്പാദിച്ചാലും അവയെ പിന്നെ പ്രിന്നെ വർദ്ധിപ്പിക്കുവാനുള്ള അഭി ലാഷം

പ്രവൃത്തിഃ (ഓരോ കാര്യങ്ങളിൽ) പ്രവൃത്തി (കവ്വ്ദ്രൂപത)

കർമ്മണാം ആരംഭഃ (മഹാഗൃഹാടിനിർമ്മാണത്തിൽ)

ഉദ്യമം

അശമഃ ('ഇതു ചെയ്തിട്ട' ഇനി ഞാൻ അതു ചെയ്യം' എന്നിങ്ങനെ സങ്കല്പവിക

ല്പങ്ളായ) ചിത്ത സമാധാനമില്ലാ

യാമ

സ്പ്പഹാ (ഓരോ വസ്തകളിലുള്ള) ഇച്ഛ

**ഏതാനി** ഇവ (ഈ ലക്ഷണങ്ങ∞)

ജായന്തേ ഉണ്ടാകുന്തു.

അല്ലയോ ഭരതശ്രേഷ്ഠ, രജോഗുണം വർദ്ധിച്ചിരിക്കുമ്പോയ ധനാദിയെ വളരെ സമ്പാദിച്ചാലും അവയെ പിന്നെപ്പിന്നെ വർദ്ധിപ്പിപ്പാനുള്ള അഭിലാഷം, കാര്യങ്ങളിൽ പ്രവൃത്തി, (വിവിധ) കർമ്മങ്ങളിൽ ഉദ്യമം, ചിത്തസമാധനേമില്ലായ്യ (അനപരമം), ഓരോ വസ്തുക്കളിലിച്ച, ഇവയുണ്ടാകന്നു (ഈവക ലക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ട് രാജാഗുണം വർദ്ധിച്ചിരിക്കു അവന്നറിയേണ്ടതാകന്നുവെന്നത്ഥം)

[ശം-ഭാ] ലേ:ഭാപര്യവ്യത്തെ കൈക്കലാക്കവാനുള്ള ഇച്ഛ. പ്രവൃത്തിം പ്രവത്തനം സന്ധാന്യമായ ചേഷ്യ. കർമ്മ ണാം ആരംഭാകർമ്മങ്ങളുടെ ആരംഭം. അശമാ ഇപശമം (മനസ്സമാധാനം) ഇല്ലായ്മ ഹർഷരാഗാരിയിൽ പ്രവൃത്തി. സ്പ്രഹാ സാമാന്യം എല്ലാ വസ്തുക്കളിലുമുള്ള തൃഷ്ണ. രജോ ഗുണം വർദ്ധിച്ചിരിക്കുമ്പോരം, ഹേ ഭരതശ്രേഷ്യ ഈ ലക്ഷണ ങ്ങളുണ്ടാകുന്നു.

അപ്രകാശോ പ്രവൃത്തിശ്ച പ്രമാദോ മോഹ ഏവ ച തമസ്യേതാനി ജായന്തേ വിവൃദ്ധേ കരുനന്ദന. 13

ഹേ കുരുനന്ദന അപ്രയോ അന്ത്രന

തമസി വിവൃഭേധ(സതി) തമോഗുണം വർദ്ധിച്ചിമിക്ക

മേവായ

അപ്രകാശഃ അവിവേകം (വിവേക്രംശം)

അപ്രവൃത്തിഃ ച അനദ്യമം

പ്രമാഭഃ അജാഗ്രത (കത്തവ്യമായിട്ടുള്ളവ

യിൽ അനുസന്ധാനരാഹിത്യം)

മോഹഃ ഏവ ച മീഥ്യയായ അഭിനിവേശം ഏതാനി ഇവ (ഈ ലംബണങ്ങഠം)

ജായന്തേ ഉണ്ടാകുന്നു.

അല്ലയോ അള്ളന, തമോഗുണം വർദ്ധിച്ചിരിക്കുമ്പോയ അവിവേകം, അനുദ്യമം, അജാഗ്രത, വിപരീതയ്ഞാനം എന്നിവയുണ്ടാകുന്നു. (ഈവക ലക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടു തമസ്സു വർദ്ധിച്ചിരിക്കുന്നുവെന്നുറിയേണ്ടതാകുന്നു.) [ശം-ഭാ] അപ്രകാശഃ = അവിവേകം. അപ്രവൃത്തിഃ = പ്രവൃത്തിയുടെ അത്യന്തമായ അഭാവം. അത്യ അപ്രകാശത്തിൻറ ഫലമാകുന്നു. പ്രമാദഃ \_ അജാഗ്രത. മോഹഃ \_ അവിവേകം (അറിയപ്പെടേണ്ട വസ്തവിനെ, വേണ്ടപോലെയല്ലാതെ, മറെറാരുവിധത്തിൽ അറിയുക). പ്രമാദവും മോഹവും അപ്രകാശത്തിൻറ (അവിവേകത്തിൻറെ) കാര്യംതന്നെയാകന്തം. തമോഗുണം വർദ്ധിച്ചിരിക്കുമ്പോരം, ഹേ അജ്ജന, ഈവക ലക്ഷണങ്ങളണ്ടാകുന്നു.

മരണശേഷം യാതൊരു ഫലമാണ ്സിജ്വിക്കപ്പെടുന്ന**തു** അതിന്നും സംഗവും രാഗവുമാണ കാരണം എന്നും, എല്ലാം ഗുണസംബന<sup>്</sup>ധമായിത്തന്നെയിരിക്കുന്നവെന്നും കാണിക്കുന്ന തിന്നായി പറയുന്നു:

യദാ സത്തോ പ്രവൃദ്ധേ തു പ്രലയം യാതി ദേഹട്ടത് തദോത്തമവിദാം ലോകാനമലാൻ പ്രതിപദ്യത്ര. 14

സത്തേച സത്തചഗുണം

പ്രവൃദ്ധ (സതി) തു വർദ്ധിച്ചിരിക്കുമ്പോരം

ദേഹഭ്യത<sup>്</sup> ജീവൻ പ്രലയം മരണത്തെ

യാതി യദാ പ്രാപിക്കുന്നുവെങ്കിൽ

തദാ അപ്പോ∞

ഉത്തമവിദാം ഹിരണ്യഗർഭാദികളെ ഉപാസിക്കുന്ന

വരുടെ

അമലാൻ പരിശുദ്ധങ്ങളായ (പ്രകാശമയങ്ങളായ) ലോകാൻ (സുഖോപഭോഗസ്ഥാനവിശേഷങ്ങ

ളായാ) ലോകങ്ങളെ

പ്രതിപദ്യതേ പ്രാപിക്കുന്നു.

സത്താഗുണം വർജ്ധിച്ചിരിക്കുമ്പോരം ജീവൻ മരണത്തെ പ്രാ പിക്കുന്നുവെങ്കിൽ അവൻ (ഹിരണ്യഗർഭാദി) ഉത്തമനാമെ ഉപാസിക്കുന്നവരുടെ പരിശുദ്ധങ്ങളായ ലോകങ്ങളെ പ്രാപി കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ദേഹദ്യത°<u>—</u>ആത്മാ. ഉത്തമവിദാം<u>—</u>മഹദാദി തത്തപവിത്തുക്കളുടെ. അമലാൻ<u>—</u>മലരഹിതങ്ങളായ (രജസ്സ മോഗുണങ്ങ**ം** കൂടാതെയുള്ള) ശേഷം സ്പഷ്യം. രജസി പ്രലയം ഗത്വാ കർമ്മസംഗിഷ്യ ജായതേ തഥാ പ്രലീനസ്തമസി മൂഢയോനിഷ്യ ജായതേ.

15

രജസി (വിവൃഭധ സതി) രജോഗുണം വർദ്ധീച്ചിരിക്ക

ഡോഗം

ലലയം

മരണത്തെ

വേതവാ

പ്രാപിച്ചിട്ട**്** 

കർമ്മസംഗിഷ്ട

കർമ്മങ്ങളിൽ സക്തിയുള്ള മന

ഷ്യരിൽ

ജായത

ജനിക്കുന്നു

തഥാ

അപ്രകാരംത**ന്നെ** 

തമസി (വിവൃദ്ധേ സതി)

തമോഗുണം വർ**ദ്ധിച്ചിരിക്കു** 

മ്പോരം

പ്രലീനഃ

മരണത്തെ പ്രാപിച്ചവൻ

മൂഢയോനിഷ്യ

പശു മുതലായ യോനികളിൽ

ജായതേ

ജനിക്കുന്നു.

രജോഗുണം വർദ്ധിച്ചിരിക്കുമ്പോരം മരണത്തെ പ്രാപിച്ചാൽ അവൻ കർമ്മങ്ങളിൽ സക്തന്മാരായ മനുഷ്യരുടെ ഇടയിൽ ജനിക്കുന്നും. അപ്രകാരംതന്നെ തമോഗുണം വർദ്ധിച്ചിരിക്കു മ്പോരം മരണത്തെ പ്രാപിച്ചവൻ പശു മുതലായ മുഢയോനി കളിൽ ജനിക്കുന്നും.

[ശം-ഭാ] സ്പഷ്ടം.

കഴിഞ്ഞ ശ്രോകങ്ങളുടെ അത്ഥത്തിന്റെ ഒരു സംക്ഷേപം പറ യൂനം:

സുകൃതസ്യ കർമ്മണഃ

പണു(**സാത്തചിക)ക**ർമ്മത്തിന്ന∙

സാത്തചികം

സത്തചഗുണ**പ്രധാനമായം** 

നിർമ്മലം

പരിശുദ്ധമായം (പ്രകാശബഹുളമാ

യം) ഉള്ള സുഖം

ഫലം

ഫലമെന്ന<sup>ം</sup>

ആദ്ठ:

(കപിലാദിക∞) പറയുന്നു

മജസഃ ത്ര

രാജസമായ കർമ്മത്തിന്നു

ദുഖം ഫലം ദുഖം ഫലമെന്നം തമസഃ താമസകർമ്മത്തിന്ന

അജ്ഞാനം മൂഢത്വം ഫലം ഫലമെന്നും (ആഫും) പറയുന്നു.

സാത്ത്വികകർമ്മത്തിന്ന് സത്ത്വഗുണപ്രധാനമായും പരിശു ഭ്യമായുമുള്ള സുഖം ഫലമെന്ന് (കപിലാദികഠം) പറയുന്നു. രാജസകർമ്മത്തിന്നു ദുഃഖം ഫലമെന്നും, താമസകർമ്മത്തിന്നു മുഢത്വം ഫലമെന്നും പറയുന്നു. [സാത്ത്വികാദികർമ്മലക്ഷ ണം 'നിയതം സംഗരഹിതം' (അ. 18, ശ്ലോ. 23) എന്നിങ്ങ നെ 18-ാമദ്ധ്യായത്തിൽ പറയുന്നതാണം".]

[ശം-ഭാ]സുകൃതസ്യ കർമ്മണഃ \_\_\_സാത്ത്വിക(പുണ്യ)കർമ്മ ത്തിന്ന്; സാത്ത്വികം നിർമ്മലം ഫലം \_\_സാത്ത്വികമായ പരിശുദ്ധഫലംതന്നെ (രജസ്തമോഗുണങ്ങളുടെ സമുത്ഭവമാകന്ന മാലിന്യം കൂടാതെയുള്ള ഫലംതന്നെ) എന്ന്; ആഹു :\_\_ ശിഷ്യന്മാർ പറയുന്നു. രജസു തു ഫലം ദുഃഖം \_\_രാജസകർമ്മ ത്തിന്നു ഫലം ദുഃഖംതന്നെ 'രജസു' എന്നതിന്നു' 'രാജസ കർമ്മത്തിന്നു'' എന്നാണു' അത്ഥമെന്നു കർമ്മത്തെപ്പററി പ്രതിപാദിക്കുന്ന ഘട്ടത്തിൽ പറയുന്നുണ്ടു്. രാജസകർമ്മ ത്തിൻറ ഫലം ദുഃഖംതന്നെയാകന്നു. അതു രാജസമാകുന്നു. എന്നുന്നാൽ കാര്യം കാരണാനുത്രു പമായിരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. തഥാ തമസു അജ്ഞാനം ഫലം \_\_അപ്രകാരംതന്നെ താമസ കർമ്മമാകുന്നു അധർമ്മത്തിൻെറ ഫലം അജ്ഞാനവുമാകുന്നു.

ഗുണങ്ങളിൽനീന്ന° എന്തുണ്ടാകുന്നു?—

സത്വാത<sup>ം</sup> സജ്ഞാന്മതേ ജ്ഞാനം <mark>ജേസോ ലോഭ ഏവ ച</mark> പ്രമാദമോഹൗ തമസോ ഭവതോ ജ്ഞാനമേവ ച. 17

സത്തചാത്ര സത്തചഗുണ അതിൽനിന്നു

ജ'ഞാനം ജ'ഞാനവും

രജസഃ രജോഗുണത്തിൽനിന്നു

ലോഭാ ഏവ ച എത്ര കിട്ടിയാലും പിന്നേയും

വേണമെന്ന ആശയ്യം

സജ്ഞായതേ ഉണ്ടാകുന്നു

628

#### ശ്രീമദ് ഗേവദ്ഗീത

തമസഃ

തമോഗുണത്തിൽനിന്നു<sup>ം</sup>

പ്രാദമോഹൗ

അജാഗ്രതയും വിപരീത

ജ്ഞാനവും

ഭവതഃ

ഉണ്ടാകുന്നു

അജ്ഞാനം ഏവ പ

അജ°ഞാനവും

ഭവതി

ഉണ്ടാകുന്നു.

സത്താഗുണത്തിൽനിന്ന ജ°ഞാനവും, രജേഗുണത്തിൽ നിന്നു ലോഭവുമുണ്ടാകുന്നു. തമോഗുണത്തിൽനിന്നു് അജാ ഗ്രത വിപരീതജ്ഞാനം അജ°ഞാനം ഇവയുമുണ്ടാകുന്നു.

[ശം—ഭാ] സത്ത്വാത<sup>ം</sup>—സത്ത്വഗുണം പ്രധാനമായിരിക്കു മ്പോരം. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

അതിന്നം പുറമെ –

ഊർദ്ധാം ഗച്ഛന്തി സത്താസ്ഥാ മധ്യേ തീഷ്ഠന്തി രാജസാ: ജഘന്യഗുണവൃത്തിസ്ഥാ അധോ ഗച്ഛന്തി താമസാ: 18

സത്തവസ<sub>ം</sub>ന്നാഃ

സത്താവൃത്തിപ്രധാനന്മാർ

ഉൗദ്ധാം

മേൽലോകങ്ങളെ

ഗച്ഛന്ത**ി** 

പ്രാപിക്കുന്നു

രാജസാഃ

രജോഗുണപ്രധാനന്മാരായിട്ടുള്ള

വർ (തൃഷ്ണാദ്യാകലന്മാരായിട്ട്)

മങ്ധ്യേ

മനുഷ്യലോകത്തിൽത്തന്നെ

<del>ത</del>ിഷ്പന്തി

ജനിക്കുന്നു

ജഘന്യഗുണവൃത്തിസ°ഥാഃ നികൃഷ്ടമായിരിക്കുന്ന അമോഗു

ന കൃഷ്ടമായ രാക്കുന്ന അമോഗു ണത്തിൻെറ പ്രമാദമോഹാദിവൃ

ത്ത**ി**യിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന

താമസാഃ

തമോഗുണപ്രധാനന്മാരായിട്ട

ള്ളവർ

അധഃ

താഴെ ലോകങ്ങളെ, അല്ലെങ്കിൽ

നരകത്തെ

ഗച്ഛന്തി

പ്രാപിക്കുന്നു.

സത്താഗുണപ്രധാനന്മാരായിട്ടുളളവർ ഉപരിലോകങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്നു, രജോഗുണപ്രധാനന്മാരായിട്ടുള്ളവർ മനുഷ്യ ലോകത്തെയും, നികൃഷ്യമായ തമോഗുണത്തിൻെറ വൃത്തി യിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന തമോഗുണപ്രധാനന്മാർ താഴെയുള്ള ലോകങ്ങളേയും (അല്ലെങ്കിൽ നരകത്തേയും)പ്രാപിക്കുന്നം.

[ശം—ഭം] സത്വഗുണവൃത്തത്തികൽ (—ശോനേമായിരി ക്കുന്ന ജ്ഞാനത്തിൽ അല്ലെങ്കിൽ കർമ്മത്തിൽ) സ്ഥിതിചെ യ്യുന്നവർ. ദേവലോകം മുതലായ ലോകങ്ങളിൽ ജനിക്കുന്നം രജോഗുണപ്രധാനന്മാർ (രജോഗുണനിമിത്തമായ ജ്ഞാന ത്തിലാകട്ടേ കർമ്മത്തിലാകട്ടേ നിരതന്മാരായിട്ടുള്ളവർ) മനു ഷൃരുടെ ഇടയിൽ ജനിക്കുന്നം ഏറാവും നീചമായിരിക്കുന്ന തമോഗുണത്തിൻെറ്റ് നിദ്രാലസ്യാദിവൃത്തത്തിൽ ഇരിക്കുന്ന വരും മൂഢന്മാരുമായ തമോഗുണപ്രധാനന്മാർ പശ്വാദികളിൽ ജനിക്കുന്നം.

പുരുഷൻ പ്രകൃതിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്തകൊണ്ടും താനും പ്രകൃതിയമൊന്നാണെന്നുള്ള മിഥ്യാജ്ഞാനത്തോടുകൂടി സുഖ ദുഃഖമോഹാത<sup>്</sup>മകങ്ങളായ ഭോഗ്യവസ്തക്കളിൽ 'ഞാൻ സുഖി ദുഃഖി, മൂഢൻ' എന്നിങ്ങനെ സഞ<sup>്</sup>ജിക്കുന്നു. അപ്രകാരമുള്ള സംഗമാണം' പുരുഷന്നുള്ള ഉത്ഷ്ഠന്യീചയോനികളിൽ ജനി ക്കുക എന്ന ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയ സംസാരത്തിന്റെ കാരണ മെന്നു് ഇതിൻെറ മുൻപിലത്തെ അദ്ധ്യായത്തിൽ സംക്ഷേപമാ യി പറഞ്ഞിട്ടണ്ടല്ലോ. ഈ അദ്ധ്യായത്തിൽ 'സത്ത്വം രജസ്തുമ ഇതി ഗുണാഃ പ്രകൃതിസംഭവാഃ' എന്ന ശ്രോകം മുതല്ല ഗുണ ങ്ങളുടെ സ്വത്രപം, ഗുണങ്ങളുടെ വൃത്തം, സ്വവ്വത്തംകൊണ്ടു ഗുണങ്ങഠംക്കുള്ള ബന്ധകത്വം, ഗുണവൃത്തങ്ങളാൽ ബന്ധി ക്കപ്പെട്ടിരീക്കുന്ന പുരുഷന്റെ ഗതി, ഇങ്ങനെ ബന്ധകാരണ മെല്ലാം അജ്ഞാനമൂലമാണ്', മിഥ്യാജ്ഞാനമാണം' എന്നി ങ്ങനെ മുന്നല്യായത്തിൽ പറഞ്ഞ സംഗതികളെത്തന്നെ വിസ്ത രിച്ച പറഞ്ഞതിൻെറശേഷം ഇപ്പോ⊙ം (ആ സംസാരബന്ധ ത്തിൽന**ി**ന്നുള്ള) മോക്ഷംസമൃഗ്ദർശനം കൊണ്ടാണണ്ടാകു ന്നതു് എന്നു കാണിക്കുന്നതിനായി ഭഗവാൻ പറയുന്നു.

നാന്യം ഗുണേഭ്യഃ കത്താരം യദാ ദ്രഷ്ടാനുപശ്യതി ഗുണേ**ഭ്യ**യി പരം വേത്തിമത<sup>്</sup>ഭാവം സോധിഗച്ഛതി. 19

യദാ (തു) എപ്പോരം ദ്രഷ്യാ വിവേകിയായവൻ 630 ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത

ഗുണേഭ്യഃ ബു**ദ്ധ്യാ**ദ്യാകാരമായി പരി<mark>ണ</mark>മി

ക്കുന്ന ഗുണങ്ങളിൽനിന്നു°

അന്യം അന്യമായ (വേറെയായ)

കത്താരം കത്താവിനെ

ന അനുപശ്യതി കാണുന്നുലയോ (അറിയുന്നില്ലയോ)

(**ആത്മാന**ം) ആത്മാവിനെ

ഗുണേഭ്യഃ ഗുണങ്ങളീൽനിന്നം ്

പരം **വ**ൃതിരിക<sup>ം</sup>തമായി (തത<sup>ം</sup>സാക<sup>ം</sup>ഷി

താത്വ)

വേത്തി അറിയുന്നവോ

സഃ അവൻ (ആ വിവേകി)

മത് ഭാവം എൻെറ സ്വരൂപത്തെ (ബ്രഹ്മത്വത്തെ)

അധിഗ<sub>ച്ച</sub> മി പ്രാപിക്കുന്നു.

വിവേകിയായവൻ ബുദ്ധി മുതലായ ആകാരങ്ങളായി പരി ണമിച്ചിരിക്കുന്ന ഗുണങ്ങളിൽനിന്ന് അന്യമായി ഒരു കത്താ വിനെ എപ്പോയ കാണുന്നില്ലയോ, ആത്മാവിനെ ഗുണങ്ങ ളിൽനിന്നു വൃതിരിക്തമായിട്ടും (അത്സാക്ഷിത്വേന) എപ്പോയ അവൻ അറിയുന്നുവോ, അപ്പോയ അവൻഎൻെറ സ്വരുപത്തെ (ബ്രഹ്മത്തെ) പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] ഒരുവൻ വിദ്വാനായിട്ട് ദേഹേന്ദ്രിയവിഷയാ കാരമായി പരിണമിച്ചിരിക്കുന്ന ഗുണങ്ങളിൽനിന്നന്യമായി ട്ടൊരു കത്താവിനെ എപ്പോരം കാണുന്നില്ലയോ—ഗുണങ്ങ ളാണ് സവ്വാവസ്ഥകളായി പരിണമിച്ചിരിക്കുന്നത് (ദേഹേ ദ്രിയാദ്യാകാരമായി പരിണമിച്ചിരിക്കുന്നത്) എന്നം, ഗുണ ങ്ങരംതന്നെയാണ് സവ്വകർമ്മങ്ങരക്കും കത്താവായിരിക്കുന്ന തെന്നം, വിദ്വാനായവൻ എപ്പോരം കാണുന്നുവോ, (അപ്രകാ രംതന്നെ) ഗുണങ്ങളുടെ സകലവ്യാപാരങ്ങരക്കും സാക്ഷിഭ്രത മായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിനെ ഗുണങ്ങളിൽനിന്നു വൃതിരി ക്തമായി എപ്പോരം (അവൻ) അറിയുന്നുവോ, അപ്പോരം അവൻ (ആവിദ്വാൻ) എൻെ ഭാവത്തെ (ബ്രഹ്മാത്മതയെ) പ്രാപിക്കുന്നു—'എല്ലാം വാസുദേവർതന്നെയാകുന്നു'എന്നറി അ വൻ എങ്ങനെ (മത്ഭാവത്തെ) പ്രാപിക്കുന്നു?—പറയുന്നു: ഗുണാനേതാനതീത്യ ത്രീൻ ദേഹീ ദേഹസമത്രവോൻ ജന്മമൃതുജരാദുഃഖൈവ്വി മക്തോമൃതമശ്നതേ. 20

ദേഹി ജീവാത്മാ

ദേഹസമത് ഭവാൻ ദേഹാദിയെ ഉത്നുവിപ്പിക്കുന്നതായ

(ദേഹാദ്യാകാരമായി പരിണമിക്കു

ന്നതായ)

ഏതാൻ ഈ

ത്രീൻ ഗുണാൻ മൂന്നു ഗുണങ്ങളെ

അതീത്യ അതിക്രമിച്ച്

ജന<sup>്</sup>മമ്യത്യു**ജമാടുംഖൈഃ** ജനനമരണജരാടുഃഖങ്ങളാൽ

**വീമക്തഃ മോ**ചിക്കപ്പെട്ട<mark>വനായി</mark>ട്ട°

അമൃതം പരമാനന്ദത്തെ (ബ്രഹ<sup>°</sup>മാനന്ദത്തെ)

അശ്നതേ പ്രാപിക്കുന്നു.

ജീവാതമാ ദേഹാദ്യാകാരമായിട്ടുള്ള പരിണാമത്തോടുകൂടിയ ഈ മൂന്നു ഗുണങ്ങളെ അതിക്രമിച്ച് ജനനമരണജരാദുഃഖങ്ങ ളിൽനിന്നു മോചിച്ചവനായി പരമാനന്ദത്തെ പ്രാപിക്ഷനും.

[ശം—ഭാ] വിദ്ധാനായവൻ, മായോപാധിഭുതമായം ദേഹോത്പത്തിക്കു ബീജഭൂതമായുമിരിക്കുന്ന ഈ മൂന്നു ഗുണ ങ്ങളെ, ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോരംത്തന്നെ അതിക്രമിക്കുന്ന ജനനം. മരണം, ജരാ, ദുഃഖങ്ങരം എന്നിവയിൽനിന്നു് അവൻ ജീവി ച്ചിരിക്കുമ്പോരംത്തന്നെ മുക തനായിട്ട് അമൃതത്വത്തെ പ്രാപി കുടന്നു. ഇങ്ങനെ അവൻ മത്ഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്നുവെന്നത്മം.

വിദ്വാനായവൻ ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോയത്തന്നെ ഗുണ ങ്ങളെ അതിക്രമിച്ച് അമൃതത്വത്തെ പ്രാപിക്കുന്നവെന്നു പറ ഞ്ഞതും (അജ്ജനസം) ഒരു ചോദ്യത്തിന്നു കാരണമായി ഭവി ക്കയാൽ അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

### അജ്ജന ഉവാച:

കൈർല്ലിംഗൈസ്തീൻ ഗുണാനേതാനതീതോ ഭവതീ പ്രഭോ കിമാചാരഃ കഥം ചൈതാംസ്തീൻ ഗുണാനതിവത്ത തേ. 21 അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ പ്രഭോ

ഏതാൻ ത്രീൻ ഗുണാൻ

അതീതഃ

കൈഃ ലിംഗൈഃ

ഭവതി

കഥം ച

കിമാചാരഃ

അല്പയോ പ്രഭോ

ഈ മൂന്നുഗുണങ്ങളെ

അതിക്രമിച്ചിരിക്കുന്ന ദേഹി എന്തു ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടി

ഇരിക്കുന്നു

(അവൻ) ഏതുവിധ ആചാര

ത്തോടുകൂടിയവൻ

എങ്ങനെ

ഏതാൻ ത്രീൻ ഗുണാൻ

അതിവർത്തതേ

ഈ മൂന്നു ഗുണങ്ങളെ

അതിക്രമിക്കുന്നു.

അല്ല**േഠ** പ്രഭോ, ഈ മൂന്നു ഗുണങ്ങളെ അതിക്രമിച്ചിരീക്കുന്ന ദേഹി എന്തലക്ഷണത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നു? അവൻ എന്തൊ രാചാരത്തോടുകൂടിയവനാകുന്നു? എങ്ങനെയാണും അവൻ ഈ മൂന്നു ഗുണങ്ങളേയുമതിക്രമീക്കുന്നതും?

[ശം—ഭാ] സ°പഷ്യം.

ഗുണാതീതൻറെ ലക്ഷണമെന്താണെന്നും, ഗുണങ്ങളെ അതിക്രമീക്കുവാനുള്ള ഉപായമെന്താണെന്നുമുള്ള അജ്ജനൻറ (കഴിഞ്ഞ ശ്രോകത്തിലെ) രണ്ടു ചോദ്യങ്ങരക്കും ഉത്തരം പറയു വാൻ ഭഗവാനാരംഭിക്കുന്നു. അവയിൽ ഗുണാതീതൻ എന്തുലക്ഷണത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നുവെന്ന ചോദ്യത്തിനുള്ള സമാധാനമാദ്യം കേട്ടാലും:

## ശ്രീഭഗവാനുവാച:

പ്രകാശം ച പ്രവൃത്തിം ച മോഹമേവ ച പാണ്ഡവ ന ദേഷൂിസംപ്രവൃത്താനി ന നിവൃത്താനി കാംക്ഷതി. 22 ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ പാണ്ഡവ അല്ലയോ പാണ്ഡുപൃത്ര

(തഃ) എവൻ

സംപ്രവൃത്താനി സ്വത ഏവ പ്രവർത്തിക്കുന്ന

(സ്വഭാവമായി ഉണ്ടായിട്ടുള്ളവ)

പ്രകാശം ച ('സർവ്വദാവരേഷ്യ ദേഹേസ്'മിൻ'

എന്നു മുൻപറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള) പ്രകാശത്തേയും (സത്ത്വകാര്യ

ത്തേയം)

| പ്രവൃത്തിം ച           | ത്യേൽം)<br>പ്രവി <u>യ്യ</u> ുകേൽം (ശങ്ങഴാ <b>ഴി</b>                         |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| മോഹം ഏവ ച<br>ന ദേപഷ്ടി | രുഃഖബ്ജിയോടുകൂടിദേഷിക<br>രുഃഖബ്ജിയോടുകടിദേഷിക<br>മാഹത്തേയം (തമഃകാര്യത്തേയം) |
| നിവൃത്താനി             | നിവത്തിച്ചിട്ടുള്ളവയെ (നിവർ<br>ത്തിച്ചിട്ടള്ളസത്വാദികാര്യങ്ങളെ)             |
| ന കാംക്ഷതി             | സുഖബുദ്ധിയോടു <u>ക</u> ടി (എവൻ)<br>അപേക്ഷിക്കുന്നില്ലയോ                     |
| (സഃ ഗുണാതീ.തഃളച്യതേ)   | അവൻ ഗുണത്തെ അതിക്രമിച്ചവ<br>നെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.                           |

മോഹം എന്നിങ്ങനെയുള്ള സത്താദി സ്വ്കാര്യങ്ങളേയും പോഹം എന്നിങ്ങനെയുള്ള സത്താദി സ്വ്കാര്യങ്ങളേയും ഭേഖബുദ്ധിയോടുകൂടി എവൻ ദോഷിക്കുന്നില്ലയോ, (അപ്പകാ സത്താദിഗുണകാര്യങ്ങളെ സുഖബുദ്ധിയോടുകൂടി എവൻ അപേക്ഷിക്കുന്നതുമില്ലയോ അവൻ ഗുണാതീതനെന്നു പറയ പ്രൈന്ത്രാര്യങ്ങളെ സുഖബുദ്ധിയോടുകൂടി എവൻ അപേക്ഷിക്കുന്നതുമില്ലയോ അവൻ ഗുണാതീതനെന്നു പറയ പ്രൈന്ത്രാര്യങ്ങളെ സുഖബുദ്ധിയോടുകൂടി എവൻ പ്രോകത്തോടന്വയിക്കുന്നു.)

[ശം.—ഭാ] പ്രകാശം സത്താകാര്യം, പ്രവൃത്തിരജഃകാര്യം, മോഹം തമഃകാര്യം, ഇവയെല്ലാം തൻറ ബോധത്തിനു വിഷയമായി പ്രകാശിച്ചാലും അവൻ അവയെ ദോഷിക്കുന്നില്ല. എനിക്കു താമസമായിരിക്കുന്ന പ്രത്യയം (ഭാവന) വന്നിരിക്കുന്ന. അതുകൊണ്ടു ഞാൻ മുഢനായിരിക്കുന്നു. രാജസിയായിരിക്കുന്ന പ്രവൃത്തി എന്നിൽ ഇപ്പോരം ഉത്പാദിച്ചിരിക്കുന്നു. അതു ദുഖമാകുന്നു. രജോഗണത്താൽ പ്രവത്തിതനായിട്ട ഞാൻ എൻറെ സ്വന്ത്യപത്തിൽനിന്നു (യഥാത്ഥസ്വഭാവത്തിൽനിന്നു) ക്രശിച്ചിരിക്കുന്നു (പ്രചലിതനായിരിക്കുന്നു). ഇപ്പകാരം മത്സിത്രപാവസ്ഥാനത്തിൽനിന്നുള്ള എൻറെ ക്രശം വലിയ കഷ്യ

മാകുന്നു. പ്രകാശസ്വരൂപമായിരിക്കുന്ന സത്താഗുണം എന്നെ (ഇപ്പോ⊙) വിവേകിയാക്കിത്തീത്തം, സുഖത്തോടു സഞ്ജിപ്പി ച്ചംകൊണ്ട് എന്നെ ബന്ധിക്കുന്നു' എന്നിപ്രകാരം അവയെ (ഗുണകാര്യങ്ങളെ) ഒരുവൻ ദോഷിക്കുന**്**ള സമ്യഗ<sup>്</sup>ദർശിതാ മില്ലാഞ്ഞിട്ടാകുന്നു. എന്നാൽ ്ഗുണാതീതനായവൻ അവ (പ്രകാശാദിഗുണകാര്യങ്ങ**ം) വിഷയഭാവേന ഉത**്ഭ്ര**ത**ങ്ങളാ **യിരിക്കു**മ്പോ∞ (ബോധത്തിന്ന വിഷയമാകത്തകവണ്ണം പ്രകാശിക്കുമ്പോരം), അവയെ ദേഷിക്കുന്നില്ല. ഒരു സാത്തപി കപരുഷൻ (അല്ലെങ്കിൽ രാജസനോ താമസനോ ആയ പുരു ഷൻ), തന്നിൽ സാത്തചികാദികാര്യങ്ങ≎ (ആദ്യം) പ്രകാശി ച്ചിട്ട് (പിന്നെ) ഇല്ലാതെയാകുമ്പോരം, അവ പിന്നേയം പ്രകാശിക്കണമെന്നു കാംക്ഷിക്കുന്നു. എന്നാൽ ഗുണാതീതൻ അപ്രകാരം കാക്ഷിക്കുന്നില്ല (ഇച്ഛിക്കുന്നില്ല). ഈ ലക്ഷണം അന്യന്നു പ്രത്യക്ഷമാവുകയില്ല. തനിക്കമാത്രം പ്രത്യക്ഷമാക യാൽ ഈ ലക്ഷണം ആത്മവിഷയമായിത്തപന്നയിരിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ ഒരുവനിൽ ഉണ്ടാവുന്ന ദ്വേഷത്തേയോ ആകാംക്ഷ യേയോ മറെറാരുവൻ കാണകയില്ല.

ഉദാസീനവദാസീനോ ഗുണൈയ്യോ ന വിചാല്യതേ ഗുണാ വഞ്ഞ ഇത്യേവ യോവതിഷ്യതി നേംഗതേ. 23 സമദുഖസുഖം സ്വസ്ഥാ സമലോഷ്യാശ്മകാഞ്ചനം ഇല്യപ്രിയാപ്രിയോ ധീരസ്തല്യനിന്ദാത്മസംസ്ത്രതിം 24 മാനാപമാനയോസ്തുല്യസ്തുല്യോ മിത്രാരിപക്ഷയോം സവ്വാമംഭപരിത്യാഗി ഗുണാതീതം സ ഉച്യതേ. 25

യഃ എവൻ

ഉദാസീനവത<sup>ം</sup> (പക്ഷപാതമില്ലാതെ കേവലം) സാ

ക്ഷിയെപ്പോലെ

ആസീനഃ ഇരുന്നുകൊണ്ടു

ഗുണൈം ഗുണകാര്യങ്ങളായ സുഖദ്ദഃഖാദിക

ളാൽ

ന വിചാല്യതേ ചലിപ്പിക്കപ്പെടുന്നില്ലയോ

ഗുണാഃ ഏവ ഗുണങ്ങാതന്നെ

വത്തന്തേ ഇതി സ്വകാര്യങ്ങളിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നു (അ

വയോട്<sup>ം</sup> എനിക്കു യാതൊമ്മ സംബ

ന്ധവുമില്ല) എന്നിങ്ങനെ

**തഃ എവ**ൻ

അവതിഷ്യതി വിവേകജ്ഞാനത്തോടു<u>ക</u>ടി സ്വസ°ഥ

മെന്നപോലെയിമിക്കുന്നുവോ

(യഃ) എവൻ

ന ഇംഗതേ സാത്രപനിഷയിൽനിന്നു ചലിക്കുന്നി

ലയോ

സമദുഃഖസഖഃ സുഖദുഃഖങ്ങളിൽ സമനായും

സ്വസ്ഥ: സ്വരൂപത്തിൽത്തന്നെ ഇരിക്കുന്നവനാ

 $\boldsymbol{\omega}$ 

സമലോഷ്വാഗൂ കാഞ്ചന മൺകട്ട കല്ല് സ്വർണ്ണം ഇവയെ സമ

മായി വിചാരിക്കുന്നവനായും

**തുല്യപ്രിയാപ്രിയഃ സുഖദുഃഖഹേത്വഭ്രതങ്ങളായ** ഇഷ്ടാനി

ഷൂങ്ങളിൽ സമനായും

ധീര: ധീമാനായം (ധൈര്യമുള്ളവനായം)

തുല്യനിന്ദാത്മസംസ്തുതിഃ തന്നെ നിന്ദിച്ചാലും സ്തുതിച്ചാലും

അവയിൽ സമഭാവത്തോടുകൂടിയവ

നായം

മാനാപമാനയോ; മാനാപമാനങ്ങളിൽ

തുല്യഃ സമനായും

മിത്രാമിപക്ഷയോഃ ബന്ധപക്ഷത്തിലും ശതുപക്ഷത്തിലും

തുല്യഃ സമനായം

സവ്വാരംഭപരിത്യാഗി ദൃഷ്യാദൃഷ്യാത്ഥങ്ങളായ സകല ഉദ്യമങ്ങ

ളേയുപേക്ഷിച്ച വനായും

(യഃ) എവൻ ഇരിക്കുന്നുവോ

സഃ അവൻ

ഗുണാതീതഃ ഗുണങ്ങള അതിക്രമിച്ചവൻ എന്ന<sup>ം</sup>

ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു.

എവൻ സാക്ഷി എന്നപോലെ ഇരുന്നുകൊണ്ടു ഗുണകാര്യങ്ങളായ സുഖദുഃഖാദികളാൽ ചലിപ്പിക്കപ്പെടുന്നില്ലയോ, ഗുണ

ങ്ങഠം സ്വസ്വകാര്യങ്ങളിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നുവന്ന ജ്ഞാനത്തോ ടക്ടടി എവർ സ്വസ്ഥമായി സ്ഥിരമായിരിക്കുന്നുവേറ്റ, എവർ സ്വത്രപനിഷ്യിൽനിന്നു ചലിക്കുന്നില്ലയോ, സൂഖദ്ദുഖങ്ങളിൽ സമനായും, സ്വത്രപത്തിൽത്തന്നെയിരിക്കുന്നുവനായും, മൺ കട്ട, കല്ല്, സ്വർണ്ണം എന്നിവയെ തൂല്യമായി വിചാരിക്കുന്ന വനായും, ഇഷ്യാനിഷ്യങ്ങളിൽ തുല്യനായും, ധീമാനായും, തന്നെ നിന്ദിച്ചാലും സ്തതിച്ചാലും (രണ്ടിലും) സമഭാവത്തോടു കൂടിയവനായും, മാനാപമാനങ്ങളിൽ സമനായും, ബന്ധുപ ക്ഷത്തിലും ശത്രപക്ഷത്തിലും സമനായും, സകലവിധ ഉദ്യമ (പ്രത്തേ)ങ്ങളേയും ഉപേക്ഷിച്ചവുനായും, എവർ ഇരിക്കുന്നുവോ, അവർ ഗുണാതീതർ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഉദാസീനനായ ഒരുവൻ ഒരു പക്ഷത്തിലേക്കു അതുപോലെതന്നെ ഗുണാതീതത്വം ചാഞ്ഞുനില്ലുന്നില്ല. സിദ്ധിക്കുന്നതിന്നുള്ള മാഗ്ഗത്തിൽ (ജ്ഞാനനിഷ്യയിൽ) സ°ഥി ആത്മവിത്തായ സന്ന്യാസി വിവേകദശനാവ **തിചെ**യ്യുന്ന സംഥയിൽനിന്നിളകുന്നില്ല. ഇനി പറയുവാൻപോകുന്നതു കൊണ്ട് ഇതു സ്പപ്പുമാകുന്നു. ഗുണങ്ങഠം ദേഹേന്ദ്രിയവിഷയ ങ്ങളായി പരിണമിച്ച്° അന്യേന്യം പ്രവത്തിക്കുന്നു. (ഗുണങ്ങ ളടെ ഇന്ദ്രിയാകാരമായിട്ടുള്ള പരിണാമങ്ങരം വിഷയാകാരമാ യിട്ടള്ള പരിണാമങ്ങളിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നു) എന്ന വിചാര ത്തോടുകൂടി അവൻ യാതൊരു ചലനവുംകൂടാതെ സ്ഥിതി സാത്രപാവസ<sup>്</sup>ഥനായിത്തന്നെ ഭവിക്കുന്നുവെന്ന ചെയ്യുന്നു. ത്ഥം. (സാകൂടസ്ഥദ്ദഷ്ടിയെ അവൻ ത്യജിക്കുന്നില്ല എന്നു താല്പര്യം.) അതിന്നും പുറമെ, സുഖദ്ദുഖങ്ങളിൽ തുല്യനായം, സ്വാത്മാവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവനായം (പ്രസന്നനായം), മൺകുട്ട, കുല്ല<sup>ം</sup>, സ്വർണ്ണം ഇവയിൽ സമഭാവത്തോടുകൂടിയവ നായം. ഇഷ്ടാനിഷ്ടങ്ങളിൽ തുല്യഭാവനായം, ധീമാനായം, തന്നെപ്പററിയുള്ള നീന്ദയിലും സ്തതിയിലും സമഭാവനായും, (അപ്രകാരംതന്നെ) മാനാപമാനങ്ങളിൽ (സത്കാരതിസ്സോര ങ്ങളിൽ) വികാരഭേദമില്ലാത്തവനായം, ബന്ധുപക്ഷത്തിലും ശത്രപക്ഷത്തിലും തുല്യനായും, എവനിരിക്കുന്നുവോ അങ്ങനെ യുള്ള ആത്മവിത്തായിരിക്കുന്ന സന്ന്യാസി ഗുണാതീതനെന്നു

പറയപ്പെടുന്നു. ചിലർ ഉദാസീനന്മാരാണെന്നു തങ്ങരംക്കു നല്ല നിശ്ചയമുണ്ടെങ്കിലും (അവർ) ബന്ധുവിൻെറയോ ശത്ര വിൻേറയോ ഒരു പക്ഷത്തിലാണെന്നു് അന്യന്മാക്കു തോന്നു ന്നു. എന്നാൽ ഗുണാതീതനായ സന്ന്യാസി മിത്രത്തിലും ശത്ര വിലും തുല്യനായിരിക്കുന്നു. അദ്ദേഹം ദേഹധാരണത്തിന്നുമാ ത്രം വേണ്ടുന്നവയൊഴിച്ചു് ദൃഷ്യാദൃഷ്യാത്ഥങ്ങളായ മററുള്ള സകലകർമ്മങ്ങളേയും പരിത്യജിക്കുന്നു.

'ഉദാസീനവത'' എന്നതുമുതൽ 'ഗുണാതീതഃ സ ഉച്യ തോ' എന്നതുവരെ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളവ സന്ന്യസിയായിരിക്കുന്ന മുമുഷുവിന്നു' ഏതുവരെ പ്രയത്നസാദ്ധ്യമായിരിക്കുന്നുവേരെ അതുവരെ അവൻ അവയെ ഗുണാതീതത്വം സിദ്ധിക്കവാനുള്ള സാധനമായി അനുപ്പിക്കേണ്ടതാകുന്നം. അതു' അവനിൽ ഉറയ്ക്കു മ്പോരം—(ഉറച്ചുവെന്നു സായമേവ അറിയുന്നതാണു')—അതു തന്നെ ('ഉദാസീനവത'' എന്നതുമുതൽ 'ഗുണാതീതഃ സ ഉച്യ തോ' എന്നതുവരെ പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഗുണാതീതസാധനംത ന്നെ) ഗുണാതീതൻെറ ലക്ഷണമായി ഭവിക്കുന്നു.

23ാംശ്ലോകത്തിൽ 'അവതിഷ്യതി' എന്നതു ഛങോഭംഗത്തെ ശങ്കിച്ച പരസ്ലൈപദമാക്കിയതാകുന്നു. അതിന്നു' 'അന്തതിഷ്യതി' എന്നൊരു പാഠഭേദവുമുണ്ടും'.

ഇനി ത്രിഗുണങ്ങളെ എങ്ങനെയാണു അതിക്രമീക്കുന്നതും എന്ന ചോദ്യത്തിന്നു ഭഗവാൻ സമാധാനം പറയുന്നു:

മാം ച യോവ്യഭിചാരേണ ഭക്തിയോഗേന സേവതേ സ ഗുണാൻ സമതീതൈൃതാൻ ബ്രഹ്മഭ്രയായ കല്പതേ. 26

| യഃ                  | എവൻ                           |          |
|---------------------|-------------------------------|----------|
| മാം ച               | പരമേശ്വരനായിരിക്കുന്ന         | എന്നെത്ത |
|                     | ന്നെ                          |          |
| <b>അവ്യഭിചാരേ</b> ണ | ഏകാന്തമായീരിക്കുന്ന           |          |
| ഭക്തിയോഗേന          | ഭക്തിയോഗം കൊണ്ടു <sup>ം</sup> |          |
| സേവതേ               | ഉപാസിക്കുന്നുവോ               |          |
| mı                  | അവൻ                           |          |
| ഏതാൻ ഗുണാൻ          | ഈ മൂന്നു ഗുണങ്ങളെ             |          |

സമതീത്യ നല്ലാ:ണ്ണമതികമിച്ചിട്ട്

ബ്രഹംഭയായ ബ്രഹംഭാവത്തിന്നായിക്കൊണ്ട് (മോക്ഷ

ത്താിന്നും)

കല്പതേ സമത്ഥനായി ഭവിക്കുന്നു.

എവൻ പരമേശ്വരനായീരിക്കുന്ന എന്നെത്തന്നെ ഏകാന്തമഠയ (ചലിക്കാത്ത) ഭക്തിയോഗംകെണ്ടേ് ഉപാസിക്കുന്നുവോ അവൻ ഈ മൂന്നു ഗുണങ്ങളേയും നല്ലവണ്ണം അതിക്രമിച്ചിട്ട മോക്ഷത്തിന്നു സമത്ഥനായി (യോഗ്യനായി) ഭവിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഈശ്വരനായം നാരായണനായം സകല ഭ്രത്ങ ളടെ ഹൃദയങ്ങളിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവനായമിരിക്കുന്ന എന്നെ യതിയാകട്ടേ കർമ്മിയാകട്ടേ എവനാണു വിവേകജ്ഞാ നാത്മകമായ ഏകാന്തഭക്തിയോഗംകൊണ്ടു സേവിക്കുന്നും അവൻ മൻപറയപ്പെട്ട ഗുണങ്ങളെ അതിക്രമിച്ച ബ്രഹ്മഭവന ത്തിന്നായിക്കൊണ്ടും മോക്ഷത്തിന്നായിക്കൊണ്ടും സമത്ഥ നായി ഭവിക്കുന്നു.

ഭക്തിയോഗം<u></u> ഭക്തിയാകുന്ന യോഗം. ഭക്തി = ഭജനം, പരമപ്രേമം ബ്രഹുഭയായ <u>ബ്ര</u>ഹുഭവനത്തിന്നും. അതെങ്ങനെയാകുന്നു? കേട്ടാലും:

ബ്രഹ്മണോ ഹി പ്രതിഷാഹമമൃതസ്യാവ്യയസ്യ ച ശാശ്വതസ്യ ച ധർമ്മസ്യ സഖസ്യൈകാന്തികസ്യ ച. 27

ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

അഹം ഞാൻ

വിൻെറ)

പ്രതിഷാ പ്രതിമ (പ്രതിബിംബം)ആകന്ന

(തഥാ) അവ്യയസ്യ അപ്രകാരംതന്നെ നിത്യമായ

അമൃതസ്യ ച മോക്ഷത്തിന്നും

(പ്രതിഷാ) ഞാൻ ആശ്രയമാകുന്നു

(തഥാ) ശാശ്വതസ്യ അപ്രകാരംതന്നെ (തത്സാധന ധർമ്മസ്യ ച മായിരിക്കുന്ന) ശാശ്വതധർമ്മ

ത്തിന്നും

(തഥാ) ഐകാന്തീകസ്യ അപ്രകാരംതന്നെ അഖണ്ഡമായ സുഖസ്യ ച സുഖത്തീന്നം (പ്രതീഷ്യാ) ഞാനാശ്രയമാകന്നു.

എന്തെന്നാൽ ഞാൻ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ പ്രതിമയാകുന്നു. (അപ്ര കാരംതന്നെ) നിത്യമായ മോക്ഷത്തിന്നും, ശാശ്വതമായ ധർമ്മ ത്തീന്നും, അഖണ്ഡമായ സുഖത്തിന്നും ഞാനാശ്രയമാകുന്നു.

[ശം—ഭാ] എന്തെന്നാൽ അവിനാശിയായം അവികാരി യായം ജ്ഞാനയോഗമാകുന്ന ധർമ്മംകൊണ്ടു പ്രാപിക്കപ്പെടു വാൻ യോഗ്യമായ നിത്യധർമ്മമായം അവ്യൂടിചാരമായ ആന ആപ്രമായുമിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തിന്ന് — പരമാത്മാവിന്ന് — ഞാൻ ഇരിപ്പിടമാകുന്നു. അമൃതാദിസ്വഭാവത്തോടുകൂടിയും പരമാന്ന്ദ്രെപനായുമിരിക്കുന്ന പരമാത്മാവിന്നു പ്രത്യാഗാതമാ വായ ഞാൻ ഇരിപ്പിടമാകുന്നു. (അതു ഹേതുവായിട്ട്) സമ്യോഗ് ജോനംകൊണ്ടു പ്രത്യഗാത്മാ (ജീവാത്മാ) പരമാത്മാവുതന്നെയാണ് എന്നറിയപ്പെടുന്നു. ഇതുതന്നെയാണ് 'സബ്രഹ്മഭ്രയായ കല്ലത്നേ' എന്നു പറഞ്ഞത്ത്. യാതൊരു ഈശ്വരുക്കരികൊണ്ടു ബ്രഹ്മം ഭക്തന്മാർക്കു് അനുഗ്രഹം മുതലായ പ്രയോജനത്തിന്നു വേണ്ടി പ്രവത്തിക്കുന്നുവേത് ശക്തി ഞാനാകുന്നു. അങ്ങനെയുള്ള ശക്തിയാകുന്നു ഞാൻ ബ്രഹ്മംതന്നെയാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ ശക്തിയം ശക്തിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്നതും വേറെയിരീപ്പാൻ പാടില്ല.

അല്ലെങ്കിൽ ഈ ശ്ലോകത്തെ ഇങ്ങനെ വ്യാഖ്യാനിക്കാം— ബ്രഹ്മശബ്ദത്തിന്ന് ഇവിടെ സവികല്പക്ക്വഹുമെന്നത്ഥം. അമരണധർമ്മകമായം വ്യയരഹിതമായമിരിക്കുന്ന സവികല്പ കബ്രഹ്മത്തിന്നു നീവ്വികല്പകമായിരിക്കുന്ന ഞാൻ ഈിപ്പിടമാ കന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ ജ്ഞാനനിഷ്ഠാലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന നിത്യധർമ്മത്തിന്നും, തജ്ജനിതമായിരിക്കുന്ന അവ്യഭിചാര മായ (നിരന്തരമായ) സുഖത്തിന്നും ഞാനിരിപ്പിടമാകന്നും.

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം

യോഗശാസ്ത്രേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജന സംവാദേ ഗുണത്രയവിഭാഗയോഗോ നാമ ചതുദ്ദ്ശോദ്ധ്യായഃ

ഗു**ണേത്രയവിഭാ**ഗയോഗമെന്ന പതിന്നാലാമ**ദ്ധ്യാ**യം സമാപ്പം.

# പതിനഞ്ചാമദ്ധ്യായം

[ശം-ഭാ] കർമ്മികളുടെ കർമ്മഫലവം ജ്ഞാനികളുടെ (ജ്ഞാന**യോ**ഗധർമ്മത്താൽ പ്രാപ്യമായതും സുഖമായതുമ**ാ**യ) **ഊോനഫലവും എൻെറ അധീനത്തിലാകയാൽ യാതൊരുവരാ** എന്നെ ഭക്തിയോഗംകൊണ്ടു സേവിക്കുന്നതും അവർ എൻെറ് പ്രസാദത്താൽ ആദ്യം ജ്ഞാനത്തെ പ്രാപിച്ച പിന്നെ ഗുണാതീതരായി ഒടുക്കം മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. അപ്പോ⊙ ആത്മതത്തചത്തെത്തന്നെ നല്ലാണ്ണമറിഞ്ഞിരിക്കുന്ന വർ മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കമേന്നു പറയുവാനുണ്ടോ? അതിനാൽ ആത്മതത്താത്തെപ്പററി അജ്ജനൻ ചോദിച്ചില്ലെങ്കിലും അതി നെ ഉപദേശിക്കുന്നതിന്നായി ഭഗവാൻ ഊർദ്ധാമൂലമെന്നി **ങ്ങനെ ഈ അദ്ധ്യായമാരം**ഭിക്കുന്നു. അതിനാൽ ആദ്യംതന്നെ **വൈരാഗ്യമുണ്ടാകുന്നതിന്നുവേണ്ടി സംസാരസ്വത്രചത്തെ ഒരു** വൃക്ഷരൂപമായി കല്പിച്ച വർണ്ണിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ സംസാ രത്തിൽ വിരക്തി വന്നവൻ മാത്രമേ ഭഗവത്തത്തുലഞ്ഞാനത്തി ന്നധികാരിയാവുകയുള്ള; മറെറാരുത്തനാവുകയില്ല.

ഊർജ്ചാമൂലമധഃശാഖമശാത്ഥം പ്രഹുരവ്യയം

ഛന്ദാംസി യസ്യ പർണ്ണാനി യസ്തം വേദ സ് വേദവിത°. 1

ഭഗ**വാൻ പ**റഞ്ഞു:

ഊദ്വാമലം ക്ഷരാക്ഷരങ്ങളേക്കാര ഉത്യകൃഷ്യനായം

പുരുഷോത്തമനായുമിരിക്കുന്ന നാരായ

ണൻ **മുലമായി**ട്ടുള്ളതും

അധഃശാഖം (അവിടുന്നു കീഴ്പോട്ടുള്ള) കാര്യോപാ

ധികളായ ഹിരണ്യഗർഭാദികരം ശാഖ

താത്വട്ടിള്ളത് •

അവ്യയം നാശമില്ലാത്തതും ആയ

അശ്വത്ഥം അശ്വത്ഥം എന്നു പറയപ്പെടുന്ന സം

സാരവൃക്ഷത്തെപ്പററി

പ്രാഫ: വേദങ്ങര ഘോഷിക്കുന്നു

മമന്ദാംസി വേദങ്ങ*ഠം* 

യസ്യ യാതൊ**രു സംസാരവൃക്ഷത്തി**ൻെറ ഇലകളടെ സ<sup>ം</sup>ഥാനമായിരിക്കുന്നുവോ പർണ്ണാനി അങ്ങനെ ചിരിക്കുന്ന ആ വൃക്ഷത്തെ തം യഃ

എവൻ

വേദ അറിയന്നുവോ

സഃ അവൻ (തന്നെയാണ<sup>o</sup>)

വേദവിത് വേദാത്ഥത്തെ അറിഞ്ഞവൻ.

ക്ഷരാക്ഷരങ്ങളേക്കാരം ഉത<sup>്</sup>കൃഷ്ടനായും പുരുഷോത്തമനായുമി രിക്കുന്ന നാരായണൻ വേരായി (മൂലമായി)ട്ടള്ളതും, (അവി ടന്നു കീഴ\*പോട്ടള്ള) ഹിരണ്യഗർഭാദിക**ം ശാ**ഖകളായിട്ടള്ള തും, (പ്രവാഹര്രപേണ) നാശമില്ലാത്തതുമായ അശ്ചത്ഥമെന്ന പറയപ്പെടുന്ന സംസാരവൃക്ഷത്തെപ്പററി വേദങ്ങരം ഘോഷി ക്കുന്നു. വേദങ്ങ**ം യാതൊ**രു സംസാരവൃക്ഷ**ത്ത**ിന്നു<sup>ം</sup> ഇലകളാ യിരിക്കുന്നുവോ ആ വൃക്ഷത്തെ ആരാണം° അറിയുന്നതു° അവൻ തന്നെയാണം വേദാത്ഥത്തെ അറിയുന്നവൻ.

[ശം-ഭാ] ഊർദ്ധവമൂലം—അവ്യക്തമായ മായാശക്തിയോ ടക്ടിയിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തെയാണം<sup>°</sup> ഇവിടെ 'ഊർദ്ധ്വം' എന്ന ശബൂംകൊണ്ടു പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതു<sup>°</sup>. എന്തെന്നാൽ <u>ബ്രഹ്മം കാല</u> ത്താൽ അളക്കപ്പെടുവാൻ വയ്യാത്തതും (മഹാസുക്ഷൂമായിട്ടുള്ള തും), സകലത്തിന്നും കാരണമായിട്ടുള്ളതും, നിത്യമായിട്ടുള്ള തും, മഹത്തായിട്ടുള്ളതുമാകുന്നു. അതും ഈ സംസാരവൃക്ഷത്തി ൻെ വേരാകുന്നു (മൂലമാകുന്നു). അതിനാൽ ഈ സംസാരവ്വ ക്ഷം ഊർദ്ധാമൂലം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. 'ഊർദ്ധാമൂലോവാൿ ശാഖഃ\_ഈ നിത്യമായിരിക്കുന്ന അശ്വത്ഥവ്വക്ഷത്തിൻെറ വേരു മേല്രോട്ടം കൊമ്പുകരം കീഴ പോട്ടമാകുന്നു.' (കം. ഉ. 3. 2. 1) എന്ന് ശ്രതിവാക്യം. പുരാണത്തിലും ഇതിനെപ്പററി താഴെ പറയുംപ്രകാരം പറയുന്നു:

**അ**വ്യക്തമൂലപ്രഭവസ്തസ്യെവാനുഗ്രഹോത്ഥിതഃ ബു**ദ്ധി**സ്സമയരെയാവ ഇന്ദ്രിയാന്തരകോടരും. 1 മഹാഭ്രതവിശാഖശ്ച വിഷയൈഃ പത്രവാംസ്തഥാ ധർമ്മാധർമ്മസുപുഷ്യശ്ച സുഖദുഃഖഫലോദയഃ. 2 ആജീവ്യു സവ്വ്ഭൃതാനാം ബ്രഹ്മവൃക്ഷു സനാതനഃ ഏതത° ബ്രഹ്മവനം ചൈവ ബ്രഹ്മാ ചരതി നിതൃശു. 3 ഏതച്ഛിത്വാ ച ഭിത്വാ ച ജ്ഞാനേന പരമാസിനാ തതശ്ചാത്മരതിം പ്രാപ്യ യസ്മാന്നാവത്തതേ പുനു. 4

അത്ഥം:—അവ്യക്തം (അവ്യാക്തം അല്ലെങ്കിൽ മൂലപ്ര കൃതി); ആകുന്ന വേരിൽനിന്നുത്തവിച്ചതും, അവ്യക്തശക്തി കൊണ്ടു വർദ്ധിക്കുന്നതും, ബുദ്ധി തടിയായിട്ടുള്ളതും, ഇന്ദ്രിയ ങ്ങരം കോടരങ്ങളായിട്ടുള്ളതും, മഹാഭ്രതങ്ങരം കൊമ്പുകളായി ട്ടുള്ളതും. വിഷയങ്ങരം ഇലകളായിട്ടുള്ളതും, ധർത്മാധർമ്മങ്ങരം പുപ്പങ്ങളായിട്ടുള്ളതും, സുഖദ്യഖങ്ങരം ഫലങ്ങളായിട്ടുള്ളതുമായ നിത്യമായ ബ്രഹ്വുക്ഷം സകലപ്പാണികരുക്കും ആജീവ്യമാ കുന്നും. ഇതു ബ്രഹ്മത്തിന്നും (പരമാത്മാവിന്നും) വനമാക ന്നും—സംഭജനിയമാകുന്നും അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഈ വൃക്ഷ ത്തെ ജ്ഞാനമാകുന്നും വലിയ വാരാക്കാണ്ടും വെട്ടിമുറിച്ചും, അതിന്റെശേഷം ആത്മരതിയെ പ്രപ്പിച്ചിട്ടുള്ള (ആത്മനിഷ്യ നായി ഭവിച്ചിട്ടുള്ള) ഒരുവൻ പിന്നെ അതിൽനിന്നും തിരികെ വരുന്നതല്ല—പുനരാവൃത്തിരഹിതമായ കൈവല്യത്തെ പ്രാ

2

യമാകുന്നു. ആ സംസാരവ്യക്ഷത്തിന്നുതന്നെ ഇനി വേറൊരു വിശേഷണത്തെ പറയുന്നു — മാന്ദാംസി യസ്യ പർണ്ണാനി — വേദങ്ങരം ആ സംസാരവ്യക്ഷത്തിനെറെ ഇലകളെന്നപോലെയി രിക്കുന്നു. എങ്ങനെയെന്നാൽ, (ഒരു വ്യക്ഷത്തെഇലകരം എന്ന പോലെ) ഋഗ്യജസ്സാമലക്ഷണങ്ങളായിരിക്കുന്നു വേടങ്ങരം ഇല കരം എന്നപോലെ സംസാരവ്യക്ഷത്തെ രക്ഷിക്കുന്നു. വ്യക്ഷത്തിന്റെ രക്ഷയ്ക്കായി ഇലകരം എപ്രകാരമോ അതുപോലെ വേടങ്ങരം, ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളെയും അവയിൽ നിന്നുണ്ടാകുന്ന ഫലങ്ങളെയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതിനാൽ, സംസാരവ്യക്ഷത്തി നെറ രക്ഷയ്ക്കായി ഭവിയ്ക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ വ്യാഖ്യാനിച്ചപ്രകാരം ആ സംസാരവ്യക്ഷത്തെ സമൂലം ആരാണം അറിയുന്നത്ര അവൻ വേദാത്ഥത്തെ അറിയുന്നുവനാകുന്നുവേന്നത്ഥം.

സമൂലമായിരിക്കുന്ന സംസാരവൃക്ഷത്തിൽനിന്നു വേറെ അറിയേണ്ടതായിട്ട്ട് ഒരണമാത്രം പോലും ശേഷിക്കുന്നില്ലം അതിനാൽ അതിനെ അറിയുന്നവർ സവ്വജ്ഞനാകുന്നു. ഇങ്ങനെ സമൂലമായിമിക്കുന്ന സംസാരവൃക്ഷത്തിൻെറ ജ്ഞാനത്തെ സൂതിക്കുന്നു.

ആ സംസാരവൃക്ഷത്തിൻെറതന്നെ വേറെ ചില അവയവ കല്പനയെ പറയുന്നു;

> അധശ്ചേദ്ധം പ്രസ്താസ്സസ്യ ശാഖാ ഗുണപ്രവൃദ്ധാ വിഷയപ്രവാളാഃ അധശ്ച മൂലാന്യനസന്തതാനി കർമ്മാനബന്ധീനി മനഷ്യലോകേ.

തുണപ്രവ്യദ്ധാഃ സത്ത്വാദിഗുണങ്ങളെക്കൊണ്ടു

വൃദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചിരി

ക്കുന്നതും

വിഷയപ്രവാളാഃ ശബ്ദാദിവിഷയങ്ങശ തളി

രുകളായിട്ടുള്ളതുമായ

തസ്യ ശാഖാഃ ആ സംസാരവൃക്ഷത്തിൻെറ

കൊമ്പുക**ം** 

യെന്നം വ മേലേ ഉള്ള ലോകങ്ങളിലും അനം പ്രസ്താം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന

അധഃ (ച ഊദ്ധാം ച) താഴത്തും മുകളിലുമുള്ള ലോക

ങ്ങളിൽ

അനുസന്തതാനി എല്ലാ ദീക്കിലും പരന്നു വേര്യ

ന്നികിടക്കുന്ന

മൂലാനി (തത്തത് ഭോഗവാസനാലക്ഷ

ണമായിരിക്കുന്ന വേരുകയ)

മനുഷ്യലോകേ മനുഷ്യലോകത്തിൽ

കർമ്മാനുബന്ധീനി കർമ്മത്തെ പിന്നീട്<sup>°</sup> ഉത്ഭവി

പ്പ<sup>ു</sup>ക്കുന്നവയായി ഭവിക്കുന്നു.

സത്തവാദിഗുണങ്ങളെക്കൊണ്ടു വൃദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന വയം ശബ്ദാദിവിഷയങ്ങളാകുന്ന തളിരുകളോടുകൂടിയവയു മായ അതിൻെറ (സംസാരവൃക്ഷത്തിൻെറ) കൊമ്പുകയം കീഴം മേലുമുള്ള ലോകങ്ങളിൽ വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു. താഴത്തും മുകളിലുമുള്ള ലോകങ്ങളിൽ വിരുഢങ്ങളായിരിക്കുന്ന ആ അവാന്തമമൂലങ്ങയ മനുഷ്യലോകത്തിൽ പിന്നീട്ട കർമ്മ ത്തെ ഉത്ഭവിപ്പിക്കുന്നവയായി ഭവിക്കുന്നു. (എന്തെന്നാൽ മനു ഷ്യലോകത്തിലാണു കർമ്മാധികാരം അന്യലോകങ്ങളിലില്ല.

[ശം—ഭാ] അധഃ — മനഷ്യലോകത്തിൽനിന്ന കീഴ്പോട്ട സ്ഥാവരംവരേയം; ഊദ്ധാം ച—മനഷ്യലോകത്തിന്ന മേല്പോട്ട ബ്രഹ്മലോകംവരേയും—വിശ്വസ്രഷ്ടാവായ ബ്രഹ്മാവിൻെറ ലോകംവരേയം; തസ്യ ശാഖാഃ—ബ്രഹ്മലോകംമതൽ സ്ഥാവ രംവരെ മനുഷ്യലോകത്തിന്നു മേലെയായും താഴെയായം---**ജ്ഞാനക**ർമ്മ<mark>ങ്ളടെ ഫലങ്ങളെ</mark> അനസരിച്ച പ്രാപിക്കപ്പെട വാൻ യോഗ്യമായ—ഏതെല്ലാം ലോകങ്ങളാണുള്ള**തു**് അവ യെല്ലാം ഈ സംസാരവൃക്ഷത്തിന്റെ കൊമ്പുകയപോലെയാ കന്നം; പ്രസ്തതാ<u>ം (</u>കൊമ്പുകളടെ സ്ഥാനമായിരിക്കുന്ന ആ ലോകങ്ങളെല്ലാം) സവ്വത്ര വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു; വൃദ്ധാഃ (ആ കൊമ്പുകയ) ഉപാദാനകാരണമായിരിക്കുന്ന സത്ത്വരജസൂമോഗുണങ്ങളാൽ പോഷിപ്പിക്കപ്പെട്ട വദ്ധിച്ചിരി വിഷയപ്രവാളാഃ---അവ (സംസാരവൃക്ഷത്തിന്റെ കൊമ്പുകയ) കർമ്മഫലമാകുന്ന ദേഹാദിശാഖകളിൽനിന്ന<sup>ം</sup>

അങ്കരിച്ച പോലെയിരിക്കുന്ന വിഷയങ്ങളാകുന്ന തളിരുകളോ ടുകൂടിയവയാകുന്നു. - സംസാരവൃക്ഷത്തിന്റെ പരമമലത്ത (മഖ്യമായവേരിനെ)—ഉപാദാനകാരണത്തെ—പററിപറഞ്ഞു. ഇനി സംസാരവൃക്ഷത്തിന്റെ അവാന്തരമൂലങ്ങളെന്നപോലെ (അപ്രധാനങ്ങളായ വേരുകളെന്നപോലെ) ഇരിക്കുന്നധർമ്മാ ധർമ്മപ്രവൃത്തി കാരണങ്ങളെ കർമ്മഫലജനിതമായിരിക്കുന്ന രാഗദോഷാദിവാസനകളെ — പററി പറയുന്നു — കർമ്മാനുബ ന്ധീനി മൂലാനി—ധർമ്മാധർമ്മലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന ത്തെ പിന്നീട്° ഉത്ഭവിപ്പിക്കുന്നവയും ദേഹാദിയെ അപേ ക്ഷിച്ച മൂലങ്ങളുമായിരിക്കുന്ന അപ്പാനങ്ങളായ ആ വേരുക $\infty$ ; അധഃ ച അനുസന്തതാനി  $\pm$  ( ദേവാദിലോകങ്ങ രംഭ (താഴെക്ളള ലോകപ്പുളിൽ അനുപിഷ്യങ്ളായിരിക്കുന്നു (വ്യാപിച്ചകിടക്കുന്നം.) മനഷ്യലോകേ—പ്രത്യേകിച്ച മനഷ്യ ലോകത്തിൽ—എന്തെന്നാൽ ഈ (മനുഷ്യ) ലോകത്തിലാണ് മനു ച്യുക്ക് കർമ്മാധികാരം എന്നതു പ്രസിദ്ധമാണല്ലോ.

ഇപ്പോരം വർണ്ണിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഈ സംസാരവൃക്ഷമാകട്ടെ—

ന രൂപമസ്യേഹ തഥോപലഭ്യതേ നാത്തോ ന ചാദിന്ന ച സംപ്രതിഷ്ഠാ അശ്ചത്ഥമേനം സുവിരൂഢമൂല-മസംഗശസ്ലേണ ദൃഡേന ഛിത്വാ.

3

തതഃ പദം തത<sup>്</sup> പരിമാർഗ്ഗീതവ്യം യസ്മിൻ ഗതാ ന നിവത്തന്തി ഭ്രയഃ തമേവ ചാദ്യം പുരുഷം പ്രപദ്യേ യതഃ പ്രവൃത്തിഃ പ്രസ്താ പുരാണീ.

4

ഇഹ ഈ സംസാരത്തിൽ സ്ഥിതിചെ

യ്യുന്ന പ്രാണികളാൽ

അസ്യ ഈ സംസാരവൃക്ഷത്തിൻെറ

തഥാ മേല്പറഞ്ഞവിധമായ (ഉൗദ്ധമൂലത്വാ

ദിപ്രകാരേണയുള്ള)

രൂപം സ്വരൂപം

ന ഉപലഭ്യതേ അറിയപ്പെടുന്നില്ല

ആദീം നച ആദിയം (ഉത്പത്തിയം) അറിയ

പ്പെടുന്നീല

അന്താന ച അന്തവം (നാശവം) അറിയപ്പെടു

സില

സംപ്രതിഷാ ന സ്ഥിതിയം അറിയപ്പെടുന്നില്ല

(തസ്മാത്) ഇപ്പകാരമുള്ള ഈ സംസാരവൃഷം

ഭുരവച്ചേദവം (അനത്ഥകരവം) ആക

യാൽ

സുവിത്രഢമൂലം ഉറച്ചുന്നിയിമികുന്ന വേരുകളോടു

കൂടിയ

എന്നം അശ്വത്ഥം ഈ അശ്വത്ഥപ്പുക്ഷത്തെ

ളഢേന ബലമായ (സമ്യഗ്വീചാരംകൊണ്ടു<sup>°</sup>) അസംഗശസ്തേണ വെരാഗ്യമായ (അഹംമേതാത്യാഗ

മായ) ആയുധത്തിനാൽ

ഛിത്വo വെട്ടിമറിച്ചിട്ട് (വേറെയാക്കീട്ട്)

അതഃ പീന്നെ

യതഃ യാതൊരു പുരുഷനിൽനിന്മ<sup>ം</sup>

പുരാണീ വളരെക്കാലമായി തുടന്നവന്നിരി

കുന്ന

പ്രവൃത്തിഃ സംസാരപ്രവൃത്തി പ്രസൃതാ പരന്നിരിക്കുന്നുവോ

**തം ഏവ ച** ആദ്യം

പുരുഷം ആ ആദിപുരുഷനെത്തന്നെ

പ്രപദ്യേ (ഇതി) ശരണംപ്രാപിക്കുന്നവെന്നിങ്ങനെ

ഏകാന്തഭക്തിയോടുകൂടി

യസ്തിൻ ഗതാഃ ഏത്ര സ്ഥാനത്തെ പ്രാപിച്ചവർ

ഭ്രയഃ പിന്നേയും

ന നിവത്തന്തി സംസാരത്തിലേക്കു തിരികെ വര

ന്നില്ലയോ

തത് പദം ആ സ്ഥാനം

പരിമാർഗ്ഗിതവ്യം അനേചഷിക്കപ്പെടേണ്ടതാകന്നും.

ഈ സംസാരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന പ്രാണികളാൽ ഈ സംസാരവൃഷത്തിൻെറ മേല്പറഞ്ഞവിധമായ സ്വരൂപം അറി യപ്പെടുന്നിലും അതിൻെറ ആദിയം അന്തവും സ്ഥിതിയം അറിയപ്പെടുന്നില്ല. ഉറച്ചൂന്നിയിരിക്കുന്ന വേരുകളോടുകൂടിയ ഈ അശ്വത്ഥവുക്ഷത്തെ ബലമായ വൈരാഗ്യമാകുന്ന ആയ്യം കൊണ്ടു വെട്ടിമറിച്ചതിന്റെശേഷം 'ഏതു പുരുഷനിൽനിന്നു വളരെക്കാലമായി തുടന്താണിരിക്കുന്ന സംസാരപ്രവൃത്തി പരന്നിരിക്കുമായി ആ ആദിപുരുഷനെ ഞാൻ ശരണംപ്രാപിക്കുന്നു എന്നിങ്ങനെ ഏകാന്തഭക്തിയോടുകൂടി, ഏതു സ്ഥാനത്തെ പ്രാപിച്ചവർ സംസാരത്തിലേക്കു പിന്നേയും തിരികെ വരുന്നില്ലയോ (അതിന്നു മൂലുളതമായ) ആ സ്ഥാനത്തെ അന്വേഷിച്ചറിയേണ്ടതാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഈ സംസാവേദ്യക്ഷത്തിന്റെ മേൽവർണ്ണിക്ക പ്പെട്ടപ്പകാംമുള്ള രൂപം കാണപ്പെടുന്നില്ല. എന്തെന്നാ**ാ**ൽ അതു<sup>ം</sup> (സംസാരവൃക്ഷം) സാപ്പം മരീചിക ഇന്ദ്രാലക്കാരൻറ ഗന്ധവ്വനഗരം എന്നീവയെപ്പോലെയാകുന്നു. അതു ദൃഢമായം (കാണപ്പെട്ടതായം) നഷ്യമായം (കാണപ്പെടാത്തതായം) ഉള്ള സ്വര്യപ്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നു. അതിചാൽ അതിന്ന് അവ സാന്വാകട്ടേ സാപ്പിയാകട്ടേ ഇല്ല. അതിന്ത് ആദിയമില്ല— ഇതിന്നകാലംമുതല്ലൂണ്ടായിരിക്കുന്നുംവന്നും ആക്കം അറിഞ്ഞു കൂട. അപ്രകാരംതന്നെ ഉണ്ടായിട്ടു നശിക്കുന്നതിന്നു മൻപുള്ള (മദ്ധ്യത്തിലുള്ള) അതിൻെറ സ്ഥിതിയം ആക്ഷറിഞ്ഞുകൂട. സവിരൂഢമുലം ഏനം അശ്ചത്ഥം <u>—</u> ഉറച്ചുന്നിയിരിക്കുന്ന വേരുകളോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന മുൻവർണ്ണിക്കപ്പെട്ട ഈ അശ്വ ത്ഥവൃക്ഷത്തെ; ദൃശേന—പരമാതമാഭിമുഖമാക്കിത്തന്നെ മന സ്സിനെ ഉറപ്പിക്കുകയാലുള്ള ബലത്തോടുകൂടിയും പിന്നേയും പിന്നേയുമുള്ള വിവേകാദ്യാസമാകുന്ന കല്ലിന്മേൽ മൂർച്ചകൂട്ട പ്പെട്ടതായുമിരിക്കുന്ന; അസംഗശസ്ത്രേണ 💳 അസംഗമാകുന്ന വാളകൊണ്ട്<sup>°</sup>; അസംഗം<u>—</u>പത്രൻ, ദ്രവ്യം, ലോകം ഇവയിൽ സംഗമില്ലായ്മ, അപ്രകരമുള്ള അസംഗമാകുന്ന ശസ്തംകൊ ണ്ട്<sup>°</sup>; ഛിത്വാ<u>—</u>ബീജസഹിതം ഉന്മലനാശംവരുത്തീട്ട്<sup>°</sup>; തതഃ <u>—അതിൻെ ശേഷം; യാതൊരു സ്ഥാനത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ള</u> വർ സംസാരത്തിലേക്കു തിരികെ വരുന്നില്ലയോ അങ്ങനെയി രിക്കുന്ന വൈഷ്ണവമായ ആ പദത്തെ അന്വേഷിച്ചറിയേണ്ടതാ കുന്നു. എങ്ങ**ന**യാണ് അപ്പേഷിക്കേണ്ടതു് എന്നു പറയുന്നു.... 'യാതൊരുവനാണു' പദശബ'ദേന പറയപ്പെടു<mark>ന്നതു</mark>' അങ്ങനെ യിരിക്കുന്ന ആദിപുരുഷനെ ഞാൻ ശരണംപ്രാപിക്കുന്നു' എന്നു ങ്ങനെ തച്ഛരണതയാണ<sup>ം</sup> അദ്ദേഹത്തെ അനോഷിച്ചറിയേ അതു<sup>ം</sup> എന്നത്ഥം. ഈ പുരുഷൻ ആരാകുന്നു? പറയുന്ന — യാതൊ രുപുരുഷനിൽ**നി**ന്നാണം" ചിരന്തനിയായസംസാരമായാവൃക്ഷ ത്തിൻെ പ്രവൃത്തി, ഇന്ദ്രജാലക്കാരനിൽനിന്നു കൺകെട്ടെ ന്നപോലെ, പരന്നുകിടക്കുന്നത്ര് ആ പുരുഷൻ എന്നത്ഥം.

എങ്ങനെയുള്ളവരാണ് ആ പദത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതു<sup>c</sup>?— കേരുക്കൂ:

> നിർമ്മാനമോഹാ ജിതസംഗദോഷാ അധ്യത്തെനിത്യാ വിനിവൃത്തകാമാഃ ദാരെന്ദാവ്വിമുക്താഃ സുഖദുഃഖസംജൈഞ—— ഗ്രാപ്പന്ത്യമൂഢാഃ പദമവ്യയം തത്ം.

നിർമ്മാനമോഹാഃ അഹങ്കാരം, മിഥ്യാഭിനിവേശം

ഇവയിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചവ**രും** 

5

ജിതസംഗദോഷാഃ പത്രാദിസംഗരൂപമായ ദോഷ

ത്തെ ജയിച്ചവരും

അധ്യാത്മനിത്യാഃ ആത്മജ്ഞാനത്തിൽ നിഷയോടുക

ടിയവരും

വിനിവൃത്തകാമാഃ ആശയിൽനീന്നു നല്ലവണ്ണം നിവ

ത്തിച്ചവരും

സുഖദുഃഖസം കൌഞ്ഞു സുഖം എന്നും ദുഃഖം എന്നും അറീയ

പ്പെടുന്ന

ഭ്യമങ്ങളാൽ ശീതോപ്പാദി ഭ്യമാത്രമേ

വിമുക്താഃ മോചിക്കപ്പെട്ടവമം

അമൂഢാം (സന്തഃ) അവിദ്യയിൽനിന്നു നിവർത്തിച്ച

വരുമായി

തത് മേല്പറഞ്ഞ

അവ്യയം പദം നാശമില്ലാത്ത സ്ഥാനത്തെ

ഗച്ഛന്തി പ്രാപിക്കുന്നു.

അഹങ്കാരം, മിഥ്യാഭിനിവേശം ഇവയിൽനിന്നു നിവത്തിച്ച വരും, പുത്രാദിസംഗരൂപമായ ദോഷത്തെ ജയിച്ചറ്വരും, ആത്മജ്ഞാനത്തിൽ നിഷയോടുകൂടിയവരും, ആശയിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചവരും, സുഖമെന്നും ദുംഖമെന്നും അറിയപ്പെടുന്ന ദ്വന്ദ്വങ്ങള**ീൽനിന്നു മോ**ചിച്ചവരും, അവിദ്യയിൽനിന്നു നിവ ർത്തിച്ചവരുമായിട്ട് മേല്പറഞ്ഞ വ്യയമില്ലാത്ത സ<sup>്</sup>ഥാനമത്ത പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] നിർമ്മാനമോഹം —മാനമോഹാജ്ജിതന്മാരം; ജിതസംഗദോഷാം —സംഗംതന്നെയാകുന്ന ദോഷത്തെ ജയിച്ചിരിക്കുന്നവരം; ആധ്യാത്മനിത്യാം —പരമാത്മസാര്രപാലോ ചനയിൽ തത്പരന്മാരം; വിനിവ്വത്തകാമാം —സകലജാതി കാമങ്ങളേയം വിശേഷേണ —ലേശംപോലും തങ്ങളിലൊട്ട വാൻ സമ്മതിക്കാതെ — നിവർത്തിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളവരം —സന്ന്യാസികളായിരിക്കുന്നവരം എന്നത്ഥം; സുഖദുംഖസംജെങ്ങ ദേരും വിമുക്കാം —സുഖദുംഖങ്ങളെന്നറിയപ്പെടുന്ന പ്രിയാരികളെ പരിത്യജിച്ചവരുമായിട്ട്; അമുഢാം — മോഹവള്ജിതന്മാരായിരിക്കുവർ; തത് അവ്യയം പദം ഗച്ഛതി — മൻപറയപ്പെട്ട വ്യയമില്ലാത്ത പരത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

ആ പദത്തെത്തന്നെ ഇനിയും വിശേഷിപ്പിക്കുന്ന— ന തത° ഭാസയതേ സൂര്യോ ന ശശാംകോ ന പാവകഃ യത° ഗത്വാ ന നിവത്തന്തേ തദ്ധാമ പരമം മമ.

തത<sup>ം</sup> ആ പദത്തെ (സ്ഥാനത്തെ)

സൂര്യ**ഃ** സൂര്യൻ

ന ഭാസയതേ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നില്ല

ശശാംകഃ ചന്ദ്രൻ

ന പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നില്ല

**പാവകഃ അ**ഗ്നി

ന പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നില്ല യത° യാതൊരുസ്ഥാനത്തെ

ഗത്വാ പ്രാപിച്ചിട്ട**്** 

ന നിവത്തന്തേ (യോഗികയ) പിന്നേയം തിരികെ വരു

ന്നില്പയോ

തത് ആ സ്ഥാനം

മമ എൻെ

പരമം ധാമ ഉത്തമമായ സാത്രപം (ആകുന്നം.)

ആ സ്ഥാനത്തെ സൂര്യൻ, ചന്ദ്രൻ, അഗ്നി എന്നിവർ പ്രകാ ശിപ്പിക്കുന്നില്ല. യാതൊരു സ്ഥാനത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ട് യോഗി കരം പിന്നേയും തിരികെ വരുന്നില്ലയോ ആ സ്ഥാനം എൻെറ ഉത്തമമായ സ്വര്യപമാകുന്നു. (ഈ ശ്രോകംകൊണ്ട്, സൂര്യാദി പ്രകാശങ്ങരക്ക് അവിഷയമായിരിക്കുന്നതിനാൽ ആത്മാ വിന്നു് ജഡത്വശീതോഷ്ണാദിദോഷപ്രസംഗം നീഷേധിക്കപ്പെ ട്ടിരിക്കുന്നം.)

[ശം—ഭാ] 'തത്', എന്ന പദം 'ധാമ' എന്നതിനോട്ട യോജിപ്പിക്കുന്നം സൂര്യൻ സകല വസ്തുക്കളേയും പ്രകാശിപ്പി പ്രാനുള്ള ശക്തിയോടുകൂടി നിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും തേജോരുപി യായിരിക്കുന്ന ആ പടത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കുനില്ല. അപ്രകാരംത ന്നെ ചന്ദ്രനും അഗ്നിയും (ആ പദത്തെ) പ്രകാശിപ്പിക്കുനില്ല. യാതൊരു വൈഷ്ണവചടത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ടു തിരികെ വരുന്നി ല്ലയോ, യാതൊരു പദത്തെ സൂര്യാദിക്കാ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നി ല്ലയോ, അതു വേഷ്ണവായിരിക്കുന്ന എൻെറ പരമപദഭാകുന്നു— ഉത്തമസ്ഥാനമാകുന്നു.

ഇവിടെ ഇങ്ങനെ ഒരു പൂവ്വക്ഷം ജനീച്ചേക്കാം:

പോവുക എന്ന ക്രിയ വരുക എന്ന ക്രിയയിൽ അവസാ നിക്കുന്നുവേന്നും, ചേരുക എന്ന ക്രിയ പിരിയുക എന്ന ക്രിയ യിൽ അവസാനിക്കുന്നുവേന്നും ഉള്ളത്വ പ്രസിദ്ധമാണല്ലോ. എന്നുവെച്ചാൽ ഒരുവൻ പോകണമെങ്കിൽ അവൻ വരുകയും വേണം. ഒന്നു മറെറാന്നിനോടു ചേരണമെങ്കിൽഅതു് അതിൽ നിന്നു പിരിയുകയും വേണം. ഇങ്ങനെ പോവുക, വരുക, ചേരുക, പിരിയുക എന്ന ക്രിയകഠം അന്യോന്യം സംബന്ധി ച്ചിരിക്കുമ്പാവനുള്ള സംഗതി ലോകപ്രസിദ്ധമാണല്ലോ. അങ്ങ നെയിരിക്കെ 'യത്' ഗത്വാ ന നിവത്തന്തേ—ആ സ്ഥാനത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ളവർ തീരികെ വരുന്നില്ല' (പുനരാവൃത്തിയെ

സമാധാനം—അതിന്നള്ള കാരണം പറയാം. കേട്ടാലും— മമൈവാംശോ ജീവലോകേ ജീവഭ്രാഃ സനാതനഃ മനഃഷഷ്യാനീന്ദ്രിയാണീ പ്രകൃതിസ്ഥാനി കർഷതി. ി മമ ഏവ അംശഃ എൻെറ അംശംതന്നെയായം

സനാതനഃ അനാദിയായം (സപ്പ്ദാ സംസാ

രിതോന പ്രസിദ്ധനായം)

ജീവഭ്രതഃ (അവിദ്യകൊണ്ട്<sup>°</sup>) ജീവഭ്രതനാ

യുമിരിക്കുന്നേ ഈ ആത്മാ

പ്രകൃതിസ്ഥാനി പ്രകൃതിയിൽ (ലീനതയാ) സ്ഥി

**തിചെ**യ്യുന്ന

മനഃഷഷ്യാനി മനസ്സ് ആറാമതായിട്ടുള്ള

**ഇന്ദ്രിയാ**ണി ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ

ജീവലോകേ കർഷതി സംസാരത്തിൽ ഉപഭോഗാർത്ഥ

മായി ആകർഷിക്കുന്നു.

എൻറെ അംഗംതന്നെയായും അനാദിയായും (അവിദ്യകൊണ്ടും) ജീവഭ്രതനായമിരിക്കുന്ന ഈ ആത്മാ പ്രകൃതിയിൽ സൗഥിതി ചെയ്യുന്ന (പ്രകൃതിയിലടങ്ങിയിരിക്കുന്ന) ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും ആറാമത്തെ ഇന്ദ്രിയം ആയ മനസ്സിനേയും, സംസാരത്തിൽ ഭോഗമനുഭവിക്കുന്നുതിന്നായി ആകർഷിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] സംസാരത്തിൽ ഭോക്താവെന്നും കത്താവെന്നും പ്രസിദ്ധനായിരിക്കുന്ന സനാതനനായ ജീവൻ പരമാത്മാ വായം നാരായണനായമിരിക്കുന്ന എന്റെ അംശം (ഒരു ഭാഗം അല്ലെങ്കിൽ **അവയവം) ത**ന്നെയാകുന്നു. അതു<sup>ം</sup> എന്നിൽനിന്നു ഭിന്നമല്ല. അതു ജലത്തിൽ കാണന്ന സൂര്യപ്രതിബിംബംപോ ലെയാകുന്നു; ആ പ്രതിബിംബം സാക്ഷാൽ സൂര്യൻെറ അംശ മാകുന്നു; (ഉപാധിഭ്രതമായിരിക്കുന്ന) ജലത്തെ നീക്കിയാൽ സൂര്യാംശമായിരിക്കുന്ന പ്രതിബിംബം സൂര്യനെത്തന്നെ പ്രാ പിച്ചിട്ട് <mark>പിന്നെ നിവ</mark>ത്തിക്കുന്നില്ല (സൂര്യത്രപമായിത്തന്നെ സ<sup>്</sup>ഥീ**തിചെ**യ്യന്നുവെന്നർത്ഥം). അതുപോലെതന്നെ ജീവാ ത്മാ പമമാതമാവോടുകൂടി ചേർന്നതിന്റെശേഷം നിവർത്തി ക്കുന്നില്ല—സ്വര്യപേണ പരമാത്മാവായിത്തന്നെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നതല്ലാതെ പുനരാവൃത്തിയെ പ്രാപീക്കുന്നില്ല. അല്ലെ കിൽ വേറൊരുദാഹരണം പറയാം—ഘടാദ്യപാധിയാൽ പരി ച്ഛിന്നമായിരിക്കുന്ന ഘടാദ്യാകാശം മഹാകാശത്തിന്റെ അംശം മാത്രമാകുന്നു. ഘടാദൃപാധിയെ നശിപ്പിച്ചാ**ൽ** ഘടാദ്യാ

കാശം മഹാകാശത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ട പിന്നെ നീവത്തിക്കുന്നില്ല (ആകാശാത്മനാ സ്ഥിതിചെയ്യന്നുവെന്നർത്ഥം). അതിനാൽ 'യത്' ഗത്വാ ന നിവത്തന്തേ—യാതൊരു സ്ഥാനത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ട പിന്നെ അവർ തിരികെ വരുന്നില്ലയോ' എന്നു പറഞ്ഞതു ശമിതന്നെയാകുന്നു.

പൂവ്വപക്ഷം: \_\_അവയവരഹിതനായ പരമാത്മാവിന്ന്, എങ്ങനെയാണ് ഏകദേശമായ അംശം (അവയവം) ഉണ്ടാക ന്നത്ര<sup>ാ</sup>? അവയവിയാണെന്നവരികിൽ (അവയവത്തോടുകൂടി യതാണെന്നവരികിൽ) അവയവവിഭാഗംകൊണ്ട് അതു നശി കത്തക്കതായി ഭവികന്നെ.

സമാധാനം: \_ ഇവിടെ അങ്ങനെ ഒരു ദോഷമില്ല. എന്തെ ന്നാൻ അവിദ്യകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള ഉപാധിയാൽ പരിച്ഛി.നമാ യിരിക്കുന്ന ഏകദേശാംശം ഓംശമെന്നപോലെ കല്ലിക്കപ്പെട്ടി രിക്കുക മാത്രമാകുന്നു. ഈ അത്ഥത്തെ ക്ഷേത്രാദ്ധ്യായത്തിൽ വിസ്സരിച്ചുകാണിച്ചിട്ടുമുണ്ട്.

എൻറ അംശമായി കല്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ആ ജീവൻ എങ്ങനെയാണ് സംസാരിക്കുന്നതു് എന്നും, എങ്ങനെയാണ് ഉത്കേമിക്കുന്നതെ പ്രാപിക്കുന്നതു് എന്നും) പറയന്ത് — പ്രകൃതിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന.— ചെവിയുടെ ഭവാരം മതലായ അതാതിൻെറ്റ് സ്ഥാനത്തിരിക്കുന്ന — ക്രോത്രാമിപഞ്ചജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളേയും ആറാമത്തെ ഇന്ദ്രീചമായ മനസ്സിനേയും ജീവാതമാ (ഭോഗാത്ഥം) ആകർഷീക്കുന്നും.

എപ്പോയ?

ശരീരം യഭവാഭപ്പാതി യച്ചാ പുത<sup>്</sup>ക്രാമതീശാരഃ

ഗൃഹീതൈചതാനി സംയാതി വായുഗ്ഗ്ന്ധാനിവാശയാത<sup>െ</sup> 8 ഈശചരഃ ദേഹാദികഠംക്കു സ്ഥാമിയായജീവൻ ശരീരം (കർമ്മവശാൽ മറെറാഅ)ശരീ

മത്തെ

യത് അവാപോതി യത് ച അപി ഉത്ക്രമതി എപ്പോരം പ്രാചിക്കുന്നും യാതൊരു ശരീരത്തിൽനിന്നും എപ്പോരം വേർപെട്ടപോകുന്നു വോ (തദാ പൂവ്വസ്മാത° ശരീരാത°) അപ്പോരം ആ ശരീരത്തിൽനി അം

**ആശനായം വാഗ്ഥയും** (സ്സന്നജ്ജം)ജ്വ

**രി**പ്പിടമായ പൃഷ്പത്തിൽനിന്നം°

വായുഃ വായു്

ഗന്ധാൻ ഇവ വാസനകളെ എന്നപോലെ ഏതാനി ഇവയെ (ദേഹേന്ദ്രിയാദികളെ)

ഗുഹീത്വാ ഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ട്

സംയാതി തച്ഛരീരാന്തരത്തെ സമ്യക്കാ

കംവണ്ണം പ്രാപിക്കുന്നു.

ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കു സ്വാമിയായിരിക്കുന്ന ജീവൻ (കർമ്മവശാൽ മറെറാരു) ശരീരത്തെ എപ്പോരം പ്രാപിക്കുന്നുവോം, യാതെന്തു ശരീരത്തിൽനിന്നു് എപ്പോരം വേർപെട്ടുപോകുന്നുവോം, അപ്പോരം വാസനകരംക്കിരിപ്പിടമായ പുപ്പങ്ങളീൽനിന്നു കാററ്റ് വാസനകളെ എന്നപോലെ, ആ ശരീരത്തിൽനിന്നു ജീവൻ ദേഹേന്ദ്രിയാദികളെ ഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ടു തച്ഛരീരാന്തരത്തെ പ്രാപീക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] എപ്പോഴാണ് (ഈ ശ്വരാ കാരിസംഘാതത്തിന്നും ഈ ശ്വരനായിരിക്കുന്ന ജീവൻ (ഉത് ക്രാമതി കാരഹത്തെ വിട്ടുപിരിയുന്നതും (അപ്പോയ) അവൻ ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും മനസ്സിനേയും തന്നിലേക്കാകർഷിക്കുന്നു. (ഇങ്ങനെ ഈ ശ്രോകത്തിന്റെ ദ്വിതീയപദമാണ് അത്ഥവശാൽ പ്രാഥമ്യേന സംബന്ധിക്കുന്നത്ത്.) ശരീരം യത് അവാപ്പോതി ക്ര എപ്പോഴാണ ജീവൻ മൻപത്തെ ദേഹത്തെ വിട്ടു ദേഹാന്തരത്തെ പ്രാഥിക്കുന്നത്ര്; അപ്പോയ, ഗൃഹീത്വാ.....ആശയാൽ കവായു പുഷ്പാദിയിൽനിന്നു ഗന്ധത്തെ എന്നപോലെ, ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും മനസ്സിനേയും ഗ്രഹിച്ചകൊണ്ടുപോകുന്നു.

എന്നാൽ അവ (മനസ്സ് ഇന്ദ്രിയങ്ങരം മുതലായവ) എവ യാകന്നു?

ശ്രേത്രം ചക്ഷും സ്വശനം ച രസനം ഘാണമേവ ച അധിഷ്മായ മനശ്ചായം വിഷയാനുപസേവതേ. 9 അയം ഈ ജീവൻ

ശോത്രം ശ്രോത്രേദ്യത്തേയും ചക്ഷഃ ചക്ഷരിന്ദ്രിയത്തേയും സ്വർനം ച ത്വഗ്ന്ദ്രിയത്തേയും രസനം രസനേന്ദ്രിയത്തേയും

മനു ച മനസ്സിനേയം അധിപ്പായ ആശ്രയിച്ചീട്ട്

വീഷയാൻ ശബ്ദാദിവിഷയങ്ങളെ

ഉപസേവതേ അനഃവിക്കുന്നു.

ഈ ജീവൻ, ചെവി, കണ്ണ°, ത്വക്ക്, നാവ്, മൂക്ക് എന്നിങ്ങനെയുള്ള ബാഹ്യേന്ദ്രിയങ്ങളേയും അന്തഃകരണമാകുന്ന മനസ്സിന്റേയും ആശ്രയിച്ച് ശബ്ദാദിവിഷയങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നും (എന്നുവെച്ചാൽ, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം കൂടാതെ ജീവൻ വിഷയങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നതല്ല. കർമ്മാനുഗണമായ വിഷയാനുഭവത്തിന്നുതന്നെയാണും ഹേമുണ്ടായിട്ടുള്ളതും. ആ വിഷയങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നുന്നുവേണ്ടിയാണും ജീവൻ ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും മന സ്നിന്ദേയും ഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ടുപോകുന്നുവെന്നും പറഞ്ഞതും.)

[ശം-ഭാ] ദേഹസ്ഥനായ ജീവൻ (ആറാമത്തെ ഇന്ദ്രിയ മായ) മനസ്സിനെ പ്രത്യേകം എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടുകൂടി യോ ജീപ്പിച്ച്, അവയ്ക്കെലാമധിഷ്ഠാനമായിരുന്നുകൊണ്ടു വിഷയ ങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നു.

ഉത<sup>്</sup>ക്രാമന്തം സ്ഥിതം വാപി ഭുഞ്ജാനം വാ ഗുണാന്വിതം വിമൂഢ**ഃ നാനു**പശ്യന്തി പശ്യന്തി <mark>ജ്ഞാ</mark>നചക്ഷുഷഃ. 10

**ഉത**്ക്രാമന്തം ഒരു ദ്രേഹത്തെ വിട്ടു മറെറാരു ദേഹത്തെ

പ്രാപിക്കുന്നവനും

സ്ഥിതം ആ ദേഹത്തിൽത്തന്നെയിരിക്കുന്ന

വനം

ളഞ്ജാനം വാ വീഷയങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നവനം ഗുണാന്വിതം വാ അപി ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവന

മായ ജീവനെ

വിമൂഢാഃ അജ്ഞാനിക**ം** ന അനുപശൃന്തി കാണന്നില്ല ജ്ഞാനചക്ഷ്ഷ! ജ്ഞാനമാകുന്ന കണ്ണകളോടുകൂടിയ

വിവേകിക∞

പശ്യന്തി കാണന്ത.

ഒരു ദേഹത്തെ വിട്ടു മറെറാരു ദേഹത്തെ പ്രാപിക്കുന്നവനം, ആ ദേഹത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവനം, വിഷയങ്ങളെ അന ഭവിക്കുന്നവനം, ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവനുമായ ജീവ നെ അജ്ഞാനികയ കാണുന്നില്ല. എന്നാൽ വിവേകികയ കാണുന്നു.

[ശം-ഭാ] ജീവതോ ആദ്യം സ്വീകരിച്ചിട്ടുള്ള ദേഹത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുമ്പോഴാകട്ടെ, ദേഹത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുമ്പാ ഴാകട്ടെ, സുഖദ്ദേഖമോഹങ്ങളായ ഗുണങ്ങളോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ശബ്ലാദിവിഷയങ്ങളെ അനുഭവിക്കുമ്പോഴാകട്ടെ, മൂഢന്മാർ അദ്ദേഹത്തെ കാണന്നില്ല. ദ്രഷ്യാദ്രഷ്യങ്ങളായ വിഷയഭോഗങ്ങളാൽ ബലമായി ആകർഷിക്കപ്പെട്ട പിത്തരത്തോടുകൂടിയവരും അനേകവിധത്തിൽ മൂഢതയെ പ്രാപിച്ചവരുമായവർ ജീവാ തമാവിനെ, ഇപ്പകാരം അവരുടെ ദ്രഷ്ടിക്കു അത്യന്തം ഗോചര മായി ഭവിച്ചാലും കാണുന്നില്ല. അഹോ കഷ്യം!—എന്നിങ്ങനെ ഭഗവാൻ കരുണയെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. എന്നാൽ പ്രമാണ ജനിതമായ ഉഞ്ഞാനമാകുന്ന ചക്ഷസ്സുള്ളവർ അദ്ദേഹത്തെ കാണുന്നും. എന്തൊൽ അവർ വിവേകുഴഞാനത്തോടുകൂടിയവ മാകുന്നു.

എന്നാൽ ചിലർ—

യതന്തോ യോഗിനശൈനം പശ്യന്താത്മന്യവസ്ഥിതം യതന്തോപൃകൃതാത്മാനോ നൈനം പശ്യന്ത്യചേതസഃ. 1

യതന്തഃ ധ്യാനാദികളെക്കൊണ്ട യത്നംചെയ്യന്ന

യോഗിനഃ ച (ചില) യോഗീക≎

ആത്മനി ദേഹത്തിൽ

അവസ്ഥിതം സീഥിതിചെയ്യുന്ന എനം ഈ ആത്മാവിനെ

പശ്യന്തി (വേർതിരിച്ച°) കാണുന്ത

യതന്ത**ം അപി** ശാസ്താഭ്യാസാദികളെക്കൊണ്ട പ്രയ

ത്നംചെയ്യുന്നവരായാലും

അകൃതാത്മാനഃ വീശുദ്ധപിത്തന്മാരല്ലാത്ത

അചേതസഃ മന്ദമതിക

ഏനം ഈ ആത്മാ**വി**നെ

ന പശ്യന്തി കാണുനില്ല.

ധ്യാനാദികളെക്കൊണ്ടു യത്നംചെയ്യുന്ന ചില യോഗികഠം ദേഹ ത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ഈ ആത്മാവിനെ വേർതിരിച്ചു കാണുന്നു. എന്നാൽ ശാസ്താഭ്യാസാദികളെക്കൊണ്ടു യത്നംചെ യ്യുന്നവരായാലും മന്ദമതികളായിട്ടുള്ളവർ ഈ ആത്മാവിനെ കാണുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] (ശ്രവണമനനാദിര്യപമായ) പ്രയതം ചെയ്യ ന്നവരും സമാഹിതചിത്തന്മാരുമായവർ ഈ ആത്മാവിനെ 'ഇതു ഞാൻതന്നെയാണം'' എന്നീങ്ങനെ തങ്ങളുടെ ബുധിയിൽ ത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതായി കാണുന്നു. എന്നാൽ (ആത്മ ദശനത്തിന്നായിട്ട്) ശാസ്താദിപ്രമാണങ്ങളെക്കൊണ്ടു പ്രയതാം ചെയ്യുന്നവരാണെങ്കിലും അകൃതാത്മാക്കളും അവിവേകികളുമാ യിട്ടുള്ളവർ—തപസ്സുകൊണ്ടും ഇന്ദ്രീയജയംകൊണ്ടും ചിത്ത ത്തെ സംസ്തരീക്കാത്തവരും ഭശ്ചരീതത്തിൽനിന്നു നിവത്തി ക്കാത്തവരും ഒപ്പത്തെ ശമിപ്പീക്കാത്തവരുമായിട്ടുള്ളവർ—പ്രയ താം ചെയ്യുന്നവരായാലും, ഈ ആത്മാവിനെ കാണുന്നില്ല.

അഗ്നി, ആദിത്യൻ ഇവയുടെ തേജസ്സ് സകലത്തേയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതാണെങ്കിലും യാതൊരു പദത്തെ (പരമാത്താവിനെ) പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നില്ലയോ, യാതൊരു പദത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ട മുമക്ഷുക്കാം സംസാരത്തിലേക്കു തിരികെ വരുന്നി ല്ലയോ, മഹാകാശത്തിൻെറ അംശമായ ഘടാകാശാദിപോലെ ഉപാധിഭേദങ്ങളെ അനസരിച്ചു ഭിന്നങ്ങളായി കല്ലിക്കപ്പെട്ട ജീവങ്ങാം യാതൊരു പദത്തിന്റെ അംശങ്ങളായിരിക്കുന്നുവോ, ആ പദം—പരമാതമാ—ആണം സകലത്തിന്നും ആത്മാവായും, സകല വ്യവഹാരത്തിന്നാസ്പദമായുമിരിക്കുന്നുള്ള എന്നു കാണിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി ഭഗവാൻ ഇനിയത്തെ നാലു ശ്ലോകങ്ങളെ ക്കൊണ്ട് അദ്രേഹത്തിന്റെ വിഭ്രതിയുടെ സംക്ഷേപം പറയുന്നു;

യദാദിതൃഗതം തേജോ ജഗത<sup>ം</sup> ഭാസയതേഖിലം യച്ചന്ദ്രസി യച്ചാഗൗ തത്തേജോ വിദ്ധി മാമകം. 12

സൂര്യനിലിരിക്കുന്ന ആദിത്യഗതം യത് തേജഃ യാതൊരു തേജസ്ലം ചത്രമസി ചന്ദ്രനിലിരിക്കുന്ന യാതൊരു തേജസ്സം യത അഗ്നൗ ച അഗ്നിയിലിരിക്കുന്ന **യാ**ത യാതൊരു തേജസ്സം സകല ജഗത്തിനേയും **അഖിലം ജഗത**് പ്രകാശിപ്പിക്കുമാ ഭാസയതേ തത്യ തേജ ആ തേജസ്സാസകലം എൻേറത്ല് (ആണെന്നും്) മാമകം

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും.

സൂര്യനിലും ചന്ദ്രനിലും അഗ്നിയിലും സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന (അനേകപ്രകാരമായിരിക്കുന്ന) യാതൊരു തേജസ്സാണം' ജഗ ത്താസകലത്തേയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതു' ആ തേജസ്സാസകലം എൻേറതാണെന്നറിഞ്ഞാലും.

[ശം\_ഭാ] ആദിത്യഗതം —ആദിത്യനെ ആശ്രയിച്ചിരി കുന്ന; യത് തേജു — യാതൊരു ദീപ്പി —പ്രകാശം; അഖിലം ജഗത് ഭാസയതേ — സമസ്തജഗത്തിനേയം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു വോ; യത് ചന്ദ്രമസി യത് ച അഗ്നൗ — ചന്ദ്രനിലും അഗ്നി യിലും യാതൊരു തേജസ്സാണുള്ളതു്; തത് തേജു മാമകം വിദ്ധി — അടതല്ലാം വിഷ്ണവായിരിക്കുന്ന എന്റെ ജ്യോതിസ്റ്റാ ണെന്നറിഞ്ഞാലും. അല്ലെങ്കിൽ, തേജു എന്നതിന്ത് ചൈത ന്യാത്മകമായ ജ്യോതിസ്സ് എന്നത്മം.

പൂവ്വപക്ഷം:—ചൈതന്യാത്മകമായ ജ്യോതിസ്റ്റ് സ്ഥാ വരങ്ങളിലും ജംഗമങ്ങളിലും സമമായിരിക്കുമ്പോരം പിന്നെ 'സൂര്യനിൽ ഇരിക്കുന്ന യാതൊരു തേജസ്റ്റ്' എന്നിങ്ങനെ വിശേഷിപ്പിച്ച പറഞ്ഞതെന്തിനാണു്?

സമാധാനം:—അതുകൊണ്ടു ദോഷമില്ല. എന്തെന്നാൽ സത്തചമധികമുളേളത്തു ജ്യോതിസ്സുമധികമുണ്ടാകുന്നതാകുന്നു. ആദിത്യാദികളിൽ സത്തചം അതൃന്തം പ്രകാശിക്കുകയും ശോഭി ക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ ജ്യോ നീസ്റ്റ് അവിടെ അധികം സ്പപ്പുമായി പ്രകാശിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടാണ് സുമ്യാദികളിൽ എന്നു വിശേഷിച്ചു പറഞ്ഞതു്. അതല്ലാതെ അത്ല് (തേജസ്സ്) സുര്യാദികളിൽ മാത്രമേ ഉള്ള എന്നല്ല. ഇതിന്ന് ഒരു ദൃഷ്യാന്തം പറയാം—ഒരുവാൻറ മുഖം ഒരു ഭരക്കുന്നും, ചുമരു മുതലായവയിൽ പ്രതിബിംബിക്കുന്നില്ല. ആ മുഖംതന്നെ ഒരു കണ്ണാടിയിൽ, അതിൻെറ സാച്ഛതയുടെ അവസ്ഥപോലെ, താരത മുമായി പ്രകാശിക്കുന്നു.

#### അത്രയാല്ല--

ഗാമാവിശ്യ ച ഭൂതാനി ധാരയാമ്യഹമോജസാ പുഷ്ണാമി ചൗഷധീഃ സവ്വാഃ സോമോ ഭൂത്വാ രസാത്മകഃ. 13

അഹം ഞാൻ

ഔജസാ ബലംകൊണ്ടു°

ഗാം ഭ്രമിയെ

ആവിശ്യ ച പ്രവേശിച്ച് (അധിഷാനമാക്കിയിട്ട്) ഭൂതാനി ചരാചരങ്ങളായ സകല ഭൂതങ്ങളേയം

ധരയാമി ധരിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നു

രസാത്മകഃ രസസ്വര്രപനായ (രസമയനായ)

സോമഃ ഭൂത്വാ ചന്ദ്രൻ ആയിട്ട്

സവ്വാഃ ഓഷധീഃ (വ്രീഹ്യാദി) സകല ഓഷധിവർഗ്ഗത്മ

ളേയും

പണ്ണാമി ച ഞാൻ നല്ലവണ്ണം വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നു. ഞാൻ ബലംകൊണ്ട ഭ്രമിയെ പ്രവേശിച്ച് ചരാചരങ്ങളായ ഭ്രൗങ്ങളെ ധരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. രസസ്വര്യപനായ ചന്ദ്ര നായിട്ട് വീഹ്യാദി സകല ഓഷധിവഗ്ഗങ്ങളെ നല്ലവണ്ണം വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഒെജസാ—ബലംകൊണ്ട് —കാമരാഗവജ്ജിത മായം ഐശ്വരമായം യാതൊരു ശക്തിയാണുള്ളതു്, യാതൊരു ശക്തിയാണു് ജഗത്തിനെ ധരീക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി പൃഥീവിയെ പ്രവേശിച്ചിരിക്കുന്നതു്, യാതൊരു ശക്തികൊണ്ടാണു് അത്യ ന്തം ഘനത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ഭൂമി കീഴ്പോട്ട വീഴാതെ യം ഛിന്നഭിന്നമായിപ്പോകാതേയുമിരിക്കുന്നത്യ്, ആ ശക്തി കൊണ്ട് എന്നത്ഥം. ഇതിന്റെ പ്രമാണമായി ശ്രതിവാക്യം— 'യേന ദ്യാര്യോ പ്രഥിവീ ച ദ്യയാ—യാതൊന്നുകൊണ്ടാണ്' ഉഗ്രമായിരിക്കുന്ന ദ്യോവിനേയും പ്രഥിവിയെയുമറപ്പിച്ചുനി ത്തിയിരിക്കുന്നത്ല്', 'സ ദാധാര പ്രഥിവീം —അദ്ദേഹം ഭുമിയെ ദൃഢമായി ധരിച്ച്' (ഭൈത്തിരിയസംഹിത 4, 1. 8). അതി നാൽ ഞാൻ ഭ്രമിയെ പ്രവേശിച്ച്' ചാാചരങ്ങളായ ഭൃതങ്ങളെ ധരിക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞത്ര ഭൂക്തം തന്നെ. അതിന്നും പുറമെ, ഞാൻ സവ്വരസാത്മകനായ ചന്ദ്രനായി ഭവിച്ച്' നെല്ല് ജവം മുതലായ (ഭൂരിയിലുണ്ടാകുന്ന) സകല ഓഷധികളേയും പുഷ്യി വരുത്തുകയും രസസ്വാദ്രേതികളാക്കിത്തിക്കെയുംചെയ്യുന്നും എന്തെന്നാൽ ചന്ദ്രൻ രസസ്വദേശനാകുന്ന —സവ്വരസങ്ങളുടേയു മാകാരമക്ഷേത. ആ ചന്ദ്രൻ സവ്വ ഓഷധികളേയും സ്വോത്മ രസാന്മപ്രവേശംകൊണ്ടു പുഷ്യിവരുത്തുന്നു.

### അതിന്നംപുറമെ —

അഹം വൈശ്യാനമോ ഭൂചാ പ്രാണീനാം ദേഹമാശ്രിതഃ പ്രണാപാനസമായുക്കഃ പചാമൃന്നം ചതുവ്വിധം. 14

അഹം ഞാൻ

പ്രാണീനാം പ്രാണീകളുടെ ദേഹം ദേഹത്തെ

ആശ്രിതഃ ആശ്രയിച്ചിട്ട് (പ്രവേശിച്ചിട്ട്)

വൈശവാനമു ജറരാഗ്നി പ്രത്യാ

പ്രാണാപാനസമായക്തഃ (അഗ°നിയെ ജ<mark>ാലിപ്പിക്കുന്ന)</mark>

പ്രാണാപാനവായക്കളോടുകൂടി

യവനായി

ചതുർവീധം നാലുവിധമായ

അന്നം (പ്രാണിക**ാം ഭക്ഷിക്കുന്ന) അന്ന** പപാമി പചിപ്പിക്കുന്നു. ത്തെ

ഞാൻ പ്രാണികളുടെ ദേഹത്തിൽ പ്രവേശിച്ച് ജഠരാഗ്നി യായി ഭവിച്ച് പ്രാണാപാനവായക്കളോടുകൂടിയവനായി അ വർ ഭക്ഷിക്കുന്ന നാലുവിധം അന്നത്തെ പചിപ്പിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] വൈശാനരഃ—ഉദരത്തിലിരിക്കുന്ന അഗ°നി. ഇതിന്നു ശ്രുതി—'അയമഗ'നിർ ചൈശ്വാനരോ യോയമന്തു പുരുഷേ **യേ**നേദമന്നം പച്യതേ<u>—</u>പുരുഷ**െ**ർറ ഉള്ളിലിരിക്കു ന്നതും അന്നത്തെ പചിപ്പിക്കുന്നതുമായ ഈ അഗ്നി വൈശചാ (ബു. ഉ. 5.9.1) ചതുപ്പിധം അന്നം=ഭക്ഷ്യം, നരനാക്കുന്നു' <mark>ഭോജ്യം, ലേഹ്യം, ചേ</mark>ഷ്യം എന്നീ ന**ാലുപകാമത്തിലുള്ള** ചെരുതാനരനായിരിക്കുന്ന അഗ്നി **ഭ**ക്ഷണപഭാത്ഥങ്ങളെ. ഭോക്താവം സോമൻ ഭോജ്യമാ ട്രൂ രീക്കുന്ന അന്നവമാകുന്നുവെ ന്നിങ്ങനെ അഗ്നിയം സോമനമാണ് സവ്വവുമെന്നറിയുന്ന വരന അന്നദോഷം ബാധിക്കുന്നില്ല. (ഭോക്താവിങ്കൽ വൈ ശ്ചാനരദ്ദഷ്ടി, ഭോജ്യത്തിങ്കൽ സോമദ്ദഷ്ടി, ഇങ്ങനെ ഭോക്ത്യ ഭോജ്യരൂപമായിരിക്കുന്ന സകലജഗത്തും അഗ്നീഷോമാത്മാന ധ്യാനിക്കുന്ന ഭോക്താവിന്നും അന്നകൃത ളക്തികാലത്തിങ്ക**ൽ** – മായ ദോഷമുണ്ടാകുന്നതല്ല എന്നത്ഥം).

#### അത്രയുമല്ല---

സവ്വസ്യ ചാഹം എദി സംനിവിഷ്ടോ മത്തഃ സ<sup>ം</sup>മൃതിർജ്ഞാനമപോഹനം ച വേദൈശ്ച സവ്വൈരഹമേവ വേദ്യോ വേദാന്തക്കുദോഭവിദേവ ചാഹം.

15

സവ്വസ്യ ച സകല പ്രാണികളടേയം

ഹൃദി ഹൃദയത്തിൽ

അഹം ഞാൻ

സംനിവിഷ്ട അന്തര്യാമിരുപേണ സ്ഥിതിചെ

യ്യൂന്നു

(അതഃ ച) അതിനാൽ

മത്തഃ (ഏവ) എന്നിൽനിന്നുതന്ന

സ്മൃതിഃ (പ്രാണികരം മൻപനഭവിച്ചിട്ടുള്ള

വയെ സംബന്ധിച്ച) ഓർമ്മയം

**ഊഞാനം** (വിഷയേന്ദ്രിയസംയോഗംകൊണ്ടു

ണ്ടാകുന്ന) അറിവും

അപോഹനം ച മറവിയും (ഭവതി) ഉണ്ടാകന്ന

സർവൈ: വേദൈ: ച സകല വേദങ്ങളാലും

വേദ്യു (തത്തദ്ദേവതാത്രപേണ) അറിയപ്പെ

ടേണ്ടവത്

അഹം ഏവ ഞാൻതന്നെ

വേഭാന്തകൃത് ജ്ഞാനത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായ വേഭാ

ന്തസമ്പ്രദായത്തെ പ്രവർത്തിപ്പി

ക്കുന്നു ഇരുവും

വേദവിത<sup>°</sup> ച വേദാത്ഥത്തെ അറിയുന്നവനം

അഹം ഏവ ഞാൻതന്നെ (ആകുന്നു).

സകല പ്രാണീകളുടേയും ഹൃദയത്തിൽ ഞാൻ അന്തര്യാമിര്ര പേണ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ പ്രാണികഠംക്ക് ഓർ മ്മയും ജ്ഞാനവും മറവിയുമെന്നിൽനിന്നതന്നെയുണ്ടാകുന്നും. സകല വേടങ്ങളാലും തത്തദ്ദേവതാരൂപേണ അറിയപ്പെടേണ്ട ആഠം ഞാൻതന്നെയാകന്നു. ജ്ഞാനദമായിരിക്കുന്ന വേദാന്തസ മ്പ്രദായത്തെ പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നവനും വേദാത്ഥത്തെ അറിയുന്നുവനും ഞാൻതന്നെയാകുന്നു.

[ശം—മാ] ഞാൻ സകല പ്രാണികളുടേയമാത്മാവായിട്ട് അവരുടെ ബുദ്ധിയിൽ വാസംചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ ആത്മാവാ യിരിക്കുന്ന എന്നിൽനിന്നുപ്രാണികഠക്കു സ്മൃതിയം ജ്ഞാന വും അദപോഹനവും (അവയുടെ മറവിയം) ഉണ്ടാകുന്നു. പുണ്യ കർമ്മികഠക്കു തങ്ങളുടെ പുണ്യകർമ്മങ്ങളുടെ ഫലമായി സ്മൃ തിയം ജ്ഞാനവുമുണ്ടാകുന്നത്രുപോലെ പാപകർമ്മികഠക്കു തങ്ങളുടെ പാപകർമ്മങ്ങളുടെ ഫലമായി സ്മൃതിഭ്രംശവും ജ്ഞാനമില്ലായ്മയുമുണ്ടാകുന്നു. സകല വേദങ്ങളെക്കൊണ്ടും അറിയപ്പെടേണ്ട ആരം പരമാത്മാവായ ഞാൻതന്നെയാകുന്നു. വേദാന്താത്ഥസമ്പ്രദായത്തെ പ്രവർത്തിപ്പിക്കുന്നവനും വേദാ

'യദാദിത്യഗതം തേജു' എന്നു തുടങ്ങിയ ശ്രോകങ്ങളെ ക്കൊണ്ടു ഭഗവാനായി ഈശ്വരനായിരിക്കുന്ന നാരായണൻെ വിഭൂതികളുടെ —വിശിഷ്ടോപാധിദ്വാരേണ പ്രകാശിക്കുന്ന തായ വിഭൂതികളുടെ —സംക്ഷേപത്തെ പറഞ്ഞുവല്ലോ. ഇനി നിരുപാധികനായം കോലനായമിരിക്കുന്ന നാരായണൻെ സ്വരൂപം ക്ഷരമായും അക്ഷരമായുമുള്ള ഉപാധികളിൽനിന്നു ഭിന്നമാണും എന്നുള്ള അത്ഥത്തെ നിർണ്ണയികന്നതിനാണും ഇനിയത്തെ ശ്രോകങ്ങളാരംഭിക്കപ്പെടുന്നതും. അതിൽ ആദ്യം തന്നെ ഭഗവംൻ കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്യായങ്ങളിലും വരുവാൻ പോക ന്നവയിലും ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട ട്രുള്ള അത്ഥത്തെ മുന്നുതമോക്കി വിഭജിച്ച പറയുന്നു:

ദ്ധവിമൗ പുരുഷൗ ലോകേ ക്ഷരശ്ചാക്ഷര ഏവ ച ക്ഷരാ സവ്വാണി ഭ്രൗനി കൂടസേഥാക്ഷര ഉപ്യതേ. 16

**മുന്നു വുദ്നപ അ**ന്നും ഉള്ള

സവ്വാണി ഭുതാനി ബ്രഹ്മാടിസ്ഥാവരാന്തമുള്ള സകല

ശരീരങ്ങളമാകുന്നു

കുട**സ്**ഥഃ ചേതനൻ (ഭോക്താ)

അക്ഷരഃ അക്ഷരനായ പുരുഷൻ എന്നം

ഉച്യത്തേ പറയപ്പെടുന്നു.

ലോകത്തിൽ ക്ഷരമെന്നും അക്ഷരമെന്നുള്ള ഈ രണ്ടു പുരുഷ സാത്രപങ്ങ⇔ പ്രസിദ്ധമാകന്നു. ക്ഷരമെന്ന പുരുഷൻ ബ്രഹ്മാ ദിസ്ഥാവരാന്തമുള്ള സകല ശരീമങ്ങളാകന്നും ചേതനൻ (ഭോക്താ) അക്ഷരനെന്നു പറയപ്പെടുന്നും

[ഗം—ഭാ] ഭൗ ഇത് പുരുഷം ലോകേ—സംസാരത്തിൽ രണ്ടുമാതി വസ്തകളെണ്ട്. അവ രണ്ടു തരമായി വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അവ പുരുഷന്മാരെന്നു പറാപ്പെടുന്നു. ക്ഷരം—അവ യിൽ ഒരു പുരുഷൻ (ഒരുതരം വസ്തുക്കാ) നശിക്കുന്നതാകുന്നു. (അപദം പുരുഷഃ) അക്ഷരം—മറേറ പുരുഷൻ അതിൻെറ വിപ രീതവും—നശിക്കാത്തതും—ആകുന്നു. ക്ഷരമായ പുരുഷൻൻ ഉത്പത്തിക്കുറേതുവായും, സംസാരത്തിലുള്ള അനേകജീവിക ഉടെ കാമകർമ്മാദിസംസ്താരങ്ങാക്കു് ആശ്രയമായും ഇരിക്കുന്നു ഭഗവാൻറെ മായാശക്തിയാണ് അക്ഷരനായ പുരുഷൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്നതു്. ആ രണ്ടു പുരുഷന്മാർ ആരെല്ലാമാണെന്നു

ഭഗവാൻതുന്നെ പറയുന്ന—ക്ഷദേ സവ്വാണി ഭ്രതാനി—വികാര ത്തോടുകൂടിയ സമസ്സവം ക്ഷപ്പേരുഷനാകുന്നു. കൂടസ്ഥഃ അക്ഷരു ഇതി ഉച്യതേ—കൂടസ്ഥൻ അക്ഷരനെന്നു പറയപ്പെ ടുന്നു. കൂടസ്ഥു—കൂടം (—രാശി) പോലെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന വൻ അല്ലെങ്കിൽ, കൂടശബ്ദത്തിന്നു് മായ എന്നത്ഥം. വഞ്ചന, ജിഹ്മത, കുടിലത എന്നിവയെല്ലാം പര്യായശബ് ദങ്ങളാകുന്നു. അനേകം മായാവഞ്ചനാദി പ്രകാരണ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവൻ കൂടസ്ഥൻ. സംസരബീജത്തിന്നവസാനമില്ലായ്കയാൽ അതു നശിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ കൂടസ്ഥൻ അക്ഷരനെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

ഉത്തമഃ പ്രതഷസ്താന്യഃ പരമാത്തേത്യം മേത്രത

യോ ലോകത്രയമാവിശ്യ ബിഭത്ത്യവുയ ഈശാരഃ. 17

യം ഈശാഭം യാതൊരു ഈശാരൻ (ഈശനശീലൻ) അവൃയം നീവ്വികാരനായിട്ടുതന്നേയിരുന്നു

കൊണ്ടു

ലോകത്രയം മൂന്നു ലോകങ്ങളുടേയും ഹൃദയത്തിൽ

ആവിശ്യ പ്രവേശിച്ച്

ബ ഭത്തി രക്കികനേഭവോ (പാലിക്കുന്നവോ)

(സഃ) അങ്ങനയിരിക്കുന്ന

ഉത്തമഃ പുരംഷഃ തു പരമപുരാഷൻ

അന്യും ക്ഷരാക്ഷരങ്ങളിൽനിന്ന വിലക്ഷണ

നായും

പരമാത്മാ ഇതി പരമാതമാവായും

ഉഭാഎതഃ വേദങ്ങളിൽ പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

യാതൊരു ഈശാരനാണം നിവ്വികാരനായിട്ടുതന്നെയിരുന്നു കൊണ്ട് മൂന്നു ലോകങ്ങളുടേയും എദത്തതിൽ പ്രവേശിച്ചു രക്ഷിക്കുന്നതായ് അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന പരമപുരുഷൻ ക്ഷരംക്ഷരങ്ങളി ൽനിന്നു വിലക്ഷണനായും പരമാത്മാവായും വേടങ്ങളിൽപറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

[ശം -- ഭാ] എന്നാൽ ഏററവുമത് കൃഷ്യനായ പുരുഷൻ അവ രണ്ടിൽ (ക്ഷരാക്ഷരങ്ങളിൽ) നിന്നു് അത്യന്തം വിലക്ഷണനാ കുന്നും അദ്ദേഹം പരമാത്മാവാകന്നു. അദ്ദേഹം അവിദ്യാകൃതമാ യിരിക്കുന്ന ദേഹാദ്യാത്മാക്കളേക്കാളം —അന്നമയാദിപഞ്ചകോ ശങ്ങളെക്കാളം —പരമനായ ആത്താവാകുന്നു. അദ്ദേഹം സകല ഭ്രാങ്ങഠക്കും പ്രത്യക്ഷ് പേരനനാകുന്നു. അതുകൊണ്ടും അദ്ദേഹം പരമാത്താവാകുന്നുവെന്നു വേദാന്തങ്ങളിൽ (ഉപനിഷത്തുകളിൽ) പറയപ്പെടുന്നു. പരമാത്താവായ അദ്ദേഹത്തെ ഇനിയും വിശേഷിപ്പിക്കുന്ന —അവ്യയനായും സവ്വജ്ഞനായുമിരിക്കുന്ന ഈശ്വരൻ—നാരായണൻ—സ്വന്തചെതന്യബലശക്തികൊണ്ടും ഭൂമി, അന്തമീക്ഷം, ദ്യോവും (ഭൂം, ഭൂവം, സ്വം) എന്നു പേരു കളോടുകൂടിയ മുന്നുലോകങ്ങളിലും പ്രവേശിച്ചും സ്വര്യപസത് ഭാവമാത്രംകൊണ്ടും (താൻ അവയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യക എന്നുള്ള മാത്രംകൊണ്ടും) അവയെ ഭരിക്കുന്നു.

പുരുഷോത്തമൻ എന്ന പദം മേൽവർണ്ണിക്കപ്പെട്ട ഈശ്വ രൻറെ പ്രസിദ്ധമായ നാമമാകുന്നു. ആ നാമം അത്ഥത്തോടു കൂടിയതാണെന്നു ശബ്ദവ്യൂത് പത്തികൊണ്ടു കാണിച്ചതിൻെറ ശേഷം ഭഗവാൻ 'ഞാൻ നിരതിശയനായിരിക്കുന്ന ഈശാര നാണും' എന്നിങ്ങനെ തൻെറ സാത്രപത്തെ കാണിച്ചുകൊടു കുന്നും.

യസൂാ ത<sup>്</sup> ക്ഷരമതീതോഹമക്ഷരാദപി ചോത്തമഃ അതോസൂി ലോകേ വേദേ ച പ്രഥിതഃ പുരുഷോത്തമഃ. 18

യസ്മാത് യാതൊരു കാരണത്താൽ

അഹം ഞാൻ

ക്ഷരം ജഡവഗ്ഗത്തെ (അചേതനത്തെ) അതീതഃ (നിത്യമുക്തത്വം ഹേതുവായിട്ട്)

അതിക്രമിച്ചവനായം

അക്ഷരാത് അപി ചേതനവഗ്ഗത്തേക്കാളം

ഉത്തമഃ ച (നിയംതൃത്വം ഫേതുവായിട്ട് )ഉത്ത

മനായുമിരിക്കുന്നുവോ

അതഃ അതു ഹേതുവായിട്ട് ലോകേ പ്രപഞ്ചത്തിലും

വേദേ ച വേദത്തിലും

പുരുഷോത്തമാം (ഇതി) പുരുഷോത്തമനെന്നും പ്രഥിതം അസംമി പ്രഖ്യാതനായിരിക്കുന്നു. എന്തൊരു കാരണത്താലാണം' ഞാൻ ജഡവഗ്ഗത്തെ അതിക്രമി ച്ചവനായും ചേതനവഗ്ഗത്തേക്കാളം ഉത്തരനായുമിരിക്കുന്നതും' അതിനാൽത്തന്നെ പ്രപഞ്ചത്തിലും, വേദത്തിലും ഞാൻ പുരു ഷോത്തമനെന്നു പ്രഖ്യാതനായിരിക്കുന്നു. (പ്രസിദ്ധനായിരി ക്കുന്നു).

[ശം—ഭാ] അശ്വത്ഥമെന്നു പേരായ സംസാരമായാവ്യക്ഷ ത്തെ ഞാൻ അതിക്രമിച്ചിരിക്കുന്നതിനാലും, സംസാരവ്യക്ഷ ത്തിന്നു ബിജഭ്രതമായിരിക്കുന്ന അക്ഷരത്തേക്കാരം ഏററവുമുത് കൃഷ്യനാകയാലും (അല്ലെങ്കിൽ മേലെയാകയാലും)—ഇപ്രകാരം ഞാൻ ക്ഷരാക്ഷരങ്ങളെക്കാരം ഉത്തമനായിരിക്കുകയാൽ—പ്രപ ഞ്ചത്തിലും വേദത്തിലും ഞാൻ പുരു ഷാത്തമനെന്നും പ്രഖ്യാത നായിരിക്കുന്നു. ഭക്തജനങ്ങരം ഇങ്ങനെയാണ് എന്നെ അറിയു ന്നത്ര്. കവികരം കാവ്യങ്ങളിലും എൻോ (പുരുഷോത്തമ

മൻവർണ്ണിക്കപ്പെട്ടപ്രകാരം ആത്മാവിനെ ആരറിയുന്നു പോ അവന്നുള്ള ഫലത്തെപ്പാറി ഭഗവാൻ ഇനി പറയുന്നു:

> യോ മാമേവമസംമൂഡോ ജാനാതി പുരുഷോത്തമം സസവ്വാവിത<sup>ം</sup> ഭജതി മാം സവ്വഭാവേന ഭാരത. 19

| ഹേ ഭാരത         | അല്ലയോ <b>അ</b> ജ്ജന         |
|-----------------|------------------------------|
| <b>Ø</b> )\$    | എവൻ                          |
| അസംമൂഢഃ (സൻ)    | നിശ്ചിതമതിയായി (നിശ്ചയജ്ഞാ   |
| •               | നത്തോടുകൂടിയവനായി)           |
| ഏവം             | മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാര <b>ം</b>  |
| മാ              | എന്നെ                        |
| പുതവോത്തമം      | <b>പ</b> ൃരുഷോത്തമനായി       |
| ജാനാതി          | അറി <b>യന്നപോ</b>            |
| സഃ              | അവൻ                          |
| സവ്വഭാവേന       | സവ്വ്പ്രകാരത്തിലും           |
| മാം (ഏവ)        | എന്നെത്തന്നെ                 |
| ഭജതി            | <b>ജ</b> ീക്കുന്നു           |
| (തതഃ ച)         | അതു ഹേതുവായിട്ട <sup>ം</sup> |
| സവ്വവിത് (ഭവതി) | അവൻ സവ്വജ്ഞനായി ഭവിക്കന്നു.  |

അല്ലയോ അജ്ജുന, എവൻ നിശ്ചിതമതിയായി മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരം എന്നെ പുരു പ്രോത്തമനായി അറിയുന്നുവോ അവൻ സവ്വപ്രകാരത്തിലും എന്നെത്തന്നെ ഭജിക്കുന്നു. അതിനാൽത്തന്നെ അവൻ സവ്വജ്ഞനായം ഭവീക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] പുതഃഷാത്തമം മാം—യഥോക്തവിശേഷ ണനായം ഈശാരനായം പുതപ്പേത്തമനായമിരിക്കുന്ന എന്നെ; യഃ —എവൻ; അസംമൂഢഃ—സംമോഹവജ്ജിതനായിട്ട്'; ഏ വം—മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരം; ജാനാതി—അറിയുന്നുവോ— അദ്ദേഹം ഞാൻതന്നെയാകുന്നു് എന്നറിയുന്നുവോ; സഃ സവ്വ വിത്—സർവ്വംത്മനാ സവ്വദ്യത്യമറിയുന്നതുകൊണ്ടു് അവൻ സവ്വജ്ഞനാകുന്നു; മാം സർവ്വദ്യവ്യന ഭജതി—ഞാൻ സകല ത്തിന്നമാത്മാവാണെന്നും സകല ഭൂതങ്ങളിലും സ്ഥിതിചെയ്യു നരവന്നും ഉള്ള വിചാരത്തോടുകൂടി അവൻ എന്നെ ഭജിക്കുന്നു.

ഈ അദ്ധ്യായത്തിൽ മോക്ഷഫലത്തെ കൊടുക്കുന്നതായ ഭഗവത്തത്താജ്ഞാനത്തെപ്പററി പറഞ്ഞതിൻെറശേഷം ഇനി അതിനെ താഴെ പറയംപ്രകാരം സ്തതിക്കുന്നു:

ഇതി ഗു ഹൃതമം ശാസ്തുമിദമുക്തം മയാനഘ ഏതത് ബുദ്ധാം ബുദ്ധിമാൻ സ്യാത് കൃതകൃത്യമ്മ ഭാരത. 20

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ ഭാരത

ഇതി ഇപ്പകാരം സംക്ഷേപമായി

ഗ്രഹ്യതമം അതിരഹസ്യമായ

മയാ എന്നാൽ ഉക്തം പറയപ്പെട്ട

ഹേ അനഘ അല്ലയോ വ്യസനശുമന്യ

ഏതത് (എന്നാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട സമ്പൂർ

ണ്ണഭായ) ഈ ശാസ്ത്രത്തെ

ബൂദ്ധ്വ**ാ** അറിഞ്ഞു<sup>ം</sup>

ബൂദ്ധിമാൻ സമ്യഗ്ഘ്ഞാനിയായും

കൃതകൃത്യഃ ച (മാക്ഷാത്ഥം)ചെയ്യേണ്ടുന്നസകലത്തേ

യും ചെയ്തവനായും

സ്യാത് ഭവിക്കും.

അല്ലയോ ഭാരത, ഇപ്രകാരം സംക്ഷേപമായി അതിരഹസ്യ മായ ഈ ശാസ്തമാസകലം എന്നാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടു. അല്ല യോ വ്യസനശൂന്യ, എന്നാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട സംപൂർണ്ണ മായ ഈ ശാസ്തത്തെ അറിഞ്ഞവൻ സമ്യഗ് ജ്ഞാനിയം മോ ക്ഷാത്ഥം ചെയ്യേണ്ടുന്ന സകലത്തേയം ചെയ്തവനമായിത്തീരു ന്നതാകുന്നു.

[ശം – ഭാ] ഇതി ഏത്ത് ഗുഹൃതമം ശാസ്തം <del>– എന്ന</del>ിങ്ങ നെ അതൃന്തം രഹസ്യമായ ഈ (ഗീതാ) ശാസ്തം, ഗീത എന്നു പേരോടുകൂടിയ സമസ്തവുമാണ് ശാസ്തമെന്നു പറയപ്പെടുന്നതു്. എങ്കിലും ഈ പ്രകൃതത്തിൽ പതിനഞ്ചാഭദ്ധ്യായം മാത്രമാണം, അതിനെ സ്തുതിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി, ശാസ്തമെന്നു പറയപ്പെടു ന്നതു്. ഈ അദ്ധ്യായത്തിൽ സകല ഗീരാശാസ്ത്രവും സംക്ഷേ പമായി പറയപ്പെട്ട. കേവലം ഗീതാശാസ്താത്ഥം മാത്രമല്ല സവ്വ്വേദാത്ഥവും ഇതിൽ ഒത്തുക്കിയിരിക്കുന്നു. 'യസ്തം വേദസ വേദവിത°് (അ. 15, ശ്രോ. 1), 'വേടൈശ്ചെ സഹ്ലൈരഹമേവ വേദ്യൂം' (അ. 15, ശ്രോ. 15) എന്നും പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും". ഹേ അ നഘ ഇദം മയാ ഉക്തം <u>-</u>ഹേ പാപരഹിത, ഇതു° എന്നാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടു. ഏതത് ബുദ്ധ:ം ഇതിനെ എൻപുപദേ ശിക്കപ്പെട്ട ശാസ്ത്രാത്ഥമത്ത—അറിഞ്ഞ**്ട്ട°; ബൂദ്ധിമാൻ സ്യാത**° (ഒരുവൻ) ബുദ്ധിമാനായി ഭവിക്കുന്നതാണം. വേറെ വിധ ത്തിൽ (അവൻ ബുദ്ധിമാൻ) ആവുകയില്ല. കൃത കൃത്യു ച അവൻ കൃതകൃത്യനായും ഭവിക്കുന്നതാണും. യാതൊരുവനാൽ (കൃത്യം<del>—</del>) കത്തവ്യമായിട്ടുള്ള**തു**് (കൃതം—) ചെയ്യപ്പെട്ടവോ അവൻ കൃതകൃത്യൻ. ഭഗവത്മത്താത്ത അറിഞ്ഞാൽ വിശിഷ്ട ജന്മത്തിൽ ജനിച്ച ബ്രാഹ്മണനാൽ ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതായ സക ലത്തേയും ചെയ്തവനായി ഭവിക്കന്ത്രവന്നത്ഥം. ആർക്കും മറെറാരുവിധത്തി**ൽ** കൃതകൃത്യയെ സമ്പാദിപ്പാൻ അരമില്ല എന്നഭിപ്രായം. 'സവ്വം കർമ്മാഖിലം പാത്ഥ ജ്ഞാനേ പരി സമ0പ്യതേ—സകലകർമ്മവും ഉഞാനത്തിലൊതുങ്ങിയിരി ക്കുന്നു ' (ത്തേ, 4, ശ്രോ, 33) എന്നും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടല്ലോ, 'ഏത്രദ്ധി ജന്മസാമഗ്ര്യം ബ്രാഹ്മണസ്യ വിശേഷതഃ<u>—</u> ഇതാണം ജന്മ സാമഗ്ര്യം (സാഫല്യം); പ്രത്യേകിച്ചു ബാഹ്മണന്ദ്ര്.' എന്തെന്നാൽ 'പ്രാപ്യൈതത<sup>ം</sup> കൃതകൃത്യോ ഹി ദ്വിജോ ഭവതി

നാന്യഥാ<u>ഇതിനെ പ്രാപിച്ചിട്ടാണം</u> ദ്വിജൻ കൃതകൃത്യനായി ഭവിക്കുന്നതു<sup>©</sup>. വേറെവിധത്തിലല്ല' എന്ന മാനവവചനം ഹേ ഭാരത, ഈ പരമാത്ഥത്താത്തെ നീ എന്നിൽനിന്ന കേട്ട തുകൊണ്ട് നീ കൃതാത്ഥനായി ഭവിക്കുന്നം.

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസ ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്തേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്<u>ജ</u>ന സംവാദേ പുരുഷോത്തമയോഗോ നാമ

പഞ്ചദ*ം*ശാദ്ധ്യായാഃ

പുരു ഭഷ**ാ**ത്രമയോഗമെന്ന പതിനഞ്ചാമ**ദ്ധ്യായം** സമാപ്പം.

# പതിനാറാമദ്ധ്യായം

ദൈവീ എന്നും ആസുരീ എന്നും രാക്ഷസീ എന്നും ഇങ്ങനെ പ്രാണികളുടെ മൂന്നവിധപ്രകൃതികഠം ഒൻപതാമദ്ധ്യായ ത്തിൽ സൂചിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. അവയെപ്പററി വിസൂരിച്ചു പറയുന്നതിന്നായി 'അഭയം സത്താസംശുദ്ധിഃ' എന്നിങ്ങനെ ഈ അദ്ധ്യായമാരംഭിക്കുന്നു. ഇവയിൽ ദൈവീ എന്ന പ്രകൃതി സംസാരത്തിൽനിന്നു (പ്രാണികളെ) മോചിപ്പിക്കുകയും, ആസുരീ എന്നും രാക്ഷസീ എന്നുമുള്ള പ്രകൃതികഠം (പ്രാണികളെ) സംസാരത്തിൽ ബന്ധിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ ദൈവീ എന്ന പ്രകൃതിയെ സ്വീകരിക്കുന്നതിന്നും, മറേറതിനെ ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടതിന്നുംവേണ്ടി ആദ്യംതന്നെ ഭഗവാൻ ദൈവീ എന്ന പ്രകൃതിയെ പ്രടശീപ്പിക്കുന്നും.

## ശ്രീഭഗവാനുവാച:

അഭയം സത്ത്വസംശുദ്ധിർജ്ഞാനയോഗവ്യവസ്ഥിതി ദാനം ദമശ്ച യജ്ഞശ്ച സ്ഥാധ്യായസ്കപ ആജ്ജവം. 1 അഹിംസാ സത്യമക്രോധസ്ത്യാഗഃ ശാന്തിരപൈശുനം ദയാ ഭ്രതേഷാലോലുപ്പം മാദ്ദ്വം ഹ്രീരചാപലം. 2 തേജഃ ക്ഷമാ ധൃതിഃ ശൗചമദ്രോഹോ നാതിമാനിതാ ഭവന്തി സംപദം ദൈവീമഭിജാതസ്യ ഭാരത. 3

ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

അഭയം ഭയമില്ലായ്മ

സത്ത്വസംശുദ്ധിഃ ചിത്തത്തിന്റെ സുപ്രസന്നത

ജ്ഞാനയോഗ

വുവസ്<sup>ം</sup>ഥിതിഃ ആത്മജ്ഞാനോപായത്തിലുള്ള

പരിന**ി**ഷ

ദാനം തനിക്ക ക്ഷോപ്പാനുള്ള അന്നാദിയുടെ

യഥോചിതമായ സംവിഭാഗം

ദമഃ ച ബാഹൃദ്രിയസംയമം

യജ്ഞഃ ച അധികാരംപോലെ ദശ്പൗർണ്ണമാസാ

ദിയജ്ഞത്തെ ചെയ്യുക

ശ്രീമദ° ഭഗവദ°ഗീത

670

സ്വാധ്യായഃ ബ്രഹ്മയജ്ഞം മുതലായവ

തപഃ ഇനിയത്തെ അദ്ധ്യായത്തിൽ പറയുന്ന

തായ ശാരീരാദി മൂന്നുവിധതപസ്സുകയ

ആജ്ജവം അവക്രത

അഹിംസാ പരപീഡാവർജ്ജനം (അന്യന്ത് ഉപ

രവം ചെയ്യാതിരിക്കുക)

സത്യം (ഒന്നിനെപ്പററി കണ്ടതുപ്രകാരം

പറയുക)

അകോനഃ (ഭയവന്ത്) യാഗ്നിതനായാലം (അവ

ൻെറ) ചിത്തത്തിൽ കോപം ജനിക്കാ

തെയിര**ി**ക്ക

ത്യാഗഃ ഔദാര്യം

ശാന്തിഃ മനസ്സിനെ അടക്കൽ (ചിത്തോപരതി) അപൈശുനം അന്യൻെ ദോഷത്തെപ്പററി (അവനി

ല്ലാഅപ്പോയ) പറയാതിരിക്കുക

ഭ്രതേഷ്യ ദയാ ഭീനന്ഥാരായ പ്രാണികളിൽ ദയ

അലോലുപ്പം ലോഭാഭാവം (വിഷയങ്ങളിൽ ആശയി

ಕ್ಕಿಂಡಿ)

മാട്ടവം മൃദ്യത്വം (ക്രമഭാവമില്ലായ്മ)

ത്രീ: ചെയ്വാൻ് പാടില്ലാത്ത പ്രവൃത്തി

യിൽ ലജ്ജ

അചാപലം ചാപല്യമില്ലായ്യ (വ്യത്ഥക്രിയാരാഹി

ത്യം)

തേജഃ പ്രാഗല°ഭ്യം

ക്ഷമാ ക്ഷമ (പരിഭവാദികളണ്ടായാലും ക്രോ

ധമില്ലായ്മ)

ധ്തതിഃ ധൈര്യം (ദുഃഖാദികളെക്കൊണ്ടു തള

ന്നിരിക്കുന്ന ചിത്തത്തെ സ<sup>ം</sup>ഥീരമാക്കി

നീത്തുക)

ശൗചം ബാഹ്യമായം ആഭ്യന്തരമായമുള്ള

ത്രയ

അദ്രോഹഃ അന്യന്നു ഹിംസ ചെയ്വാനുള്ള ഇച്ഛയി

ലായ്മ

നാതിമാനിതാ ഗവ്വമില്ലായ്യ (തന്നിൽ അതിയായ പൃജ്യ

യപാഭ്യമം നമ്യല്ലായ്മ)

(ഏതാനി) (അഭയംമതല്ലുള്ള) ഇവയെല്ലാം

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ അജ്ജന

ൈഡീം സമ്പദം ദേവക**ംകം യോ**ഗ്യമായ സമ്പത്ത

കളെ

അഭീജാതസ്യ പ്രാപിപ്പൻ യോഗ്യതയോടുകൂടി

<mark>പിറന്</mark>നവന്ത്ര

ഭവതി ഉണ്ടാകുന്നു.

ഭയകില്ലായ്മ, മനഃശുദ്ധി, ആത്മജ്ഞാനോപായത്തെ അന്വേ ഷിച്ചറിഞ്ഞു് ആ നിഷയിൽത്തന്നെയിരിക്കും, (സത്പാത്രത്തിൽ) ഓനംചെയ്യുക, ബാഹ്യേന്ദ്രിയങ്ങളെ അടക്കും, ദൾ പൗർണ്ണമാസാദിയജ്ഞങ്ങള ചെയ്യുക, ബ്രഹ്മയജ്ഞം മതലായ യജ്ഞങ്ങളെ ചെയ്യുക, തപസ്സ്, അവക്രത, അന്യന്ത്ര് ഉപദ്ര വം ചെയ്യാതിരിക്കും, സത്യം, കോപമില്ലായ്മ, ഔദാര്യം, മനസ്സിനെ അടക്കൽ, അന്യന്റെ ദോഷത്തെ പറയാത്രിരിക്കും, ദീനന്മാരായ പ്രാണികളിൽ ഒയ, വിഷയങ്ങളിലിച്ച യില്ലായ്മ, കൂരഭാവമില്ലായ്ക്ക, (അകൃത്യം ചെയ്യുന്നതിൽ)ലജ്ജ, ചാപല്യമില്ലായ്മ, പ്രാഗല്ഭ്യം, ക്ഷമ, ധൈര്യം, ശരീരത്തി ൻറയം മനസ്സിൻറയം ശുദ്ധി, അന്യന്ത ദ്രോഹംചെയ്യാതിരിക്കും, ഗവ്വമില്ലായ്മ, ഇവ ദൈവീ(സാത്ത്വിക)സമ്പത്തുകളെ പ്രാപിപ്പാൻ യോഗ്യതയോടുകൂടി ജനിക്കുന്നവന്ന് ഉണ്ടാകന്നു.

[ശം-ഭാ] അഭയം അഭീതത; സത്ത്വസംശുദ്ധിഃ അന്ത്യ കരണശ്രദ്ധി — സകല വ്യാപാരങ്ങളിലും പരവഞ്ചനമായ അസത്യം മതലായതില്ലായ്യ. എന്നുവെച്ചാൽ, നിഷ്ട്രളകമായി പ്രവത്തിക്കുക എന്നത്രം. ഇഞാനയോഗവ്യവസ്ഥിതിഃ — ശാ സ്ത്രത്തിൽനിന്നും ആ ചാര്യനിൽനിന്നും ആത്മാ മതലായ പദാ ത്ഥങ്ങളുടെ യഥാത്ഥസ്വരുപത്തെ അറിയുന്നത്ര് ഇഞാനം. ആ ഉഞാനത്തെത്തന്നെ, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം മുതലായവയുടെ ഉപസം ഹാരം (സംയമം)കൊണ്ടും ഏകാഗ്രതകൊണ്ടും സ്വാത്മാവിന്നു സംവേദ്യമാക്കിത്തീക്ക്നേത്ര് (സ്വാനുഭവുപ്പെടുത്തുന്നത്ര്) യോ ഗം. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഇഞാനയോഗങ്ങളിൽ നിപ്പയോടു കൂടിയിരിക്കുക എന്നതു ജ്ഞാനയോഗവ്യവസ്ഥിതി. ഇ**ത**്— അഭയം, സത്ത്വസം ശുജ്ധി, ജ്ഞാനയോഗവ്യവസ്ഥിതി എന്നി വ മൂന്നും — പ്രധാനമായ ടൈവീസമ്പത്തു°, അല്ലെങ്കിൽ സാ (ഒന്നുമുതൽ മൂന്നുവരെയുള്ള ശ്രോ ത്തചികസമ്പത്ത<sup>ം</sup>, ആകന്നും. കങ്ങള<sup>ു</sup>ൽ പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള) ഏതെങ്കിലും സമ്പത്തുക∞ (പ്രക തി) ഏത്ര നിഷയിലെങ്കിലും (കർമ്മയോഗനിഷയിലോ ജ്ഞാ നയോഗനിഷയിലോ എതിലെങ്കിലും) ഇരിക്കുന്ന ഒരധികാരി ക്കുണ്ടാകുന്നുവോ അതും (ആ അധികാരിയുടെ) സാത്തചികമായ പ്രകൃതി എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ദാനം-അന്നം മുതലായവയെ യഥാശക്തി വിഭാഗിച്ഛകൊടുക്കു; ദമഃ<u>—</u>ബാഹ്യേദ്രിയങ്ങ ളടെ ഉപശമം; അന്തഃകരണത്തിൻെറ ഉപശമമായ ശാന്തിയേ പ്പററി (ഇനിയത്തെ ശ്രോകത്തിൽ) പറയുന്നതാണ്. യജ്ഞഃ<u>—</u> ശ്രൗതമായ (ശ്രതിസംബന്ധമായ) അഗ്നിഹോത്രാദിയം സ്മാ ത്തമായ (സ<sup>o</sup>മൃതിസംബന്ധമായ) ദേവയജ്ഞാദിയം; സ്വാ ധ്യായ<u>ു—അദ്</u>ദഷ്ചായ ഫലത്തെ ഉദ്ദേശിച്ച<sup>ം</sup> ഋഗോദം മുതലായ വയെ അധ്യയനംചെയ്യക; തപഃ—ഇനി (മേൽ) പറയന്ന തായ ശരീരാദി തപസ്സ്; ആർജ്ജവം<u>- ഋജ</u>ത്വം—സവ്വദാ ഋ<u>ജ</u> താം (എന്നതഥം). അഹിംസാ<u></u>പ്രാണികളെ പീഡിപ്പിക്കാ തിരിക്കുക; സത്യം—അപ്രീതികൂടാതേയും കളങ്കംകൂടാതേയും യഥാത്ഥമായിട്ടുള്ളതിനെ പറയുക; അക്രോധഃ—അന്യൻ പരി ഹസിച്ചാലോ തല്ലിയാലോ ഉണ്ടാകുന്ന ക്രോധത്തെ അടക്കുക; ത്യാഗഃ<u>—</u>സന്ന്യാസം. ഭാനം എന്ന ശബ്ദം മൻപ്പ<sup>്</sup> പ്രയോഗി ച്ചിട്ടുള്ളതുകൊണ്ട് ത്യാഗത്തിന്നു് (ഭാനമെന്നർത്ഥമുണ്ടെങ്കിലും) ഇവിടെ സന്ന്യാസം എന്നതന്നെയാണ് അർത്ഥം. ശാന്തിഃ— അന്തഃകരണത്തിൻെറ ഉപശമം; **അപൈ**ശുനം—ഒ**രുവനോട്**° മറെറാരുവൻെറ ദേഷത്തെപ്പററി പറയുന്നതു പൈശുനം. അതില്ലായ്മ അപൈശുനം; ഭൂതേഷു ഭയാ—ുഃഖിതന്മാരായ പ്രാണീകളിൽ കൃപ; അലോലുപ്പം—ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക വിഷയ സന്നിധിയിൽ യാതൊരു വികാരഭേദവുമില്ലായ്മ; മാദ്ദവം— മൃദതാം — ക്രഭാവമില്ലായ്മ: ത്രീ: —ലജ്ജ, അചാപലം — അനാവശ്യമായി സംസാരിക്കുകയോ, കൈകാലുകളെ അനാ വശ്യമായി ചേഷൂിപ്പിക്കകയോ ചെയ്യാതിരിക്കക. പ്രാഗല്ഭ്യം, അല്ലാതെ ദേഹത്തിന്റെ കാന്തി എന്നർത്ഥമല്ലം

4

ക്ഷമാ—പരിഹാസം കേട്ടാലാകട്ടേ തല്ലകൊണ്ടാലാകട്ടേ മന സ്സിൽ യാതൊരു വികാരവുമുണ്ടാകാതിരിക്കുന്നതു ക്ഷമ. മന സ്റ്റിൽ ഉദിക്കുന്ന വികാരഞ്ഞ (ക്രോധത്തെ) അടക്കുന്നതു∙ അക്രോധമാണും എന്നു മൻപിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടല്ലോ. ഇപ്രകാര മാണം ക്ഷമസ്ത്രം അക്രോധത്തിന്നും തമ്മിലുള്ള വ്യത്യാസം. ധതിഃ—ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങ**ം ക്ഷീണിച്ചിരിക്കുമ്പോ**ം ആ ക്ഷീണ ത്തെ കളവാത്തക്കതായ അന്തഃകരണവൃത്തിവിശേഷം. അങ്ങനെ യുള്ള അന്തഃകരണവൃത്തിയാൽ ഉദ്ധരിക്കപ്പെട്ട ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങരം ക്ഷീണത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ശൗചം—ബാഹ്യം ആഭ്യന്തരം എന്നിങ്ങനെ ശൗചം രണ്ടുവിധമാകുന്നു. <u>രവള്ളം എന്നിവയെ</u>ക്കൊണ്ട ബാഹ്യമായ ശൗപം. മനസ്സി ന്റോയം ബുദ്ധിയുടേയും നിർമ്മലത ആന്തരമായ ശൗചം— വഞ്ചന, രാഗം മതലായ കാലുഷ്യങ്ങളുടെ (മാലിന്യങ്ങളുടെ) അഭാവം. ഇ**ങ്ങനെ ശൗചം രണ്ടുവിധം. അദ്രോഹഃ<u>—</u>അന്യ** നെ ഉപദ്രവിപ്പാനുള്ള **ഇ**പ്പയില്ലായ<sup>്</sup>മ. നാതിമാനിതാ<u>—</u> അതിയായ മാനം അതിമാനം; അതാക്കുണ്ടോ അവൻ അതി മാനി; അവൻെറ ഭാവം അതിമാനിത; അതിൻെറ അഭാവം നാതിമാനിത—താൻ അതീപൂജ്യനാണം എന്ന ഭാവമില്ലായ്മ എന്നത്ഥം. അഭയ•മുതൽ നാതിമാനിതവംരെയുള്ള (സാത്തചി കമായ) സമ്പത്തുകരം ദേവന്മാരുടെ സമ്പത്തിനെ പ്രാപിക ത്തക്ക യോഗ്യതയോടുകൂടി പിറന്നവന്ന° — ദേവവിഭ്രതിക്കഹ നായിട്ടളളവന്ന് — ഉണ്ടാകുന്നു; അവന്നു സുഖം ഇനി ഉണ്ടാക വാൻപോകുന്നുവെന്നത്ഥം.

ഇനി ആസുരിയായ സമ്പത്ത<mark>ിനെപ്പററി പറയുന്നു:</mark>

ദംഭോ ദപ്പോതിമാനശ്ച ക്രോധഃ പാരുഷ്യമേവ ച അജ്ഞാനം ചാഭിജാതസ്യ പാത്ഥ സംപദമാസുരീം.

| ഹേ പാത്ഥ       | അല്ലയോ പാത്ഥ                                   |
|----------------|------------------------------------------------|
| G 0 <b>G 8</b> | ഭംഭവം (ധർമ്മധ്വജിതവം)                          |
| ദപ്പഃ          | ധനം വിദ്യ മതലായ <b>തുകൊ</b> ണ്ടു <b>ചി</b> ത്ത |
|                | ത്തിന്നുണ്ടാകുന്ന ഔത്സുക്യവം (മദവം)            |
| അതിമാനഃ ചച്ച   | അതുന്താഭിമാനവം                                 |

<sup>🗴 &#</sup>x27;അഭിമാനഃ' എന്നു പാഠാന്തരം.

കോവാം കോപവം

പാരുഷ്യം ഏവ ച കഠിനവചനവും (നിഷ്ഠുരത്വവും)

അജ<sup>ം</sup>ഞാനം ച അവിവേകവും

ആസുരീം സമ്പദം അസുരന്മാരുടെ (രാജസന്മാരുടെ)സമ്പ

അഭിജാതസ്യ ത്തിനെ പ്രപിക്കത്തക്കവനായി ജനി

ക്കുന്നവന്നും

(ഭവന്തി) ഉണ്ടാകന്തം.

അല്ലയോ അജ്ജന, ദംഭം, ധനം, വിദ്യ മുതലായതുകൊണ്ടുണ്ടാ കന്ന മദം, അതിയായ അഭിമാനം, കോപം, കഠിനവചനം, അവിവേകം ഇവയെല്ലാം അസുരന്മാരുടെ സമ്പത്തുകളെ പ്രാ പിക്കത്തക്കവനായി ജനിക്കുന്നവന്നുണ്ടാകുന്നു.

[ശം—ഭാ] ദംഭം—ധർമ്മധാജിതാം. ദപ്പും:—ധനം സാജനം മതലായത്ര നിമിത്തമുള്ള ഉത്സേകം (മദം), പാരുഷ്യം = പരുഷവചനം—കരുടനെ നോക്കി കണ്ണകാണുന്നവൻ എന്നം, വിരുപനെ സൗന്ദര്യമുള്ളവനെന്നും, കലഹീനനെ കലീനൻ എന്നും മററും പറയുക എന്നത്ഥം. അജ്ഞാനം—ചെയ്യപ്പെടേണ്ട തിനേയും ചെയ്യപ്പെടേണ്ടാത്തതിനേയും തെററിദ്ധരിക്കുക. ശേഷം സ്പഷ്യം.

(മേല്പറഞ്ഞ) ഈ രണ്ടജാതി സമ്പത്തുകളുടേയും ഫലത്തെ പറയുന്നു:

ടൈ**വീ** സംപദ്വിമോക്ഷായ നിബന്ധായാസുരീ മതാ മ <u>ശ</u>്രചഃ സംപദം ദൈവീമഭിജ**ംതോസി പാണ്ഡവ**.

5

ടൈവീ സമ്പദ° ടൈവിയായ സമ്പത്ത° വിമോക്ഷായ ബന്ധനീവൃത്തിക്കും ആസൂരി ആസൂരീസമ്പത്ത°

നീബന്ധായ ബന്ധമുണ്ടാക്കുന്നതിന്നും

മതാ കാരണമാണെന്നു നിശ്ചയിക്ക

പ്പെട്ടിരിക്കുന്നു

രോ പാണ്ഡവ അല്ലയോ പാണുപ്യത മാ ശുചഃ നീ വ്യസനിക്കേണ്ട (യതഃ) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

ടൈവീം സമ്പദം ടൈവിയായ സമ്പത്തിനെ

അഭിജാതഃ പ്രാപിക്കുന്നതിന്നുജനിച്ചവനായി അസി നീ ഈിക്കുന്നു. ദൈവിയായ സമ്പത്തു സംസാരനിവൃത്തിക്കം, ആസുരീസ മ്പത്തും ബന്ധമുണ്ടാക്കുന്നതിന്നും, കാരണമെന്ന നിശ്ചയിക്ക പ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അല്ലയോ പാണ്ഡുപത്ര, നീ വ്യസനിക്കേണ്ട. എത്തെന്നാൽ നീ ദൈവിയായ സമ്പത്തിനെ പ്രാപിക്കുന്നതിന്ന

ജനിച്ഛവനാകുന്നു.

ആസുരം

[ശം—ഭം] ടൈവിതായ സമ്പത്ത് സംസാരബന്ധത്തിൽ നിന്നു മോചിക്കുന്നതിന്നം, ആസുരീസമ്പത്ത് നിയതമായിരി ക്കുന്ന ബന്ധത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതിന്നം (കാരണം) ആകുന്നുവെ നാണ്ട് അഭിപ്രായപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്. രാക്ഷസീസമ്പത്താം അപ്രകാരം (ബന്ധത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നത്ര്) തന്നെയാകുന്നു. ഇത്രയും പറഞ്ഞപ്പോരം അജ്ജനൻെ ഉള്ളിൽ 'ഞാൻ ദൈവീസമ്പ തോടുകൂടിയവനോ' എന്നോരാലോചനയുണ്ടെന്നറിഞ്ഞിട്ട് ഭഗവാൻ പറയുന്നു—മാശ്രച്ചംനീ വ്യസ്നിക്കേണ്ട. ദൈവീം സംപദം അഭിജാതു അസി—ദൈവീസമ്പത്തിനെ പ്രാപിക്കുന്നതിന്നാണ് നീ ജനി പ്രിരീക്കുന്നത്ര്. നീനക്കു സുഖം മേലിലുണ്ടാകുന്നതാകുന്നു വെന്നത്രം.

ദൌ ഭൂതസഗ്റ്റൗ ലോകേസ്°മിൻ ദൈവ ആസുര ഏവ ച ദൈവോ വിസ്തരശഃ പ്രോക്ത ആസുരം പാത്ഥ മേ ശൃണം. 6

അസൂിൻ ലോകേ ഈ ലോകത്തിൽ ദൈവഃ ദൈവമെന്നും ആസൂരഃ ഏവ ച ആസുരമെന്നും ഭൂതങ്ങളുടെ സൃഷ്ടികുഗ ഭ്രതസഗ്ഗൗ രണ്ടുവിധമാകുന്നു **@L**8 ദൈവഃ ദൈവസൃഷ്ടി വിസ്തരശഃ വ**ി**സ്താരമായി പ്രോക്തഃ പറയപ്പെട്ട ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ പാത്ഥ

മേ ശൃണം എന്നിൽനിന്നു കേട്ടാലം.

**ആസുരസ്പപ്പൂിയെ** 

ഈ ലോകത്തിൽ ഭ്രതസ്വഷ്ടി ദൈവമെന്നും ആസുരമെന്നും രണ്ടു വീധമാകുന്നു. (അവയിൽ) ദൈവസ്വഷ്ടി വിസ്താരമായി പറയ പ്പെട്ടു. (ഇനി) ആസുരസ്വഷ്ടിയെ (പററി) എന്നിൽനിന്നു കേട്ടാലും.

[ശം—ഭാ] ദവം ഭര്യക്സസ്റ്റ്വം—ഭ്രയങ്ങളുടെ—മനുഹ്നിയുടെ — സൃഷൂി രണ്ടുവിധമാകുന്നു. സൃഷൂിക്കപ്പെടുന്നതു സഗ്ഗം. ദൈവാ സുരസമ്പത്തുകളോടുകൂടി സൃഷ്ടിക്കപ്പെടുന്ന സകലഭ്രതങ്ങളെയും **ൗററൃമാ**ലം, ,ദീം ഭിയംഗ്റ്രം, (<del>—</del>ഉലഭ്വുന ഭ്യധിഷ്യംയം) എന്നു പറയുന്നതു<sup>ം</sup>. ഇതിന്നു പ്രമാണമായി ശ്രതി പറയുന്നു—'ദ്വ യാഹ പ്രാജാപത്യാ ദേവാശ്ചാസമാശ്ച≔പ്രജാപതിയുടെ സ്പപ്പി ദേവന്മാരെന്നും അസുരന്മാരെന്നും രണ്ടുവിധമാകുന്നു' (ബ്ല. ഉ.  $1.\ 3.\ 1$ ). അസ്മ<sup>റ</sup>ൻ ലോകേ $\pm$ സംസാരത്തിൽ എന്ന ത്ഥം. ആ രണ്ടു ഭൂതസഗ്ഗ്നങ്ങഠം എവയാകുന്നു?—പ്രകൃതത്തിൽ പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ദൈവവം ആസുരവം തന്നെ. പറഞ്ഞതിനെ ത്തന്നെ രണ്ടാമതുമെടുത്തുപറഞ്ഞതീന്റെ പ്രയോജനം ഭഗവാൻ പറയുന്നം...ടൈവോ വിസ്തരശഃ പ്രോകതഃ = ടൈവമായിരിക്ക ന്ന ഭ്രതസ്പപ്പുിയെപ്പററി'അഭയംസത്തചസംശുദ്ധിഃ'എന്നിങ്ങനെ വിസ്താരമായി പറഞ്ഞുവല്ലോ. എന്നാൽ ആസുരസ്യഷ്ടിയെപ്പ ററി അപ്രകാരം പറഞ്ഞീട്ടില്ല. അതിനാൽ ആസുരസൃഷ്ടിയെ പ്പററി നീ എന്നിൽനിന്നു കേട്ടാലം---ആസുരസമ്പത്തിനെ വജ്ജിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി അതിനെപ്പററി വിസ്കാരമായി ഞാൻ പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്നതിനെ നീകേട്ട മനസ്സിലാക്കിയാലും.

ഈ അദ്ധ്യായത്തിൻെറ അവസാനംവരെ ആസുരീസമ്പ ത്തിനെ, പ്രാണികളുടെ (ചില മനുഷ്യരുടെ) വിശേഷണമാ യി, കാണികുന്നു. എന്തെന്നാൽ, അതിനെ പ്രത്യക്ഷമാക്കിക്കൊ ടത്താൽ മാത്രമേ അതിനെ വജ്ജീപ്പാൻ സാധിക്കുകയുള്ളം

പ്രവൃത്തിം ച നിവൃത്തിം ച ജനാ ന വീദരാസരാഃ ന ശൗചം നാപി ചാചാരോ ന സത്യം തേഷ് വിദ്യതേ.

ആസു**രാഃ ജനാഃ** പ്രവൃത്ത**ീം ച** നിവ്വ**ത്തിം** ച **അ**സുരസ്വഭാവമുള്ള ജനങ്ങ**ം** അധർമ്മത്തിൽനിന്നു നിവൃത്തി യേയും

8

ന വിദഃ അറിയുന്നില്ല

(അതഃ) അതു ഹേതുവായിട്ട്

തേഷ്യ അവരിൽ

ശൗചം (ശുദ്ധി)

ന വിദ്യതേ ഇല്ല

ആചാരഃ ച ആചാ**രവം** 

ന ഇല്ല

സത്യം അപി സത്യവം

ന ഇല്ല.

അസുരസ്വഭാവമുള്ള ജനങ്ങരം ധർമ്മത്തിൽ പ്രവൃത്തിയും അധർ മ്മത്തീൽനിന്നുള്ള നിവൃത്തിയുമറിയുന്നില്ല. അവരിൽ ശുദ്ധിയാ കട്ടേ, ആചാരമാകട്ടേ, സത്യം കൂടിയാകട്ടേ, ഇല്ല.

[ശം—ഭാ] ആസുരജനങ്ങരം കത്തവ്യമായിട്ടുള്ള പുരുഷാ ർത്ഥസാധനത്തിൽ പ്രവൃത്തിയും, അതിന്നു വിപരീതമായ അനർത്ഥഹേതുവിൽനിന്നുള്ള നിവൃത്തിയും അറിയുന്നില്ല കേ വലം പ്രവൃത്തിനിവൃത്തികളെ അവരറിയുന്നില്ല എന്നുമാത്ര മല്ല, ശൗചവും ആചാരവും സത്യംകൂടിയും അവക്കില്ല (അവ രിൽ കാണപ്പെടുന്നില്ല). എന്തെന്നാൽ ആസുരജനങ്ങരം അശൗ ചന്മാരും അനാചാരന്മാരും മായാവികളും നുണപറയുന്നവ അമാകുന്നു.

അത്രയാലെ --

അസത്യമപ്രതിഷും തേ ജഗദാഹുരനീശചരം അപരസ്സരസംഭ്രതം കിമന്യത<sup>ം</sup> കാമഹൈതുകം.

തേ ആസുരസ്വഭാവമുള്ള ആ ജനങ്ങഠം

ജസയം, ജസത്തം,

അസത്യം വേദാദിപ്രമാണങ്ങളോടുകൂടിയത

ല്സെം

അപ്രതിഷം ധർമ്മാധർമ്മരുപമായ വ്യവസ്ഥ

യോടുകൂടിയതല്ലെന്നും

അനീശ്വരം ഈശ്വരനോടുകൂടിയതല്ലെന്നും(വ്യവ

സ്ഥാപകനായിട്ട് അതിന്നു് ഒരു

കത്താവില്ലെന്നം)

അപരസ്പരസംഭ്രതം സ്തീപ്വരുഷന്മാരുടെ അന്യോന്യസം

യോഗംകൊണ്ടുണ്ടായതെന്നും

കാമഹൈതുകം സ്ത്രീപുരുഷന്മാരുടെ കാമംതന്നെയാ

ണം അതിൻെ (പ്രവാഹര്വപേണ

യുള്ള) കാരണമെന്നും

അന്യത<sup>°</sup> കിം (അല്ലാതെ) വേറെ എന്തു കാരണമാ

ണള്ളതു<sup>ം</sup> എന്നും

ആഹു: പറയുന്നു.

ആസുരസ്വഭാവത്തോടുകൂടിയ ആ ജനങ്ങരം, ജഗത്ത്ത് വേദാദി പ്രമാണത്തോടുകൂടിയതല്ലെന്നും, ധർമ്മാധർമ്മരൂപമായ വ്യവ സ്ഥയോടുകൂടിയതല്ലെന്നും, ഈശ്വരനോടുകൂടിയതല്ലെന്നും സ്ത്രീപുരുഷന്മാരുടെ അന്യോന്യസംചോഗംകൊണ്ടുണ്ടായതെ നും, സ്ത്രീപുരുഷന്മാരുടെ കാമംതന്നെയാണ്യ അതിന്ന കാരണ മെന്നും, അല്ലാതെ പേറെ കാരണമില്ലെന്നും പറയുന്നും.

[ശം—ഭാ] ആസുരജനങ്ങരം ഇപ്രകാരം പറയുന്ന—ഞങ്ങരം എങ്ങനെ അസത്യമായിരിക്കുന്നുവോ—അന്നത്യപോയന്മായായി രിക്കുന്നുവോ—അതുപോലെതന്നെ ജഗത്താസകലവും അസത്യ മായിരിക്കുന്നു. അതിന്നു ധർമ്മാധർമ്മങ്ങരം ആധാരമായി ഭവി ക്കുന്നതുമില്ല. (എന്നുതന്നെയല്ല) ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളെ അനുസരിച്ചും ഈ ജഗത്തിനെ ശാസിക്കുന്നവനായിട്ടും ഈശവരനെ നെറാരാളമില്ല; അതിനാൽ ജഗത്ത്ത്ര് അനീശവരമായിരിക്കുന്നു. അതിന്നുപുറമെ, കാമത്താൽ പ്രേരിതന്മാരായെ സ്തീപുരുവന്മാരുടെ അന്യോന്യസംയോഗം കൊണ്ടാണം സകലജഗത്തുമുണ്ടാകുന്നതും. കാമംതന്നെയാണം ഇതിന്നു കാരണം. ജഗത്തിന്റെറ ഉത്പത്തിക്കു കാരണമാണുള്ളതും? യാതൊന്നുമില്ല. അദ്ദേഷ്യമായിരിക്കുന്നു ധർമ്മാധർമ്മാദികാര ണാന്തരം യാതൊന്നുമില്ല.

<sup>&</sup>lt;sub>ж</sub> പാവ്വാകന്മാരുടെ

# ഏതാം ദൃഷ്യീമവഷൂഭ്യ നഷ്ടാത്മാ**നോ**ല്പ**ലായാം**

പ്രഭവന്ത്യഗ്രകർമ്മാണഃ ക്ഷയായ ജഗതോഹിതാഃ. 9

ഏതാം ദൃഷ്വിം ഇപ്രകാരമുള്ള ലോകായതികമ

തത്തെ

അവഷൂ*ട്യേ* ആശ്രയിച്ച്

നഷ്ടാതമാനഃ നഷ്ടചിത്തന്മാരായം

**അ**ട്ടിബ്ണതം അട്ടിബ്ണിതോട്**ട്**ടി**ന്മ**വരാത്രം

(ദേഹമാത്രാത്മ ദശികളായം)

ഉഗ്രകർമ്മാണഃ ക്രൂരകർമ്മങ്ങളോടുകൂടിയവരായു

മിരിക്കുന്നവർ

അഹിതാഃ ജഗത്തിന്നു വിരോധികളായി

വേച്ച്

ജഗതഃ ക്ഷ**യായ** ജഗത്തിന്റെ നാശത്തിന്നായി

ക്കൊണ്ടു

പ്രഭവതി ഉത്ഭവിക്കുന്തു.

ഇപ്രകാരമുള്ള ലോകായതികമതത്തെ ആശ്രയിച്ച് മലിനചി ത്തന്മാരായം അല്പബുദ്ധികളായം ക്രരകർമ്മാക്കളായുമിരിക്കുന്ന അവർ ജഗത്തിന്നു വിരോധികളായി ഭവിച്ചിട്ട് ജഗത്തിന്റെറ നാശത്തിന്നായിക്കൊണ്ടുത്ഭവിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] ഏതാം ദൃഷ്യിം—ഈ മതത്തെ; അവഷ്ട്യേക്ക്യയ് പ്രിച്ച് പ്രാത്രാനം—നഷ്യമായ സ്വഭാവത്തോടുകൂടി യവർ—പരലോകപ്രാപ്പിക്കുള്ള മാർഗ്ഗങ്ങളെ എല്ലാം നശി പ്രിച്ച് ട്ടുള്ളവർ; അല്പബ്രയം—അവരുടെ ബുദ്ധി വിഷയങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ അല്പമായ ബുദ്ധിയോടുകൂടി യവർ. ഉഗ്രകർമ്മാണം:—ക്രൗകർമ്മാക്കാം—ഹിംസാത്മകന്മാർ. അഹിതാം:—ജഗത്തിന്റെ ശത്രുക്കാം. ജഗതം ക്ഷയായ പ്രഭവന്തി—ജഗത്തിന്റെ നാശത്തിന്നായിക്കൊണ്ടും ഉത്ഭവിക്കുന്നും അവർ—

കാമമാശ്രീത്യ ദുഷ<sup>ം</sup>പൂരം ദംഭമാനമദാന്വിതാ: മോഹാദ് ഗൃഹീത്വാസദ്ഗാഹാൻ പ്രവത്തന്തേശുചിവ്രതാഃ.

10

ഭുഷ'പൂരം നിറയ്ക്കുവാൻ വയ്യാത്ത (തൃപ്തീവ രാത്ത) കാമം കാമത്തെ

ആശ്രിത്യ ആശ്രയിച്ചിട്ട്

ഭംഭമാനമദാധ്വിതാഃ ദംഭം, ഗവ്വം, മഭം എന്നിവയോ

ടുകൂടിയവരായം

അശുചിവ്രതാഃ അശുദ്ധമായ (മദ്യമാംസാദിവി

ഷയമായ) വ്രതത്തോടുകൂടിയവ

രായുമീരിക്കുന്ന അവർ

മോഹാത° അജ്ഞാനമാത്രംകൊണ്ടു°

അസത്ഗാഹാൻ (ഈ മന്ത്രംകൊണ്ടു ദേവതയെ

ആരാധിച്ചിട്ട് മഹത്തായ നിധി യെ സമ്പാദിക്കണം എന്നിങ്ങ

നേർള്ള) ഭോഗ്ര നങ്ങളെ

ഗൃഹീത്വാ സ്വീകരിച്ച് (അവല∙ബിച്ച്)

പ്രവത്തന്തെ (ക്ഷുഭ്രദേവതാരാധനാദിയിൽ)

പ്രവത്തിക്കുന്നു.

തൃപ്ലിവരാത്തതായ കാമത്തെ ആശ്രയിച്ചിട്ട് ദംഭം, ഗവ്വം, മദം എന്നിവയോടുകൂടിയവരായം അശുദ്ധവ്യതത്തോടുകൂടിയവരാ യം ഇരിക്കുന്ന അവർ അജ്ഞാനം ഹേതൂവായിട്ട ഒരാഗ്രഹങ്ങ ഒള അവലംബിച്ചകൊണ്ട (ക്ഷുദ്രദേവതാരാധനാദിയിൽ) പ്രവത്തിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] കാമം <u>— ഇച്</u>ചാവിശേഷം. മോഹാത്<u>—</u>അവി വേകംകൊണ്ട്, അസത്ഗ്രാഹാൻ — അശുഭനിശചയങ്ങളെ. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

**ചിന്താമപരിമേയാം ച** പ്രലയാന്താമുപാശ്രിതാഃ

കാമോപഭോഗപരമാ ഏതാവദിതി നിശ്ചിതാം. 11

ആശാപാശശമൈബ്ദ്ധാഃ കാമക്രോധപരായണാഃ

ഈഹന്തേ കാമഭോഗാത്ഥമന്യായേനാത്ഥസഞ്ചയാൻ. 12

അപരീമേയാം അളവില്ലാത്തതും

പ്രലയാന്താം മരണത്തോടുകൂടി മാത്രം അവസാനി

ക്കുന്നതുമാ**യ** 

ചിന്താം ചിന്തയെ

ഉപാശ്രീതാം ആശ്രയിച്ചവരായും

| കാമോപഭോഗചരമാഃ            | കാമോപഭോഗത്തെ പരമപുരുഷാ<br>ത്ഥയോ വിചാരിക്കുന്നവരായും                                     |
|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ഏതാവദിതി                 | ഇതുതന്െയാണ <sup>ം</sup> എല്ലാം എന്നും'<br>(കാമോപഭോഗംതന്നെയാണം' പരമ<br>പുരുഷാത്ഥമെന്നം') |
| നിശ്ചിതാഃ ച              | നിശ്ചയംചെയ്തിട്ടുള്ളവരായും                                                              |
| ആശാപാശശതൈഃ               | ആശയാകുന്ന അമ്നകം കയറുകളാൽ                                                               |
| ബദ്ധാഃ                   | ബന്ധിക്കപ്പെട്ടവ <b>രായം</b>                                                            |
| <b>കാ</b> മക്രോധ പരായണാഃ | കാമക്രോധങ്ങളെ മുഖ്യമായി ആശ്ര<br>യിച്ചിരിക്കുന്നവരായുമുള്ളവർ                             |
| കാമഭോഗാത്ഥം              | കാമഭോഗത്തിന്നായിക്കൊണ്ടു <sup>ം</sup>                                                   |
| അന്യായേന                 | അന്യായമായി (കളവ്യമതലായ <b>ത</b>                                                         |
| അത്ഥസഞ്ചയാൻ              | ള <b>്പും സമ്പാഭിച്ചുകൂട്ടുന്നതിന്നും</b>                                               |
| ഈ <b>ഹ</b> ന്തേ          | ഇച്ഛിക്കുന്നു.                                                                          |

അളവില്ലാത്തതും മരണത്തോടുകൂടി മാത്രം അവസാനിക്കുന്നതു മായ പിന്തയെ പ്രാപിച്ചവരായും കായോപഭോഗത്തെ പുരുഷാ ത്ഥമായി വിചാരിക്കുന്നവരായും ഇതുതന്നെയാണം' എല്ലാം (കാമോപഭോഗംതന്നെയാണം', പരമപുരുഷാത്ഥം) എന്ന നിശ്ചയത്തെ ചെയ്തവരായും ആശാപാശങ്ങളാൽ ബന്ധിക്ക പ്പെട്ടവരായും കാമക്രോധങ്ങളെ മുഖ്യമായി ആശ്രയിച്ചിരിക്കു ന്നവരായുമുള്ളവർ കാമഭോഗത്തിന്നായിക്കൊണ്ടും അന്യായ മായി ദ്രവ്യസഞ്ചയത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ചിന്താം....ഉപാശ്രിത്തഃ = എല്ലാമ്പോഴം ചിന്താ പരന്മാമായി എന്നർത്ഥം. കാരോപഭോഗപരമാഃ \_\_കാമാഃ (കാമൃന്ത ഇതി കാമാഃ) = ശബ്ബാദിവിഷയങ്ങരം. അവയെ അനുഭവിക്കുന്നതാണം (സുഖത്തിന്നം) പരമാശ്രയം എന്നു വിചാരിക്കുന്നവർ എന്നർത്ഥം ഏതാവതം ഇതി നിശ്ചിതാഃ \_\_ കാമോപഭോഗംതന്നെയാണം പരച്ചുരുഷാർത്ഥമായിട്ടുള്ളതും (അല്ലാതെ പരലോകസുഖമെന്നൊന്നില്ല) എന്ന നിശ്ചയത്തോ ടുക്കടിയവർ ആശാപാശശത്തെഃ ബദ്ധാഃ \_\_അനേക ആശക ളാൽ പല ദിക്കിലേക്കമാകർഷിക്കപ്പെട്ടവർ. കാമക്രോധപ രായണാഃ—കാര്യക്രാധങ്ങരംതന്നെ പരമാശ്രയമായിട്ടുള്ളവർം ഈഹന്തേ—ചേഷ്ടിക്കുന്ന (ചെയ്യുന്നു). കാമഭോഗാത്ഥം—കാ മാനുഭവത്തിന്നുവേണ്ടി; ധർമ്മാത്ഥമല്ല എന്നത്ഥം. അത്ഥസഞ്ച യാൻ—അത്ഥപ്രചയത്തെ (ദ്രവ്യസമ്പാദ്യത്തെ)അന്യായേന — അന്യായമായി— അന്യന്റെ സ്വത്തിനെ അപഹരിക്കക മൃത ലായതുകൊണ്ട് എന്നത്ഥം. (വിഷയാനുഭവത്തിന്നുവേണ്ടി ശാസ്തവിരുദ്ധമായും കപടവഞ്ചനാദിരുപമായുമിരിക്കുന്നമാഗ്ഗം കൊണ്ടു ദ്രവ്യം സമ്പാദിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം)

അവരുടെ അഭിപ്രായം ഇപ്രകാരമാകുന്നു:

ഇദമദ്യ മയാ ലബ്ലമിമം പ്രാപ്പ്യേ മനോരഥം ഇദമസ്തീദമപി മേ ഭവിഷ്യതി പനർധനം.

13

ഇദം ഈ വസ്ത അദ്യ ഇന്ത് മയാ എന്നാൽ ലബ്യം പ്രാപിക്കപ്പെട്ട

2017 000

ഇമം മനോരഥം ഈ മനോരഥത്തെ (മനസ്സിന്നും° ഇഷ്ടമായി

ട്ടുള്ളതിനെ)

പ്രാപ്പേട്ട ഞാൻ പ്രാപിക്കം

ഇദം ഈ വസ്ത അസ്തി ഉണ്ട്

ഇദം ധനം അപി ഈ ധനവും<u>ക</u>ടി

മേ എനിക്ക<sup>്</sup> പനഃ ഇന**ി** ഭവിഷൃതി ഉണ്ടാകും

ഈ വസ്ത ഇന്നു് എന്നാൽ പ്രാപിക്കപ്പെട്ടും ഈ മനോരഥത്തെ ഞാൻ പ്രാപീക്കും. ഈ വസ്ത് (എനിക്കു്) ഉണ്ടു്. ഈ ധനവും കൂടി എനിക്കു് ഇനി ഉണ്ടാകും. ('ഇത്യജ്ഞാനവിമോഹിതാഃ സന്തഃ നരകേ പതന്തി' എന്നിങ്ങനെ നാലാമത്തെ ശ്രോക ത്തോടു് ഇതന്വയിക്കുന്നു.)

[ശം-ഭാ] ഇദം—ഈ ദ്രവ്യം. അദ്യ—ഈപ്പാരം. മനോര ഥം—മനസ്സിന്നു സന്തോഷത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതും. ഇദം, ധനം, അപി. ഭവിഷൃതി—ഈ ധനവുംകൂടി വരുന്ന കൊല്ലത്തിൽ എനിക്കു കിട്ടും; അതുകൊണ്ടു ഞാൻ ധനികനാണ് എന്ന കീത്തിയോടുകൂടിയവനായി ഭവിക്കും.

അസൗ മയാ ഹതഃ ശത്രഹനിഷ്യേ ചാപരാനപി ഇശ്വരോഹമഹം ഭോഗീ സിലോഹം ബലവാൻ സുഖീ. 14

അസൗ ശത്രു ഈ ശത്ര മയാ എന്നാൽ ഹതഃ കൊല്ലപ്പെട്ട

അപരാൻ അപി മറു (ശത്രു)വർഗ്ഗങ്ങളേയും

ഹനീഷേൃച ഞാൻ കൊല്ലം

അഹം ഈശചരഃ ഞാൻ ഈശചരനാകന്ത (വിട്യാധനാദിക

ളെക്കൊണ്ടു സമത്ഥനാകുന്നു)

അഹം ഭോഗീ ഞാൻ ഭോഗത്തെ അനുഭവിക്കുന്നവൻ

അഹം ഞാൻസിലാഃ കൃതകൃത്യൻബലവാൻ ബലമുള്ളവനംസുഖീ സുഖീയമാകന്നു.

ഈ ശത്ര എന്നാൽ കൊല്പപ്പെട്ട; മറുള്ള ശത്രക്കളേയും ഞാൻ കൊല്ലം; ഞാനൊരീശ്വരനാകുന്നു; ഞാൻ ഭോഗത്തെ അനുഭവി കുന്നവൻ; ഞാൻ കൃതകൃത്യൻ; ഞാൻ ബലവാനം സുഖിയുമാ കുന്നു.

[ശം-ഭാ] ജയിപ്പാൻ വളരെ പ്രയാസമായ ദേവദത്തൻ എന്നു പേരായ ഈ ശത്രവിനെ ഞാൻ കൊന്നു; മററുള്ള ശത്രക്ക ളേയം ഞാൻ കൊല്ലം. ഈ സാധ്യക്കാക്ക് എന്തു ചെയ്വാൻ കഴിയം? ഒരുവിധത്തിലും എനിക്കു തുല്യനായിട്ടാരുമില്ല. എന്നാൽ ഞാൻ ഈശ്വരനാകുന്നു; ഞാൻ സുഖമനുഭവിക്കുന്നു. ഞാൻ സവ്വ്വകാരേണ സിദ്ധനായിരിക്കുന്നു; പുത്രന്മാരെ കൊണ്ടും പൗത്രന്മാരെക്കൊണ്ടും ഞാൻ സമ്പന്നനായിരീക്കുന്നു. ഞാൻ കേവലം ഒരുവനല്ല; ഞാൻത ന്നെയാണും ബലവാനും സുഖിയും; മററുള്ളവർഭ്രമിക്കു ഭാരത്തി ന്നായിക്കൊണ്ടു (മത്രോ) ജനിച്ചീരിക്കുന്നു.

ആഡ്യോഭിജനവാനസൂി കോന്യോസൂി സദ്ദശോ മയാ യക്ഷ്യേ ഭാസ്യാമി മോദിഷ്യ ഇത്യജ്ഞാനവിമോഹിതാഃ. 15 അനേകചിത്തവിഭ്രാന്താ മോഹജാലസമാവ്വതാഃ പ്രസക്താഃ കാമഭേംഗേഷ പതന്തി നരകേശുചൗം.

16

(അഹം)

ഞാൻ

ആഢ്യഃ

ധനാദിസമ്പന്ന**നും** 

അഭിജനവാൻ

കലീനനും

അസ°മി

ആകണ

മയാ സദൃശഃ

എനിക്കു തുല്യനായി

അന്യഃ കഃ

വേറെ ആത്

അസ°മി

ഇരികം **ന** 

യക്ഷേ?

ഞാൻ യാഗംചെയ്യം ഞാൻ ദാനംചെയ്യം

ഭാസ്യാമി മോദീഷേൃ

ഞാൻ ഹഷ്ത്തെ പ്രാപിക്കം

ഇതി

എന്നിങ്ങനെ

അജ്ഞാനവിമോ-

അജ്ഞാനംകൊണ്ടു പലവിധത്തിലും

ഹിതാഃ

മോഹത്തെ പ്രാപിച്ചവരം (മിഥ്യാഭി

നിവേശത്തെ പ്രാപിച്ചവരും)

അനേകചിത്തവി\_\_\_\_

നാനാവിധ മനോരഥങ്ങളിൽ പ്രവ

ഭ്രാന്താഃ

ത്തിക്കുന്ന ചിത്തത്താ**ൽ വി**ക്ഷിപ്ല

ന്മാരും

മോഹജാലസമാവ്വതാഃ മോഹമയമാകുന്ന ജാലത്താൽ (വല

യാൽ) ചുററപ്പെട്ടവരും

കാമഭോഗേഷ

വിഷയഭോഗങ്ങളിൽ

പ്രസക്താഃ

അഭിനിവിഷ്യന്മാരുമായി (അതിയായ

ആസക്തിയോടുകൂടിയവരുമായി)

അശുചൗ

ങ്ങ ശുഷാമായ, കശ<sup>്</sup>മലമാ**യ** 

നരകേ

നരകത്തിൽ

പതന്തി

വീഴന്നു.

'ഞാൻ ധനാദിസമ്പന്നനാകുന്നു. ഞാൻ കലീനനാകുന്നു. എനിക്കു തുല്യനായിട്ടു വേറെ ആരാണുള്ളതു°? ഞാൻ യാഗം ചെയ്യം; ഞാൻ ദാനംചെയ്യം; ഞാൻ ഹർഷത്തെ പ്രാപിക്കും' ഇങ്ങനെ അജ്ഞാനംകൊണ്ടു പലവിധത്തിലും മോഹത്തെ പ്രാപിച്ചവരും, വിവിധമനോരഥങ്ങളിൽ പ്രവത്തികുന്ന ചിത്തത്താൽ വിക്ഷിപ്തനാരും, മോഹമയമാകുന്ന വലയാൽ ചുററപ്പെട്ടവരും, വിഷയഭോഗങ്ങളിൽ അത്യന്താസക്മന്മാരു മായി അവർ കശ്മലമായ നരകത്തിൽ വീഴുന്നു.

[ശം—ഭാ] 'ഞാൻ ധനവാനാകന്നു. കലീനനാകന്നു— ഏഴ തലമറയായി വേദത്തിൽ നിപുണന്മാരായിരിക്കുന്നവ (ശ്രോത്രിയത്ഥാദിസമ്പത്തോടുകൂടിയിരികുന്നവരുടെ) കലത്തിലാണം' ഞാൻ ജനിച്ചിരിക്കുന്നതു'. ഈ കാര്യത്തിലും എനിക്കു തുല്യനായിട്ടാരുമില്ല. അതിന്നുംപുറമെ, യാഗംകൊ ണ്ടും ഞാൻ അന്യന്ഥാരെ തോല്പിക്കും. (യാഗാദികർമ്മങ്ങ കൊണ്ടും ഞാൻ അന്യന്മാരേക്കാരം മേലെ പോകം); ഞാൻ നടന്മാക്ക് (വളമെ പ്രവ്യം) കൊടുക്കും; അതിശയമാകംവണ്ണം സന്തോഷത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യം.' എന്നിങ്ങനെ അജ്ഞാ നംകൊണ്ടു പലവിധത്തിലും അവിവേകത്തെ പ്രാപിച്ചവരം അനേക**വ**ിധമായ ചിത്തങ്ങളാ**ൽ** മുൻ പറഞ്ഞപ്രകാരമുള്ള (ചിത്തവികാരങ്ങളാൽ) പലവിധത്തിലും ഭ്രമിച്ചിരിക്കുന്നവ **രും** ആവരണാത്മകത്വം (മറയ്ക്കുക എന്ന സ്വഭാവം) ഹേതുവാ ജാലംപോലെയിരിക്കുന്ന അവിവേകത്താൽ, അജ്ഞാനത്താൽ, ചുററപ്പെട്ടവരും വിഷയോപഭോഗങ്ങളിൽ അതി**യാ**യ ആസക്തിയോടുകൂടിയവരുമായി അവർ അ<mark>തുകൊ</mark> ണം;" അനേകം പാപങ്ങളെ സമ്പാദിച്ച° അശുചിയായിരി ക്കുന്ന നരകത്തിൽ—വൈതരണ്യാദി നരകങ്ങളിൽ—വീഴന്നു.

ആത്മസംഭാവിതാഃ സ്തബ<sup>്</sup>ധാ ധനമാനമദ**ാ**നചിതാഃ യജന്തേ നാമയമൈഞസ്ലേ ദംഭേനാവിധിപുവ്വകം. 17

ആത്മസംഭാവിതാഃ തന്നത്താൻ പൂജിക്കുന്നവരും (പൂക

<sub>ക്കു</sub>ന്നവ**രും)** 

സൂബ<sup>ം</sup>ധാഃ വണക്കമില്ലാത്തവരും

ധനമാനമദാന്വിതാഃ ധനംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന ഗവ്വം, മദം

(സ്വന്തഃ) ഇവയോടുകൂടിയവരുമായിട്ട്

തേ അവർ

ദംഭേന ദംഭംകൊണ്ടു<sup>ം</sup>

അവിധിപൂവ്വ്കം വേദവിധിപ്രകാരമല്ലാതെ

പേരിനുമാത്രം യജ്ഞങ്ങാം ചെയ്യുന്നു. **നാമയമൈജ്ഞഃ നാജന്തേ** തന്നത്താൻ പുകഴ്ത്തുന്നവരും, കീഴ്വണക്കമില്ലാത്തവരും, ധനംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന ഗവ്വം മദം ഇവയോടുകൂടിയവരുമായിട്ട<sup>ം</sup> **അവ**ർ ദംഭംരകാണ്ടു വേദവിധീപ്രകാരമല്ലാതെ പേരിനുമാത്രം യാഗങ്ങഠം ചെയ്യനും.

[ശം—ഭാ] ആത്മസംഭാവിതാഃ—തങ്ങരം സവ്വ്ഗണവിശി ഷ്യന്മാരാണം എന്ന വിചാരത്തോടുകൂടി തന്നത്താൻ പൂജിക്കു ന്നവർ—സാധുജനങ്ങളാൽ പൂജിതന്മാരല്ല എന്നത്ഥം. ദംഭേന— ധർമ്മവിരോധമായിട്ട് (ധർമ്മമെന്ന നാടുത്തിൽ). അവിധി പൂവ്വകം—വേത്തിൽ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള അംഗങ്ങളോടും ഇന്ന പ്രകാരം ചെയ്യണമെന്നുള്ള വിധിയോടും കൂടാതെ. ശേഷം സ്പ്രഷ്ടം.

അഹംകാരം ബലം ഭപ്പം കാമം ക്രോധം ച സംശ്രിതാ! മാമാത്മപരദേഹേഷു പ്രദ്ധീഷന്തോഭ്യസൂയകാഃ. 18

അഹംകാരം

അഹങ്കാരത്തേയും

ബലം

ബലത്തേയും

ഭപ്പം

ദപ്പത്തേയും (എനിക്കു സമനാരുമില്ല

എന്ന വിചാരത്തേയം)

കാമം

ആശയേയും

കോധം ച

കോപത്തേയം

സംശ്രിതാഃ (സന്തഃ)

ആശ്രയിച്ചവരായിട്ട**ം** 

അഭ്യസൂയകാഃ

ഈ അസൂയയുള്ള ജനങ്ങഠം (സന്മാർഗ്ഗ ത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നവരുടെ ഗുണങ്ങ ളിൽ ദോഷാരോപണം ചെയ്യുന്ന

ഇവർ)

ആത്മപരദേഹേഷു

തങ്ങളുടെയും അന്യന്മാരുമടയും ദേഹ

ങ്ങളിൽ

മാം

ചിദംശമായി സ്ഥിതിചെയ്യന്ന എന്നെ പ്രദ്വീഷന്തഃ (യജന്തേ) ദ്വേഷീക്കുന്നവരായി യജ്ഞം ചെയ്യുന്നു.

അഹ<sub>്</sub>കാരം ബല ദപ്പം ആശ കോപം ഇവയെ ആശ്രയിച്ചിരി കുന്നേ അധീഹക്ട്ള് ഇം ജവങ്ങ*ഠം* മുങ്ങള്ടേകും **അധിന്മായുടേകും** 

ദേഹങ്ങളിൽ ചിദംശമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന എന്നെ ദേഷി ച്ചകൊണ്ടു യജ്ഞംചെയ്യുന്നു.

[ശം—ഭാ] അഹംകാരം— താൻ ഇന്നിന്ന ഗുണങ്ങളോടുക ടിയവനാണം' എന്നു വിചാരിക്കേ—ചില ഗുണങ്ങ⊙ തന്നിലി ല്ലാത്തതാണെങ്കിലും അവയേയും തന്നിലാരോപിച്ച<sup>ം</sup> അങ്ങനെ (ഉള്ളതായും ഇല്ലാത്തതായും.) ഉള്ള ഗുണങ്ങളാൽ താൻ വിശി ഷ്യനാകുന്നുവെന്നു ഭാവിക്കുക. ഈ അഹംകാരമെന്നു പറയപ്പെടു ന്നതാണ<sup>ം</sup> അവീദ്യ. അതു<sup>ം</sup>ഏററവും കഷ്യമായിട്ടള്ളതാകുന്നു. (അതിയായ യത്നം കൊണ്ടു മാത്രമേ വിവേകികഠംകംകടി അ തിനെ ത്യജിപ്പാൻ കഴിയുള്ളവെന്നത്ഥം.) അതു സകല ദോഷ **അ**നത്ഥപ്രവൃത്തികഠംക്കും മൂലമാ**ക**ന്നു. ങ്ങഠംക്കും സകല ബലം—അന്യനെ തോല്പിക്കുന്നതിന്നു ഹേതുവായതും കാമരാ ഗങ്ങളോടുകൂടീയതുമായതാ് ബലം. ദപ്പ്ം—യാതൊന്നിൻെറ ഉത്ഭവത്തിങ്കൽ -ഒരുവൻ ധർമ്മത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നുവോ ദപ്പ്ം. അതു<sup>ം</sup> അന്തഃകരണത്തെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്ന അതു ഒരു ദോഷവിശേഷമാകുന്നു. കാമം---സ്തീവീഷയമായതും കോധം—അനിഷ്ടവിഷയമായിട്ടുള്ളതു°. ആശ്രി താഃ<u>—</u>അവർ ഇവയേയും മററനേകം മഹത്തായദോഷങ്ങ ളേയുമാശ്രയിച്ചവരാകുന്നു. അതിന്നുംപുറമേ അവർ, മാം— ഈശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നെ; ആത്മപരദേഹേഷ്യ പ്രദ്വീഷ ന്തഃ<u>—</u>സ്വദേഹത്തിലും അന്യദേഹങ്ങളിലും തങ്ങളടെ ബു ലിക്കം **ക**ർമ്മ**ങ്ങ**ഠംക്കം സാക്ഷിയായിരിക്കുന്ന എന്നെ ദ്വേഷി ശാസനയെ) അതിക്രമിച്ച നടക്കുന്നു. പ്രദ്വീഷന്തു<u>—</u>എ**ൻ**റ ശാസനയെ അതിക്രമിച്ചു നടക്കുന്നതു<sup>ം</sup> (ശ്രതിയിലം സ<sup>ം</sup>മൃതി യിലം പറയപ്പെടുന്ന അത്ഥജ്ഞാനാനുഷ്യാനത്തിൽ വൈമന അതിനെ ചെയ്യുന്നവരാകുന്നുവെന്നർത്ഥം. സ്യം) പ്രദ്വേഷം. അഭ്യസൂയകാഃ—അവർ സന്മാർഗ്ഗത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവ **മുടെ** ഗുണങ്ങളിൽ സഹിക്കവയ്യാത്തവരാകുന്നു.

താനഹം ദ്വീഷതഃ ക്രൂരാൻ സംസാരേഷ നരാധമാൻ ക്ഷീപാമൃജസ്രമശുഭാനാസുരീഷോവ യോനിഷു. 19 ദ്വീഷതഃ എന്നെ ദ്വേഷിക്കുന്നവരും ക്രൂരസ്വഭാവമുള്ളവരും **അശുഭാൻ** അശുഴകർമ്മ**ങ്ങളെ** ചെയ്യുന്ന

വതം

നരാധമാൻ മനുഷ്യരീൽവെച്ച് അധമനാര

മായിരിക്കുന്ന

താൻ അപ്രകാരമുള്ളവരെ

സംസാരേഷ ജനന്മരണമാർഗ്ഗങ്ങളിൽ ആസുരീഷ യോനിഷ ഏവ അതിക്രരങ്ങളായ (വ്യാഘസ

പ്പാദി) യോനികളിൽത്തന്നെ

അജസ്രം എന്നും അഹം ഞാൻ

ക്ഷിപാമി തള്ളിയിടുന്നു (ജനിപ്പിക്കുന്നു).

എന്നെ ദേവപ്പിക്കുന്നവരും ക്രൂരന്മാരും അശുഭകർമ്മത്തെ ചെയ്യ ന്നവരും മനംഷ്യരിൽവെച്ചധമനാരുമായ അപ്രകാരമുള്ള അവ രെ ഞാൻ എംപ്രാഴം സംസാരങ്ങളിൽ അസുരയോനികളിൽ ത്തന്നെ തള്ളിയിടുന്നു. (പാപകർമ്മികളായ അവക്ക് തദനുരു പമായ ഫലത്തെ ഞാൻ കൊടുക്കുന്നവെന്നത്ഥം).

[ശം—ഭറ] ദ്വിഷതഃ ക്രരാൻ താൻ—സന്മാർഗ്ഗത്തിന്നു വി രോധികളം സാധുജനങ്ങളേയും എന്നേയും ദ്വേഷിക്കുന്നവരും ക്രന്മാരമായ അവരെ; നരാധമാൻ—അധർമ്മമാകുന്ന ദോഷ ത്രോട്ടെള്ടിയിരിക്കുന്നതിനാൽ മനുഷ്യരിൽവെച്ച്യ് അധമനമാരും, അശുഭാൻ—അശുഭകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുന്നവരും (ആയ അവരെ); അഹം ഞാൻ; സംസാരേഷു—നരകസംസരണമാർഗ്ഗങ്ങളിൽ; ആസുരീഷു യോനിഷു—ക്രൂരകർമ്മപ്രായന്മാരായ വ്യാഘസിംഹാദികളുടെ യോനികളിൽ; അജസ്രം—എന്നും (സന്തതം); ക്ഷിപാമി—തള്ളിയിടുന്നും.

ആസുരീം യോനിമാപന്നാ മൂഢാ ജന്മനി ജന്മനി മാമപ്രാപ്പൊപ്പൈ കൗത്തേയ തതോ യാന്ത്യധമാം ഗതിം. 20

**ഹേ** കൗന്തേയ അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര

(തേ ച) മുഡാഃ അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ആ മുഡന്മാർ

ജന്മനി ജന്മനി ജനമംതോറം

ആസുരീം നേറനിം അസുര<del>സാഭാവത്തോട</del>്കൂടിയ

ജന്മത്തെത്തന്നെ

ആപന്നാ: പ്രാപിച്ചവരായിട്ട°

മാം എന്നെ

അപ്രാപ്യ ഏവ പ്രാപിക്കാതെതന്നെ

തതഃ അതിലും (അസുരയോനിയേ

ക്കാളം)

അധമാം നീചമായ (വൃക്ഷപാഷാണാദി

രുപമായോ പൈശാചികമാ

യോ ഉള്ള നികൃഷ്ടമായ)

ഗതിയെ (ജന്മത്തെ)

യാന്തി പ്രാപിയ്ക്കുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജുന, അപ്പകാരമള്ള മുഡന്മാർ ജന്മം തോറും അ സുരസ്വഭാവത്തോടുകൂടിയ ജന്മത്തെത്തന്നെ പ്രാപിച്ചിട്ട് എ ന്നെ പ്രാപിക്കാതെതന്നെ അതിലും (അസുരയോനിയേക്കാളം) നിക്കഷ്ടമായ ജന്മങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] അസ്രജന്തത്തെ പ്രാപിച്ചിരീക്കുന്ന മൂഢന്മാർ ജന്മംതേറും അതിതാമസമായിരിക്കുന്ന യോനികളിൽ ജനി ച്ച് ഈശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നെ പ്രാപിക്കാതെതന്നെ അ തിലും നിക്കുഷ്മായ ഗതിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. മാം അപ്രാപ്യ ഏവ—എന്നെ പ്രാപിക്കാതെതന്നെ പ്രാപി ക്കുന്ന കാര്യത്തിൽ ലേശമെങ്കിലും സംശയത്തിന്നിടയില്ല. അതിനാൽ 'മാം അപ്രാപ്യഏവ' എന്നതിന്ന് എന്നാൽ ഉപദേ ശിക്കപ്പെട്ടസാധുമാർഗ്ഗത്തെ പ്രപിക്കാതെ തന്നെ എന്നത്മം.

ത്രിവിധം നരകസ്യേദം ഭ്വാരം നാശനമാത്മനു കാമു ക്രോധസ്തഥാ ലോഭസ്തസ്കാദേതത് ത്രയം ത്യജേത്. 21

കാമഃ കാമം (ആശ)

ക്രോധഃ ക്രോധം

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

ലോഭം (അന്യൻറ ദ്രവ്യത്തിലിച്ച)

(ഇതി) ഇദം ത്രിവിധം എന്നീ മൂന്നുകൂട്ടം

നരകസ്യ നരകത്തിന്റെ ഭപാരം വാതിലായം

(അതഃ എവ) അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ

690

ശ്രീമദ് ഭഗവദ്**ഗി**ത

അത്രനഃ

തനിക്ക്<sup>°</sup>

നാശനം

നാശത്തെ ചെയ്യുന്നതിന്നു ഹേതുവായം

(നീച യോനീപ്രാപകമായം)

ക്കുന്നു

തസ്മാത°

അതിനാൽ

ഏതത° ത്രയം

ഈ മൂന്നുകൂട്ടത്തേയും

തിങ്ങയ<sub>ം</sub>

സവ്വാത്മനാ തൃജിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

കാമം, ക്രോധം അപ്രകാരംതന്നെ ലോഭം എന്നീ മൂന്നുകൂട്ടം നര കത്തിൻെറ ദ്വാരമായം, അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ ആതമാ പ്രാപിപ്പിക്കുന്നതായമിരിക്കുന്നു. **വിനെ** നീചയോനിയെ അതിനാൽ ഈ മൂന്നു കൂട്ടത്തേയും സവ്വാത്മനാ ത്യജിക്കേണ്ടതാ കുന്നു.

[ശം—ഭാ] നരകസ്യ ഇദം ദ്വാരം—നരകത്തിൽ പ്രവേശി ത്രിവിധം — ത്രിപ്രകാരമാകുന്നു. ഈ ദ്വാരം. പ്പാനുള്ള ആത്മനഃ നാശനം<u> —</u>ആ ദ്വാരത്തിൽ പ്രവേശിച്ച ഉടൻ**തന്നെ** ആത്മാ നശിക്കുന്നം —അത്ല° ഒരു പുരുഷാത്ഥത്തിനെങ്കിലും യോ ഗ്യമായി ഭവിക്കുന്നില്ല എന്നത്ഥം. അതിനാലാകുന്ന ആ ദ്വാരം ആത്മാവിന്നു നാശഹേതുവാകുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞ്<mark>ത</mark>ു<sup>ം</sup>. അതെന്താ കുന്നു?**...കാമം, ക്രോധം, അപ്രകാരംതന്നെ ലോഭം എ**ന്നീ ഈ പോരം ആത്മാവിന്നു നാശകരമാകയാൽ മൂന്നുകൂട്ടം. (ഏവനം) കാമാദി ഈ മൂന്നുകൂട്ടത്തേയും ത്യജിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഇനി ഇവീടെ ത്യാഗത്തെ സ്തതിക്കുന്ത:

ഏതെെവ്വിമുക്കാം കൗന്തേയ തമോദ്വാരൈസ്ത്രിഭിന്നരാ ആചരത്യാത്മനഃ ശ്രേയസ്തതോ യാതി പരാം ഗതിം. 22

ഹേ കൗന്തേയ

അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര

തമോദ്വാരെങ

നരകത്തിന്നു ദ്വാരഭൂതങ്ങളായിരിക്കുന്ന

ഏതൈഃ ത്രിഭിഃ

ഈ (കാമാദി) മൂന്നു കൂട്ടത്തമാൽ

വിമക്തഃ

മോചിക്കപ്പെട്ട

നരഃ

മന്മപ്പാൻ

തനിക്കും

ആത്മ**നഃ** 

ശ്രേയഃ ആച**രതി**  **തപോയോ**ഗാദി ശ്രേയഃസാധനത്തെ

ആചരീക്കുന്നു (അനുവിക്കുന്നു)

തതഃ (ച)

അതിനാൽത്തന്നെ

ം[ത്ര ംതേഥ

മോക്ഷത്തെ

യാതി

അവൻ പ്രാപിക്ക**നം**.

അല്ലയോ കുന്തീപത്ര, നരകത്തിന്നു ദ്വാമഭ്രതമായിരിക്കുന്ന കാ മാദി ഈ മൂന്നു കൂട്ടത്താൽ മോപിക്കപ്പെട്ട മനുഷ്യൻ തനിക്കു ശ്രേയഃസാധനമായിട്ടുള്ളതിനെ അനുപ്പിക്കുന്നു. അതിനാൽത്ത ന്നെ അവൻ മോക്ഷത്തേയും പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] ദുഃഖമോഹാത്മകമായിരിക്കുന്ന നരകത്തിൻെറ ദാാരമാകുന്ന കാമാദിത്രയത്താൽ മോചിക്കപ്പെട്ട മനുഷ്യൻ തനിക്കു ശ്രേയസ്സരമായിട്ടുള്ളതിനെ അനുഷ്യിക്കുന്നു. യാതൊ ന്നിൻെറ പ്രതിബന്ധംകൊണ്ടാണ് അവൻ ഇതിന്നു മൻപിൽ അതിനെ ചെയ്യാഞ്ഞത്ര് അതില്ലാതായപ്പോഠം അവൻ ശ്രേയ സ്സരമായിട്ടുള്ളതിനെ ചെയ്യുന്നു. (കാമാദിത്രയത്തിൻെറ പ്രതി ബന്ധംകൊണ്ടു് ഇതേവരെ അവന്നു ശ്രേയഃസാധനത്തെ ചെയ്വാൻ തരമായില്ല. അവ ഇല്ലാതായപ്പോഠം അവൻ തനിക്കു ശ്രേയസ്സരമായിട്ടുള്ളതിനെ ആചരിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം.) അതിനാൽത്തന്നെ — തദാചരണത്താൽത്തന്നെ —അവൻ മോ ക്ഷത്തെക്കൂടി പ്രാപിക്കുന്നു.

ഈ അസുരസമ്പത്തുകളെ ആസകലം പരിവജ്ജിക്കുന്നതിന്നും കോരണം ശാസ്ത്ര മാകുന്നു. ശാസ്ത്രപ്രമാണംകൊണ്ടു<sup>6</sup> ഇതു രണ്ടും ചെയ്വാൻ കഴിയുന്നതാണ്<sup>6</sup>; മറെറാരുവിധത്തിൽ കഴിയുന്നതല്ല. അതിനാൽ—

യഃ ശാസ്തവിധിമത്സുജ്യ വത്തതേ കാമകാരതഃ ന സ സിജ്വിമവാപ്പോതി ന സഖം ന പരാം ഗതിം. 23

യഃ യാതൊരുവൻ

ശാസ്തവിധിം വേദവിഹിതമായ ധർമ്മത്തെ

ഉത°സൃജ്യ ഉപേക്ഷിച്ച്

കാമകാരതഃ യഥേഷം (ഇഷംപോലെ)

വത്ത**തേ** പ്രവത്തിക്കുന്നുവോ

സഃ അവൻ

<sup>× &#</sup>x27;കാമചാരതഃ' എന്നാകുന്നു ക**ൽ**ക്കട്ടപുസ്സകത്തിലെ പ**ാ**ാം.

സിദ്ധിം തത്താജ്ഞാനത്തെ ന അവാപ്പോതി പ്രാപിക്കുന്നില്ല

ന സുഖം സുഖത്തെ (ഉപശമത്തെ) പ്രാപിക്ക

സൂല

പരാം ഗതിം (ച) ന മോക്ഷത്തേയം പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

ഏവൻ വേദവിഹിതമായ ധർമ്മത്തെ ഉപേക്ഷിച്ച് യഥേഷം പ്രവത്തിക്കുന്നുവോ അവൻ തത്ത്വജ്ഞാനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. സുഖത്തേയും മോക്ഷത്തേയും പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

[ശം—ഭാ] ശാസ്ത്രവിധിം—കത്തവ്യമായം അകത്തവ്യമാ യാള്ളവയുടെ ജ്ഞാനത്തിന്നു കാരണമായതും വിധിപ്രതിഷേ ധങ്ങരം എന്നു പറയപ്പെടുന്നതുമായ വേദവിധിയെ. ഉത്സ്യ ജ്യ—ത്യജിച്ചിട്ട്. കാമകാരതഃ—കാമത്താൽ പ്രേരിതനായി ട്ട്. സിദ്ധിം—പുരുഷാത്ഥയോഗ്യതയെ. ന അവാപ്പോതി— പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ന സുഖം ന പരാം ഗതിം—ഇഹലോകസുഖ മാകുട്ടെ, പ്രകൃഷ്യഗതിയെ—സ്വർഗ്ഗത്തെ അല്ലെങ്കിൽ മോക്ഷത്തെ—ആകുട്ടെ, പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

തസൂാച്ഛാത്രം പ്രമാണം തേ കാര്യാകാര്യവ്യവസ്ഥിതൗ ജ്ഞാത്വാ ശാസ്തവിധാനേക്കം കർമ്മ കത്തുമിഹാഹസി. 24

തസൂടത<sup>ം</sup> അതിനാൽ തേ നിനക്ക്

കാര്യാകാ**ര്യവ്യവസ്ഥി**തൗ ഇ**തു ചെ**യ്യേണ്ട**തു**്, ഇ**തു ചെ** 

യ്യേണ്ടാത്തതും എന്ന വ്യവസ്ഥ

യിൽ

ശാസ്തം ശ്രതിസ<sup>്</sup>മൃതിപുരാണാദിശാ

സ്ത**ംതന്നെ** 

പ്രമാണം പ്രമാണം

(അതഃ) **അതു ഹേതുവായി**ട്ട്

ശാസ്തവീധാനോക്തം ശാസ്ത്രവീധികൊണ്ടപറയപ്പെ

ട്ടീട്ട<u>ള്ള</u>തിനെ

ജ്ഞാതചാ അറിഞ്ഞൂ°

ഇഹ ഇഹലോകത്തിൽ

കർമ്മ കർമ്മത്തെ

ക<u>ത്തം</u> അഹ്സി ചെയ്<mark>വാൻ</mark> നീ യോഗ്യനായി ഭവിക്കന്നം.

അതിനാൽ, ഇതു ചെയ്യേന്ടതു്, ഇതു ചെയ്യേണ്ടാത്തതു് എന്ന വ്യവസ്ഥയിൽ നിനക്കു ശാസ്ത്രം പ്രമാണമാകുന്നു. അതു ഹേതു വായിട്ട് ശാസ്തവിധികൊണ്ടു പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതിനെഅറിഞ്ഞു് ഇഹലോകത്തിൽ കർമ്മംചെയ്വാൻ നീ യോഗ്യനായി ഭവി ക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] ശാസ്തം = വേദം. പ്രമാണം = ഞ്ഞാനസാധനം. കാര്യാകാര്യവ്യവസ് ഥിത്ത — കത്തവ്യകത്തവ്യങ്ങളുടെ (ധർ മ്മാധർമ്മങ്ങളുടെ) വ്യവസ്ഥയിൽ. ശാസ്ത്രവിധാനം — വിധാനം — വിധാനം — വിധാനം — വിധാനം — വിധാനം — ഇത്ര ചെയ്യത്തും' എന്നിങ്ങനെയുള്ള ലക്ഷണത്തോടുകളിയതും. ഇപ്രകാരമുള്ള ശാസ്തവിധികൊണ്ടു പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള. കർമ്മ — സ്വകർമ്മമായിട്ടുള്ളത്ര യാതൊന്നോ അതിനെ; കത്തും ഇഹ അർഹസി — ഇഹലോകത്തിൽ നീ ചെയ്വാൻ യോഗ്യനായി ഭവിക്കുന്നും. 'ഇഹ' ശബ്ലം (മനുഷ്യ നെർറ) കർമ്മാധീകാരഭ്രമിയെ പ്രദർശിപ്പിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി യാകുന്നും.

ഇതി ശ്രീമദ് ഭഗവദ് ഗീതാസൂ പനീഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്തേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ ദേവാസുരസമ്പദിഭാഗയോഗോ നാമ

ഷോഗ്ന**േണിാ**തഃ

ദേവാസുരസമ്പദചിഭാഗയോഗമെന്ന പതിനാറാമദ്ധ്യായം സമറപ്പം.

# പതിനേഴാമദ്ധ്യായം

'തസ്മാത് ശാസ്തം പ്രമാണം തേ' എന്ന ഭഗവാൻെറ വാക്കിൽനിന്ന് അജ്ജനന്ന് ഒരു ചോദ്യത്തിന്നു അവസരം വരികയാൽ അജ്ജനൻ ചോദിക്കുന്നു: അജ്ജന ഉവാച:

യേ ശാസ്തവിധിമത്സുജ്യ യജന്തേ ശ്രദ്ധയാനപിതാഃ തേഷാം നിഷ്ഠാ തു കാ കൃഷ്ണ സത്പമാഹോ രജസ്തമഃ. 1

#### അജ്ജുനൻ പറഞ്ഞു:

പോ കുഷ്ണ അല്പയോ കുഷ്ണ

യേ ഏവർ

ശാസ്തവിധിം ശാസ്ത്രവിധിയെ

ഉത°സൃജ്യ ഭൂഖബൂദ്ധികൊണ്ടോ ആലസ്യംകൊ

ണ്ടോ ആദരിക്കാതെ

അ**ന്താ അധ്പിയാഃ** അ അതോട് ജട്വത വരാത്വിട്ട്,

തജന്തേ തജിക്കുന്നുവോ (ഭഗവാനെ ആരാധി

ക്കുന്നുവോ)

തേഷാം അവതടെ

നിഷാ തു സ്ഥിതി (ആശ്രയം)

കാ എന്താകന്ന (കിം) സത്ത്വം സാത്ത്വികമോ ആഹോ (കിം) രജഃ രാജസമോ (അഥവാ) തമഃ താമസമോ.

അല്ലയോ, കൃഷ്ണ, ഏവർ ശാസ്തവിധിയെ ടുഖബുദ്ധികൊണ്ടോ ആലസ്യംകൊണ്ടോ ആദമിക്കാതെ (കേവലമാചാരപ്രമാണമാ യിട്ടുമാത്രം) ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവരായിട്ടു യജിക്കുന്നുവോ അവ രുടെ സ്ഥിതി (അപ്രകാരമുള്ള ദേവപൂജാദിവ്വത്തി) എന്താക ന്നു...സാത്ത്വികമോ, മാജസമോ, താമസമോ?

[ശം—ഭാ] യാവചിലർ (—യേ കേചിത്)—ഇന്നവർ എന്നു വിശേഷിപ്പിച്ചു പറഞ്ഞിട്ടില്ല—ആസ്തിക്യബുദ്ധിയോടു കൂടി, വൃജ്ധന്മാർ (വിദ്ധാന്മാർ) പ്രവത്തിക്കുന്നതു കണ്ടിട്ടുമാത്രം, ദേവാദികളെ വളരെ ശ്രദ്ധയോടുകൂടി പുജിക്കുന്നു. അല്ലാതെ ശ്രുതീലക്ഷണമായം സൃതീലക്ഷണമായമുള്ള വിധിയെ അറി ഞ്ഞിട്ടല്ല (അവർ പുജചെയ്യുന്നതും്). അങ്ങനെയുള്ളവരെയാ ണ° ഇവിടെ 'യേ' എന്ന പദംകൊണ്ട ഗ്രഹിക്കേണ്ടത്ര'. എന്നാൽ ഏവർ ശാസ്രവിധിയെ സാല്പമറിഞ്ഞുകൊണ്ട് അതി നെ ആദരിക്കാതെ ശാസ്തവിധിക്കു വിപരീതമായി ദേവാദി കളെ പൂജീക്കുന്നുവോ അഞ്ജനെയുള്ളവർ എന്നു' ഇവിടെ 'യേ ശാസ്തവിധിമത്സുജ്യ യജന്തേ' എന്നതിന്ന**േ അത്ഥം ഗ്രഹി** പ്പാൻ പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ 'ശ്രദ്ധയാന്വിതാഃ—ശ്രദ്ധയോ ടുകൂടിയവരായിട്ട്<sup>ം</sup>' എന്ന വിശേഷണമിരിക്കുന്നു. ദേവാദി പൂജാവിധിയെപ്പാറി പ്രതിപാദിക്കുന്ന ശാസ്തത്തെ അറിഞ്ഞു കൊണ്ട് അതിൽ ശ്രദ്ധവയ്ക്കാതേ അതിനെ അനാദരിച്ചിട്ട പിന്നെ തദ്വിഹിതമായിരിക്കുന്ന ദേവാദിപൂജയിൽ അവർ ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവരായി പ്രവത്തിക്കുന്നുവെന്നു കല്പിക്കുവാൻ പാടില്ല. അതിനാൽ 'യേ ശാസ്തവിധിമത'സിജ്യ **യ**ജന്തേ ശ്രദ്ധയാന്വിതാഃ' എന്നതിന്നു മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരമുള്ളവർ എന്നേ അത്ഥം ഗ്രഹിപ്പാൻ പാടുള്ള. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന അവ **തടെ നീഷ്ഥ—അവസാനം**—ഹേ കൃഷ്ണ, എന്താകന്നെ—സാത്തചി കമോ, രാജസമോ, അതോ താമസമോ? അജ്ജനന്റെ ചോദ്യ ത്തിൻെറ താത്പര്യം ഇപ്രകാരമാകുന്നു... അവരുടെ ദേവാദി പൂജ സാത്തചികമോ, രാജസമോ, അതോ വിഷയമായ താമസമോ?

അജ്ജുനന്റെ സാമാന്യമായ ഈ ചോദ്യത്തിന്നു മറുപടി പറയണമെങ്കിൽ അതിൻെറ പല ഭാഗങ്ങളേയും പ്രത്യേകം കാണിക്കാതെ തരമാവുന്നതല്ല എന്നും വിചാരിച്ചു ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

## ശ്രീഭഗവാനുവാച:

ത്രിവിധാ ഭവതി ശ്രദ്ധാ ദേഹിനാം സാ സ്വഭാവജാ സാത്തചികീ മാജസീ ചൈവ താമസീ ചേതീ താം ശൃണം. 2

### ഭഗവാൻ പറഞ്ഞു:

ദേഹിനാം പ്രാണികളുടെ

സ്വഭാവജാ പൂവ്വകർമ്മവാസനയീൽനിന്നുണ്ടായി

**സാ ശ്രദ്ധാ** ആ ശ്രദ്ധ

സാത്തചികദന്നം

രാജസീ ച ഏവ രാജസമെന്നും

താമസീ ച ഇതി താമസമെന്നും ഇങ്ങനെ

ത്രിവിധാ മൂന്നുവിധമായി

**ഭവ**തി ഇര**ീക്കുന്നു** താം അതിനെ ശൃണ കേട്ട**ാ**ലും.

പ്രാണീകളുടെ പൂവ്വകർമ്മവാസനയിൽനിന്നുണ്ടായിട്ടുള്ള ആ ശ്രദ്ധേ സാത്തപികമെന്നും രാജസമെന്നും താമസമെന്നും മൂന്നവി ധമായിരിക്കുന്നു. അതിനെ കേട്ടാലും.

[ശം—ഭാ] സാ ശ്രദ്ധാ ത്രീവിധാ ഭവതി—ആ ശ്രദ്ധ മുന്നു പ്രകാരത്തിലാകന്നു. പ്രാണികളുടെ യാതൊരു (ശ്രദ്ധയോട്ട കൂടിയുള്ള ക്രിയയിൽ) നീഷ്യയെപ്പററിയാണു നീ ചോദിക്കുന്നത്ര്, അതു സ്വഭാവജമാകന്നും. ജന്മാന്തരത്തിൽ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ധർമ്മാദിയുടെ സംസ്കാരം (—വാസന) മരണകാലത്തിൽ അഭിവ്യക്തമായി ഭവിക്കുന്നു (പ്രകാശിക്കുന്നു); അതാണ് സ്വഭാവം എന്നു പറയപ്പെടുന്നത്ര്. ആ സ്വഭാവത്തിൽനിന്നു ണ്ടായിട്ടുള്ള സ്വഭാവജം. സാത്തവീകീ—സത്തവഗ്രണഫലമായിരിക്കുന്ന ദേവപ്പുജാദിവിഷയമായ ശ്രദ്ധ; മാജസീ—മജോ ഗുണഫലമായിരിക്കുന്ന യക്ഷരക്ഷാപുജാദിവിഷയമായ ശ്രദ്ധ; താമസീ—തമോഗുണഫലമായ പ്രേതപിശാചാദി പുജാവിഷയമായ ശ്രദ്ധ എന്നിങ്ങനെ മേൽ പറയുവാൻ ഭാവീക്കുന്ന മുന്നു പ്രകാരത്തിലുള്ള ശ്രദ്ധയെ (പററി) നീ കേട്ടാലും.

സത്താനേരുപാ സവ്വസ്യ ശ്രജാ ഭവതി ഭാരത ശ്രജാമയോയം പുരുഷോ യോ യച<sup>്</sup> ഫ്രജ്യ സ ഏവ സഃ. 3

ഹേ ഭാമത അല്ലയോ അജ്ജുന

സവ്വസ്യ സകലപ്രാണികളടേയം (വിവേകികളടേ

യം അവിവേകികളുടേയം)

രൂമാ രൂമാ

സത്തചാനത്രപാ സത്തചഗുണത്തിന്റെ താരതമ്യത്തെ അന

സരിച്ച്

ഭ്**വത**ി ഇരിക്കുന്ന (തസൂാത<sup>ം</sup>) അതിനാൽ

അയം പൃതഷഃ ഈ (ലൗകിക)പുതഷൻ

ശ്രജാമയം ശ്രജാവികാരനാകുന്നു (ത്രിവിധശ്രജ

യാൽ വികാരത്തെ പ്രാപിക്കുന്നവനാ

കുന്നു)

യഃ ഏവൻ

യച്ഛ<sup>ം</sup>റ**ദ്ധഃ** ഏതു ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവനോ

സഃ അവൻ

സഃ ഏവ അപ്രകാരമുള്ള ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവനാ

കുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, എല്ലാ പ്രാണികളുടേയം ശ്രദ്ധ സത്താഗു ണത്തിൻെറ താരതമ്യത്തെ അനസരിച്ചിരിക്കുന്നു; അതിനാൽ ലൗകികനായ പുരുഷൻ ശ്രദ്ധാവികാരനാകുന്നു. ഏതൊരുവൻ ഏതുപ്രകാരമുള്ള ശ്രദ്ധയോട്ടുകൂടിയിരിക്കുന്നുവോ അവൻ അപ്ര കാരമുള്ള ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവനാകുന്നു.

[ശം—ഭാ] സവ്സ്യ ശ്രദ്ധാ സത്ത്വാനത്രപാ ഭവതി — സകല പ്രാണികളുടേയും ശ്രദ്ധ വിശിഷ്ടമായ സംസ്താരങ്ങളോ ടുകൂടിയ (അതാതിൻെറ) അന്തഃകരണത്തിന്നനുത്ര പമായിരിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടെന്തു സംഭവിക്കുന്നുവേന്നു ചോദിക്കുന്നുവെ കിൽ പറയുന്നു — ശ്രദ്ധാമയഃ അയം പുരുഷഃ — സംസാരിയായി രിക്കുന്ന ഈ പുരുഷൻ — ജീവൻ — ശ്രദ്ധാപ്രായനാകുന്നു. എങ്ങനേ? പറയുന്നു — യഃ യച്ഛീറങ്ങഃ — യാതൊരു ജീവൻ ഏതു പ്രകാരമള്ള ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവനായിരിക്കുന്നുവോ; സഃ ഏവ സഃ — ആ ജീവൻ ആ ശ്രദ്ധയ്ക്കുന്നുവനായിരിക്കുന്നു.

ഇ**ങ്ങനെ സ**ത്തചാദിനിഷ്യ (തത്തത<sup>°</sup>) കാര്യമായ ദേവാദി പൂജ**യാക**ന്ന ലക്ഷണംകൊണ്ട്<sup>°</sup> അനുമാനിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്ന എന്നു പറയുന്ന —

യജന്തേ സാത്തചികാ ദേവാൻ യക്ഷരക്ഷാംസി മാജസാഃ പ്രേതാൻ ഭ്രതഗണാംശ്ചാന്യേ യജന്തേ താമസാ ജനാഃ. 4 സാത്തചികാഃ (ജനാഃ) സത്തചഗുണത്തോടുകൂടിയ ജനങ്ങഠം digitized by www.sreyas.in ദേവാൻ (ഏവ) സത്തചപ്രകൃതികളായ) ദേവനാരെ

ത്തന്നെ

**യജന്തേ** പൂജിക്കുന്നു

രാജസാഃ (തു) എന്നാൽ രജോഗുണത്തോടുകൂടിയ

വൻ

യക്ഷരക്ഷാംസി (രാജസപ്രകൃതികളായ) യക്ഷന്മാരേ

യും രാക്ഷസന്മാരേയും

(തജധേത) പ്പജിക്കുന്നു

അന്യേ താമസ**ഃ** ജനാഃ ഇവരിൽനിന്നു വിലക്ഷണന്മാരായ

തമോഗുണത്തോടുകൂടിയ ജനങ്ങ*ം* 

പ്രേതാൻ (താമസപ്രകൃതികളായ) പ്രേതങ്ങ

ളേയം

ഭ്രതഗണാൻ ച ഭ്രതഗണങ്ങളേയും

യജന്തേ പൂജിക്കുന്നു.

സത്താഗുണത്തോടുകൂദിയവർ ദേവന്മാരെത്തന്നെ പൂജിക്കുന്നു. എന്നാൽ രജോഗുണത്തോടുകൂടിയവർ യക്ഷന്മാരേയും രാക്ഷസ ന്മാരേയും, തമോഗുണത്തോടുകൂടിയ മററു ചില ജനങ്ങ**ം പ്രേ** തങ്ങളേയും ഭൂതഗണങ്ങളേയും പൂജിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] സാത്തചികാഃ<u>—</u>സത്തചനിഷ്യന്മാർ. **ഭ്രതഗണാ** ൻ<u>—ഭ്രതഗണങ്ങളേയം സപ്തമാത്രക്കരം മതലായവ**മേയം. ശേ** ഷം സ്പഷ്ടം.</u>

ഇങ്ങനെ ശാസ്ത്രത്തിൽ സാമാന്യമായി വിധിച്ചിട്ടുള്ളപ്ര കാരം സത്ത്വാടിനിപ്പുകയം. അതിൻെറ ഫലമുഖേന, നിർണ്ണ യിക്കപ്പെട്ട എന്നാൽ ഭേവാദിപൂജയിൽ തത്പരനും സത്ത്വ നീപ്പനമായിട്ട് ആയിരത്തിൽ ഒരുവൻ മാത്രമേ ഉള്ളം പ്രാണി കളിൽ അധികംപേരും രജോനിപ്പുന്മാരേകുന്നും. എങ്ങനെ? അശാസ്തവിഹിതം ഘോമം തപ്യന്തേ യേ തപോ ജനാഃ ദംഭാഹംകാരസംയുക്താഃ കാമരാഗബലാന്പിതാഃ.

കശയന്തഃ ശരീരസ്ഥം ഭൂതഗ്രാമമചേതസഃ

മാം ചൈവാന്തഃശരീരസ്ഥം താൻ വിദ്ധ്യാസുരനിശ്ചയാൻ. 6

തോ ജനാഃ താതെ വരു ജനങ്ങഠം

ദംഭാഹംകാരസംയുക്താഃ ദംഭാഹങ്കാര**ങ്ങളോടുകൂടിയവരും** 

**കാ**മരാഗബലാനചിതാഃ കാമം (\_\_അഭിലാഷം), രാഗം

(\_\_ആസക്തി), ബലം (\_\_ആഗ്ര

ഹം) ഇവയോടുകൂടിയവതം അവിവേകികളമായിട്ട്

അചേതസഃ

ശ**മീരസ**°ഥം (ആരംകേത്വേന) ദേഹത്തിൽ

സ°ഥിതിചെയ്യന്ന

പ്പഥിവ്യാദിഭൂതസമൂഹത്തേയും രൂതഗ്രാമം അന്തഃശരീമസ<sup>്</sup>ഥം

ദേഹമദ്ധ്യത്തിൽ അന്തര്യാമിയാ

യിട്ടിരിക്കുന്നു

മാം ച ഏവ എന്നെത്തന്നേയും

കശയന്ത: (എൻെ ആജ്ഞയെ ലംഘിച്ച

> കൊണ്ട°) വൃഥാതന്നെ ഉപവാസാ ദികളെക്കൊണ്ട ശോഷ**ി**റ്റ്പിക്കുന്ന

വരായി

അശാസ്തവിഹിതം ശാസ്തത്തിൽ വിധിക്കപ്പെട്ടതല്ലാ

ത്തതും

ക്രു രമായിരിക്കുന്നതു മായ ഘോരം

തപസ്സിനെ തപഃ ചെയ്യുന്നുവോ **തപ്യന്തേ** 

താൻ അവരെ

ആ**സുരനിശ്ചയാ**ൻ ആസുരമായ (അതിക്രമോയ) നി

ശ്ചയത്തോടുകൂടിയവരായി

വചിദ്ധി അറിഞ്ഞാലൂം

യാതൊരു ജനങ്ങരം ദംഭാഹംകാരങ്ങളോടുകൂടിയവരും കാമരാ ഗബലങ്ങളോടുകൂടിയവരും അവിവേകികളുമായിട്ട് ദേഹത്തി ൽ സ°ഥിതിചെയ്യുന്ന പൃഥിവ്യാദിഭ്രതസമുഹത്തേയും ദേഹമ *ല്യത്തിൽ* അന്തര്യാമിയായി സ<sup>ം</sup>ഥിതിചെയ്യുന്ന എന്നെത്ത ന്നേയം ഉപവാസാദികളെക്കൊണ്ട ശോഷിപ്പിച്ചകൊണ്ട ശാ സ്തത്തിൽ വിധിക്കപ്പെടാത്ത ക്രൂരമായ തപസ്സിനെ ചെയ്യന്ന വോ, അവരെ ആസുരനിശ്ചയത്തോടുകൂടിയവരായി അറി ഞ്ഞാലും.

[ശം—ഭഠ] ഘോരം—തനിക്കം അന്യപ്രമാണികയക്കം **ളഃഖകരമായ;കാമരാ**ഗബലാന്വിതാഃ<u>—</u> (കാമം <u>—</u>കാമുമാനവി ഷയം; രാഗം തദ്വിഷയഭോഗാഭിലാഷം) കാമരാഗങ്ങടാനി മീത്തമായ ബലത്തോടുകൂടിയവർ. അല്ലെങ്കിൽ, കാമരാഗബ ലങ്ങളോടുകൂടിയവർ. അചേതസഃ അവിവേകികാം ഭ്രതഗ്രാ മം ഇന്ദ്രിയസമൂഹത്തെ. കർശയതഃ കൃശമാക്കിച്ചെയ്യുന്നവ രായി. മാം ച അവരുടെ കർമ്മങ്ങാക്കും ബുദ്ധിക്കും സാക്ഷി യായി ശരീരത്തിൻെ ഉള്ളിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന (നാരായ നേനായിരിക്കുന്ന) എന്നേയം (കൃശമാക്കി ചെയ്യുന്നവരായിട്ട്) എൻെറ ശാസനയെ അനുസരിക്കാതെയിരിക്കുന്നുത്തന്നെയാ ഞ് എൻെറ കർശനം അങ്ങനെയുള്ളവരെ ആസുരമായ നിശ്ച യത്തോടുകൂടിയവരായി അറിഞ്ഞാലും. അതിനാൽ അവരെ ഉപേക്ഷിച്ചാലും. ഇത്ര് അജ്ജനന്നു ഒരുപദേശമാകുന്നു.

രസ്യസ്നിഗ്ലോദി (ഇനി പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്നപ്ര കാരം) മൂന്നു വഗ്ഗമായി വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ആഹാരങ്ങരം യഥാക്രമം സാത്തവികരാജസതാമസപ്പുരുഷന്താക്കു പ്രിയമാ ഒന്നും ഇനി കാണിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ രസ്യസ്നിഗ്ലോ ദി ആഹാരവിശേഷങ്ങളിൽ ഒരുവന്ന് ഏതു വഗ്ഗം അധികം പ്രിയമായിരിക്കുന്നുവോ ആ ലക്ഷണംകൊണ്ടുതന്നെ അവൻ സാത്തവികനോ രാജസനോ താമസനോ എന്നറിയാം. അങ്ങ നെ ജൂറിഞ്ഞിട്ട് രാജസതാമസങ്ങളോടുകൂടിയ ആഹാരങ്ങളെ വാള്ളിക്കുന്നതിന്നും, സാത്തവികലക്ഷണത്തോടുകൂടിയ ആഹാരഞ്ഞ മൂന്നാക്കി വിഭാഗിച്ചുകാണിക്കുന്നത്രാ). അപ്രകാരംതന്നെ യ ഉഞ്ഞാദികളേയും സത്തവാദിഗുണഭേദേന മൂന്നാക്കി വിഭാഗിച്ചു കാണിക്കുന്നും അതും രാജസതാമസങ്ങളെ അറിഞ്ഞിട്ട് അവ യെ പരിത്യജിച്ച് സാത്തവികമായിട്ടുള്ളതിനെത്തന്നെ അന്ന

ആഹാരസ്താപി സവ്വസ്യ ത്രിവിധോ ഭവതി പ്രിയഃ യജ്ഞസ്തപസ്തഥാ ദാനം തേഷാം ഭേദമിമം ശൃഞ.

സവ്വസ്യ തു ആഹാമഃ അപി ത്രീവിധഃ പ്രിയഃ എല്ലാവരുടേയും ആഹാരവും മൂന്നുവിധത്തിൽ പ്രിയമ**ാ**യി 7

ഭവതി ഭവിക്കുന്ന

തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

 യജ്ഞം
 തപസ്ലം

 ദാനം
 ദാനവം

(ത്രിവിധാനി ഭവന്തി) മൂന്നവിധമായി ,ഭവിക്കുന്ന

തേഷാം അവയുടെ

ഇമം ഇപ്പകാരമുള്ള (ഇനി പറയുവാൻ

ഭാവിക്കുന്ന)

ഭേദം ഭേദത്തെ ശൃണം കേട്ടാലും.

എല്ലാവരുടേയും ആഹാരവും യഥായഥം മൂനുഭവിധത്തിൽ പ്രി യമായിരീക്കുന്നു. യജ്ഞവും തപസ്സം ദാനവും അപ്രകാരംതന്നെ മൂന്നുവിധമായിരിക്കുന്നു. അവയുടെ താഴെ പറയുംപ്രകാരമുള്ള ഭേദത്തെ കേട്ടാലും.

[ശം — ഭാ] ഭക്ഷിക്കുന്ന സകലപ്രാണികളുടേയും ആഹാരവും മുന്നുവിധത്തിൽ ഇഷ്ടമായി ഭവിക്കുന്നു. അപ്രകാരം തന്നെ യജ്ഞവും, അപ്രകാരം തന്നെ രാനവും മുന്നുവിധമായിരിക്കുന്നു. ഇനി പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്ന അവയുടെ ഭേദത്തെ കേട്ടാലും.

ആയുഃസത്താബലാരോഗൃഷുഖപ്രീതിവിവർജ്ധനാഃ രസൃാഃ സ്നീജാഃ സ്ഥിരാ ഹൃദ്യാ ആഹാരാഃ സാത്തചിക

പ്രിയാഃ. 8

ആയുഃസത്തചബലാ- ആയുസ്സ°, ഉത°സാഹം, ശക്തി, രോ രോഗ്യസുഖപ്രതി- ഗരാഹിത്യം, ചിത്തപ്രസാദം, അഭി വീവർദ്ധനാഃ അചി ഇവയെ വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നവയാ

യും

രസ:്രാഃ രസങ്ങളോടുകൂടിയവയായം

സ്സിദ്ധാഃ (നെയ്യ് മതലായ) മെഴക്കോടുകൂടിയ

വയായം

സ്ഥിരാഃ ദേഹത്തിൽ സാരാംശേന വളമെക്കാ

ലം സ<sup>ം</sup>ഥിതിചെയ്യന്നവരായും

എദ്യാഃ കാണുമ്പോ**ംത്മന്നെ മനസ്സിന്നു സ** 

നോഷത്തെ ജനിപ്പിക്കുന്നവയായു

മുള്ള

ആഹാരാഃ ആഹാരങ്ങ⊙

സാത്തപീകപ്പിയാഃ സാത്തപികകന്മാക്ക് പ്രീയമായിട്ടുള്ള

വയാകുന്നു.

ആയുസ്സ്, ഉത്സാഹം, ശക്തി, രോഗരാഹിത്യം, ചിത്തപ്രസാ ദം അഭിരുചി ഇവയെ വദ്ധിപ്പികുന്നുവയായും, രസവത്തുക്ക ളായും, സ്നേഹത്തോടുകൂടിയവയായും, സ്ഥിരമായിട്ടുള്ള വയായും, കാണുമ്പോഠാത്തന്നെ ഹൃദയംഗമായിട്ടുള്ളവയായുമി രിക്കുന്ന ആഹാരങ്ങറം സാത്തചികപുരുഷന്മാക്കു പ്രിയകായിട്ടു ഉളവയാകുന്നു.

[ശം—ഭാ] സ°ഥിമഃ=ദേഹത്തിൽ ചിമകാലം നില്ലുന്ന. എദ്യാഃ—എദയപ്രിയങ്ങളായ. സാത്തചികപ്രിയാഃ = സാത്തചി കമ്മാക്ക് ഇഷ്ടമായിട്ടുള്ളവയാകന്നു.

കടചളലവണാത്യൂപ്നതീക്ഷ<sup>ം</sup>ണത്രക്ഷവിഭാഹിനഃ ആഹാരാ രാജസസ്യേഷ്ടാ ഭുഖശോകാമയപ്രദാഃ.

അതിയായ കയ്പ°, പളിപ്പ°'

ളപ്പ°, ചൂട്°, എരിവ°, രൂക്ഷം (സ്നോരഹിതമായിട്ടുള്ള<u>ത</u>°)

വിദാഹത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നത്ര (സ്നേഹത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നത്ര

(സന്താപത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്ന

ത്ര°) ഇവയോടുകൂടിയവയും

**ദുഃഖശോകാമയപ്രടാഃ** ദുഃഖം, ശോകം, രോഗം ഇവ

യെ ഉണ്ടാക്കുന്നവയുമായ

ആഹാരാഃ ആഹാരങ്ങയ

കടാമലവണാത്യഷ്ണതീ-

ക്ഷ°ണര്രക്ഷവിദാഹിനഃ

മാജധ്നനി മായായായുള്ളവുള്ള

ഇഷ്ടാഃ പ്രിയമാകുന്നു.

അതിയായ കയ്പ്, പുളിപ്പ്, ഉപ്പ്, പുട്, എരിവ്, രൂക്ഷം (വിസ്നേഹം), വിഭാഹത്തെ (സന്താപത്തെ) ഉണ്ടാക്കുന്നത്ര്, ഇപയോടുകൂടിയവയം, ദുഖം, ശോകം, രോഗം ഇവയെ ഉണ്ടാ കുന്നുവയുമായ ആഹാരങ്ങഠം രാജസസ്വഭാവമുള്ളവക്കിഷ്യ മാകുന്നും

[ശം—ഭാ] 'അതി'ശബ്ദം കടു മതലായവയിൽ എല്ലാദി ക്കിലം യോജിപ്പിക്കേണ്ടതാകന്ത—അതികട്ട, അത്യമും, അതി ലവണം എന്നിങ്ങനെ. ശേഷംസ്പഷ്ടം.

യാതയാമം ശതരസം പുതി പര്യഷിതം ച യത് ഉച്ഛീഷൂമപി ചാമേധ്യം ഭോജനം താമസപ്രിയം. 19

യാതയാമം പാകംചെയ്തിട്ട് ഒരു യാമം കഴി

ഞ്ഞിട്ടുള്ള<u>ത</u>ം

ഗതരസം രസമെല്ലാം പോയിട്ടുള്ള<u>ത</u>ം

പൃതി മുഗ്ഗസമുള്ളതും

പരൃഷിതം ച തലേന്നാ⊙ പറകംചെയ്തിട്ടുള്ള തും

ഉച്ഛിഷൂം അപി അന്യൻ ഭക്ഷിച്ഛതിൻെറ അവശിഷ്ട

മായതും

അമേധ്യം ച അഭക്ഷ്യമായതും (അശുദ്ധമായതും)

ആയ

യത<sup>്</sup>ഭോജനം യാതൊരാഹാരമാണുള്ളത്ത്

(തത<sup>o</sup>) അതു<sup>o</sup>

താമസപ്രിയം താമസസ്വഭാവികഠംക്കു പ്രിയ

മാകുന്നും.

പാകംചെയ്തിട്ട് ഒരു യാമം കഴിഞ്ഞിട്ടുള്ളതും, രസമെല്ലാം പോ യിട്ടുള്ളതും; ദുർഗ്ഗന്ധമുള്ളതും, തലേന്നാരം പാകംചെയ്തിട്ടുള്ള തും, ഒരുവൻ ഭക്ഷിച്ചതിൻെറ അവശിഷ്യമായിട്ടുള്ളതും ആയ ആഹാരം താമസസ്വഭാവികരംകു പ്രിയമാകുന്നും.

[ശം\_ഭാ] യാതയാമം \_\_മന്ദപകാം (പകതി വേവുചെന്ന ഈ). അതിന്നു വീര്യംപോയതു എന്നാണു അത്ഥമങ്കിലും ആ അത്ഥത്തെ കാണിക്കുന്നതിന്നു 'ഗതരസം' എന്ന പ്രത്യേകം പദമുള്ളതിനാൽ 'യാതയാമം' എന്നതിന്നു മന്ദപകാം എന്നാണു ഇവിടെ അത്ഥം കല്പിച്ചിരിക്കുന്നതും. പര്യുഷിതം \_\_ പാകംചെയ്തിട്ട് ഒരു മാത്രി കഴിഞ്ഞതും, അമേധ്യം \_\_യജ്ഞാ ഹമല്ലാത്തതും. ശേഷം സ്പഷ്ടം. ഇനി മൂന്നുവിധയജ്ഞത്തെ പറയുന്നു:

അനലാകാംക്ഷിഭിയ്ജ്ഞോ വിധിദ്ദഷ്യോ യ ഇജ്യതേ

യഷ്യവുമേവേതി മനഃ സമാധായ സ സാത്തചികഃ.

യഷുവ്യം ഏവ ഇതി യജ്ഞം ചൌയ്യണ്ട**തുതന്നെ** എന്നം°

(യജ്ഞാനുപ്പാനം വേണ്ടത്തുതന്നെ, അ പ്രാത അതിൽനിന്ന് ഒരു ഫലം

11

്സീദ്ധിപ്പാനീച്ഛിക്കുന്നും')

മനഃ മനസ്സിനെ

സമാധായ ഏകാഗ്രമാക്കീട്ട<sup>ം</sup>

വിധിദ്ദഷ്ട ശാസ്തവിധിയാൽ ദൃഷ്ടമായുള്ള ആവ

ശ്യകതയാ വിഹിതമായിട്ടുള്ള

യഃ യജ്ഞഃ യാതൊരു യജ്ഞം

അഫലാകാംക്ഷിഭീഃ ഫലത്തിലിച്ചയില്ലാത്തവരാൽ

ഇജ്യതേ അനുപ്പിക്കപ്പെടുന്നുവോ

സഃ ആ യ ജ്ഞം

സാത്തചികഃ സാത്തചികമാകന്നു.

യജ്ഞം ചെയ്യേണ്ടതുതന്നെ എന്നു മാത്രമുള്ള നിശ്ചയത്തോടു കൂടി മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാക്കിക്കൊണ്ടു ഫലത്തിലിച്ഛയില്ലാ ത്തവരാൽ ശാസ്തവീഹിതമായ യാതൊരു യജ്ഞമാണം" അനു പ്രീക്കപ്പെടുന്നതു" ആ യജ്ഞം സാത്തപീകമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] യഷ്വ്യം ഏവ ഇതിമനഃ സമാധായ—'യജ്ഞം ചെയ്യക മാത്രമേ ഉദ്ദേശമുള്ള; അല്ലാതെ അതുകൊണ്ടു വല്ല പുരു പാത്ഥവം എനിക്കു സിദ്ധീക്കണം എന്ന വിചാരമില്ല' എന്നു നീശ്ചതിച്ചിട്ട്. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

അഭീസംധായ തു ഫലം ദംഭാത്ഥമപി ചൈവ യത<sup>ം</sup>

ഇജ്യതേ ഭരതശ്രേഷ തം യജ്ഞം വിദ്ധിരാജസം. 12

ഹേ ഭരതശ്രേഷ അല്ലയോ ഭരതകചത്തിൽ ശ്രേഷ്ഠനായ വനേ

ഫലം അഭിസംധായതു എന്നാൽ ഫലത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചം

**<sup>\*</sup>** 'വിധിദിഷ്ോ' എന്നു പാഠാന്തരം.

ഭംഭാത്ഥം അപീ ച 💎 തൻെറ മഹത്ത്വത്തെ അറിയിക്കുന്നതി

ഏവ സരവേണ്ടിയും

യത് യാതാന്ത്ര യാജ്ഞമാണ്

ഇജ്യതേ ചെയ്യുപ്പുടന്നതു<sup>©</sup>

തം യജ്ഞം ആ യജ്ഞത്തെ രാജസം രാജസം എന്ന<sup>ം</sup> വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലം.

അല്ലയോ ഭരതംശ്രഷ്പ, എന്നാൽ ഫലത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചും സ്വമഹ ത്ത്വത്തെ അറിയിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിയും യാതൊരു യജ്ഞമാ ണം° ചെയ്യപ്പെടുന്നതു° അതിനെ രാജസമെന്നറിഞ്ഞാലും.

[ശം-ഭാ] സ്പപ്പും.

വിധിഹീനമസ്രഷ്ടാന്നം മത്രഹീനമദക്ഷീണം ശ്രദ°ധാവിരഹിതം യജ്ഞം താമസം പരിചക്ഷതേ. 1

വിധിഹീനം ശാസ്തോക്തവിധിശുന്യമായം

അസൃഷ്യാന്നം ബ്രാഹ്മണാദികഠംക്ക് അന്നം കൊടുക്കാ

ഭതയും

മന്ത്രഹീനം മന്ത്രങ്ങറം കൂടാതേയും അഭക്ഷീണം ദക്ഷീണ കൂടാതേയും

ശ്രദ്ധാവീംഹിതം ശ്രദ്ധാശൂന്യമായം (ചെയ്യപ്പെടുന്ന)

യജ്ഞം വാജ്നം

താമസം താമസം എന്നു $^{\circ}$ 

പരിചക്ഷതേ (ശിഷ്യന്മാർ) പറയുന്നു.

ശാസ്ത്രോക്തവീധിശുന്യമായും, ബ്രാഹ്മണാദികഠംക്ക<sup>°</sup> അന്നദാ നം ചെയ്യാതേയും, മത്രത്ങഠം കൂടാതേയും, ദക്ഷിണ കൂടാതേയും, ശ്രദ<sup>°</sup>ധാശുന്യമായും ചെയ്യപ്പെടുന്ന യജ<sup>°</sup>ഞം താമസം എന്നു പറയുന്നു:

[ശം-ഭാ] മത്രഹീനം—സ്ഥരം, വർണ്ണം ഇവയൊന്നമി ലാത്ത മത്രങ്ങളോടും. ശേഷം സ്വഷ്ടം. ഇനി മുന്നുവിധതപസ്സിനെ പറയന്നു:

ദേവദ**ിജഗുരുപ്രാജ°ഞപൂജനം ശൗചമാജ്ജവം** ബ്രഹ്മപയ്യമഹിംസാ ച ശാരീരം തപ ഉച്യതേ. 14 ദേവദ്വിജഗുരും ദേവകരം, ബ്രാഹ്മണർ, ഗുരുക്കന്മാർ,

പ്രാജ്ഞപ്ജനം തത്താവിത്തുക്കാ ഇവരെ പുജചെയ്യക

ശൗചം കേന്ത്രദ്ധി ആജ്ജവും അവകത ബ്രഹാചര്യം ബ്രഹാചര്യം

അഹിംസാ ച അന്യന്ത്ര് ഉപഭ്രവം ചെയ്യായ്ക്ക് (ഇവ

യെല്ലാം)

ശാരീരം ശരീരംകൊണ്ടു ചെയ്യപ്പെടുന്ന

തപഃ തപസ്സ് എന്ന് ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു.

ദേവകരം, ബ്രാഹ്മണർ, ഗുരുക്കന്മാർ (ഗുരുക്കന്മാക്ക് പുറമെയുള്ള) തത്താവിത്തുകരം ഇവരെ പൂജചെയ്യുക, ദേഹശുദ്ധി വരു ത്തുക, അവക്രത, ബ്രഹ്മചര്യം, അന്യന്ന് ഉപദ്രവം ചെയ്യായ്ക്ക, ഇവയെല്ലാം ശരീരംകൊണ്ടുള്ള തപസ്സ് എന്നു പറയപ്പെടുന്നു)

[ശം-ഭാ] ആർജ്ജവം—ുള്ളത്വം. ശാരീരം തപം—(ശരീ രംകൊണ്ടമാത്രം എന്നല്ല) സകല കാര്യകാരണങ്ങളാലും— കത്താ മതലായവയാലും—സാധ്യമായിട്ടുള്ള തപസ്സ്; അവ യീൽവെച്ച ശരീരം പ്രധാനമാകന്നു. ശരീരാദികളെക്കൊണ്ടു ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മത്തിന്നുള്ള അഞ്ചു ഹേത്തുക്കളെപ്പററി ഭഗ വാൻ മേലിൽ (അ. 18, ശ്രോ 15) പറയുന്നതാകുന്നു.

അനുദേഗകരം വാക്യം സത്യം പ്രിയഹിതം ച യത<sup>ം</sup> സ്വാധ്യായാഭ്യസനം ചൈവ വാങ്മയം തപ ഉച്യതേ. 15

അനുന്നു ഭയത്തെ ഉണ്ടാക്കാത്തതും

സത്യം സത്യമായതും

പ്രിയഹിതം (ശ്രോതാവിന്നം) പ്രിയമായിട്ടുള്ളതും

(പിന്നീട്ട°) സഖകരമായതുമായ

വാക്യം ച വാക്കം

സചാധ്യാതാഭ്യസനം

ച ഏവ വേദശാസ്ത്രങ്ങളുടെ അഭ്യാസവം

യത് യാതൊന്നോ

(തത്) അത്ര

വാങ്മയം വാക്കകാണ്ട് ചെയ്യപ്പെടുന്ന

തപഃ തപസ്സ് എന്ന<sup>്</sup> ഉ**പൃതേ** പറയപ്പെടുന്നു.

അന്യന്നു ഭയത്തെ ഉണ്ടാക്കാത്തതും സത്യമായതും പ്രിയമായം ഹീതമായമീരിക്കുന്നതുമായ വാക്കും, വേദശാസ്തങ്ങളുടെ അഭ്യാ സവം യാതൊന്നോ അതു വാക്കുകൊണ്ടു ചെയ്യപ്പെടുന്ന തപ സ്സെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] അനുദേശകരം വാക്യം—പ്രാണികയക്കു ദുഖ ത്തെ ഉണ്ട<sup>്</sup>ക്കാത്ത വാക്ക° (സത്യം<u></u>യഥാദൃഷ്യാത്ഥവചനം; പ്രിയം—കേഠംകുമ്പോരംതതന്നെ സുഖമായിട്ടുള്ളതു<sup>©</sup>; ഹിതം— പരിണാമത്തിൽ പഥ്യമായിട്ടുള്ളത്ര°). പ്രീയവം ഹിതവം ദ്രഷ്യാദ്രഷ്യാത്ഥങ്ങളെ ഉദ്ദേശിച്ചാകുന്നു. 'വാക്യം' എന്ന ശബ്ദം അനുദാഗകരതാദിധർമ്മങ്ങളാൽ വിശേഷിപ്പിക്കപ്പെടുന്നു. വീശേഷണധർമ്മത്ജളെല്ലാം സമച്ചയിക്കുന്നതിന്നാണം 'ച' ശബ്ദം. (എന്തെന്നാൽ) അന്യനെ മനസ്സിലാക്കുന്നതിന്നായി പ്രയോഗിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള വാക്കു് അവന്നു് ഉദേശത്തെ ചെയ്യു ന്നില്ല എങ്കിലും സത്യം, പ്രിയം, ഹിതം എന്നിങ്ങനെയുള്ള മററുള്ള ധർമ്മങ്ങളിൽ രണ്ടോ മൂന്നോ ധർമ്മങ്ങാം (അതിൽ) ഇല്ലെങ്കിൽ അതു വാങ്മയമായ തപസ്സായി ഭവിക്കേയില്ല. അപ്രകാരംതന്നെ വാക്കു് സത്യമായീരുന്നാലും ശേഷമുള്ള ധർമ്മങ്ങളിൽ രണ്ടോ മൂന്നോ അതിലില്ലെങ്കിൽ അതും വാങ്മ യമായ തപസ്സാവുന്നതല്ല. അതുപോലെതന്നെ വാക്ക് പ്രിയ മായിരുന്നാലും ശേഷമുള്ള ധർമ്മങ്ങളിൽ രണ്ടോ, ധർമ്മങ്ങരം അതിലിപ്പെങ്കിൽ അതും വാങ്മയമായ തപസ്സാ കുന്നതല്ല. അപ്രകാരംതന്നെ ഹിതമായ വാക്കിൽ ശേഷമുള്ള ധർമ്മങ്ങളിൽ രണ്ടോ മൂന്നോ ഇല്ലെങ്കിൽ അതും വാങ്മയമായ തപസ്സാവുകയില്ല. എന്നാൽ പിന്നെ ഏതാണം′ (വങ്േമയ മായ) തപസ്സാകുന്നതു<sup>ം</sup>? യാതൊരു വാക്യമാണം° സത്യമായം അനുദചഗകരമായം പ്രിയമായം ഹിതമായുമിരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup> അതു വാങ്മയമായ തപസ്സാകുന്നു. ഇതിന്നൊരുഭാഹരണം 'ഹേ വത്സ, ശാന്തനായി ഭവിക്കക; വേദാദ്ധ്യയനം ചെയ്താലും; യോഗത്തേയുമനുഷ്ടിക്കുക; എന്നാൽ നിനക്കു ശ്രേയസ്സ ഭവി ക്കം.' യഥാവിധി വേദശാസ്താഭ്യാസവം വാങ<sup>ം</sup>മയമായ **തപസ്സ**° എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

മനഃപ്രസാദഃ സൗഭൃത്വം മൗനമാത്മവിനിഗ്രഹഃ ഭാവസംശുദ്ധിരിത്യേത്തെപോ മാനസമച്യതേ.

16

മനഃപ്രസാദഃ മനസ്സിന്റെ സാച്ഛത

സൗമ്യത്വം

ക്രതതില്ലായ്മ

മൗനം

മന്ദനം

ആത്മവിനിഗ്രഹഃ

മനസ്സിനെ വിഷയങ്ങളിൽനിന്നു നിവ

ത്തിപ്പീക്കുന്നത്ത്

ഭാവസംശുദ്ധിഃ

കപടമീല്ലയ്മ

ഇതി ഏതത്

എന്നിവ

മാത്രസം

മനസ്സുകൊണ്ട ചെയ്യപ്പെടുന്ന

തരവദ

യപസ്റ്റം എന്നും

ഉപൃതേ

പറയപ്പെടുന്നു.

മനസ്സിൻെറ സാച്ഛത, ക്രൗതയില്ലായ്മ, മനനം, മനസ്സിനെ വീഷയങ്ങളിൽനിന്നു നീഷത്തീപ്പിക്കുക, കപടമില്ലായ്മ—ഇ**തു** മനസ്സുകൊണ്ടു ചെയ്യപ്പെടുന്ന തപസ്സെന്ത പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] മനഃപ്രസാദഃ—മനസ്സിന്റെ പ്രശാന്തി—സാച്ഛ താപാദനം. സൗമൃതാ-സൗമനസ്യം - മഖപ്രസാദം മുതലായ തത°ഫലങ്ങളിൽനിന്തഹിക്കപ്പെടുന്നതായ അന്തഃകരണവ്വ മനസ്സിനെ അടക്കുകനിമിത്ത മൗനം <u>—</u>മനാസംയാമം. മാണം' വാൿസംയമമുണ്ടാകുന്നത്ത്. അതിനാൽ ഇവിടെ കാര്യ മായ വാൿസംയമത്തെ പറഞ്ഞത്രുകൊണ്ടു<sup>°</sup> തത<sup>°</sup>കാരണമായ മനഃസംയമം (തന്നെ) മൗനം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ആത്മ<mark>വിനി</mark> മനസ്സീനെ ഗ്രഹഃ<u>—</u>സകലത്തിൽനിന്നും സാമാന്യമായ മൗനം ഇതിൽനിന്നു വേറെയാകുന്നു. അതു മനസ്സി ൻെറ വാഗചിഷയമായ സംയമമാകുന്നു. ഭാവസംശുദ്ധിഃ≔ കപടമില്ലായ്മ. അന്യന്മാരായീട്ടിടപെടുന്നതിൽ -ഇത്ര (എല്ലാം) മാനസമായ തപസ്സെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

മനുഷ്യരാൽ അനുഷിക്കപ്പെടുന്ന മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരം കായികമായം വാചീകമായം മാനസീകമായുമുള്ള തപസ്സ് എങ്ങനെയാണം' സത്ത്വാദിയഭാന മുന്നുവീധമായി ഭവിക്കു ന്നതു"എന്നു പറയപ്പെടുന്നു:

ശ്രദ്ധയാ പരയാ തപ്പം തചന്തത് ത്രിവിധം നമരെഃ അഫലാകാംക്ഷിഭിർയുക്കൊം സാത്ത്വികം പരിചക്ഷ**തേ.** 17 **അ**ഫല**ാ**കാംക്ഷിഭിഃ ഫലാപേക്ഷകൂടാതയിരിക്കുന്നവരും

യുകൈതഃ ഏകംഗ്രചിത്തന്മാരുമായ

നരൈഃ മനംഷ്യരാൽ പരയാ ശ്രേഷ്ടമായ

(ശദ്ധയാ ശ്രദ്ധയോടുകൂടി പുരുപ്പുടുന്ന

തത്തിവിധം തപഃ ആ മൂനാവിധമായ തപസ്സു°

സാത്തചികം സാത്തചികമെന്ന<sup>്</sup>

പരിചക്ഷതേ പറയുന്നു.

ഫലാപേക്ഷകൂടാതെയിരിക്കുന്നവരും ഏകാഗ്രചിത്തന്മാരു മായ മനുഷ്യരാൽ ശ്രേഷ്മായ ശ്രദ്ധയോടുകൂടി ചെയ്യപ്പെ ടുന്ന ആ മുന്നുവിധമായ തപസ്സും സാത്തചികമെന്നു പറയുന്നു.

[ശം-ഭാ] ശ്രദ്യയാ = ആസ്ലീക്യബുദ്ധിയോടുകൂടി. പരയാപ്പ്രകൃഷ്യായ. അപ്പം = അനഷ്യിക്കപ്പെട്ട. തപ്പം = പ്രകൃതത്തിൽ പറയപ്പെടുന്ന തപസ്സും. ത്രിവിധം — മൂന്നപ്രകാ രമുള്ള അധിഷാനം (ദേഹംകൊണ്ടും വാക്കുകൊണ്ടും മനസ്സു കൊണ്ടും അനഷ്യിക്കപ്പെടുന്നത്രം). നരൈം — അനഷ്യിക്കുന്ന മനഷ്യരാൽ. അഫലാകാംക്ഷിഭിയ ഫലത്തിൽ ഇച്ഛയില്ലാ ത്തവരായ. യുക്ഷൈം — സമാഹിതന്മാരായ. സാത്തവികം പരി ചക്ഷതേ — അപ്രകാരമുള്ള തപസ്സും സാത്തവികമെന്നും (സത്തവ

സത്കാരമാനപുജാത്ഥം തപോ ദംഭേന ചൈവ യത് ക്രിയതേ തദിഹ പ്രോക്തം രാജസം ചലമധ്രവം. 18

സത<sup>്</sup>കാരമാനപൂജാത്ഥം വാക്കുകൊണ്ടും ദേഹംകൊണ്ടുമുള്ള പൂജയേയും ദ്രവ്യസമ്പാദ്യത്തേയുമുദ്ദേ

ശിച്ചം

ദംഭേന ച എവ ദംഭംകൊണ്ടും

യത് തപഃ യാതോരു തപസ്സു കിയതേ ചെയ്യപ്പെടുന്നുവോ

ചലം ചഞ്ചലമായതും (അനിയതമായതും)

അധ്രവം ക്ഷണികമായതുമായ തത<sup>ം</sup> അതു് (ആ തപസ്സ്) 710

ശ്രീമദ് ഭഗവദ°ഗീത

ഇഹ

ഇഹലോകത്തിൽ

രാജസം

രാജസം എന്നു

പ്രേക്തം

പറയപ്പെടുന്നു.

വാക്കകോണ്ടും ദേഹംകൊണ്ടുമുള്ള പൂജദ്രവ്യസമ്പാദ്യം ഇവയെ ഉദ്ദേശിച്ചും, ഭംഭംകൊണ്ടും, യാതൊരു തപസ്സാണും ചെയ്യപ്പെ ടുന്നതും ചഞ്ചലമായും ക്ഷണികമായുമിരിക്കുന്ന ആ തപസ്സ് ഇഹലോകത്തിൽ രാജസം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം—ഭാ] സത്കാരമാനപുജാത്ഥം—സത്കാരം, മാനം, പുജ ഇവയെ ഉദ്ദേശിച്ച്, സത്കാരം—സാധകാരം—'ഇദ്ദേഹം തപസ്വിയായ ഒരു സാധ്യബ് ഫണ് റാക്സ് എന്ന പറയ്യ ന്നത്ര്; മാനം—എഴനേല്ലുക, അഭിവാദനംചെയ്യുക മുതലായത്ര്; പൂജാ—കാലു കഴകിക്കുക അച്ചിക്കുക ഭക്ഷണം കഴിപ്പിക്കുക മുതലായത്ര്. ഇപകാരമുള്ള സത്കാരപുഴുകളെ ഉദ്ദേശിച്ചം; ദംഭേന ച ഏവ—ദംഭത്തോടുകൂടിയം (ആസ്തിക്യബു ദ്ധിക്ടാതേയം); യത് തപു—യാതൊരു തപസ്സ്; ക്രിയതേ—ചെയ്യപ്പെട്ടുന്നുവോ; തത് തപ്പേസ്; ഇഹ— (ഈ ലോകത്തിൽ); രാജസം പ്രോക്തം—രാജസമെന്നു പറയപ്പെടുന്നും. ചലം—ചഞ്ചലമായിട്ടുള്ളത്ര്; അധ്രവം—കറച്ചുകാലത്തേക്കുമാത്രം ഫലത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നുതിനാൽ ക്ഷണികമായിട്ടുള്ളത്ര്.

മൂഢഗ്രാഹേണാത്മനോ യത<sup>്</sup> പീഡയാ ക്രിയതേ തപഃ പസ്യോത്സാദനാത്ഥം വാ തത്താമസമുദാഹതം. 19

മുഢഗ്രാഹേണ അവിവേകംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന ദുരാഗ്ര

ഹംകൊണ്ടു

ആത്മനഃ പീഡയാ

തൻെറ ദേഹത്തെ പീഡിപ്പിച്ചിട്ടോ

പരസ്യ<sup>.</sup> അ**ന**്യൻെ

ഉത°സാദനാത്ഥം വാ നാശത്തിന്നുവേണ്ടിയോ

യത് തപഃ യാതൊരു തപസ്സ് ക്രീയതേ ചെയ്യപ്പെടുന്നുവോ

തത് അത്ര

താമസം താമസമെന്ന് ഉദാഹൃതം പറയപ്പെടുന്നു അവിവേകംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന ഒരാഗ്രഹംകൊണ്ടു തൻെറ ദേഹ ഒത്ത പീഡിപ്പിച്ചിട്ടോ അന്യൻെറ നാശത്തിന്നുവേണ്ടിയോ യാതൊരു തപസ്സാണം' ചെയ്യപ്പെടുന്നതു' അതു താമസമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം—ഭാ] മുഢഗ്രാഹേണ—അവിവേകമായ നിശ്ചയം കൊണ്ട് (മുധൻ—അത്യന്ത അവിവേകി; അവൻെ ഗ്രാഹം— ആഗ്രഹം, അഭിനിവേശം, മുഢഗ്രാഹം. അതുകൊണ്ട് എ ന്നത്ഥം). ശേഷം സ്പഷ്ടം.

ഇനി ഭാനഭേദത്തെ പറയുന്നു:

ഭാതവുമിതി യദ്ദാനം ദീയതേനുപകാരിണേ

ദേശേ കാലേ ച പാത്രേ ച തദ്ദാനം സാത്തികം സ<sup>മ</sup>ൃതം. 20

ഭാതവ്യം ഇതി കൊടക്കേണ്ടതാണം' എന്നുള്ള നിശ്ചയ

ത്തോടുകൂടി

യത് ദാനം യാതൊരു ദാനം

ദേശേ (കരുക്ഷേത്രാദി) പുണ്യദേശത്തിലും

കാലേ ച ഗ്രഹണാദിപുണ്യകാലത്തിലും

അനുപകാമിണേ പ്രത്യപകാരം ചെയ്യത്തക്കവനല്ലാത്ത പാത്രേ ച വേദശാസ്തസമ്പന്നനായ ബ്രാഹ്മണനാ

യിക്കൊണ്ട്

ദീയതേ കൊടുക്കപ്പെടുന്നുവോ

തത് ഓനം ആ ഓനം

സാത്തച്കം സാത്തച്കം എന്നു് സ്മൃതം പറയപ്പെടുന്നു.

കൊടുക്കേണ്ടതാണ<sup>്</sup> എന്നുള്ള നീശ്ചയത്തോടുകൂടി പുണ്യമായ ദേശകാലങ്ങളിൽ യാതൊരു ദാനമാണ പ്രത്യപകാരം ചെയ്യ ത്തക്കവനല്ലാത്തവരം വേദശാസ്ത്രസമ്പന്നരമായ ബ്രാഹ്മണസ കൊടുക്കപ്പെടുന്നതു<sup>്</sup> ആ ദാനം സാത്തുപീകമെന്നു പറയപ്പെടുന്നും

[ശം—ഭാ] അനുപകാരിണേ—പ്രത്യപകാരം ചെയ്വാൻ ശേഷിയില്ലത്തേവന്ന്. അല്ലെങ്കിൽ, അതിന്നു സമത്ഥനായി<sub>ട്ട്</sub> ള്ളവനാണെങ്കിലും പ്രത്യപകരത്തെ ഇച്ഛിക്കാതെ. ദേശേ— കരുക്ഷേത്രാദിപുണ്യദേശത്തിൽ. കാലേച്ചസംക്രാന്ത്യാദി പു ണ്യകാലത്തിൽ. പറത്രേ<u>—</u>ആറു വേദാംഗങ്ങളെ അറിഞ്ഞിരി ക്കുന്നവനം വേദങ്ങളുടെ മറുകര കണ്ടിട്ടുള്ളവനമായ വിദ്വാന്ന°. ആചാരനിഷ്യന്ന° എന്നത്ഥം.

യത്തു പ്രതൃപകാരാത്ഥം ഫലമുളിശ്യ വാ പുനഃ ദീയതേ ച പരിക്രിഷൂം തളാനം രാജസം സ<sup>®</sup>മൃതം. 21

പ്രതൃപകാരാത്ഥം പ്രതൃപകാരത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചോ ഫലം ഉദ്ദിശ്യ വാ സാഗ്ഗാദിഫലത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചോ

പരിക്കിഷ്ടം മനഃക്രേശത്തോടുകൂടി

യത്ര് ഇ പുനഃ യാതൊരു ഓനം

ദീയതേ ച കൊടുക്കപ്പെടുന്നുവോ

തത് ഓനം ആ ഓനം

രാജസം രാജസം എന്ന<sup>o</sup> സ°മൃതം പറയപ്പെടുന്നു.

എന്നാൽ പ്രത്യപകാരത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചോ സാഗ്ഗാദിഫലത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചോ മനഃക്ലേശത്തോടുകൂടി യാതൊരു ഭാനം കൊടുക്ക പ്രെടുന്നുവോ ആ ഭാനം രാജസം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] പ്രത്യവകാരാത്ഥം — 'കാലാന്തരത്തിൽ ഇവൻ എനിക്കു പ്രത്യവകാരം ചെയ്യം' എന്ന ഉദ്ദേശത്തോടുകൂടി. ഫലം ഉദ്ദിശ്യ—'ഈ ഭാനംകൊണ്ടു' എന്നിക്കു' അദ്ദഷ്യമായ (സാഗ്ഗാദി) ഫലം സിദ്ധിക്കും' എന്നുദ്രേശിച്ചും. പരിക്ലീഷും— ഖേദത്തോടുകൂടി. ശേഷം സ്പഷും.

അദേശകാലേ യദ്ദാനമപാത്രേഭ്യശ്ച ദീയതേ

അസത്കൃതമവജ്ഞാതം തത്താമസമുഭാഹൃതം. 22

അദേശകാലേ അശുചിയായ സ<sup>്</sup>ഥാനത്തും ആശൗചാദി

സമയത്തും

അപാത്രേഭ്യഃ ച (വിടനടാദി) അയോഗ്യന്മാരായവക്ക് അസത<sup>്</sup>കൃതം പൂജ മുതലായതു ചെയ്യാതെ (കാലുകഴുകി

ക്കുക മുതലായ സല്ത്യരഞ്ജാം കൂടാതെ)

അവഞ°ജാതം പാത്രത്തെ നിന്ദിച്ചുകൊണ്ടു

യത് ഓനം യാതൊങ്ങാനം

ഭീയതേ കൊടുക്കപ്പെടുന്നുവോ

തത് അതു

713

താമസം താമസം എന്നു്

ഉദാഹൃതം പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

അശുപിയായ ദേശത്തിൽ(വെച്ച്) ആശൗപാദിസമയത്ത്യം, അയോഗ്യന്മാരായവക്ക്, സത്കാരങ്ങരുകൂടാതെ, പാത്രത്തെ നീന്ദിച്ചകൊണ്ടു യാതൊരു ദാനമാണ കൊടുക്കപ്പെടുന്നത്യ് അതു താമസമെന്നു പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] അദേശകാലേ — അപുണ്യമായ (പുണ്യമല്ലാത്ത) ദേശത്തിലും, അകാലത്തിലും. അപുണ്യമായ ദേശം — അശു ചി പദാത്ഥങ്ങളെക്കൊണ്ടും മ്ലേച്ഛനങ്ങളെക്കൊണ്ടും മററും നിറ ഞ്ഞിരിക്കുന്ന പ്രദേശം. അകാലം — പുണ്യഹേതുവായി പറയ ക്പേടാത്ത കാലം — സംക്രാന്ത്യാദിവിശേഷരഹിതമായ കാലം, (അപ്രകാരമുള്ള അപുണ്യദേശത്തും അകാലത്തിലും.) അപാത്രേ പ്രേകാരമുള്ള അപുണ്യദേശത്തും അകാലത്തിലും.) അപാത്രേ പ്രേകാരമുള്ള അപുണ്യദേശത്തും അകാലത്തിലും.) അപാത്രേ പ്രേകാരമുള്ള അപുണ്യദേശത്തും അകാലത്തിലും.) അവാത്ര ദേശം, കാലം (പാത്രം) എന്നിവ ശരിയായിരുന്നാലും പ്രിയ വചനം, പാദപ്രക്ഷാളനം, പൂജ മത്രലായവ കൂടാതേയും; അവ ജ്ഞാതം — ഭാനംകൊട്ടക്കുന്ന പാത്രത്തിൻറനേരേ നിന്ദയോട്ടെ കൂടിയും; യത്രം ദാനം ഒീയതേ — യാതൊരു ദാനം കൊടുക്കപ്പെ ടുന്നുവോ; തത്രം താമസം ഉദാഹൃതം — അതു താമസമെന്നു പറയ പ്രെട്ടിമിക്കുന്നു.

യജ്ഞം, ദാനം, തപസ്സു് മുതലായവയെ ശരിയായി ചെയ്യുന്നതിന്നുവേണ്ടി താഴെ പറയുന്ന ഉപദേശത്തെ ചെയ്യുന്നു. ഓം തത്സദിതി നിദ്ദേശോ ബ്രഹ്മണസ്സിവിധഃ സ്മൃതഃ ബ്രഹ്മണാസ്കേന വേദാശ്ച യജ്ഞാശ്ച വിഹിതാഃ പുരാ. 23

**ഓം** ഓം തത<sup>°</sup> തത<sup>°</sup> സത<sup>°</sup> സത<sup>°</sup>

ഇതി എന്നിങ്ങനെ

ബ്രഹ്മണഃ പരബ്രഹ്മത്തിന്നു<sup>ം</sup>, പരമാത്മാവിന്നം

ത്രിവിധഃ നിദ്ദേശഃ മൂന്നവിധമായ പേര്കക∞

സ<sup>°</sup>മൃത**ഃ (ശി**ഷ്യന്മാരാൽ) പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു തേന ബ്രഹ്മത്തിൻെറ അപ്രകാരമുള്ള ത്രീവിധ

നിദ്ദേശംകൊണ്ടു"

ബ്രാഹ്മണാഃ ബ്രാഹ്മണ**രം** വേദാഃ ച വേദങ്ങളും യജ്ഞാഃ ച യജ്ഞങ്ങളും

പുരാ സൃഷ്ടിയുടെ ആദികാലത്തിൽ

വിഹിതാഃ വിധാതാവിനാൽ നിർമ്മിക്കപ്പെട്ട (അല്ലെങ്കിൽ, സഗുണീകൃ**ത**ങ്ങളായി).

'ഓം തത് സത്' എന്നിങ്ങനെ ബ്രഹ്മതിന്നു മൂന്നുവിധനിദ്ദേ ശം ശിഷ്യന്മാരാൽ നിദ്ദേശിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ബ്രഹ്മത്തിന്റെറ അപ്രകാരമുള്ള ത്രിവിധനിദ്ദേശംകൊണ്ടു ബ്രാഹ്മണരും വേദ ങ്ങളും യജ്ഞങ്ങളും ബ്രഹ്മാവിനാൽ നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടു. (അല്ലെ കിൽ ഈ ത്രിവിധനിദ്ദേശം ആരുടെയാകുന്നുവോ അങ്ങനെയി രിക്കുന്ന പരമാത്താവിനാൽ ബ്രാഹ്മണാദിക്കാ ഏററവും പവി ത്രന്മാരായി സൃഷ്ടിക്കപ്പെട്ടു. അതിനാൽ ഈ ത്രിവിധനിദ്ദേ ശം ഏററവും പ്രശസ്തമാകുന്നുവെന്നത്ഥം).

[ശം-ഭാ] സൃതഃ — വേദാന്തങ്ങളിൽ ബ്രഹ്മവിത്തുക്കളാൽ ചിന്തിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. തേന് —ആ ത്രിവിധനിദ്ദേശംകൊ ണ്ട്. പുരാ—പണ്ട്. ബ്രാഹ്മണാഃ വേദാഃ യജ്ഞാഃ ചവിഹി താഃ—ബ്രാഹ്മണമും വേദങ്ങളും യജ്ഞങ്ങളും നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടും ഇതു പറഞ്ഞതു് ത്രിവിധനിദ്ദേശത്തെ സ്കൃതിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി യാകുന്നു.

തസ്മാദോമിതൃദാ എത്യ യജ്ഞദാനതപഃക്രിയാഃ

പ്രവത്തന്തേ വിധാനോക്താഃ സതതം ബ്രഹ്മവാദിനാം. 24

തസ്മാത് അതിനാൽ (ബ്രഹ്മത്തിൻെ ത്രിവിധ

നിട്ടേശം ഏററവും പ്രശസ്തമായിമിക്ക

ന്നുവെന്ന**തു° ഹേതുവായി**ട്ട്ട°)

ഓം ഇതി ഓം എന്നും ഉാഭഹൃത്യ ഉച്ചരിച്ച് (കൃതാഃ) ചെയ്യപ്പെടുന്ന

ബ്രഹ്മവാദിനാം വേടത്തെ നല്ലവണ്ണമറിഞ്ഞിരിക്കുന്നവ

ന്ദ്രമെ

വിധാനോക്താഃ ശാസ്ത്രേക്തങ്ങളായ

യജ്ഞദാനതപഃ

ക്രിയാം യജ്ഞദാനതപസ്സുകളായ ക്രിയക∞

സതതം

സവ്വദാ

പ്രവത്തന്തേ

(അംഗവൈകല്യത്തിലുംകൂടി) ഷേണ വത്തിക്കുന്നു (സഗുണങ്ങളായി ഭവികന്നോ.

**അതിനാൽ '**ഓം' എന്നുച്ചരിച്ച ചെയ്യപ്പെടുന്ന വേദവാദിക ളുടെ ശാസ്ത്രോക്തങ്ങളായ, യജ്ഞദാനതപസ്സുകളായ ക്രിയകഠം (കറേശ്ശ അംഗവൈകല്യമുണ്ടായാലും) പ്രകഷേണ വത്തി**ക്കു**ന്നു (സഗുണങ്ങളായി ഭവിക്കന്നുവെന്നത്ഥം).

[ശം-ഭാ] ബ്രഹ്മവാദിന**ം** — ബ്രഹ്മവദനശീലന്മാരുടെ; വിധാനോക്താ: 🕳 ശാസ്തചോദിതങ്ങളായ; യജ്ഞദാനതപഃ ക്രിയാഃ--യജ്ഞാദിരൂപങ്ങളായ ക്രിയകരം. ശേഷം സ്പഷ്ടം. തദിത്യനഭിസംധായ ഫലം യജ്ഞതപഃക്രിയാഃ ഭാനക്രിയാശ്ച വിവിധാഃ ക്രിയന്തേ മോക്ഷകാംക്ഷിഭിഃ. 25

തത° ഇതി (ഉദാഹൃത്യ) തത° എന്നുച്ചരിച്ചകൊണ്ടു°

(ശുദ്ധചിത്തന്മാരായ) മോക്ഷരത്ത

കാംക്ഷിക്കുന്ന പുരുഷന്മാരാൽ

ഫലം

ഫല**ത്തെ** 

അനഭിസംധായ

മോക്ഷകാംക്ഷിഭി

അപേക്ഷീക്കാതെ

വിവിധാഃ

അനേകവിധമായ

യജ<sup>്</sup>ഞതപഃക്രി**യാ** 

തജുല്യയപസിയുകളായ ക്വതകളം

ദാനക്രിയാഃ ച

ദാനക്രിയകളം

ക്ര**ിയന്തേ** 

ചെയ്യപ്പെടുന്നു.

'തത°' എന്നുച്ചരിച്ചകൊണ്ട മോക്ഷേച്ചുക്കളാൽ, ഫലത്തെ **അപേക്ഷിക്കാതെ,** യജ്ഞതപഃക്രിയകളം ദാനക്രിയകളം ചെയ്യപ്പെടുന്നു.

[ശം\_ഭാ] 'തതം' എന്ന ബ്രഹ്മത്തിന്റെ നാമത്തെ ഉച്ചരി ച്ചകൊണ്ട്°; അനഭീസംധായ ഫലം—കർമ്മങ്ങളടെ ഫലത്തെ അപേക്ഷിക്കാതെ. യജ°ഞതപഃക്രിയാഃ<u>—</u>യജ°ഞക്രിയകളം തപഃക്രിയകളം; ദാനക്രിയംശ്വ വിവിധാഃ — ഭൂമിദാനം, സ്വർണ്ണദാനം എന്നിങ്ങനെയുള്ള പലവിധ ഭാനക്രിയകളം; ക്രിയന്തേ<u></u>ചെയ്യപ്പെടുന്നു. മോക്ഷകാംക്ഷിഭി = മുമുക്ഷുക്ക ളാൽ.

'ഓം' എന്നും 'തത്' എന്നമുള്ള ശബ്ദങ്ങളുടെ ഉപയോഗം പറയപ്പെട്ടു. ഇനി സച്ഛബ്ദത്തിന്റെ ഉപയോഗത്തെ പറയ ന്നു:

സത്<sup>ര</sup>ഭാവേ സാധുഭാവേ ച സദിത്യേതത് പ്രയുജ്യതേ പ്രശസ്തേ കർമ്മണി തഥാ സച്ഛബ്ബു പാത്ഥ യുജ്യതേ. 26

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന

സത്ഭാവേ അസ്തിതചത്തിലും (ഉണ്ട് എന്ന അത്ഥ

ത്തിലം)

സാധുഭാവേ ച സാധുത്വത്തിലും (യോഗ്യം എന്ന അത്ഥ

ത്തിലും)

സത്ഇതി ഏതത് നത്എന്ന പദം

പ്രയുജ്യതേ ഉപയോഗിക്കപ്പെടുന്നു തഥാ അപ്രകാരംതന്നെ

പ്രശസ്തേ കർമ്മണി - മംഗളകരമായ വിവാഹാദികർമ്മങ്ങളി

ലം

സച്ഛണ്ടും ('ഈ കർമ്മം സത്താകസം' എന്നിങ്ങ

നെ) സത<sup>്</sup> എന്ന പദം

യുജ്യതേ ഉപയോഗിക്കപ്പെടുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജുന, ഉണ്ടു<sup>°</sup> എന്ന അത്ഥത്തിലും, യോഗ്യം എന്ന അത്ഥത്തിലും 'സത്' എന്ന പദം ഉപയോഗിക്കപ്പെടുന്നും അപ്രകാരംതന്നെ മംഗളകരമായ വിവാഹാദികർമ്മങ്ങളിലും 'സത്' എന്ന ശബും പ്രയോഗിക്കപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] സത്ഭാവേ—ഇല്ലാത്ത ഒരു വസ്ത ഉണ്ടായാൽ (അങ്ങനെ ഉണ്ടായ) ആ വസ്ത ഉണ്ട് എന്നു പറയുന്ന ദിക്കിലും —പത്രനില്ലാത്തവന്നു (പത്രനുണ്ടായാൽ ആ) പത്രൻറ ജന്മ ത്തിങ്കലും. സംധുദാവേ ച—അസദ്വൃത്തനായവൻെറ സദ്വൃ ത്തത സാധുഭാവം. അങ്ങനെയുള്ള സാധുഭാവത്തിലും. സത് ഇതി ഏത്ത് പ്രയുതേ — ബ്രഹ്മത്തിൻറെ അഭിധാനമായ (പേരായ) 'സത്' എന്ന പദം പ്രയോഗിക്കപ്പെടുന്നു. ശേഷം സ്വഷ്യം.

യജ്ഞേ തപസി ഓനേ ച സ്ഥിതിഃ സദിതി ചോച്യതേ കർമ്മ ചൈവ തടത്മിയം സടിത്യേവാഭിധീയതേ. 27 യജ°ഞേച യജ°ഞഞിലും തപസി തപസിലും

ദാനേച ദാനത്തിലും (ഉള്ള)

സ്ഥിതിഃ നീഷ (തത്പരത്വേനയുള്ള അവ

സമാനം)

സത<sup>ം</sup> ഇ**രി** സത് എ<sup>ാട്</sup> ഉച്യതേ പറയ*െ*പ്പടന്ന

തദത്ഥീയം കർമ്മ ച ഏവ ബ്രഹ്മോദ്രേശ്യമായ പുജാദികർമ്മ

**ത**െളും

സത° ഈി ഏവ 'സത°' എന്നതന്നെ

അഭിധീയതേ പറയപ്പെടുന്നു.

യജ°ഞത്തീലം ഭാനത്തിലം തപസ്സിലുമള്ള നിഷ 'സത്'എന്ത പറയപ്പെടുന്നു. ബ്രഹ്മോദ്രേശ്യമായ പൂജാദികർമ്മങ്ങളും 'സര്ഗ്' എന്നുതന്നെ പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] യജ്ഞകർമ്മത്തിലുള്ള സ്ഥിതിയം തപസ്സിലുള്ള സ്ഥിതിയം ദാനത്തിലുള്ള സ്ഥിതിയം വിദ്വാന്ദാരാൽ 'സത്', എന്നു പറയപ്പെടുന്ന തദത്ഥിയം കർമ്മ—യജ്ങദാ നതപസ്സുകളെ ഉദ്ദേശിച്ചുള്ള കർമ്മം. അല്ലെങ്കിൽ, ഈ പ്രകൃത ത്തിൽ പറയപ്പെടുന്ന ത്രീവിധനിർദ്ദേശം ആരുടേതേം, ഈശ്വ നോയിരിക്കുന്ന അദ്ദേഹത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചു ചെയ്യപ്പെടുന്ന (പൂജാ ദീ) കർമ്മം എന്നത്ഥം. അങ്ങനെയുള്ള കർമ്മവും 'സത്' എന്നതന്നെ പറയപ്പെടുന്ന യജ്ഞം, തപസ്സു', ഓനം മുത ലായ ഇ കർമ്മയാടുകളാ! ബ്രഹ്മത്തിന്റെ അഭിധാനത്രയ ത്തിൻറെ പ്രദേശംകൊണ്ട് അവ സ്ഥാനവും സാത്തവികവു മായി ഭവിക്കുന്നുവേന്നത്ഥം.

ശ്രദ്ധയോടുകൂടി ചെയ്യപ്പെടുന്നുവെങ്കിൽ എല്ലാ കർമ്മവും സഗുണമായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നതു ഹേതുവായിട്ട്—

അശ്ര**ദ്ധയാ ഹുതം** ദത്തം തപസ്തപ്പം കൃതം ച യത് അസേദീത്യച്യതേ പാത്ഥ ന ച തത<sup>°</sup> പ്രേത്യ നോ ഇഹ. 28

അശ്രദ്ധയാ ശ്രദ്ധകൂടാതത

<u>ഹ</u>തം (ചെയ്യപ്പെടുന്ന) ഹോമം

ഉച്യതേ

**ദത്തം** ദാനം

തപ്പം തപഃ ചെയ്യപ്പെട്ട **തപ**സ്സു°

യത° ച (അന്യത° അപി) പിന്നെ വേറെ എന്തെല്ലാം (ശ്രദ്ധ കൂടാതെ ചെയ്യപ്പെട്ടി**ട്ടുണ്ടോ ആവക** 

കർമ്മങ്ങ≎)

തത° (സവ്വം) അതെല്ലാം

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ പാത്ഥ അസത് എന്നും അസത<sup>ം</sup> ഇതി പറയപ്പെടുന്നു

(മായഃ) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പരലോകത്തിൽ പ്രേത്യ

അവ ഫലീക്കുന്നില്ല (അവയെക്കൊ (തത°) ന

ണ്ടു പ്രയോജനമില്ല)

ഈ ലോകത്തിലം (പ്രയോജനം) ഇല്ല. ഇഹ ച നോ

ശ്രദ്ധേകൂടാതെ ചെയ്യപ്പെടുന്ന യജ്ഞം, ദാനം, തപസ്സ്, മററു കർ മ്മങ്ങരം ഇവയെല്ലാം ഹേ പാത്ഥ, 'അസത്' എന്നു പറയപ്പെ ടന്നു. എന്തെന്നാൽ പരലോകത്തിലും ഇഹലോകത്തിലും **അവ** യെക്കൊണ്ടു യാതൊരു ഫലവുമില്ല.

[ശം 🗕 ഭാ] അശ്രദ്ധയാ ഹുതം 🗕 ശ്രദ്ധകൂടാതെ ഹവനം ചെയ്യപ്പെട്ടത്യ°; അശ്രദ്ധയാ ദത്തം =ശ്രദ്ധകൂടാതെ ബ്രാഹ്മണക്ക ദാനംചെയ്യപ്പെട്ടത്ര°; അശ്രദ്ധയാ തപഃ തപം ≕ശ്ര**ദ്ധ**ക്ടാതെ തപസ്സ് അനുഷിക്കപ്പെട്ടതു്; തഥാ<u>—</u>അപ്രകാരംതന്നെ; അശ്ര **ദ്ധയാ** ഏവ യത° കൃതം<u>—</u>ശ്രദ്ധകൂടാതെ ചെയ്യാപ്പട്ട സ്തതിനമ തത° (സവ്വം) അസത° ഇതി ഉച്യതേ<u>—</u> സ്കാരാദിക⊙; അതെല്ല**ം അസത<sup>്</sup> എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. എന്തെന്നാൽ അവ** യെല്ലാം എന്നെ പ്രാപിക്കേണ്ട മാഗ്ഗത്തിൽ നിന്നു പുറത്താകുന്നു. ന ച തത്ര പ്രേത്യെ ആവക യഞ്ജാദീകർമ്മങ്ങാം ഒ ബഹ പ്രയതാം വേണ്ടിവന്നിട്ടുണ്ടെങ്കിലും പരലോകത്തിൽ അവയെ ക്കൊണ്ടു യാതൊരു ഫലവുമില്ല. നോ ഇഹ<u>—</u>(ശ്രദ്ധാരഹിത

മായ കർമ്മം) സജ്ജനങ്ങളാൽ നിന്ദിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതിനാൽ ഇഹലോകത്തിലും അവയെക്കൊണ്ടു യാതൊരു പ്രയോജന വുമില്ല.

ഇതി ശ്രീമദ്ഭഗവദ്ഗീതാസൂപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്തേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ള്ന സംവാദേ ശ്രദ്ധാത്രയവിഭാഗതോഗോ നാമ

*സ*പ്പിദശേഷുറായഃ

ശ്രദ്ധാത്രയവിഭാഗയോഗമെന്ന പതിനേഴാമദ്ധ്യായം

സമാപ്ലം.

# പതിനെട്ടാമദ്ധ്യായം

[ശം—ഭാ] ഗീതാശാസ്ത്രത്തിൻെറ സകല അത്ഥത്തേയും സകല വേദാത്ഥത്തേയും ഈ അദ്ധ്യായത്തിൽ ഉപസംഹരിച്ചു പറയണമെന്ന ഉദ്ദേശത്തിനേൽ ഈ അദ്ധ്യായമാരംഭിക്കപ്പെ ടുന്നു. കഴിഞ്ഞ അദ്ധ്യായങ്ങളിൽ പറയപ്പെട്ടീട്ടുള്ള അത്ഥമെല്ലാം ഇതിൽ കാണുന്നതാകുന്നു. എന്നാൽ അജ്ജുനൻ സന്യാസശബ്ദ ത്തിൻേറയും ത്യാഗശബ്ദത്തിൻേറയും അത്ഥത്തിനുള്ള വ്യത്യാ സത്തെ തിരിച്ചാിയേണമെന്ന ഇപ്പയോടുകൂടി ചോദിക്കുന്നു:

## അജ്ജന ഉവാച:

സന്ന്യാസസ്യ മഹാബാഹോ തത്ത്വമിച്ഛാമി വേദിതും ത്യാഗസ്യ ച എഷീകേശ പ്രഥക്കേശിനിപ്പുടന. 1

## **അ**ജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ എഷീകേശ സവ്പേന്ദ്രിയങ്ങഠംകും നിയാമകനായി

ട്ടള്ളവനേ

ഹേ കേശിനിഷ്യദന കേശി എന്ന അസുരനെ കൊന്നവനേ

ഹേ മഹാബാഹോ (അതു ഹേതുവായിട്ടതന്നെ) ഹേ മഹാ

ബാഹോ

സന്ന്യാസസ്യ സന്ന്യാസത്തിൻേറയും

ത്യാഗ്സ്യ ച ത്യാഗത്തിൻേറയം

തത്താം തത്താത്തെ പുഥൿ വേർതിരിച്ച്

വേദിതും അറിയുന്നതിന്നും' ഇച്ഛാമി ഞാൻ ഇച്ഛൂക്കുന്നു.

സപ്പ്േന്ദ്രീയങ്ങഠംകും നിയാമകനും കേശി എന്ന അസുരനെ കൊന്നവനുമായ ഹേ മഹാബാഹോ, സന്ന്യാസത്തിൻേറയും ത്യാഗത്തിൻെറയും അത്ഥത്തെ വേർതിരിച്ചറിയുന്നതിന്നും ഞാ നിച്ഛീകുന്നും.

[ശം — ഭാ] സന്ന്യാസസ്യ—സന്ന്യാസശബ്ദാത്ഥത്തിൻെറ. ത്യാഗസ്യ — ത്യാഗശബ°ദാത്ഥത്തിൻെറ. തത്താം — യാഥാത്ത്യ ത്തെ (യഥാത്ഥസ്വത്രപത്തെ). പൃഥൿ—ഒന്നിൽനിന്ന് മറോതി നെ. വീഭാഗിച്ച്. കേശിനിഷൂദന —കേശി എന്നു പേരായ ഒരു കുതിരയുടെ വേഷത്തോടുകൂടിയ അസുരനെ ഭഗവാൻ വാസദേവൻ കൊന്നതിനാൽ കേശിനിഷുദനൻ എന്നു് അദ്ദേഹ ത്തിന്നു പേരും. ആ പേരോടുകൂടി അജ്ജുനൻ സംബോധന ചെയ്യുന്നു.

#### ശ്രീഭഗവാനുവാച:

കാമ്യാനാം കർമ്മണാം ന്യാസം സന്ന്യാസം കവയോ വിദുഃ സവ്വകർമ്മഫലത്യാഗം പ്രാഹസ്ത്യാഗം വിചക്ഷണാഃ. 2

### **ഭഗവാൻ പറ**ഞ്ഞു:

ത്യാഗം

വിചക്ഷണാഃ

കാമ്യാനാം കർമ്മണാം കാമ്യകർമ്മങ്ങളുടെ ന്യാസം പരിത്യാഗത്തെ സന്ന്യാസം എന്നം' കവയഃ പണ്ഡിതന്മാർ വീദഃ അറിയുന്നു

സവ്വ്കർമ്മഫലത്യാഗം കാമ്യങ്ങളായം നിത്യനൈമിത്തിക

ങ്ങളായുമുള്ള സകലകർമ്മങ്ങളടേയും

ഫലമാത്രത്യാഗം ത്യാഗം എന്നു<sup>ം</sup> നിപുണന്മാർ

പ്രൂ: പറയുന്നു.

കാമ്യകർമ്മങ്ങളുടെ പരിത്യാഗത്തെ സന്ന്യാസമെന്ന പണ്ഡി തന്മാർ അറിയുന്നു. സവ്വകർമ്മങ്ങളുടെയും ഫലമാത്രത്യാഗ ത്തെ ത്യാഗമെന്നു നിപുണന്മാർ പറയുന്നു.

[ശം-ഭാ] അശ്വമേധം മുതലായ കാമ്യകർമ്മങ്ങളുടെ പരി ത്യാഗം — അവ അനുവിക്കപ്പെടേണ്ടതാണെങ്കിലും അവയെ അനുവിക്കാതിരിക്കുന്നത്ക് — ആണ് സന്ന്യാസശബ്യത്തിന്റെ അത്ഥമെന്നു ചില പണ്ഡിതന്മാർ അറിയുന്നു. അനുവിക്കപ്പെ ടുന്നവയായ നിത്യനൈമിത്തിക (സവ്വ) കർമ്മങ്ങളുടേയും ഫല ത്തെ — അവയെ അനുവിക്കുന്നവാണ സംബന്ധിച്ചുണ്ടാകുന്ന ഫലത്തെ — പരിത്യജിക്കുന്നതാണും ത്യാഗശബ്യത്തിന്റെ അത്ഥം എന്നു പണ്ഡിതന്മാർ പറയുന്നു. (സന്ന്യാസശബ്യംകൊ ണ്ടം ത്യാഗശബ്യംകൊണ്ടം) കാമ്യകർമ്മപരിത്യാഗത്തേയും (സവ്വകർമ്മ)ഫലപരിത്യാഗത്തേയുമാണ് പറയേണമെന്നു വ ശിക്കുന്നതെങ്കിൽ സന്ന്യാസശബ്ദത്തിന്നും ത്യാഗശബ്ദത്തി ന്നും ഒരേ അത്ഥമാകുന്നു. രണ്ടിന്നും സവ്വ്ഥാ ത്യാഗം എന്നു മാത്രമാണ് അത്ഥം ഘടം, പടം എന്ന ശബ്ദങ്ങളെപ്പോലെ അവ അർത്ഥത്തിൽ രണ്ടു ജാതി ശബ്ദങ്ങളല്ല. ഇവിടെ ഇങ്ങനെ ഒരു പൂവ്വച്ചം ജനീക്കുന്നു പറയുന്നു. അപ്പോരം പിന്നെ അവയുടെ ഫലത്യാഗം എന്ന് എങ്ങനെയാണു പറയുന്നുള്ള ഇതു വന്ധ്യയുടെ പുത്രത്യാഗം എന്നു പരയുന്നുള്ള പാലെ യാകുന്നു.

സമാധാനം —ഇവിടെ അങ്ങനെ ഒരു ദേഷമില്ല. എന്തെ ന്നാൽ നിത്യനൈമിത്തികകർമ്മങ്ങാ ഫലത്താടുകൂടിയവയാ ഒണ്ടനാണ് ഭഗവാൻറെ അഭിപ്രായം. ഇതിനെ അദ്യവം 'അനിഷൂമിഷൂം....ന തു സന്ന്യസിനാം കാചിത്' എന്നിങ്ങനെ ഈ അദ്ധ്യായത്തിൽ 12-ാം ശ്ലോകംകൊണ്ടു പറയുന്നതാ കന്നും. അതിൽ അദ്ദേഹം, സന്ന്യാസികയക്കു കർമ്മഫലത്തിൽ യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ല എന്നു കാണിക്കുന്നതോടുകൂടി സന്ന്യാസികളല്ലാത്തവക്കു തങ്ങാം ചെയ്യുന്ന നിത്യകർമ്മങ്ങളുടെ ഫലം 'ഭവത്യത്യാഗിനാം പ്രേത്യ' എന്നിങ്ങനെ മേലിൽ അനുഭവിക്കേണ്ടിവരുമെന്നു കാണിക്കുന്നു.

ത്യാജ്യം ദോഷവദിത്യേകേ കർമ്മ പ്രാഹർമ്മനീഷിണഃ യജ്ഞദാനതപഃകർമ്മ ന ത്യാജ്യമിതി ചാപരേ. 3

ഏഴക മനീഷിണഃ വിവേകികളായ ചിലർ (സാംഖ്യ

ന്മാർ)

ദോഷവത° ഹിംസാദി ദോഷത്തോടുകൂടിയിരി

ക്കുന്നതുകൊണ്ടു ബന്ധത്തെ ഉണ്ടാക്ക

ന്നതിനാൽ

കുർമ്മ സവ്വകർമ്മങ്ങളും

ത്യാജ്യം ഇതി ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടേണ്ടവയാകുന്നുവെ

ന്നം

പ്രാഹം പറനുന്നു

അപരേ മററുചിലർ (മീമാംസകന്മാർ)

യജ്ഞദാനതപഃകർമ്മ യജ്ഞദാനതപസ്സുകളായ കർമ്മ

ന ത്യാജ്യ ഇതി ച ഉപേഷിക്കപ്പെടേണ്ടവയല്ല എന്നും (പ്രാഫാം) പറയുന്നു.

വിവേകികളറയ ചിലർ, കർമ്മം ദോഷത്തോടുകളിയതാക യാൽ ഉപേക്ഷിക്കപ്പെട്ടെടെതാകന്തവെന്ന പറഞ്ഞു. മററു ചിലർ യജ്ഞദാനതപസ്സുകളായ കർമ്മം ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടേ ണ്ടതല്ല എന്നും പറയുന്നു.

[ശം-ദാ] സാംഖ്യാദിദശ്നങ്ങളെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്ന പില പണ്ഡിതന്മാർ, സവ്വകർമ്മവും ദോഷത്തോടുകൂടിയതാക യാൽ ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു—കർമ്മത്തിന്നധികാരിക ളായവരാലും കൂടി ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു—എന്നു പറയ്യ ന്നു. ദോഷവത് — ബന്ധറോതുവാകയാൽ സവ്വകർമ്മവും ദോഷത്താടുകൂടിയതാകുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ, രാഗാദിദോഷം പോലും (കർമ്മവും) ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു. എന്നാൽ കർമ്മത്തിന്നധികാരികളായവരെ സംബന്ധിച്ച യജ്ഞദാന തപസ്സുകളായ കർമ്മത്താ ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടേണ്ടവയല്ലെന്നു വേറെ ചില വിദ്വാന്മാരും പറയുന്നു. ഇവിടെ കർമ്മാധികാരികളായവരെ അപേക്ഷിച്ചതന്നെയാണും ഈവക വികല്ല അടത (ഭിന്നാഭിപ്രായങ്ങരം), ജ്ഞാനനിന്നുതാരെ അപേക്ഷിച്ചുകർമ്മാധികാരത്തിൽനിന്നു കയറിയിട്ടുള്ളവരും സകല ലൗകികവിഷയങ്ങളിൽനിന്നും ഭേലെ നില്ലുന്ന സന്ന്യാസിക ഉമായവരെപ്പററി ഇവിടെ (അ. 3, ശ്രോ. 3) പറയുന്നില്ല.

പുവ്വപക്ഷം: — 'കർമ്മദയാഗേന യോഗിനാം' (അ. 3, ശ്രോ. 3) എന്നിങ്ങനെ കർമ്മാധികാരികളെ മൻപ് വിഭാഗി ച്ചപറഞ്ഞിട്ടണ്ടെങ്കിലും സകലശാസ്ത്രങ്ങളേയും ഉപസംഹരി കന്നേ ഈ അദ്ധ്യായത്തിൽ (പ്രകരണത്തിൽ) കർമ്മാധികാരി കളെപ്പാറി (തന്നെ പിന്നേയും) വിപാരിക്കുന്നതുപോലെ തന്നെ ജ്ഞാനനിഷ്യമാരേയും പററി വിചാരിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

സമാധാനം:---വേണ്ട; എന്തെന്നാൽ ജ്ഞാനനിഷ്ഠന്മാർ അജ്ഞാനംനിമിത്തരോ ദ്രാഖംനിമിത്തമോ (ധർമ്മ)ത്യാഗം ചെയ്യാമന്ത് വിചാരിപ്പാൻ വെമില്ല. സംബ്യന്മാർ കായക്ലേ

ശനീമിത്തമായ ദുഖങ്ങളെ ആത്മാവിൽ കാണുന്നില്ല. എന്തെ ന്നാൽ ഇച്ഛാദികഠം ക്ഷേത്രധർമ്മംതന്നെയാണെന്നു കാണിക്ക അതിനാൽ അവർ കായക്രേശത്തേയും ഭുഃഖത്തേ യം ഭയപ്പെട്ടു കർമ്മത്തെ പരിത്യജിക്കുന്നില്ല. അവർ ആത്മാ വീൽ കർമ്മത്തെ ഭശിക്കുന്നതുമില്ല. **ആ**ത്മാ**വിൽ ക**ർമ്മത്തെ ദശിക്കുന്നുവെങ്കിൽ മോഹംനിമിത്തം അവർ നിയതകർമ്മ ങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ചേനെ. എന്നാൽ പരമാത്ഥത്തി**ൽ** കർമ്മം ഗ്ര**ണ**ങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചിരിക്കുന്നുവെന്നും 'ഞാൻ ഒന്നും ചെയ്യ (അ. 5, ശ്രോ. 8) എന്നും അറിയുകയാലാണം അവർ തത്താവി<u>ത്ത</u>ക്ക**ം** കർമ്മ കർമ്മങ്ങളെ സന്ന്യസിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. **ങ്ങ**ളെ എങ്ങനെയാണം' സന്ന്യസിക്കുന്നതെന്നു' 'സവ്വ്**ക**ർമ്മാ ണി മനസാ സന്ന്യസ്യ' (അ. 5, ശ്രോ. 13) എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശ്രോകങ്ങളെക്കൊണ്ട പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട<sup>ം</sup>. അതിനാൽ കർമ്മ അധികാരികളം ആത്മാവിനെ അറിയാത്തവരും ത്തിൽ നിമിത്തവും അജ്ഞാനം കായക്സേശഭയം നീമിത്തവം കർമ്മത്തെ പരിത്യജിക്കാവുന്നവരുമായ മററു ചിലരെ മാത്ര മാണ്യ രാജസത്യാഗികളെന്നും താമസത്യാഗികളെന്നും പറഞ്ഞു നിന്ദിക്കുന്നത്ര്. അനാത്മജ്ഞന്മാരായ കർമ്മികളുടെ കർമ്മഫ ലത്യാഗത്തെ സ്തതിക്കുന്നതിന്നാകുന്നു (മറോവരെ നിന്ദിക്കു ന്നതു<sup>o</sup>). ഗുണാതീതൻെ ലക്ഷണത്തെ പറയുന്ന ദിക്കിൽ 'സ വ്വാരംഭപരിത്യാഗീ' 'മൗനീസന്ത്രദഷ്യാ യേനകേനചിത്', അ നികേതഃ സ°ഥിരമതിഃ' എന്നീങ്ങനെ പരമാത്ഥസന്ന്യാസി യെ വിശേഷിപ്പിച്ച പറഞ്ഞിട്ടമുണ്ട്. ജ്ഞാനത്തിൻെ പര യായ നീഷയെപ്പററി ഭഗവാൻ ഇനി പറയുന്നതുമാകന്നു. അതി നാൽ ജ"ഞാനനിഷ്യനാരായ സന്ന്യാസികളെപ്പററി പറയവാ നല്ല ഇവിടെ ഉദ്ദേശിച്ചിട്ടള്ള**ത**് കർമ്മഫലത്യാഗം സാത്തവിക മാകയാൽ രാജസതാമസങ്ങളായവയെ അപേക്ഷിച്ച<sup>ം</sup> അ<u>ത</u> സന്ന്യാസമാണം" എന്നു പറഞ്ഞതേയുള്ള. അല്ലാതെ അതു മുഖ്യ മായിട്ടുള്ള സവ്വ്കർമ്മസന്ന്യാ**സ**മല്ല.

പൂവ്വപക്ഷം:—'ന ഹി ദേഹദ്രതാ ശക്യം' (അ. 18. ശ്രോം 11) എന്ന ശ്രോകംകൊണ്ടു സവ്വ്കർമ്മസന്ന്യാസം അസംഭവ മാകന്നുവെന്നതിലേക്കു കാരണം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതിനാൽ മഖ്യമായിരിക്കുന്ന സന്ന്യാസത്തെപ്പററിത്തന്നെയാണം' ഇവി ടെപറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു'.

സമാധാനം: —അല്ല; എന്തെന്നാൽ ആ ഹേതുവചനം സ്ത ത്യത്ഥമായിട്ടാകുന്നു (മറെറാന്നിനെ സ്തൃതിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി 'ത്യാഗാളൂാന്തിനേന്തരം' (അ. 12, ശ്ലോ. 12) എന്നു പറഞ്ഞതു° കർമ്മഫലത്യാഗത്തെ സ്തൃതിക്കുന്നതിന്നാ മൻപറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള അനേകനിപ്പുകളെ അനുവിപ്പാൻ ശക്തിയില്ലാത്ത അജ്ജനനെ ഉദ്ദശിച്ചാണം അങ്ങനെ പറ ഞ്ഞിട്ടള്ളതു°. അശ്ശപോലെതന്നെ 'ന ഹി ദേഹദ്ദതാ ശക്യം' എന്നു' ഇവിടെ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും കർമ്മഫലത്യാഗത്തെ സ്തതിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിത്തന്നെയാകുന്നു. 'സവ്വകർമ്മങ്ങളേയും മനസ്സുകൊണ്ടു സന്ന്യസിച്ചിട്ടും ഒന്നും ചെയ്യാതേയും ചെയ്യി ക്കാതേയും നവദ്വാരമായിരിക്കുന്ന പുരത്തിലിരിക്കുന്നു' (അ. 5, ശ്രോ. 13) എന്നുള്ള പക്ഷത്തെ എതിത്തുപറയുവാൻ ആക്കും കഴിയുന്നതല്ല. അതിനാൽ കർമ്മത്തിൽ അധികാരികളായവ രെ ഉദ്ദശിച്ചതന്നെയാണും സന്ന്യാസത്തേയും ത്യാഗത്തേയും സംബന്ധിച്ചുള്ള ഈ വികല്ലം (സംശയം). എന്നാൽ പരമാത്ഥ ദശ്ികളായ യാതൊരു സാംഖ്യന്മാരാണുള്ള**തു**° അവക്ക സവ്വ കർമ്മസന്ന്യാസലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനനിഷ്ടയിൽത്ത ന്നെയാണം' അധികാരം; മറെറാന്നിലുമല്ല. അതിനാൽ ഇവിടെ സീചു<sup>പ്</sup>ട്ടിള്ള വിഴല്ടില്ലാക്കും അവ**ർ ഉദ്യേ**ഘദ് **അ**ശ്യ ന്മാരല്ല. ഈിനെ നാം, 'വേദാവിനാശിനം' എന്ന ഘട്ടത്തി ലം മൂന്നാമദ്ധ്യായത്തിൻെറ ആദിയിലം നല്ലവണ്ണം ഉപപാദി ച്ചിട്ടണ്ട്.

> ഈ വികല<sup>്</sup>പഭേദങ്ങളിൽ (നിശചയമായിട്ടുള്ളതിനെ) കേട്ടാലം—

നിശ്ചയം ശൃണു മേ തത്ര ത്യാഗേ ഭരതസത്തമ ത്യാഗോ ഹി പുരുഷവ്യാഘ ത്രിവിധഃ സംപ്രകീത്തിതഃ. 4

ഹേ ഭരതസത്തമ രത്ര ത്യാഗേ അല്ലയോ ഭരതകലശ്രേഷ മേൽ പറഞ്ഞ ത്യാഗവിഷയത്തിൽ (ഇപ്രകരേം വിപ്രതിപന്നമായിരിക്ക ന്ന ത്യാഗത്തിൽ) നിശ്ചയം നിശ്ചയത്തെ

മേ എൻെ വാക്കിൽനിന്നും

ഹി കേട്ടാലും ഹി എന്തെന്നാൽ

ഹേ പുരുഷവ്യാല്ര അല്ലയോ പുരുഷശ്രേഷ്യ

ത്യാഗം (കർമ്മ) ത്യാഗം

ത്രിവിധം മൂനം വിധമായി (താമസാദിദേദേന

മൂന്നു വിധമായി)

സംപ്രകീത്തിതഃ (തത്തചവിത്തകളാൽ) നല്ലവണ്ണം

പേർതിരിച്ച പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

അല്ലയോ ഭരതകചത്രേഷ്യ, മേൽ പറഞ്ഞ ത്യാഗവിഷയത്തിൽ ഉള്ള നിശചയത്തെ എന്നിൽനിന്ന കേട്ടാലും. എന്തെന്നാൽ, ഹേ പുരുഷശ്രേഷ്യ, ത്യാഗം മൂന്നുവിധമായി പറയപ്പെട്ടിരി കണു.

[ശം-ഭാ] തത്ര = മൻകാണിക്കപ്പെട്ട ത്യാഗസന്ന്യാസവി കല<sup>്</sup>പത്തിങ്കൽ; നിശ്ചയം മേ ശൃണം<u>—</u>നിശ്ചയത്തെ എൻെറ വാക്കിൽനിന്നു ധരിച്ചാലും. ഹേ ഭക്തസത്തമ—ഭരതന്മാരിൽ വെച്ചു സാധതമനായവനേ, ത്യാഗം, സന്ന്യാസം എന്നീ ശബ<sup>ം</sup>ഭ ങ്ങളെക്കൊണ്ടു പറയപ്പെടുന്ന അത്ഥം ഒന്നുതന്നെയാകുന്നുവെ ന്നുള്ള അഭിപ്രായത്തോടുകൂടിയാണും ഭഗവാൻ ത്യാഗം എന്ന ഒരു പദരത്ത മാത്രം ഇവിടെ പ്രയോഗിച്ചത്ര°. ത്യാഗഃ ഹി<u>—</u> ത്യാഗം എന്നത്ല<sup>ം</sup>; ത്രിവിധഃ സംപ്രകീത്തിതഃ<u>—</u>താമസാദിത്രി പ്രകാരമായിട്ട ശാസ്തങ്ങളിൽ നല്ലവണ്ണം പറയപ്പെട്ടിമിക്കുന്നു. ത്യാഗം, സന്ന്യാസം എന്നീ ശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടു വാച്യമായ താമസാദിഭേദേന ത്രിപ്രകാരത്തിലുള്ള ത്യാഗം ആത്മാവിനെ അറിയാത്തവനും കർമ്മത്തിൽ അധികാരിയുമായവാനെ മാത്ര മേസംബന്ധിക്കുകയുള്ള. പരമാത്ഥദശ്രായ സംബന്ധിക്കുക യില്ല; എന്നുള്ള അത്ഥത്തെ മനസ്സിലാക്കുവാൻ വളരെ പ്രയാ സമാകയാൽ ഈ വിഷയത്തെ സംബന്ധിച്ചുള്ള തരുമാകത്ത ഉപദേശിക്കുന്നതിന്നും (ഞാനല്ലാതെ) മറെന്ദേവൻ സമത്ഥനാ കുന്നില്ല. അതിനാൽ പരമാത്ഥശാസ്താത്ഥവിഷയമായം ഐ ശ്വരമായുമീരിക്കുന്ന നിശ്ചാമത്തെ എന്നിൽനിന്നു നീ കേട്ടാലും (ഗ്രഹിച്ചാലം).

എന്നാൽ പിന്നെ ഈ നീശ്ചയം എന്താകുന്നു? ഭഗവാൻ പായുന്നു:

യജ്ഞദാനതപഃകർമ്മ യജ്ഞദാനത പസ്സകളാകിയ കർമ്മം

ന ത്യാജ്യം ഉപേക്ഷിംചൈപ്രടേണ്ടതല്ല

തത് കാര്യം ഏവ അതു ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതുതന്നെ

ഭാനം ഭാനവും യജ്ഞവും

തവഃച ഏവ

മനീഷിണാം വിവേകികഠംക്ക്

പാവനാനി പിത്തശ്രദ്ധിയെ ഉണ്ടാക്കുന്നവയാ

തപസ്റ്റം

ATO.

യജ°ഞദാനത പസ്സുകളാകിയ കർമ്മം ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടേണ്ട തല്ല. അതു ചെയ്യാപ്പൂടണ്ടതുതന്നെ. യജ°ഞവം ഭാനവം തപ സ്സം വിവേകികയക്ക ചിത്തമുയികത്തുളാകന്നു.

[ശം,—ഭാ] യജ്ഞം, ഒരാം, തപസ്സ് എന്നീ ത്രിവിധ കർമ്മം തൃജിക്കപ്പെടേണ്ടതല്ല. അതു ചെയ്യാപ്പടേണ്ടതുതന്നെ എന്തെന്നാൽ യജ്ഞവം ഭാനവം തപസ്സം കർമ്മഫലത്തിലി ച്യയില്ലത്തവർക്ക് വിശുദ്ധികാരണങ്ളാകുന്നും

ഏതാനുപിയ്ക്കാണി സംഗം തൃക്തമാ ഫലാനി ച കാതവുറനീതി മേ പാത്ഥ നിശ്ചീതം മതമത്തമം. 6

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ പാത്ഥ

ഏതാനി കർമ്മാണി

അപി തു ഈ യജ്ഞാദികർമ്മങ്ങരുകടി

സംഗം ഫലാനി ച കർത്തൃത്വാഭിനിവേശത്തേയും ഫല

ത്തേയം

യി<del>യ</del>ോ ഉദ്നത്നില്

കത്തവ്യാനി ചെയ്യപ്പെടെണ്ടവ**ാക**ന്ന

ഇതി എന്നാണ<sup>ം</sup> മേ എൻൊ

**<sup>× &#</sup>x27;ന ജേഞാ** ദാനം **ത**പഃ കർമ്മ ന ത്യാജ്യം' എന്നു പാഠാന്തമം.

നിശ്ചിതം നിശ്ചിതമായം ഉത്തമം ഉത്തമ്മായുമുള്ള മതം അഭിപ്രശ്ചം.

അല്ലയോ പാത്ഥ, ഈ യജ്ഞാഭികർമ്മങ്ങരുള്ടി കർത്തൃത്വാ ഭിനിവേശത്തേയും ഫലത്തേയുപോകാിച്ച് ചെയ്യപ്പെടേണ്ടവ യാകന്നുവെന്നാണ് എൻെറ നിശ്ചിതമായും ശ്രേഷമായുമുള്ള അഭിപ്രായം.

[ശം-ഭാ] ഏതാനി കർമ്മാണി അപി തുപപാവനങ്ങളാ നെന്നു പറയപ്പെട്ട യജ്ഞഭാനതപസ്സുകളാകിയ ഈ കർമ്മ ങ്ങരം; സംഗം ഫലാനി ച തൃക്താം അവയിൽ ആസക്തി യേയം അവയുടെ ഫലത്തേയും ഉപേക്ഷിച്ചും; കത്തവ്യാനി = അനുപ്പിക്കപ്പെടേണ്ടവയാകുന്നു; ഇതി മേ നിശ്ചിതം ഉത്തമം മതം—എന്നാണം എൻെറ നിശ്ചിതമേയും ഉത്തമമേയുമുള്ള

'നിശ്ചയം ശൃണ മേ േത്ര' എന്നിങ്ങനെ (4-മം ശ്ലോക ത്തിൽ ഭഗവാൻ) പ്രസ്താവിച്ചു. പാവനത്വത്തെ അതിന്നുള്ള ഹേതുവായും പാഞ്ഞു. അതിന്റെ ശേഷം ഭഗവാൻ 'ഏതാ നൃപി കർമ്മാണി കത്തവ്യാനി ഇത്യേതന്നിശ്ചിതം മതമത്ത മം<u>—ഈ</u> കർമ്മങ്ങളംകൂടി ചെയ്യപ്പെടേണ്ട**ുയാക**ന്ന എന്നാണ് എൻെ നിശ്ചിതമായും ഉത്തമമായുമുള്ള അഭിപ്രായം' എന്നു പറഞ്ഞതു മൻപ്രതിജ്ഞാതമായ അത്ഥത്തെ ഉപസംഹരിക്കുക 'ഏത**ാ**നൃപി തു കർമ്മാണി' എന്നുള്ള പതി മാത്രമാകുന്നു. യതായി പ്രസ്താവിക്കുന്ന ഒരു വിഷയമല്ല. **ംഎന്തെന്ന<b>ാൽ** ഈ പ്രകൃതത്തിൽ പ്രതിപാദിക്കപ്പെടുന്ന വിഷയത്തെ സംബന്ധി ച്ചതന്നെ ആ ഭാഗത്തെ വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നതും അധികം നല്ലതാ സംഗത്തോടുകൂടിയവനം യിരിക്കുന്നതാണംം. ഇപ്പിക്കുന്നവനമായവന്ന° ഈ കർമ്മങ്ങ**െ ബന്ധഹേതു** കളായി ഭവിക്കുന്നവെങ്കിലും മോക്ഷേച്ഛുവിന്ന° ഇവ ചെയ്യപ്പെടേണ്ടവ യാണെന്നുള്ള അത്ഥത്തെ കാണിപ്പാനാണം' 'അപി' ശബ്ദം അല്ലാതെ കത്തവ്യങ്ങളായ കർമ്മങ്ങഠം ഇനിയുമണ്ട് എന്നു സൂചിപ്പിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിയല്ല 'ഏതാന്യപി' എന്നു പറഞ്ഞ തും. മററു ചിലർ ഇങ്ങനെ വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നം നിത്യകർമ്മ

ങ്ങരംക്കു ഫലമില്ലായ്യയാൽ 'സംഗത്തേയും ഫലത്തേയുമപേ ക്ഷിച്ച'' എന്നു പറഞ്ഞതു ശരിയല്ല. അതിനാൽ 'ഏതാന്യപി കർമ്മാണി' എന്നതിന്ന് നിത്യകർമ്മങ്ങളിൽനിന്നന്യമായ കാമ്യകർമ്മങ്ങരകൂടി ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു; അപ്പോരം പിന്നെ യജ്ഞമാനതപസ്സുകളാകിയ കർമ്മങ്ങളുടെ കാര്യം പറയുവാനുണ്ടോ, എന്നത്ഥമാകുന്നു.

അതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ 'യല്ലേഞാ ദാനം തപശൈച വ പoവനാനി മനീഷിണാം' എന്ന വചനംകൊണ്ടു കർമ്മങ്ങളം ഫലത്തോടുകൂടിയവയാണെന്നു പ്രതിപാദിക്കപ്പെ നിത്യകർമ്മങ്ങാകടി ബന്ധഹേത്രക്കളാണെന്ന ശങ്കിച്ച<sup>ം</sup> അവതെ ഉപേക്ഷിപ്പാനിച്ഛീക്കന്ന മുമക്ഷവിന്നു പിന്നെ കാമ്യകർമ്മങ്ങളിൽ പ്രസംഗമുണ്ടാകുമോ? ഹ്യവരം കർമ്മ' (അ. 2, ശ്രോ. 49) എന്നിങ്ങനെ കാമ്യകർമ്മ ത്തെ നിന്ദിക്കുന്നതിനാലും, 'യജ്ഞാത്ഥാത' കർമ്മണോന്യത്ര' (അ, 3, ദ്രോ. 9) എന്നം, 'ത്രൈഇണ്യവിഷയാ വേദാഃ' (അ. 2, ശ്രോ. 45) എന്നം, 'ത്രൈവിദ്യാ മാം സോമപാഃ' (അ. 9, ശ്രോ. 20) എന്നം, 'ക്ഷീണേ പുണ്യേ മത്ത്യലോകം വിശന്തി' (അ. 9, ശ്രോ. 29) എന്നും ഉള്ള ശ്രോകങ്ങളെക്കൊ**ണ്ട**് കാമ്യ കർമ്മങ്ങരം ബന്ധഹേതുക്കളാണെന്നു നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള തിനാലും, പ്രകൃതവിഷയത്തിൽനിന്നു<sup>ം</sup> അ**വ വളരെ** ദൂ**രെയാക** യാലും, 'ഏതാന്യപി' എന്ന ശബ<sup>ം</sup>ഭങ്ങ**ം കാമ്യക**ർമ്മ**ങ്ങളെ** സൂചിപ്പിക്കുന്നില്ല.

അതുകൊണ്ടു° അജ്ഞനായം അതിനാൽ അധികൃതനായ മീരിക്കുന മോക്ഷേച്ചുവിന്നു°—

നിയതസ്യ തു സന്ന്യാസഃ കർമ്മണോ നോപപദ്യതേ മോഹാത്തസ്യ പരിത്യാഗസ്താമസഃ പരികീത്തിതഃ. 7

നിയതസ്യ തു എന്നാൽ അവശ്യം ചെയ്യേണ്ടതായി

വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള

കർമ്മണഃ കർമ്മത്തിൻെറ സന്ന്യാസഃ പരിത്യാഗം ന ഉപപദ്യതേ ശരിയല്ല

മോഹാത് അവിവേകംനിമീത്തം

തസ്യ അതിന്റെ (ആ കർമ്മത്തിന്റെ)

പരിത്യാഗഃ പരിത്യാഗം താമസഃ താമസമെന്നം

പരീകീത്തിതഃ പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

അവശ്യം ചെയ്യേണ്ട തായി വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മത്തിൻറ ത്യാഗം ശരിയായിട്ടുള്ളതല്ല. അവിവേകംനിമിത്തമുള്ള അതി ൻെറ ത്യാഗം താമസം എന്നു പറയപ്പെട്ടീരിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] നിയതസ്യ കർമ്മണഃ—നിത്യമായ കർമ്മത്തി നെറ; സന്ന്യസഃ—പരിത്യംഗം; ന ഉപപദ്യതേ—ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ അതും അജ്ഞനായവനെ ശുദ്ധീകരിക്കുന്നുവെന്നു സമ്മതിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. മോഹാത്—അജ്ഞാനംനിമിത്തം; തസ്യ പരിത്യാഗഃ—നിയതകർമ്മത്തിനെ പരിത്യാശം. നിയ തകർമ്മം അവശ്യം ചെയ്യാപ്പടേണ്ട താകുന്നുവന്നു പറയുകയും, പിന്നെ അതിനെ തുജിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതും അന്യാന്യവിത ധേമാകുന്നും. അതിനാൽ അപ്പകാരമുള്ള പരിത്യാഗം അജ്ഞാ നംനിമിയമാകുന്നും. അതു താമസമെന്നും പറയപ്പെടുന്നും

അതിന്നം പുറമെ—

ഭുഖമീത്യേവ യത° കർമ്മ കായക്ലേശഭയാത്ത്യമേത° സ കൃത്വാ രാജസം തുാഗം ഹൈവ ത്യാഗഫലം ലഭേത°. 8

(തഃ) ഏവൻ

ടുംഖം ഇതി ഏവ ടുംഖമാണം എന്നു വിചാരിച്ചും കായക്രേശഭയാതം ശരീരായാസഭയംകൊണ്ടും

യത<sup>°</sup> കർമ്മ യാതൊരു കർമ്മത്തെ

ത്യജേതം ത്യജ<sup>്</sup>ക്കുന്നുവോ

യിാ**റാം** യിാറായെ യാജഗം ശാജധാാത സ

കൃത്വാ ചെയ്യ<sup>്</sup> ത്യാഗഫലം (ജ്ഞാനനിഷ്പാലക്ഷണമായ) ത്യാഗ

ഫലത്തെ

ന എവലരേത്ര ലഭിക്കുന്നില്ല.

ഏവൻ ഭുഖമാണ<sup>ു</sup> എന്ന വിചാരത്തോടുകൂടി ശരീമായാസഭ യം നിമിത്തം നിതൃകർമ്മത്തെ തൃജിക്കുന്നുവാ അവൻ രാജ സമായ തുാഗത്തെ ചെയ്യ° (ജ°ഞാനനിഷാലക്ഷണമായ) തുാഗഫലത്തെ ലഭിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] കായക്ലേശഭയാത<sup>ം</sup>—ശരീരദുഃഖഭയം നിചിത്തം. ത്യാഗഫലം—ജ്ഞാനപൂർവ്വകമായ സവ്വകർമ്മത്യാഗത്തിൻെറ മോക്ഷമെന്ന പറയപ്പെടുന്ന ഫലത്തെ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

എന്നാൽ സാത്തചികമായ ത്യാഗമേതാകന്നു?—ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

കാര്യമിതുേവ യത<sup>്</sup> കർമ്മ നിയതം ക്രിയതേ*ജ്*ജന സംഗം തൃക്താ ഫലം ചൈവ സ ത്യാഗഃ സാത്തവികോ മതഃ.

9

ഹേ അല്ളുന

അല്യയോ അജ്ജന

നിയതം

പ്പെട<sup>്ട</sup>ളള്ള

കർമ്മ

കർമ്മം

കാര്യം ഏവ ഇതി

ചെയ്യാപ്പടേണ്ടത്തന്നഎന്നറിഞ്ഞു°

സംഗം

അഭിനിവേശത്തേയം (അഭികാന

ത്തേയം)

ഫലം ച ഏവ

ഫലത്തേയും

വേകരാ

ഉപേക്ഷിച്ച്∘

ക്രിയതേ ഇതി യത°

ചെയ്യാപ്പടുന്നുവെന്നതു യാതൊന്നോ

സഃ ത്യാഗഃ

**അപ്രകാരമുള്ള ത്യാഗം** സാത്തചികമാ**യതെ**ന്നു്

സാത്തചികഃ മതഃ

നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജുന, അവശ്യം ചെയ്യേ നുതോയി വിധിക്കപ്പെ ട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മം, ചെയ്യപ്പെടേണുതുതനെ എന്നറിഞ്ഞു് സംഗ തോയും ഫലത്തേയുമപേക്ഷിച്ച്, ചെയ്യപ്പെടുമ്പോരം ആ ത്യാഗം സാത്തചികമാകനുവെന്നു നിശചയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] ഭഗവാന്റെ ഈ വചനം, നാം മൻപ<sup>്</sup> പറ ഞ്ഞിട്ടുള്**തു**പോലെ, നിതൃകർമ്മങ്ങയ ഫലത്തോട്ടകൂടിയവ യാകുന്നുവെന്നതിലേക്കു പ്രമാണമാകുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ—നിത്യ കർമ്മങ്ങാക്കു ഫലം ശ്രത്യികളിൽ പറയപ്പെട്ടിട്ടില്ലെങ്കിലും കർമ്മം ചെയ്യുന്നവന്നും സ്വാത്മശുജ്ചി, പ്രത്യവായദോഷ & പരിഹാരം എന്നിങ്ങനെയുള്ള ഫലമുണ്ടാകുന്നുവെന്നും അജ്ഞ നായവൻ കല്പിക്കമായിരിക്കാം. 'ഫലം ത്യക്തവാ' എന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ടും ആ കല്പനയേയും നിരാകരിക്കുന്നു. അതിനാൽ 'സംഗം ത്യക്തവാ ഫലം ച' എന്നു പറഞ്ഞതു സാധുവായിരിക്കുന്നു. സ്വത്യാഗം പരിത്യാഗം. സാത്തവികുമത്തുക്കാകുന്നുവെന്നാണ് അഭിമതം.

പൂർവ്വപക്ഷം: — ത്രിപ്രകാരമുള്ള കർമ്മപരിത്യാഗത്തെയാ ണ ഈ പ്രകൃതത്തിൽ സന്ന്യാസമെന്നു പറഞ്ഞത്ക്. അവ യിൽ രാജസതമേസങ്ങളായ കർമ്മ ത്യാഗത്തെപ്പററി പറഞ്ഞു. ഇവിടെ സംഗഫലത്യാഗത്തെ മൂന്നാമത്തെ (കർമ്മ) ത്യാഗമാ യി പറഞ്ഞതെങ്ങനെ? ഇത്ക താഴെപ്പറയുന്ന കൂട്ടത്തിലാകന്നം — മൂന്നു ബ്രാഹ്മണർ വന്നിട്ടുണ്ട്. അവരിൽ രണ്ടപേർ ആറു ശാസ്ത ത്തിൽ നിപുണന്മാരാകുന്നു. മൂന്നാമത്തെ ആരം ഒരു ക്ഷത്രി യന്ധണും.

സമാധാനം:—ഇവിടെ ആ ദേഷമില്ല. എന്തെന്നാൽ കർ മ്മത്യാഗവും കർമ്മഫലപരിത്യാഗവും രണ്ടും ത്യാഗവിഷയ ത്തിൽ, സമമാകന്നു. എങ്കിലും കർമ്മപരിത്യാഗത്തേയും കർ മ്മഫലപരിത്യാഗത്തേയും കൂട്ടിവെച്ച നോക്കുമ്പോരം കർമ്മ ഫലപരിത്യാഗം വളരെ മേലേയാണ് എന്നിങ്ങനെ ഫലത്യാ ഗത്തെ സ്കൃതിക്കുകയാണ് ഈ പ്രകരണത്തിന്റെ ഉദ്ദേശ്യം. വാ സ്കവത്തിൽ കർമ്മത്യാഗത്തിന്നും ഫലാഭിസന്ധിത്യാഗത്തി നും ത്യാഗം എന്ന സംഗതിയിൽ സമാനത്വം (തുല്യത) ഉണ്ട്. അതിനാൽ ഇവിടെ കർമ്മത്യാഗത്തെ രാജസതാമസത്യാഗ മെന്നു നിന്ദിച്ചിട്ട് കർമ്മഫലാഭിസന്ധിത്യാഗത്തെ 'സ ത്യാഗഃ സംത്തവിക്കോ മത്ദ് എന്നീങ്ങനെ സാത്തവികത്യാഗമെന്നു

<sup>—</sup> നിത്യകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യാഞ്ഞാലുണ്ടാകുന്ന ദോഷത്തിന്നു പ്രത്യവായം എന്നു പറയ്യന്നും.

[ശം-ഭാ] (കർമ്മയോഗത്തിന്നം) അധികാരിയായവൻ സംഗത്തേയം ഫലാഭിസന്ധിയേയം പരിത്യജിച്ച് നിത്യ കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുമ്പോരം ഫലരാഗാദിമാലിന്യങ്ങളെക്കൊണ്ടും അശുദ്ധമാകാതെയിരിക്കുന്നതും നിത്യകർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ടു സംസ്തരിക്കപ്പെടുന്നതുമായ അവൻറ അന്തഃകരണം വിശുദ്ധമായം പ്രസന്നമായം ഭവിക്കുമ്പോരം അതും ആതമാലോചനത്തിന്നും യോഗ്യമായി ഭവിക്കുന്നും നിത്യകർമ്മാനുന്നാംകൊണ്ടു വിശുദ്ധമായിട്ടുള്ള അന്ത്രഃകരണത്തോടുകൂടിയവനും ആത്മായതാനായിൽ നിന്നയയി പേന്നും എങ്ങനെയാണും കരണ ആത്മായതാനത്തിൽ നിന്നയും അടാകുന്നതും എന്നുപദേശിക്കുന്നതിന്നായി ഭഗവാൻ ആരംഭിക്കുന്നത്രം

ന ദോഷ്ട്യകശലം കർമ്മ കശലേ നാനുഷജ്ജതേ ത്യാഗീ സത്താസമാവിഷ്ടോ മേധാവി ഛിന്നസംശയഃ. 10

സത്താസമാവിഷ്യഃ സത്താഗുണപ്രധാനനായവനും (സത്താ

ഇണം **വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നവ**നം)

മേധാവി സ്ഥിരമായ ബുദ്ധിയോടുകൂടിയവനം

ഛിന്നസംശയഃ മിഥ്യാജ<sup>ം</sup>ഞാന്നരഹിതനുമായ

ത്യാഗീ (സാത്തചിക) ത്യാഗീ അകശലം ദുഖത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായ

കർമ്മ കർമ്മത്തെ

ന ദോഷ്വി ദോഷിക്കുന്നില്ല

കശലേ സുഖകരമായ കർമ്മത്തിൽ ന അനഷജ്ജതേ പ്രീതിയെ ചെയ്യുന്നില്ല.

സത്താഗുണപ്രധാനനും സ്ഥിരബുദ്ധിയം മിഥ്യാജ്ഞാനരഹി തനമായ ത്യാഗി ദുഖാവഹമായ കർമ്മത്തെ ദോഷിക്കുന്നില്ലം സുഖകരമായ കർമ്മത്തിൽ സജ്ജീക്കുന്നതുമില്ല.

[ശം-ഭാ] അകശലം കർമ്മ<u></u>അശോഭനമായും ശരീരത്തെ ഉത<sup>°</sup>പാദിപ്പിക്കുന്നതിനാൽ സംസാരകാരണമായമിരിക്കുന്ന കാമ്യകർമ്മത്തെ; ന ദേഷൂി = (അഞ്ജനെയിരിക്കുന്ന അകശല കർമ്മത്തെ) അവൻ നിന്ദിക്കുകയോ, അല്ലെങ്കിൽ 'ഇതുകൊ രണ്ടെന്തു പ്രയോജനം' എന്ന വിചാരിക്കുകയോ ചെയ്യുന്നില്ല. കശലേ:\_\_ശോഭനമായ നിത്യകർമ്മത്തിൽ; ന അനഷജ്ജ്യത\_\_ 'ചിത്തശുദ്ധിദ്ധാരേണ ജ<sup>്</sup>ഞാനമുണ്ടാക്കി തന്നിപ്പനാക്കിത്തീ ക്കേയാൽ (ശോഭനമായ നിത്യകർമ്മങ്ങരം) മോക്ഷഹേതുവാ എന്നീങ്ങനെ വിചാരിച്ച് അവയിൽ അനഷംഗത്തെ —പ്രീതിയെ ചെയ്യുന്നില്ല. ശോഭനകർമ്മങ്ങളിലുംകൂടി പ്രഭയാ ജനത്തെ കാണാത്തതിനാൽ അവൻ അവയിൽ പ്രീതനായിരി ക്കുന്നില്ല എന്നത്ഥം. അവൻ എന്തൊരു മാതിരിക്കാരനാക (കർമ്മത്തിൽ) സംഗത്തേയും ന്നു?—അവൻ മൻപായപ്പെട്ട (തത<sup>ം</sup>)ഫലത്തേയം പരിത്യജിച്ചിട്ടുള്ള ത്യാഗിയാകുന്നു. അവൻ കർമ്മത്തിൽ സംഗത്തേയും തത<sup>്</sup>ഫലത്തേയും ഉപേക്ഷിച്ച് അനരുറിക്കുന്നവനാകുന്നും. എപ്പോഴാണം നിത്യകർമ്മത്തെ അവൻ അകശലകർമ്മത്തെ ട്രോഷിക്കുകയും, കശലകർമ്മത്തിൽ സഞ്ജിക്കുകയും ചെയ്യുന്നില്ല എന്നു പറയപ്പെടുന്ന**തു**—(സത്ത്വ സമാവിഷ്ട = ) അവൻ - ആത്മനാത്മവിവേകജ്ഞാനത്തി**ന്നു** ഹേതുവായിരിക്കുന്ന സത്താഗുണത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന സമ യം. സത്ത്വഗുണത്തോടുകൂടിസിരിക്കുന്നുവെന്നതു ഹേതുവായി ട്ടതന്നെ അവൻ (മേധാവീ) ആത്മജ്ഞാനലക്ഷണമായിരി ക്കുന്നു പ്രജ്ഞയോടുകൂടിയവാനായി ഭവീക്കുന്നു. മേധാവിയായി രിക്കുന്നുപ്പെന്നതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ അവൻ അവിദ്യാകൃതമാ യസംശയമില്ലാത്തവനായി ഭവീക്കുന്നം \_\_\_ 'ആത്മസ്വരൂപത്തിൽ തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതാണം' ഉത്ക്ക്കപ്പുമായ മുക്തിസാധനം, വേറെ ഒന്നുമല്ല', എന്നിങ്ങനെയുള്ള നിശ്ചയത്തോടുകൂടി അ വൻ ഛിന്നസംശയനായി ഭവിക്കുന്ന (അവന്റെ) സംശയ ങ്ങരം ചേരദിക്കപ്പെടുന്നു).

കർമ്മയോഗത്തിന്നധികാരിയായ പുരുപ്പൻ മുൻപറഞ്ഞ പ്രകാരമുള്ള കർമ്മയോഗാനുപ്പാനംകൊണ്ടു ക്രമേണ ശുദ്ധാന്തു കരണനായി ഭവിക്കന്നു—അതിന്റെ ശേഷം, ജന്മാദിവികാര അളീല്ലാരതവിചിത്തം നിഷ്ക്രിയനായിരിക്കുന്ന ആത്മാതനെ യാണ് താൻ എന്നറിഞ്ഞിട്ട് അവൻ സകലകർമ്മങ്ങളേയും മനസ്സുകൊണ്ടു സന്ന്യസിച്ച് താൻ ഒന്നും ചെയ്യാതേയും ചെയ്യി ക്കാരതയുമിരിക്കുന്നു. അപ്പോരം അവർ നൈഷ്കർമ്മുലക്ഷ ണമായിരിക്കുന്നു ക്രൈവനിപ്പുതു പ്രപിക്കേയും ചെയ്യുന്നും ഇ**ങ്ങനെ മൻപ<sup>്</sup> പറയപ്പെട്ട ക**ർമ്മയോഗത്തിൻെറ പ്രയോജനം ഈ ശ്രോകംകൊണ്ടു വിവരിക്കപ്പെട്ടു.

ന ഹി ദേഹഭ്രതാ ശക്യം തൃക<sup>്</sup>തും കർമ്മാണ്യശേഷതഃ യസ്ത കർമ്മഫലത്യാഗീ സ ത്യാഗീത്യഭീധീയതേ. 11

ദേഹട്ടതാ ദേഹാഭിമാനത്തോടുകൂടിയവനാൽ

കർമ്മാണി കർമ്മങ്ങളെ

അശേഷതഃ മുഴവൻ

ത്യക്തും ഉപേക്ഷിക്കുന്നതിന്ത്

നഹി ശക്യം കഴിയുന്നില്ല

യു തു എന്നാൽ ഏവൻ

കർമ്മഫലത്യാഗീ കർമ്മഫലത്തെ തൃജിക്കുന്നവനായി

**രീക്കുന്നുവോ** 

സഃ അവൻ (രണ്ടയാണം<sup>o</sup>)

ത്യാഗീ ഈ വി (മഖ്യ) ത്യാഗി എന്നം

അഭിധീയതേ പറയപ്പെടുന്നും.

ദേഹാഭിമാനത്തോടുകൂടിയവന്നു കർമ്മങ്ങളെ തീരെ ഉപേക്ഷി പ്പാൻ കഴിയുന്നതല്ല. എന്നാൽ ഏവൻ കർമ്മഫലത്തെ പരി തൃജിക്കുന്നുവോ അവൻ (മുഖ്യ) ത്യാഗി എന്നു പറയ പ്പെടുന്നും

[ശം-ഭാ] ഹി—എത്തകൊണ്ടെന്നാൽ; ദേഹദ്യത്—ദേഹത്തെ ഭരിക്കുന്നവർ. ദേഹമാണ് ആതമാ എന്നഭിമാനിക്കുന്നവ നെയാണ് ദേഹദ്യത് എന്ന പറയുന്നതു്. വിവേകിയെ ദേഹദ്യത് എന്ന പറത്തുള്ള. എന്തെന്നാൽ 'വേദാവിനാശിനം' എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശ്ലോകങ്ങളെക്കാണ്ട് വിവേകി കർത്തൃത്വാ ധികാരത്തിൽനിന്നു നിവർത്തിതനാണെന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അത്രകാണ്ട് അപ്രകാരം ദേഹദ്യത്തായിരിക്കുന്നു അജ്ഞന്ന് കർമ്മങ്ങളെ തീരെ ഉപേക്ഷിപ്പാൻ കഴിയുന്നതല്ല. അതിനാൽ അധികൃതനായിരിക്കുന്ന യാതൊരു അജ്ഞൻ കർമ്മഫലത്തിലുള്ള ഇച്ഛയെ മാത്രം സന്ന്യസ്ച്ച നിത്യകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുന്നുവേത്രൻ, (വാസ്തവത്തിൽ) കർമ്മിയാണെങ്കിലും, ത്യാഗി എന്ന പറയപ്പെടുന്നും. 'ത്യാഗി' എന്ന ശബ്ദ്രം (കർമ്മഫലത്യാ

ഗത്തെ) സ്തുതിക്കുന്നതിനുവേണ്ടിയാണ് പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്ന ത്രാം അതിനാൽ, പരമാത്ഥടശിയായിരിക്കുന്ന അദേഹദ്യത്തി ന്ന്—േദേഹവുമാത്മാവുമൊന്നാണെന്നുള്ള ഭാവനയില്ലാത്തവ ന്ന്ം—മാത്രമേ കർമ്മത്തെ നിശ്ശേഷം സന്ന്യസിപ്പാൻ കഴിയുക യുള്ള.

സവ്വ്കർമ്മങ്ങളേയും പരിത്യജിച്ചതുകൊണ്ടും എന്താണം പ്രയോജനം?---ഭഗവാൻ പറയന്തു:

അനിഷ്യമിഷ്യം മിശ്രം ച ത്രിവിധം കർമ്മണഃ ഫലം

ഭവത്യത്യാഗിനാം പ്രേത്യ ന ഇ സന്ന്യാസിനാം കചചിത°. 12

അനിഷ്യം ഭൂഖകരമായതും (പാപകർമ്മഫലമായ

നരകത്വം)

ഇഷ്ടം സൂഖകരമായത്ര<sup>ം</sup> (പുണ്യകർമ്മഫലമായ

ഭേവതവം)

മിശ്രം ച സുഖദുഃഖമിശ്രത്തിന്നു കാരണമായ<u>ത</u>ു

(പാപപുണ്യമിശ്രഫലമായ മനഷ്യ

ത്വം)

ത്രിവിധം ഇങ്ങനെ മുന്നുവിധമായ

കർമ്മണഃ ഫലം കർമ്മഫലം

അത്യാഗിനാം ഫലേച്ഛയോടുകൂടി കർമ്മംചെയ്യുന്നവ

ക്ക് (സകാമന്മാക്ക്)

പ്രേത്യ മരണശേഷം ഭവതി ഉണ്ടാകുന്നു

സന്ന്യാസിനാം തു എന്നാൽ ഫലേച്ഛക്ടാതെ കർമ്മംചെ

യ്യുന്ന**വ**ക്ഭ<sup>o</sup>

കാചിത<sup>്</sup> ഒമിക്കലും

ന (ഭവതീ) ഉണ്ടാകന്നില്ല.

ഭുഖകരമായത്ത്, സുഖകരമായത്ര്. സുഖദുഖമിശ്രമായത്ര്, ഇങ്ങനെ മുന്നവിധമായ കർമ്മഫലം ഫലേച്ഛയോടുകൂടി കർമ്മം ചെയ്യുന്നവക്ക് മരണശേഷം സംഭവിക്കുന്ന. എന്നാൽ ഫലേച്ഛുകൂടാതെ കർത്തുംചെയ്യുന്നവക്ക് ഒരിക്കലും സംഭവിക്കുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] അനിഷം <u> </u> നരകതിരൃഗാദിലക്ഷണമായ<u>ത</u>്. ഇഷ്ടം—ദേവാദീലക്ഷണമായതു°. മിശ്രം — ഇഷ്ടാനിഷ്ടങ്ങ≎ം കൂടിയിരിക്കുന്ന മനുഷ്യലക്ഷണമായതു<sup>ം</sup>. (ഏവം) ത്രിവിധം<u>—</u> ഇംങ്ങനെ മൂന്നുപ്രകാരമായ; കർമ്മണഃ ഫലം—ധർമ്മാധർമ്മ **ലക്ഷണമായ** കർമ്മത്തിന്റെ ഫലം. ഫലമെന്ന**തു**് ബാഹ്യ അനേകകാരകവ്യാപാരങ്ങയകൊണ്ടുണ്ട് കുന്നതാകുന്നു. **അതു** ഇന്ദ്രജാലകാരന്റൊ കൺകെട്ടപോലെ അവിദ്യാകൃത്ത കുന്നു; മഹത്തായ മോഹത്തേയുമുണ്ടാക്കുന്നു. അതു പ്രത്യഗാത്മാ വിൻെറ വളരെ സമീപത്തിലീരിക്കുന്നപോലെ തോന്നുന്നു. അവിദ്യയിൽനിന്നുണ്ടായിരിക്കുന്നു കർമ്മഫലം അവിദ്യാമി **ശ്രിതമായിരി**ക്കുന്നതിനാൽ അതു വസ്തതഃ ആത്മാവിൽ ചേന്നി രിക്കുന്നില്ല എന്നത്ഥം. അതു (ഫല<sup>ം</sup>ഗുതയാ<u>—</u>) നീസ്റ്റാരമായി രിക്കുന്നതിനാൽ (ലയം ഗ<sub>ട്ഷി</sub>തി<u>—)</u> ലയത്തെ—അദശനത്തെ— പ്രാപിക്കുന്നും. അതിനാൽ ഫലം എന്നു പറയപ്പെടുന്നും. ഇങ്ങ നെയുള്ള ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയ (കർമ്മ)ഫലം; അത്യാഗിനാം <u>—</u> കർമ്മികളായിരിക്കുന്ന - അജ്ഞനാക്<sup>ടേ</sup>--- പരമാത്ഥത്തിൽ സന്ന്യാസികളല്ലാത്തവക്ക്; പ്രേത്യ<u>—</u>ശരീരം നശിച്ചതിൻെറ ശേഷം; ഭവതി⇒ഉണ്ടാകന്നു. ന യ്ല സന്ന്യാസിന**ം ക**ചചി ത°<u>—</u>എന്നാൽ പരമഹംസപരിവ്വാജകന്മാരും കേവലജ്ഞാന നിഷ്യതിൽത്തന്നെയിരിക്കുന്നവരുമായ പരമാത്ഥസന്ന്യാസി കഠംക്കം (അങ്ങനെയുള്ള കർമ്മഫലം) ഒരിക്കലും സംഭവിക്ക -എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, കേവലസമ്യഗ്ദശ്നനിഷ്**,** ന്നതല്ല. അവിദ്യ മതലായ സംസാരബീജത്തെ ഒരിക്കലും നശിപ്പി ക്കാതെ ഇരിക്കുന്നതല്ല എന്നത്ഥം.

അതിനാൽ പരമാത്ഥദശിയായിരിക്കുന്നവന്നു മാത്രമേ കർമ്മങ്ങളുടെ അശേഷസന്ന്യാസം സംഭവിക്കുകയുള്ള. (കർമ്മ ങ്ങളെ നിശ്ശേഷം സന്ന്യസിക്കുന്നതിന്നു സാധിക്കുന്നുള്ള). എന്തെന്നാൽ ക്രിയാകാരകഫലങ്ങരം ആത്മാവിൽ അവിദ്യ യാൽ ആരോപിതങ്ങളാകുന്നു. (സമ്യഗ്ദശ്നംകൊണ്ട് അവിദ്യ നിവത്തിക്കുമ്പാരം തരാരോപിതക്രിയാകാരകാദിയും നിവത്തിക്കുന്നും അതിനാൽ പരമാത്ഥര്യിക്കു മാത്രമേ അശേ ഷകർത്തസന്ന്യാസം സംഭവിക്കുന്നുള്ളവെന്നത്മം.) എന്നാൽ ക്രിയാകത്താകാരകങ്ങരം എന്നീ രൂപമായിരിക്കുന്ന ദേഹാദി

യെ ആത്മാവായി കാണുന്ന അജ്ഞന്തു<sup>®</sup> അശേഷകർമ്മ**സ**ന്ന്യാ സം സംഭവിക്കുന്നതല്ല. ഈ സംഗതിയെ ഭഗവാൻ താഴെ യുള്ള ശ്ലോകങ്ങളെക്കൊണ്ടു കാണിക്കുന്നു:

ഹേ മഹാബാഹോ അല്ലയോ അല്ളുന സവ്വകർമ്മണ്ടാം സവ്വകർമ്മണ്ടളുട

സിദ്ധയേ സിദ്ധിക്കായിക്കൊണ്ട് (നിഷ്പത്തി

ക്കായിക്കൊണ്ടു<sup>ം</sup>)

കൃതാന്തേ കർമ്മം അവസാനീക്കുന്നതും

സാംഖ്യേ ബ്രഹ്മസാത്രപത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്ക

ന്നതുമായ വേദാന്തശാസ്തത്തിൽ

പ്രേക്കാനി പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന

ഇമാനി പഞ്ചകാണോനി ഈ അഞ്ച കാരണങ്ങളെ മേ (വചനാത°) എൻെ വാക്കിൽനിന്ന°

മേ (വചനാത°) എൻെറ വാക്കി നിബോധ അറിഞ്ഞാലം.

അല്ലയോ അജ്ജുനം സവ്വകർമ്മങ്ങളുടേയും സിദ്ധിക്കായിക്കൊ ണ്ടു° കർമ്മസമാപ്തി വരുത്തുന്നതും ബ്രഹ്മസ്വരൂപത്തെ പ്രകാശി പ്രീക്കുന്നതുമായ വേദാന്തശാസ്ത്രത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ഈ അഞ്ചു കാരണങ്ങളെ എൻെറ വാക്കിൽനിന്നു കേട്ടാലും.

[ശം-ഭാ] ഇമാനി—ഇനി പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്നം കാര ണാനി—കാരണങ്ങളെ (നിവ്വത്തകങ്ങളെ) നിബോധ—അറി ഞൊലും; ഇനി പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്നതിനെ മനസ്സിരുത്തി കോക്കുന്നതിന്നം, വീഷയംതന്നെ മാറിയെന്നു കാണിക്കുന്ന തിന്നും ആകുന്നം. 'എൻെറ വാക്കിൽനിന്നറീഞ്ഞാലും' എന്നു ഭഗവാൻ നീഷ്പഷിച്ചു പറഞ്ഞത്ര്. ഈ കാരണങ്ങഠം ജ്ഞാത വ്യങ്ങളാണം' എന്നും പറഞ്ഞു ഭഗവാൻ അവയെ സ്തുതിക്കുന്നു. സാംഖ്യേ—സാംഖ്യത്തിൽ. സാംഖ്യം—യാതൊരു ശാസ്ത്രതി ലാണം' അറിയപ്പെടേണ്ടതായ സകലപദാത്ഥങ്ങളും പ്രതിപാ ദിക്കപ്പെടുന്നതും' ആ ശാസ്തം സംഖ്യം—വേദാന്തം. 'കൃതാന്തേ'

**ж 'പഞ്ചെതാനി' എന്നു പ**ാന്ത**രം.** 

എന്ന പദം 'സാംഖ്യേ' എന്നതിൻെറ വിശേഷണമാകന്നം. പൂി<u>യ തൊ</u>ന്നിങ്ങലാ അ**തു** കൃതാന്തം. കർമ്മാന്തം എന്നത്ഥം. കൃതാന്തേ സാംഖ്യേ ചകർമ്മത്തിൻെറ പരിസമാപ്ലി വരുത്തുന്ന തായ വേദാന്തശാസ്തത്തിൽ. 'യാവാനത്ഥ ഉദപാനേ' (അ. 2, **c**(33. 46). 'സവ്വം കർമ്മാഖിലം പാത്ഥ ജ°ഞാനേ പരിസ മാപ്യത്ത് (ഈ. 4, ശ്ലോ. 33). എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശ്ലോക **ഞ്ങളെ**ക്കൊണ്ടും ആത്മജ്ഞാനമുണ്ടാകുമ്പോഗം സവ്വ് കർമ്മ ങ്ങളം നിവത്തിക്കുന്നുവന്നു കാണിക്കുന്നു. അതു ഹേതുവാ യിട്ട് ആത്മജ്ഞാനത്തെ പ്രതിപാദീക്കുന്നതായ സാംഖ്യ ത്തിൽ--സവ്വ്കർമ്മപരിസമാപ്പി വരുത്തുന്നതായ വേദാന്തശാ സ്തത്തിൽ—ഈ അഞ്ച കാരണങ്ങഠം. സവ്വകർമ്മണാം സിദ്ധ യേ<u>—)</u> സവ്വകർമ്മങ്ങള**ുടയും നിഷ്പത്തിക്കായിക്കൊണ്ട**° (കഥി താനി=) പറയാപ്പട്ടിരിക്കുന്നു. (അവയെ എന്റെ വാക്കിൽ നിനു ഗ്രഹിച്ചാലും എന്നു സംബന്ധിപ്പിക്കണം.)

അവ ഏതെല്ലാമാണെന്നു പറയാം.

അധിപ്പാനം

അധിഷ്യാനം തലാ കത്താ കരണം ച പ്രഥഗ്വിധം വിവിധാശ്ച പ്രവക് ചേഷ്ടാ ഒടെവം ചൈവാത്ര പഞ്ചമം. 14

ശരീരവും

| ത്രഥാ            | അപ്രകാരംതന്നെ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| കത്താ            | ഞാൻ കത്താ, ഭോകതാ എന്നിങ്ങനെ<br>സവ്വത്ര) അഹങ്കാരത്തോടുകൂടിയിരി<br>കുന്നേ ആതമാവം.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| _                | The state of the s |
| പ്പവ <b>ാ</b> ധം | അ <b>ദനകപ്രകാഭമു</b> ള്ള                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| കൗണം ച           | പക്ഷശ്രോത്രാദി ഇന്ദ്രിയങ്ങളം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| വുവുന 👀          | പലവ്വനങ്ങളായം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| പൃഥൿം            | വേറെവേറെ യായുമിരിക്കുന്ന                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| മേവസ്വാം മി      | പ്രാണാപാനാദി വൃാപരേത്നുളം                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| അത്ര             | ഇവ മിൽ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <u>പെണ്ടുമം</u>  | അഞ്ചാമത്തേത <i>്യ</i> ിട്ട്                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

ദൈവം ച ഏവ

ചക്ഷരാഭീന്ദ്രീയങ്ങഠംക്ക് അനുഗ്രാഹ കമായിരിക്കുന്ന സൂര്യാഭി ദേവതകളം, അല്ലെങ്കിൽ, സവ്വത്തേയം പ്രേരിപ്പി ക്കുന്ന അന്തര്യാമിയം (കാരണങ്ങളാ കുന്നു).

ശരീരവും, അഹങ്കാരത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ആത്മാവും, അനേ കപ്രകാരമുള്ള ചക്ഷുംശ്രോത്രാഭീന്ദ്രിയങ്ങളും പലവിധമായും വേറെവേറെയായുമിരിക്കുന്ന പ്രാണാപാനാഭി വ്യാപാരങ്ങളും, ഇവയിൽ അഞ്ചാമത്തേതായിട്ടു സവ്വപ്രേരകനായിരിക്കുന്ന അന്തര്യാമിയും കാരണങ്ങളാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] അധിഷ്യാനം ഇച്ച, ദേവഷം, സുഖം, ദുഖം, ജ്ഞാനം മുതലായവയുടെ അഭിവ്യക്തിക്ക് (പ്രകാശത്തിന്ത്) ആശ്രയമായിരിക്കുന്നത്ര് അധിഷ്യാനം പശരീരം എന്നത്ഥം) കത്താ ഇപാധിലക്ഷണനായിരിക്കുന്ന ഭോക്താവു കരണം ച—ശബ്ദാദി വിഷയങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കുന്നതിനുള്ള ശ്രോത്രാ ദീന്ദ്രിയങ്ങരം; പൃഥഗ്വിധം —നാനാപ്രകാരമുള്ള (ജ്ഞാനേന്ദ്രിയം അഞ്ചും, കർമ്മേന്ദ്രിയം അഞ്ചും, മനസ്സം, ബുദ്ധി എന്നീ ങ്ങനെ പത്രണ്ടുകള്ളമായിരിക്കുന്ന ഇന്ദ്രിയങ്ങരം എന്നത്ഥം). വിവിധാഃ പൃഥക് ച ചേഷ്യാഃ പ്രാണൻ അപാനൻ മുത ലായ വായുക്കളുടെ വിവിധചേഷ്യകരം. ദൈവം —ചക്ഷുരാ ദീകരക്കന്ദഗ്രാഹകമായിരിക്കുന്ന ആദിത്യാദി ദേവതകരം. അത്ര പഞ്ചമം —ഇവ നാലിൽ അഞ്ചാമത്തേത്ര്.

ശരീരവാങ്മനോഭിയ്യത<sup>്</sup> കർമ്മ പ്രാമഭതേ നരഃ

ന്യായ്യം വാ വീപരീതം വാ പഞ്ചെതേ തസ്യ ഹേതവഃ. 15

നരഃ മനമ്പ്യൻ

ശരീരവാങ് മനോഭിം ശരീരംകൊണ്ടും വാക്കുകൊണ്ടും മനസ്സ

കൊണ്ടും

നൃംയും വാ ധർമ്മൃമായിട്ടോ വിപരീതം വാ അധർമ്മൃമായിട്ടോ

യത് കർമ്മ എന്തു കർമ്മം പ്രാരഭതേ ചെയ്യുന്നവോ തസ്യ ഏതേ പഞ്ച ഹേതവഃ അതതിന്ന് (ആ കർമ്മത്തിന്ന്) (മൻപറയപ്പെട്ട) ഈ അഞ്ചും കാരണങ്ങളാകന്നു.

മനുഷ്യൻ ശരീരംകൊണ്ടും വാക്കുകൊണ്ടും മനസ്സുകൊണ്ടും, ധർ മ്പ്യമായിട്ടോ അധർമ്പ്യമായിട്ടോ, എന്തൊരു കർമ്മമാണ<sup>ം</sup> ചെ യ്യുന്നതും, അതിന്ന് ഈ അഞ്ചും ഹേതുക്കളാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ശരീര....നരം പരരീരം, വാക്ക്, മനസ്സു് ഈ മുന്നുകൂട്ടം കൊണ്ട് ഒരുവർ എന്തൊരു കർമ്മമാണ ചെയ്യുന്നത്...ന്യയും പർമ്മ്യമായം ശാസ്ത്രീയമായുമുള്ളത്. വിപരീതം പരയേകളായ നിമേഷോനേഷാദി (കണ്ണടയ്ക്കുക, തുറക്കക മുത ലായ) പേഷ്ടകളം ധർമ്മ്യമായുധർമ്മ്യമായുമളവയുടെ കൂട്ട ത്തിൽ ഗ്രഹിക്കപ്പെടേണ്ട വയാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ അവ മൻപ് (മുജുന്നത്ത്ര്) ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ധർമ്മാധർമ്മത്മുളോടെ ഫലമാ കുന്നും. ഏതേ പഞ്ച പൂൻ പറയപ്പെട്ട ഈ അഞ്ചു്. തസ്യപ്പ (ധർമ്മ്യമായും അധർമ്മ്യമായുമളം) സവ്വകർമ്മത്തിന്നും. ഹേത വുകാരണങ്ങളാകുന്നും.

പൂവ്വാക്ഷം: —ശകീരം മുതലായവയാണല്ലോ സർവ്വകർ മ്മങ്ങയക്കും കാരണമായിരിക്കുന്നതും'. അങ്ങനെയിരിക്കേ 'ശരീ രവങ്ങ്മനസ്സുകളെക്കൊണ്ടും' എന്തൊരു കർമ്മമാണം' ഒരുവർ ചെയ്യുന്നതും' എന്നും' എങ്ങനെ പറയാം?

സമാധാനം:—അതുകൊണ്ടു ദോഷമില്ല. എന്തെന്നാൽ വിധിപ്രതിഷേധലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന സർവ്വകർമ്മത്തേയും ചെയ്യുന്നതിൽ ശരീരം മുതലായവ മുന്നുകൂട്ടം പ്രധാനമായിരിക്കു ന്നതാണ് (ശരീരം, വാക്കു്, മനസ്സു് ഇവയിൽ ഏതെങ്കിലും ഒന്നു് മററുള്ളവയേക്കാരം പ്രധാനമായിരിക്കുന്നതാണ്). ജീവ നലക്ഷണമായ ദശനശ്രവണാദികരം അതിന്റെ അംഗമായി വിക്കുന്നുയേയുള്ള. ഇങ്ങനെ സകലകർമ്മങ്ങളും മൂന്നു തരമായി വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നും. അതിനാൽ സകലകർമ്മങ്ങളേയും ശരീരവാങ്മനസ്സുകളെക്കൊണ്ടാണ് ഒരുവൻ ചെയ്യുന്നതു് എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. (കർമ്മ) ഫലകാലത്തിലുംകൂടി പ്രധാന കളിൽ ഏതങ്കിലും ഒന്നു പ്രധാനമായിട്ട് അത്ലകൊണ്ടാണു്) കർമ്മഫലം അനഭവിക്കപ്പെടുന്നയ്ക്ക്. അതുകൊണ്ട് (കർമ്മം ചെയ്യുന്നതിൽ മൻപറയപ്പെട്ട) അഞ്ചുകൂട്ടങ്ങഠംകം മാത്രം ഹേ തുരും വിരുദ്ധമായിരിക്കുന്നില്ലം

തത്രൈവം സതി കത്താരമാത്മാനം കേവലം തു യഃ പശ്യതുകൃതബൂദ്ധിത്ഥാനാ സ പശ്യതി ഒർമ്മതിഃ. 16

അങ്ങനെയീരിക്കെ (സവ്വ്കർമ്മങ്ങ തത്ര ഏവം സതി

ളിലും ഈ അഞ്ചു കരേണങ്ങളാണു

ള്ളയ്ക്ക് എന്നിരിക്കെ)

നിരു പാധീകനായും അസംഗനായു കോലം ആത്താനതും

മിരിക്കുന്ന (ആത്മാവിനെത്തന്നെ)

കത്താവായി കത്താരം എവൻ Ø)8

കരണന്നുവോ പശ്യതി

**ഒ**ബ്ബുദ്ധിയായിരിക്കുന്ന അവൻ ദ്ദർമ്മതി സോ ശാസ്ത**ാപാര്യോപ**ദേശങ്ങളെക്കൊ **അ**യയപ്പും വാത

ണ്ടു സംസ്ക്കരിക്കപ്പെടാത്ത ബു **ദ്ധിയോടുകൂടിയവനാകയാൽ** 

നല്ലവണ്ണം കാണുന്നില്ല. ന പശ്യതി

മ്മത്തുനെയിരീക്കെ നിരുപാധികനായം അസംഗനായുമീരി **കൂ**ന്ന ആത്മാവിനെത്തന്നെ കത്താവായി ഏവൻ കാണന്നവോ ശാസ്ത**ാചാര്യോപ**ദേശങ്ങളെക്കൊണ്ടു സംസ<sup>ം</sup>ക്കരിക്കപ്പെടാത്ത ബുദ്ധിയോടുകൂടിയവനാകയാൽ ഒർബ്ബുദ്ധിയായിരിക്കുന്ന അ വൻ നല്ലവണ്ണം കാണുന്നില്ല.

[ശം-ഭാ] 'തത്ര' എന്നത്ര പ്രകൃതവിഷയത്തോടു സംബ ന്ധിക്കപ്പെടുന്നും. ഏവം സതി—മുൻപറയപ്പെട്ട അഞ്ചുകാരണ ങ്ങളെക്കൊണ്ടു സർവ്വകർമ്മവം ചെയ്യപ്പെടുന്നുവെന്നിരിക്കെം 'തത്ര ഏവം സതി' എന്നതു് അവൻ ഒർമ്മതിയാണം" എന്നതി ന്നുള്ള ഹേതുവിനെ കാണീക്കുന്നു. അവിദ്ധാനായവൻ, അവി ദ്യനിമിത്തം ആത്മാവിനെ അവയിൽ (അഞ്ചുഹേതുക്കളിൽ) നിന്ന° അഭിന്നമായി കല്പിച്ച°, ആ അഞ്ചുകാരണങ്ങളെ ക്കൊണ്ടു ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മങ്ങളുടെ 'കത്താ' ഞാൻതന്നെ

യാണു' എന്നിങ്ങനെ അകത്താപ്പായും ശുദ്ധനായുമീരിക്കുന്ന ആത്മാവിനെ കത്താവായി കാണണം. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, അവരെറ ബുദ്ധി വേദാന്തവിചാരം ആചാശ്യോപദേശം ന്യാ സംസ്ക്കരിക്കപ്പെടാത്തതാകുന്നു. യം എന്നിവയെക്കൊണ്ടു ആത്മാ ദേഹാഭിയിൽനിന്നു വൃതിരിക്തനാണ് എന്നു വാഭിക്ക ന്നവനാണെങ്കിലും ഏവൻ അന്യനായം കേവലനായം ഇരി ക്കുന്ന ആത്മാവിനെ കത്താവായി കാണന്തവോ അവനം അ സംസ്കൃതബൂദ്ധിയാകുന്നു. അസംസ്കൃതബുദ്ധിയാകയാൽ അ വൻ ആത്മാവിൻെ തത്താകത്തോകട്ടേ കർമ്മത്തിൻെ തതാ ത്തെയാകുട്ടേ കാണുനില്ല (അറിയുന്നില്ല) എന്നത്ഥം. അതിനാ ൽ അവൻ ദർമ്മതിയാകന്ന — എന്നും ജനനമരണത്തെ പ്രാപി ക്കുന്നതിനു ഹേതുവായും വിപരീതമായും കുത<sup>്</sup>സിതമായുമുള്ള ബൂദ്ധിയോടുകൂടിയവനാകുന്നു. അങ്ങനെയുള്ളവൻ കാണാന്ത വെങ്കിലും (പരമാത്ഥത്തെ) കാണന്നില്ല. കണ്ണിൽ തിമിര രോഗമുള്ള ഒരുവന്ദ് എപ്രകാരമാണം' അനേകചന്ദ്രന്മാരെ കാണ ന്നതു° എപ്രകാരമാണം മേഘങ്ങരം ചലിക്കുമ്പോരം ചന്ദ്രൻ ചലിക്കുന്നുവെന്നതോന്നുന്നതു<sup>°</sup> ഒരു വാഹനത്തിൽ ഇമിക്കുന്ന ഒരുവൻ, തന്നെ കൊണ്ടപോകുന്നവർ ഓടുമ്പോരം എപ്രകാര മാണ താൻതന്നെ ഓടുന്നുവെന്നു വിചാരിക്കുന്നത്ര് (അതുപോ ലെ ദർമ്മതിയായവൻ ക്രിയാകർത്തൃകാരകാദിത്രപമായിരി ക്കുന്ന ദേഹാദിയിൽ തത്ഗതമായിരിക്കുന്ന സ്ഥാത്മാവിനെ കത്താവായി വിചാമിക്കന്നുവെന്നർത്ഥം).

എന്നാൽ പിനെ പരമാത്ഥമായി കാണുന്ന ആ സുമതി ആരാകന്നു? ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

യസ്യ നാഹം കൃതോ ഭാവോ ബൂജ്വിര്യസ്യ ന ലിപൃതേ ഹത്വാപി സ ഇഭാം ലോകാന്ന ഹന്തി ന നിബധ്യതേ. 17

യസ്യ ഏവന്ദം

അഹംകൃതഃ ഭാവഃ താൻ കത്താവാകുന്നുവെന്ന അഭിപ്രാ

യം (കർത്തൃത്വാഭിനിവേശം)

 ന അസ്തി
 ഇട്ടയോ

 യസ്യ
 ഏവൻറ

 ബൂദ്ധി:
 ബൂദ്ധി

നലിപൃതേ ഇഷ്ടാനിഷ്ടബുദ്ധിയോടുകൂടി കർമ്മങ്ങ

ളിൽ സൗജീക്കുന്നില്ലയോ

സഃ അവൻ (ഇപ്പകാരം ദേഹാദിയിൽനി

ന്ത വൃതിരിക്തമായി ആതമാവിനെ

ഭശിക്കുന്ന അവൻ)

ഇമാൻ ലോകാൻ സവ്വവാണികളേയും

നയാ അപു (ലോഴഭിഷ്റം) ഴെംലിധു<del>ല</del>ി നയാ അപു

ന നിബദ്ധ്യതേ തത്നെലങ്ങളാൽ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നതു

മുലം

ഏവന്ന് താൻ കത്താവാണെന്ന ഭാവമിപ്രഭയാ, ഏവരെ ബൂധി കർമ്മങ്ങളിൽ സൗജികന്നില്ലയോ, അവൻ സവ്വപാ ണികളേയം കൊന്നാലം അവൻ കൊല്ലുന്നില്ല; അവൻ ബന്ധി ക്കപ്പെടുന്നതുമില്ല.

[ശം-ഭാ] ശാസ്ത്രം, ആചാര്യോപുദശം, ന്യായം ഇവയെ ക്കൊണ്ടു സംസ്ത രിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള അത്രക്ഷേണത്തോടുകൂടിയ യാ തൊരുവന്നും 'ഞാൻ കത്താവാണം' എന്ന ഭാവന ഉണ്ടാകന്നി ല്ലയോ—'അവിദ്യയാൽ ആത്മാവിൽ കുല്പിക്കപ്പെട്ടിമിക്കുന്ന ദേഹാദി ഈ അഞ്ചു കൂട്ടമാണം° സർവ്വകർമ്മങ്ങ*ഠംക*െ കത്താ വായിരിക്കുന്നതു°, ഞാനല്ല. ഞാൻ തല്യാപാരങ്ങയക്കു സാ ക്ഷിയായിരിക്കുന്നു. ഞാൻ പ്രാണരഹിതനാകുന്നു, അമനസ്സാ കുന്നു, ശുഷാനാകുന്നു, പരമായ അക്ഷരശേതക്കാരം പരനാകുന്നു, കേവലനാകന്നു, അവിക്രിയനാകന $\epsilon'$  (മൂണ്ഡക. ഉ. 2 , 1 , 2) എന്നിങ്ങനെ ഏവൻ വിചാരിക്കുന്നുവോ എന്നർത്ഥം. (അപ്ര കാരംതന്നെ) ഏവൻെറ ബൂദ്ധി—ആതോേപാധിഭ്രതമായിരി ക്കുന്ന അന്ത്യകരണം — സജ്ജിക്കുന്നില്ലയോ 'ഞാനിതും' (ഈ പാ പകർമ്മം) ചെയ<sup>ം</sup>തിട്ടുണ്ട<sup>ം</sup>; അതിനാൽ ഞാൻ നമകമനഭവി ക്കും' എന്നിങ്ങനെ ക്ലേശിക്കുന്നില്ലയോ; ഇപ്രകാരം ആരുടെ അന്തഃകരണമാണ് ലേപനം ചെയ്യപ്പെടാതെയിമിക്കുന്നത്യ് അവനാണ° സുമതി. അവനാണ° പമമാത്ഥമായി കാണ ന്നതും. അവൻ സർവ്വപാണികളേയും കൊല്ലന്നുവെങ്കിലും അ വൻ ഹനനക്രിയയെ ചെയ്യുന്നില്ല; തത്കാര്യമായിരിക്കുന്ന അധർമ്മഫലത്താൽ അവൻ ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നതുമില്ല.

പൂർവ്വപക്ഷം: — 'കൊല്പന്നവെങ്കിലം കൊല്ലന്നില്ല' എന്നു പറഞ്ഞതു്, സ്കൃതിയാണെങ്കിലും, അന്യോന്യവീരുദ്ധമായി രിക്ഷനുവല്ലോ.

സമാധാനം:—ഇതൊരു ദോഷമല്ല. എത്തെന്നാൽ ലൗകി കദൃഷ്ടിയേയും പാരമാത്ഥികദൃഷ്ടിയേയും അപേക്ഷിച്ച് ഈ സംഗതിയെ വ്യാഖ്യാനിക്കാവുന്നതാകുന്നു. ദേഹാദിയും ആ ത്മാവും ഒന്നാണം. എന്ന ബുദ്ധിയോടുകൂടി 'ഞാൻ കൊല്ലുന്ന വൻ' എന്ന ലൗകികദൃഷ്ടിയെ ആശ്രയിച്ചാണം' 'ഹത്വാപി' എന്നു ഗേവാൻ പറഞ്ഞത്ല്. മൻവിവരിച്ചപ്രകാമമുള്ള പാര മാത്ഥികദൃഷ്ടിയെ ആശ്രയിച്ചും 'ന ഹന്തി ന നിബധ്യതോ' എന്നും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ രണ്ടും അന്യോന്യവിരോ ധം കൂടാതെതന്നെ വ്യാഖ്യാനിക്കപ്പെടാവുന്നതാണം".

പൂർവ്വ പക്ഷം:— 'കത്താരമാത്മാനം കേവലം തു യഃ (അ. 18, ശ്രോ. 16)—ആത്മാവിനെത്തന്നെ (—കേവലം) കത്താവായി ആരറിയുന്നുവോ' എന്ന ദിക്കിൽ 'തന്നെ' എന്ന ശബ്ലപ്ര യോഗംകൊണ്ടു' ആത്മാ ദേഹാദികളോടുകൂടി കർമ്മം ചെയ്യുന്നു വെന്നത്ഥം ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

സമാധാനം:—അതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, ആത്മാ സാഭാവന അവിക്രിയനായിമിക്കുന്നതിനാൽ ദേഹാദികളോടുകൂടി ചേർന്നിമിക്കുന്നുള്ള മാത്ര മേ മററുള്ളവയോടുകൂടി ചേർന്നിമിക്കുകയുള്ള. അങ്ങനെ ചേർന്നാൽ മാത്രമേ അതു കത്താവായം ഭവിക്കുയുള്ള. എന്നാൽ അവിക്രിയനായിരിക്കുന്ന ആത്മാ ഒന്നിനോടും ചേർന്നിരിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ മറെറാന്നിനോടു ചേർന്നിട്ടും ആത്മാവിന്നും കർത്തൃത്വമുണ്ടാവാൻ പാടില്ല. കേവലത്വം ആത്മാവിന്നും സാഭാവികമാകുന്നു. കേവലശബ്ദം ആത്മാവിമൻറ ആ സാഭാവത്തെ സൂചിപ്പിക്കുക മാത്രമാകുന്നു. ആത്മാവിരൻറ അവിക്രത്തം സൃചിപ്പിക്കുക മാത്രമാകുന്നു. ആത്മാവിരൻറ അവിക്രത്തം നുചിപ്പിക്കുക മാത്രമാകുന്നു. ആത്മാവിരൻറെ അവിക്രത്തം നുകർത്മാണി ക്രിയന്തേ്, ശരീരസ്ഥോ പി ന കരോതി? (അ. 13, ശ്രോ. 31) എന്നിങ്ങനെ പല പ്രാവശ്യവും പറയുട്ടിട്ടുണ്ടും. 'ധ്യായത്രീവ ലേലായതീവ—(ആത്മാ) ധ്യാനി

ക്കുന്നുപോലെ തോന്നുന്നു ചലികുന്നുപോലെ തോന്നുന്നു (ബ്ല. ഉ. 4. 3. 7) എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശ്രതിവാക്യങ്ങളിലും ഈ സം ഗതിതന്നെ ഉപപാദിക്കപ്പെടുന്നു. ന്യായംകൊണ്ടും ഇതിനെ ഇ**ങ്ങനെ സാധിക്കാവുന്നതാണ<sup>ം</sup> – ആത്മതത്ത്വം അവയവരഹി** തമാണെന്നും, അന്യാധീനമല്ലെന്നും, വികാരരഹിതമാണെ ന്നും ഉള്ളതു" രാജമാഗ്ഗമാകുന്നു, (നിവ്വാദമായ സംഗതിയാകുന്നു). ആത്മാ വികാരത്തോടുകൂടിയവനാകുന്നുവെന്നു സ്വീകരിക്കുന്ന തായാൽത്തന്നെ ആ വീകാരം സ്വന്തമായിട്ടുള്ളതാവാനേ തര മുള്ള ആത്മാ ദേഹാദികളുടെ കർമ്മങ്ങാംക്കു കത്താവായി ഒരി ക്ക**ലും ഇരിക്**നേതല്ല. ഒരുവൻെറ കർമ്മം അതിനെ ചെയ്യാ ത്ത മറെറാരുവൻേറതായിട്ടിരിപ്പാൻ പാടില്ല എന്നതു തീർച്ച **യാകുന്നു. യാതൊന്നു് അവിദ്യ**യാൽ ആത്മാവി<mark>ൽ കല്പി</mark>ക്ക പ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ അതും ആത്മാവിൻേറതല്ല. രജതത്വം (വെ ള്ളിയുടെ ഭാവം) എപ്രകാരം മുത്തുച്ചിപ്പിയിലില്ലയോ, അല്ലെ ങ്കിൽ അറിവില്ലായ്മനിമിത്തം ബലേന്മാരാൽ ആകാശത്തി ൽ കല്ലിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള തലമലവത്താം എപ്രകാരം അതിൽ (ആ കാശത്തിൽ) ഇല്ലയോ അതുപോലെ ദേഹാദികഠംക്കു വികാര **ങ്ങ**ഠം അവയുടെതന്നെയ**ംകുന്നതല്ലാതെ** ആത്മാവിൻേറതായി ഭവിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ കർത്തൃത്വാഭിമാനമില്ലാതേയും, ബു **ഭധിവിഷയങ്ങളിൽ ന**ുജിക്കാതേയും ഇരിക്കുകൊണ്ടു വിഭ<mark>്വാ</mark> നായവൻ കൊല്ലുന്നതുമില്ല, ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നതുമില്ല എന്നു പറഞ്ഞതു യൂക്കാംതന്നെം

'നായം ഹന്തീന ഹന്യതേ' (അ. 2, ശ്ലോ. 19) എന്നി അടനെ (ഈ വിഷയത്തെ) ആരംഭിക്കുകയും, 'ന ജായതേ' (അ. 2, ശ്ലോ. 20) എന്ന തുടങ്ങിയുള്ള ഹേതുവചനംകൊണ്ടു് ആത്മാവിന്റെ അവിക്രിയത്വത്തെ പറയുകയും, ഈ ശാസ്ത ത്തിൻറെ ആദിയിൽ 'വേടാവിനാശിനം' (അ. 2, ശ്ലോ. 21) എന്നതുകൊണ്ടു വിദ്വാനായവന്നു കർമ്മാധികാരനിച്ചത്തിയെ സംക്ഷേപമായി ഉപദേശിക്കുകയും, മദ്ധ്യത്തിൽ ഈ വീഷയത്തെ അവിടവിടെ വിസ്താരമായി പ്രതിപാദിക്കുകയും ചെയ്തിട്ട് ഇപ്പോരം ഭഗവാൻ, ശാസ്താത്മത്തെ ആസകലം കൂട്ടി ചേത്ത് പറയുന്നതിന്നായി വിദ്വാനയേവൻ കൊല്ലുന്നില്ല. ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നത്തുമില്ല' എന്നു പറഞ്ഞു് ഉപസംഹരിക്കുന്നു.

ദേഹാഭീമാനമില്ലെങ്ങിൽ അവിദ്യാകൃതമായ കർമ്മങ്ങളുടെ അശേഷസന്ന്യാസം സാദ്ധ്യമാണെന്തവരുന്നു. അപ്പോരം സന്ന്യാസികരാക്കു് അനിഷൂടി ത്രിപ്രകാരമുള്ള കർമ്മഫലം (അ. 18, ശ്ലോ. 12) ഉണ്ടാകുന്നതല്ല എന്നു പറഞ്ഞതു യൂക്തംത ന്നെ. അപ്പോരം മാറുള്ളവയ്ക്കു് അതിൻെറ വിപരീതമാണു് എന്നുള്ള സംഗതിയും അപരിഹാര്യമായിരിക്കുന്നു. ഈകുന്നു ഗീതാശാസ്ത്രത്തിൻെറ ഉപസംഹരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള അത്ഥം. ഈ സവ്വ് വേദാത്ഥസാരത്തെ നിപുണമതികളായ പണ്ഡിതന്മാർ വിചാരംചെയ്ത് അറിയണം എന്ന ഉദ്ദേശത്തോടുകൂടി നാം അവിടവിടെയായി പല ഘട്ടങ്ങളിലും ശാസ്തന്യായങ്ങളെ

ഇനി കർമ്മങ്ങളെ പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നവയെപ്പററി പറയുന്നു: ജ°ഞാനം ജ°ഞേയം പരിജ°ഞാതാ ത്രിവിധാ കർമ്മചോദനാ കരണം കർമ്മ കത്തേതി ത്രിവിധു കർമ്മസംഗ്രഹു 18

ജ'ഞാനം അറിവു" (ഇതു അനിക്കിഷ്യസാധനമാ

ണം എന്ന ബോധം)

ജ°ഞേയം അറിയപ്പെടത്തക്ക വസ്ത (ഇഷ്ടസാധന

മായ കർമ്മം)

പരിജ°ഞാതാ അറിയുന്നവൻ(ജ°ഞാനത്തിന്നാശ്രയം)

(ഏവം)കർമ്മചോദനാ എന്നിങ്ങനെ കർമ്മപ്രവൃത്തിക്കുള്ള

ഹേത്ര

ത്രിവിധാ മൂന്നുവിധമായിരിക്കുന്നു

(തഥാ) അപ്രകാരംതന്നെ കരണം ചക്ഷുരാഭീന്ദ്രിയങ്ങയ

കർമ്മ കര്താവിന്നും ഇഷ്ടമായിട്ടുള്ള വസ്ത

(കത്താവിന്നു പ്രാപിക്കേണ്ടതായ

വസ്ത)

കത്താ ക്രിയയെ ചെയ്യുന്നവൻ (ക്രിയാനിച്ച്

ത്തകൻ)

ഇതി കർമ്മസംഗ്രഹാം എന്നിങ്ങനെ കർമ്മത്തിന്നു<sup>ം</sup> ആശ്രയം

(അല്ലെങ്കിൽ ആധാരം)

ത്രിവിധഃ മൂന്നുവിധമാകന്നം.

അറിവ്യ', അറിയപ്പെടത്തക്ക വസ്ത്, അറിയുന്നവൻ ഇങ്ങനെ കർമ്മപ്രവൃത്തികുള്ള ഹേത്ര മൂന്നുവിധമാകുന്നു. ഇന്ദ്രിയങ്ങരം, ഇഷുവസ്ത്, ക്രിയാനിവ്വത്തകൻ ഇങ്ങനെ കർമ്മത്തിന്നാശ്രയം മുന്നുവിധമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ജ°ഞാനം <u>—</u> സാമാന്യേന സവ്വവിഷയമായ ജ<sup>ം</sup>ഞാനം (അറിവ്). ജ'ഞേയം—സാമാന്യേന ജ°ഞാതവ്യ മായിട്ടുള്ളതാസകലവം (അറിയക എന്ന ക്രിയയ്ക്ക് വിഷയമായി ട്ടള്ള സവ്വം എന്നത്ഥം). പരിജ്ഞാതാ — അവിദ്യയാൽ കല്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഉ പാധിലക്ഷണനായ ഭോക്താവ്°; ഈ മൂന്ന <u>കൂട്ടവും സാമാന്യേന സവ്വ്കർമ്മപ്രവത്തകമാകുന്നു.</u> ഒരു വസ്ത **വിനെ** ഉപേക്ഷീക്കുന്നതിന്നും മറെറാന്നിനെ സ്വീകരിക്കുന്നതി ന്നും മററും വേണ്ടിയുള്ള സവ്വകർമ്മാമംഭവും ജ്ഞാനാദി മൂന്നു കൂട്ടം ചേന്നിരുന്നാൽ മാത്രമേ സാദ്ധ്യമാവുകയുള്ള. ദേഹാദി അഞ്ചകാരണങ്ങളെക്കൊണ്ടും ആരംഭിക്കപ്പെടുന്നവയും, വാക്കും, മനസ്സ്, ദേഹം എന്നിങ്ങനെയുള്ള ആശ്രയഭേദത്താൽ മൂന്നുതര മായി വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളവയുമായ സവ്വകർമ്മങ്ങളം കര **ണാദി മുന്നുകൂ**ട്ടത്തിൽ സംഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നുവെന്നും' ഈ ശ്രോക ത്തിന്റെ ഉത്തരാർദ്ധംകൊണ്ടു പറയുന്നു—കാരണം—യാതൊ ന്നുകൊണ്ട് (ഒരു കാര്യം) ചെയ്യപ്പെടുന്നുവോ അതു കരണം— ഇന്ദ്രിയങ്ങരം—ശ്രോത്രേന്ദ്രിയം മുതലായവ. ബാഹ്യമായി ട്ടുള്ള ഇന്ദ്രിയങ്ങരം, ബുദ്ധി മുതലായവ അന്തഃസ്ഥമായ ഇന്ദ്രിയ ഞ്ജരം. കർമ്മ <u>—</u> യാതൊന്നും ഇച്ഛിക്കപ്പെടുന്നുവോ —കത്താ വിൻെറ ക്രിയകൊണ്ടു യാതോന്നു പ്രാപിക്കപ്പെടുന്നുവോ.... അതു കർമ്മം. കത്താ<u>—</u>ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടു വ്യാപാരംചെ യ്യിക്കുന്നവൻ, ഉപാധിലക്ഷണൻ. ഇതി ത്രിവിധഃ കർമ്മ സംഗ്രഹഃ = ഇങ്ങനെ കർമ്മസംഗ്രഹം ത്രിപ്രകാരമാകുന്നു. കർമ്മസംഗ്രഹഃ — യാതൊന്നിൽ സംഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നുവോ അതു സംഗ്രഹം; കർമ്മങ്ങളുടെ സംഗ്രഹം കർമ്മസംഗ്രഹം. ഇവ മൂന്നിനേയമാശ്രയിച്ചാണും സവ്വകർമ്മവുമിമിക്കുന്നതും. അതിനാൽ അവ ത്രിവിധമായ കർമ്മസംഗ്രഹമായി ഭവി ക്ഷന്നു.

ജ്ഞാനം കർമ്മ ച കത്താ ച ത്രിധൈവ ഗുണഭേദതം പ്രോച്യതേ ഗുണസംഖ്യാനേ യഥാവച്ഛൃണ താന്യപി. 19 ഗുണസംഖ്യാനേ ഗുണങ്ങളുടെ സാരൂപത്തെ പ്രതിപാ ദിക്കുന്ന സാംഖ്യശാസുത്തിൽ

**ജ്ഞാനം** ജ്ഞാനവും കർമ്മ ച കർമ്മവും കത്താ ച കത്താവും

ഗുണഭേദതഃ (പ്രത്യേകം) സത്തവാദി ഗുണഭേദത്താൽ

ത്രീധാ ഏവ മുന്നുവിധമായിട്ടുതന്നെ പ്രോച്യതേ പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു

താനി അപി അവയെ (ഇനി പറ**യവാൻ**പോകന്ന

ജ്ഞാനാദികളെ)

യഥാവത് വഴിപോലെ ശുണ കേട്ടാലും.

ഇണങ്ങളുടെ സാരൂപത്തെപ്പാറി പ്രതിപാദിക്കുന്ന സാംഖ്യശാ സ്തത്തിൽ ജ്ഞാനവും കർമ്മവും കത്താവും സത്താദി ഇണഭേ ദേന മൂന്നവിധമായിത്തന്നെ പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അവയെ വഴിപോലെ കേട്ടാലും.

[ശം-ഭാ] 'കർമ്മശബൃത്തിന്ന<sup>ം</sup> ഇവിടെ ക്രിയ എന്നത്ഥമാ (മൻപറഞ്ഞതുപോലെ) കത്താവിന്നം<sup>©</sup> അല്ല**ാതെ** ഇരുപ്പിതതമമായിട്ടുള്ളതും എന്ന പാരിപാഷികമായ അത്ഥ കത്താ 🗕 ക്രിയകളെ ചെയ്യുന്നവൻ. ത്രിധാ ഏവ 🗕 മൂന്ന വിധമായിട്ടുതന്നെ. തിഗുണങ്ങ∞കൂടാതെ വേറെ ജാതിയില്ല എന്നു നിർണ്ണയിച്ച കാണിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിയാണം 'ഏവ' കാരം. ഗുണഭേഭത<del>ഃ \_ സത്ത</del>ചാദീഗുണഭേഭനേ; പ്രോച്യതേ \_\_ <u>ഗുണസംഖ്യാനേ —</u> കാപിലമാ**യ** (കപില പറയപ്പെടുന്നു. മഹഷ് ി ഉണ്ടാക്കീട്ടുള്ള) ശാസ്തത്തിൽ. ഗുണങ്ങരം, ഭോക്താവു<sup>ം</sup> എന്നിവയെപ്പററി പറയന്നതിൽ കപിലൻെറ സാംഖ്യശാസ്തം പ്രമാണംതന്നെയാകുന്നു. പരമാത്ഥതതചവിഷയത്തിൽ – ബ്രഹ്മൈകത്വവിഷയത്തിൽ—അവരുടെ അഭിപ്രായം വിരുദ്ധ മായിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും കാപിലന്മാർ ഗുണങ്ങളുടേയും തത<sup>്</sup>കാ ര്യങ്ങളടേയം വ്യാപാരങ്ങളെപ്പാറി നിരൂപിക്കുന്നതിൽ (ഗുണ വൃത്തിവിചാരത്തിങ്കലും ഗൗണവ്യാപാരമായ ഭോഗാദിയുടെ നിത്രപണത്തിങ്കലും) നിപുണന്മാരാകുന്നു. അതിനാൽ താഴെ പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്ന അത്ഥത്തെ സ്തൃതീക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി

അവരുടെ ശാസ്തത്തെ സ്വീകരിച്ചതുകൊണ്ടു വിരോധമില്ല. യഥാവത് ന്യംയത്തേയും ശാസ്ത്രത്തയുമനസരിച്ച്. താനി അപി—ജ്ഞാനാദികളേയും ഗുണഭേദംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന അവ യുടെ ഭേദങ്ങളേയും, ശുണ്ട—ഞാൻ പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്ന അത്ഥത്തിൽ മനസ്സമാധിയെ ചെയ്താലും. ജ്ഞാനാദികളേയും ഗുണഭേദംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന അവയുടെ ഭേദങ്ങളേയുംപററി ശാസ്ത ത്തേയും ന്യായത്തേയുമനുസരിച്ചു ഞാൻ പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്ന അത്ഥത്തിൽ മനസ്സീരുത്തിയാലും എന്നത്ഥം.

ജ്ഞാനത്തിന്റെ മൂന്നു ഭേദത്തെ പറയുന്നു:

സവ്വഭ്രതേഷ്യ യേനൈകം ഭാവമവൃയമീക്ഷതേ അവിക്കേം വിഭക്തേഷ്യ തത്യാതാനം വിദ്ധി സാത്തചികം. 20

വിഭക്തേഷ് വേറെവേറെയായിരിക്കുന്ന

സവ്വിഭ്രതേഷ സകലഭ്രതങ്ങളിലും

അവിഭക്തം അനാസൃതമായം (ഇടവിടാതെ തുടന്നിരി

ക്കുന്നതായും)

ഏകം ഒന്നായും

അവ്യയം വ്യയമില്ലാത്തതായുമിരിക്കുന്ന

ഭാവം പരമാത്മതത്താത്തെ

**യേന** യാതൊരു ഇഞാനംകൊണ്ടു

ഈക്ഷതേ കാണന്തവോ (ആലോചിക്കുന്നുവോ)

തത<sup>®</sup> ജ്ഞാനം ആ ജ്ഞാനം സാത്തചികം സാത്തചികമെന്ന<sup>©</sup> വി**ദ്ധി** അറിഞ്ഞാലം.

വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും.

വേറെവേറെയായിരീക്കുന്ന സകലഭ്രതങ്ങളിലും അനുസൃതമാ യും ഏകമായും വ്യയമില്ലാത്തതായുമിരീക്കുന്ന പരമാത്മതത്ത്വ ത്തെ യാതൊരു ജ്ഞാനംകൊണ്ടു കാണുന്നുവോ ആ ജ്ഞാനം സാത്തപികമെന്നറിഞ്ഞാലും.

[ശം-ഭാ] സവ്ഭ്രതേഷ — അവ്യക്തംമതൽ സ്ഥാവരാന്ത മുള്ള സകലഭ്രതങ്ങളിലും; സേന—യാതൊരു ജ്ഞാനംകൊണ്ട്; ഏകം ഭാവം—ഏകമായ വസ്ത്ര—ഏകമായിരിക്കുന്ന ആത്മവസ്ത വെന്നത്ഥം. അവ്യയം—സ്വത്തോവുകൊണ്ടോ സ്വധർമ്മംകൊ ണ്ടോ നാശത്തെ പ്രാപിക്കാത്തതു"—കൂടസ്ഥമായം നിത്യമായ മിരിക്കുന്നത്ത് എന്നത്ഥം. ഈക്ഷതേ യേന—യാതൊരു ജ്ഞാ നംകൊണ്ട് (ഏകനായം അവ്യയനായുമിരിക്കുന്ന ആത്മാവി നെ) കാണന്നുവോ; (തം ഭാവം) അവിക്കേം വിഭക്തേഷു— ഭിന്നങ്ങളായിരിക്കുന്ന ദേഹങ്ങളിൽ ആ ഭാവത്തെ—ആ ആത്മ വസ്തുവിനെ—ദേഹംപ്രതി ഭിന്നമല്ലാതെ ആകാശംപോലെ ഇട വിടാതെ തുടന്നീരിക്കുന്നതായി കാണുന്നുവോ; തത° ജ്ഞാനം സാത്ത്വികം വിദ്ധി—അപ്രകാരമുള്ള അദ്വൈതാത്മദശനമായി രിക്കുന്ന സമ്യഗ്ദശനത്തെ സാത്ത്വീകമെന്നറിഞ്ഞാലും.

ക്കുടചതഭശനങ്ങരം ശമിയായിട്ടുള്ളവയല്ല. അവ രാജസങ്ങളം, താമസങ്ങളുമാകുന്നു. അതിനാൽ അവ സാക്ഷാൽ സംസാരനാശത്തിനായിക്കൊണ്ടു ഭവിക്കുന്നീല്ല.

പ്പഥക്തേന തു യത<sup>ം</sup> ജ്ഞാനം നാനാഭാവാൻ പ്പഥഗ്വിധാൻ വേത്തി സവ്വേഷ് ഭ്രേത്ഷ തത<sup>ം</sup> ജ്ഞാനം വ<sup>ി</sup>ദ്ധി രാജസം. 21

സവ്വേഷ ഭ്രതേഷ സകലഭ്രതങ്ങളിലും

നാനാഭാവാൻ അനേകക്ഷേത്രജ°ഞന്മാരാരെന്നും

പ്പധഗചിധാൻ (അവ) സുഖിത്വദ്ദംഖിത്വാദിരുപേണ

**വി**ലക്ഷണങ്ങളാ**ണെ**ന്നും

പൃഥക്തേവനതു ഓരോ ദേഹത്തിൽ ഓരോ ജീവൻ

പ്രത്യേകമി**മിക്കു**ന്നതായി

യത<sup>്</sup> ജ്ഞാനം യാതൊരു ജ്ഞാനം

വേത്തി അറിയുന്നുവോ തത<sup>്</sup> ജ്ഞാനത്തെ മാജസം മാജസമെന്ന് വിദ്ധി അറിഞ്ഞാലും.

എന്നാൽ സകലഭ്രതങ്ങളിലുമിരിക്കുന്ന ജീവങ്ങരം സാത്രപേണ ഭിന്നങ്ങളാണെന്നും, സുഖിത്വദ്യഖിത്വാദിഭേദന അവ പര സ്വരവിലക്ഷണങ്ങളാണെന്നും; ഇങ്ങനെ ഓരോ ജീവൻ പ്രത്യേ കമിമിക്കുന്നതായി, യാതൊരു ജ്ഞാനംകൊണ്ടറിയുന്നുവോ ആ ജ്ഞാനം രാജസമെന്നറിഞ്ഞാലും.

[ശം—ഭാ] പൃഥക്കോന—ഭിന്നമായിട്ട്. പൃഥഗ്വിധാൻ— ഭിന്നലക്ഷണങ്ങളായിരിക്കുന്ന. നാനാഭാവാൻ—ഭിന്നാത്മാക്ക ളെ. സവ്വേഷ ഭ്രതേഷ—സകലഭ്രതങ്ങളിലും. യത് ജ്ഞാനം ഏകസൂിൻ കാര്യേ

വേത്തി—യാതൊരു ജ്ഞാനം അറിയുന്നുവോ. 'ജ്ഞാന' ശബ്ദത്തിന്നു കർത്തൃത്വമസംഭവമാകയാൽ യാതൊരു ജ്ഞാ നംകൊണ്ടു' ഒരുവൻ അറിയുന്നുവോ എന്നത്ഥം. തത് ജ്ഞാ നം വിദ്ധി രാജസം—ആ ജ്ഞാനത്തെ രാജസമെന്നറിഞ്ഞാലും.

യതു് കൃതസ്നവേദേകസൂിൻ കായ്യേ സക്തമഹൈതുകം

അതത്താരനാദലം ച തത്താമസമദാഹൃതം.

ഒരു ദേഹത്തിൽ അപ്ലെങ്കിൽ ഒരു

22

പ്രതിമയിൽ

കൃത്സ്നവത് പരിപൂർണ്ണമെന്നപോലെ

സക്തം ജീവൻ അല്ലെങ്കിൽ ഈശ്വരൻ ഇ

ത്രമാത്രമേ (ഒരു ദേഹത്തിലോ അല്ലെങ്കിൽ പ്രതിമയിലോഉള്ള തേ) ഉള്ള എന്ന അഭിനിവേശ

ത്തോടുകൂടിയതും

അഹെതുകം യുക്തീഹീനമായതും

അതത്ത്വാത്ഥവത<sup>ം</sup> പരമാത്ഥാലം ബനശ്രുന്യമായ<u>ത</u>ം

(അതഃ ഏവ) അതു ഹേതുവായിട്ടുതന്നെ

അല്പം ച അല്പവിഷയത്വം ഹേതുവായിട്ടം

അല്പഫലത്വം ഹേതുവായിട്ടം **ത** 

പ്പുമായത്തുമായ

**യത" തു (**ജ"ഞാനം) ജ'ഞാനമേതോ

തത് അതു

താമസം താമസമെന്ന<sup>്</sup>

ഉദാഹൃതം പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

എന്നാൽ, ഒരു ദേഹത്തിൽ, അല്ലെങ്കിൽ ഒരു പ്രതിമയിൽ, മാത്രം ജീ വൻ, അല്ലെങ്കിൽ ഈശാരൻ, പരിപൂർണ്ണമെന്നപോ ലെ ഇരിക്കുന്നുവേന അഭിനിവേശത്തോടുകൂടിയതും, യക്തി ഹീനമായതും പരമാത്ഥാലംബന്തുന്യമായതും, അല്ലവിഷ യതാം ഹേതുവായിട്ടം അല്ലഫലതാം ഹേതുവായിട്ടം തുച്ഛമാ യതുമായജ്ഞാനമേതോ അതു താമസമമന്നു പറയപ്പെടുന്നും.

[ശം-ഭാ] ദേഹത്തിൽ മാത്രമേ ജീവനുള്ള, അല്ലെങ്കിൽ ബാഹ്യമായ പ്രതിമാദിയിൽ മാത്രമേ ഈശ്വരനുള്ള, അതി ന്മേലെ യാതൊന്നുമില്ല. എന്നിങ്ങനെ ഒരു കാര്യത്തിൽത്ത ന്നെ, സർവ്വവിഷയമെന്നപോലെ, സക്തമായിരിക്കുന്ന യാ തൊരു ജ്ഞാനമാണുള്ളത് അതു താമസമാകുന്നു. ഇതിന്നു ദൃഷ്യാന്തം—നഗ്നമാരായ ക്ഷപണകന്മാർ (ജിനന്മാർ), ജീവൻ ദേഹത്തിലിമിക്കുന്നുവെന്നും, ദേഹത്തോളം മാത്രം വലിപ്പുള്ള തെന്നും, അല്ലെങ്കിൽ, ഈശ്വരൻ എന്നുത്ര് ഒരു കല്ലോ മരക്ക ഷ്ണമോ മാത്രമാണെന്നും വിചാരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ ഒരേ കാര്യ ത്തിൽ മാത്രം സക്തമായതും യുക്തിയില്ലാത്തതും, യഥാത്ഥമാ യിട്ടുള്ളതിനെ അറിയാത്തതും, യുക്തിഹീനമാകയാൽ അല്പ്പ മായതും—അല്പ്പിഷയത്വം ഹേതുവായിട്ടും അല്പ്പ ഫല ത്വം ഹേതുവായിട്ടും അല്പമായതും—ആയ ആ ജ്ഞാനം താമ സമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. എന്തെന്നാൽ താമസന്മാരും അവിവേ കീകളുമായ പ്രാണികളിലാണ് ആ ജ്ഞാനം കാണപ്പെടുന്നതും. ഇനി കർമ്മത്തിൻെറ ത്രിപ്രകാരമുള്ള ഭേദത്തെ പറയുന്നു:

നിയതം സംഗരഹിതമരാഗദേചഷതഃ കൃതം

അഫലപ്പേം സനാ കർമ്മ യത്തത് സാത്ത്വികുച്യതേ. 23

നിയതം നിത്യം ചെയ്യേണ്ടതായി വിധിക്കപ്പെ

5 5 5 5 5

യത് കർമ്മ യാതൊരു കർമ്മം

അഫലപ്രേപ്സനാ ഫലാപേക്ഷയില്ലാത്തതിനാൽ (നി

ഷ<sup>്</sup>കാമനായിട്ടുള്ളവന**ാ**ൽ)

സംഗരഹിതം (താൻ കത്താവ് എന്ന) അഭിനിവേശ

മില്ലാതേയം

അരാഗദോഷതഃ രാഗദോഷങ്ങരം ജ്ടാതേയം

കൃതം ചെയ്യപ്പെടുന്നുവോ തത<sup>്</sup> അതു<sup>ം</sup> (ആ കർമ്മം)

സാത്ത്വികം സാത്ത്വികമായതു<sup>®</sup> എന്ന<sup>ം</sup>

ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു.

നിത്യം ചെയ്യേണ്ടതായി വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള യാതൊരു കർമ്മം ഫലാപേക്ഷയില്ലാത്തവനാൽ അഭിമാനമില്ലാതേയും രാഗദേവ ഷങ്ങരം കൂടാതേയും ചെയ്യപ്പെടുന്നുവോ അതു സാത്തവികമെ ന്നു പറയപ്പെടുന്നു. [ശം-ഭാ] നിയതം ചനിത്യം, സംഗരഹിതം —ആസക്തി വജ്ജിതം. അരാഗദേഷത്തും കൃതം ചരാഗദേഷത്താം കൂടാതെ ചെയ്യപ്പെടുന്ന —രാഗത്താലും ദേഷത്താലും പ്രേരിതനായിരു കന്നേവനാൽ ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മാല്ല എന്നത്ഥം. അഫലപ്രേപ് സനാ—ഫലത്തിൽ തൃഷ്ണയില്ലാത്ത കത്താവിനാൽ കൃതം യത് കർമ്മ —ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മം യാതൊന്നോം തത്സാത്തികമച്യതേ —അത്ര സാത്തികമെന്നു പറയപ്പെടുന്നും.

യത്തു കാമേപ°സുനാ കർമ്മ സാഹംകാരേണ വാ പുനഃ ക്രീയതേ ബഹുളായാസം തദ്രാജസമദാഹൃതം.

യത° തു കർമ്മ എന്നാൽ യാതൊരു കർമ്മം കാമേപ°സുനാ ഫലാപേക്ഷയോടുകൂടിയും സാഹങാരേണ വാ പുനഃ 'എനിക്ക ശരി ശ്രോത്രിയൻ വേ

> **െ** ആരാണള്ളതു°' എന്നി**ങ്ങനെ** അത്യന്താഹങ്കാരത്തോടുകൂടിയ

24

മിരിക്കുന്നവനാൽ

ബഹുളായാസം അന്തിയായ ക്രേശത്തോടുകൂടി

ക്രിയതേ ചെയ്യപ്പെടുന്നുവോ

തത<sup>ം</sup> ആ കർമ്മം രാജസം രാജസമെന്നം

ഉദാഹൃതം പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

എന്നാൽ യാതൊരു കർമ്മം ഫലാപേക്ഷയോടുകൂടിയും അത്യ ന്താഹങ്കാരത്തോടുകൂടിയുമിരിക്കുന്നവനാൽ വളരെ ക്ലേശിച്ചു ചെയ്യപ്പെടുന്നുവോ അതു രാജസമെന്നു പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] കാമേപ് സുനാ—കർമ്മഫലത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്ന വനാൽ. സാഹംകാരേണ—അഹങ്കാരത്തോടുകളടിയവനാൽ. ഇവിടെ തത്താജ്ഞാനത്തെ അപേക്ഷിച്ചല്ല, അവർ അഹംകാ രത്തോടുകൂടിയവർ എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നത്ര്. സാധാരണ ലൗകികനായ ഒരു ശ്രോത്രിയന്നു വേണ്ടുന്ന നിരഹംകാരവും കൂടി അവന്നില്ലാത്തതിനാൽ ആ നിരഹംകാരത്തെ അപേക്ഷി ച്യാണം' അവർ അഹംകാരത്തോടുകൂടിയവർ എന്നു പറഞ്ഞത്ര'. എന്തെന്നാൽ പരമാത്ഥനിരഹംകാരനായ ആത്മവി പ്രവൃത്തിയാകാട്ട ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. സാത്ത്വികമായ കർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നവരുക്ക് ആത്ത വിനെ അറിയാത്തവനം അഹങ്കാര ത്തോടുകൂടിയവന്മാകുന്നു. അപ്പോരം രാജസതാമസകർമ്മ ങ്ങളെ ചെയ്യുന്നവരുറെ കഥ പറയുവാനുണ്ടോ? ലോകത്തിൽ സാധാരണമായി ആത്മാവിനെ അറിയാത്ത ഒരു ശ്രോത്രിയ നേയുകൂടി 'ഈ ബ്രാഹ്മണൻ നിരഹംകാരനാണം'' എന്നു പറ യാറുണ്ടും. അനുടനെയുള്ളവരെ അപേക്ഷിച്ചാണം" രാജസകർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നവൻ അഹംകാരത്തോടുകൂടിയവർ എന്നു പറ ഞ്ഞത്ക്കൂം. ഇത്മടന കർമ്മഫലത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവനും അഹംകാരത്തോടുകൂടിയവന്മോയ കത്താവിനാൽ വളരെ ആയാസപ്പെട്ട യാതൊരു കർമ്മം ചെയ്യപ്പെടുന്നുവോ അതു രാജസമെന്നു പറയ പ്രെട്ടിരിക്കുന്നു. ഈ ശ്രോകത്തിൽ പ്രയോഗിച്ചിട്ടുള്ള 'പുന്ദ' ശബ്യം പദേപുണെത്തിന്നു മാത്രമാകുന്നു

അനബന്ധം ക്ഷാം ഹിംസാമനപേക്ഷ്യ ച പൗഅഷം മോഹാദാരഭ്യതേ കർമ്മ യത്തത്താമസമുപ്യതേ. 25

അനുബന്ധം വരുവാൻപോകുന്ന ശുഭാശുങ്ങളേയും

ക്ഷയം ദ്രാഗ്യനാശത്തേയും ഹിംസാം പരപീഢയേയും

പൗരുഷം ച തന്റെ സാമത്ഥ്യത്തേയും

അന**ഃപക്ഷ്യ പര്യാലോചിക്കാതെ** 

മോഹാത് കവലം അജ്ഞാനംകൊണ്ടുതന്നെ

യാത്രാ കർമ്മ യാതൊന്ദ കർമ്മം

ആരഭ്യതേ ആരംഭിക്കപ്പെടുന്നുവോ തത് അതു (ആ കർമ്മം)

താമസം താമസമെന്നു ഉപ്യതോ പറയപ്പെടുന്നു.

വരുവാൻപോകുന്ന ശുദേശുഭങ്ങളേയും വിത്തനാശത്തേയും പര പീഡയേയും സാസാമത്വ്യത്തേയും പര്യാലോചിക്കാതെ കേധലമുള്ളാനം നിമിത്തം യാതൊരു കർമ്മമാണ് ആരംഭിക്ക പ്രൊന്നു് അതു താരതാരെ പായപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] അനുവസം — കേലിലുണ്ടാകവാൻപോകന്ന**ത**് യാതൊരു വസ്തുദോ അതു അനുബന്ധം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ക്ഷയം ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മത്തിൽ ഉണ്ടാകുന്ന ശക്തിക്ഷയം അല്ലെങ്കിൽ വിത്തക്ഷയം. ഹിംസാ പ്രാണിപീഡ. പൗരുഷം പര്ഷാകാരം പ്രാൻ ഈ കർമ്മം ചെയ്തതീക്കുന്നതിന്നു ശക്തനാകുന്ന് എന്നിങ്ങനെയുള്ള സ്വസാമത്ഥ്യം. ഇപ്രകാരമുള്ള അനുബന്ധാദിപൗരുഷാന്തമുള്ളവയെ; അനുപേക്ഷ്യ = ആലോ ചിക്കാതെ; മോഹാത് = അവിവേകംകൊണ്ട് , യത് കർമ്മ ആരഭ്യതേ —യാതൊരു കർമ്മം ആരംഭിക്കപ്പെടുന്നുവോ; തത്താമസം ഉച്യതേ —അതു താമസമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

ഇനി കത്താവിൻെ ത്രിവിധഭേദത്തെ പറയുന്നു:

മക്തസംഗോനഹംവാദീ ധ്രത്യത്താഹസമന്വീതഃ സീദ്ധ്യസിദ്ധ്യോനിച്ചികാരഃ കത്താ സാത്തവിക ഉപ്യതേ. 26

മക്തസംഗഃ അഭിനിവേശത്തെ ത്യജീച്ചിരിക്കുന്ന

വനം

അനഹംവാദീ ഗവ്വോടുകൂടിയ വാക്കുകളെ പറയാ

ത്തവനും

ധ്യത്യത്സാഹസമന്വിതഃ ധൈര്യത്തോടം ഉത്സാഹ(ഉദ്യമ)

ത്തോടുംകൂടിയവനും

സിദ്ധ്യസിദ്ധ്യോഃ ആരംഭിക്കപ്പെട്ട കർമ്മത്തിൻെറ സി

ദ്ധിയിലും അസി**ദ്ധി**യിലും

നിച്ചികാരഃ ഹർഷവിഷാദശുന്യനുനമായ

കത്താ കത്താവൂ<sup>ം</sup>

സാത്ത്വികഃ സാത്ത്വികനെന്നു് ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു.

അഭിനിവേശത്തെ ത്യജിച്ചിരിക്കുന്നവനും ഗവ്വോക്തിരഹിത നും ധൈര്യത്തോടും ഉത്സാഹത്തോടുംകൂടിയവനും ആരംഭിച്ച കർമ്മത്തിന്റെ സിദ്ധിയിലും അസിദ്ധിയിലും ഹർഷവിഷാദ ശൂന്യനമായ കത്താ സാത്തചികനെന്നു പറയപ്പെടുന്നും.

[ശം-ഭാ] മുക്തസംഗഃ—സംഗത്തെ (ഫലാഭിസന്ധിയെ അല്ലെങ്കിൽ കർത്തൃത്വാഭികാനത്തെ) പരിത്യജിച്ചിരിക്കുന്ന വൻ. അനഹംവാദീ—'ഞാൻ കത്താ' എന്നിങ്ങനെ പറയാ ത്തവൻ. ധൃതൃത്സാഹസമന്വിതഃ—ധാരണം, ഉദ്യമം ഇവയോ ടൂക്കടിയവൻ. സിദ്ധ്യസിദ്ധ്യോഃ—ചെയ്യപ്പെടുന്ന കർമ്മത്തി രൻറ ഫലത്തിൻെറ സിദ്ധിയിലും അസിദ്ധിയിലും. നിവ്വി കാരു കർമ്മഫലത്തിലിച്ചുകൂടാതെ കോലം ശാസ്തപ്പമാണ ത്താൽമാത്രം പ്രേരിതനായിട്ട് ഏവൻ കർമ്മം ചെയ്യുന്നുവോ അവൻ നിവ്വികാരൻ എന്ന പറയപ്പെടുന്നു. ഇപ്രകാരമുള്ള കത്താവെവനോ അവൻ സാത്ത്വികനെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

രാഗീ കർമ്മഫലപ്രേപ്പുർലുബ്ലോ ഹിംസാത്മകോശുചിഃ ഹർഷശോകാമ്പിതഃ കത്താ രാജസഃ പരികീത്തിതഃ 27

രാഗീ പുത്രാദിയിൽ പ്രീതിയോടുകളിയവനം

കർമ്മഫലപ്രേപ°സഃ കർമ്മഫലത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവനം ലൂബ°ധഃ അന്യമർറ സ്വത്തിലിച്ഛയുള്ള വനം

ഹിംസാത്മകഃ അന്യന്നു് ഉപദ്രവംചെയ്യുന്ന സ്വഭാവ

ത്തോടുകൂടിയവ നം

അശുചിഃ വിഹിതമായ ശൗചമില്ലാത്ത നനം

ഹഷ് ഃശാകാമ്പിതഃ ലാഭാലാഭങ്ങളിൽ ഹർഷ ഃശാകങ്ങളാ

ടുകൂടിയവ:**നമാ**യ

കത്താ കത്താവു

രാജസഃ രാജസനെന്ന്

പരീകീത്തിതഃ പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

പത്രാദിയിൽ പ്രീതിമാനം കർമ്മഫലത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവനം അന്യൻറെ സ്വത്തിലിച്ഛയുള്ളവനം അന്യന്ത് ഉപദ്രവംചെ യ്യുന്ന സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയവനം വിഹിതമായ ശൗചമില്ലാത്ത വനം ലാഭാലാഭങ്ങളിൽ ഹർഷശോകങ്ങളോടുകൂടിയവനമായ കത്താ രാജസനെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] മാഗീ — (കർമ്മവിഷയമായ) മാഗമുള്ളവൻ. കർമ്മഫലപ്പേപ്സു — കർമ്മഫലത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവൻ ലുബ്ധു—പദ്രേവ്യത്തിൽ തൃഷ്ണയോടുകൂടിയം സ്വന്തദ്രവ്യത്തെ യോഗ്യന്മാക്ക് കൊടുക്കാതേയുമിരിക്കുന്നവൻ. ഹിംസാത്മകു — പരപീഡയെ ചെയ്യുന്ന സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയ വൻ (സ്വാത്ഥപരൻ ഏന്നത്ഥം). അതുപിു — ബാഹ്യമായും ആഭ്യന്തരമായു മുള്ള ശൗചരില്ലാത്തവൻ. ഹർഷശോകാന്വിതു—ഇഷ്യപ്രാപ്പിയികൽ സന്തോഷവം അനിഷ്യപ്രപ്പിയിലും ഇഷ്യവിയോഗത്തിലും ദുഖവുമുള്ളവൻ അവൻ ഏപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മത്തിന്റെ

സിദ്ധ്യസിദ്ധിയിലും ഹർഷശോകങ്ങ**ം** ഉണ്ടാവാം. അങ്ങനെ യിരിക്കുന്ന കത്താ രാജസണന്ത പായപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

**അയുക്തഃ പ്രാകൃതഃ സ്തബ്യധഃ** ശരോ നൈഷ് കൃതികോലസഃ

വിഷാദീ ദീർഘസൂത്രീ ച കത്താ താമസ ഉച്യതേ. 28

അയുക്കും മനസ്സമാധാനമില്ലാത്തവനം (അദ്ദ്ധമി

രചിത്തനും)

പ്രാകൃതഃ വീവേകശുന്യന്യനം (കാര്യാകര്യജ°ഞാ

നവിഹീനനും)

സ്ലബ്യം വണക്കമ്പ്ലാത്തവനം (മഹത്തുക്കള് ിൽ

വിനയമില്ലാരതവനം)

**ശാം സ**ചശക്തിയെ അന്യനിൽനിന്നു മറയ്ക്കു

ന്നവനം (സർവ്വവഞ്ചകനം)

നൈഷ<sup>്</sup>കൃതികഃ അന്യനെ അപമാനിക്കുന്നവനം

അലസം മടിയനം (ഉത്സാഹമില്ലാത്തവനം)

വിഷാദീ ശോകശീലനം (ക്ലിഷ്യചിത്തനം)

ദീർഘസൃത്രീ ച ഇനോ നുളെയോ ചെയ്യേണ്ടതിനെ

ഒരു മാസം കൊണ്ടും ചെയ്യാതിരിക്കു

ന്നവന്തമായ

്വാത്തക

താമസം താമസനെസ്

ഉച്യതേ പറയപ്പെടുന്നു.

മനസ്സമാധാനമില്ലാഅവനം വിദ്ധേകശുന്യനു കീഴ്വണക്കമി ലാത്തവനം സ്വശക്തിയെ അന്യന്നു കാണിക്കാതിരിക്കുന്നവ നും അന്യനെ അപമാനിക്കുന്നവനും മടിയനും ശോകശീലനും ദീർഘസുത്രിയുമായ കത്താ താമസനെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

[ശം-ഭാ] അയുക്കും അസമാഹിതൽ. പ്രാകൃതും അത്യ ന്തം അസംസ്കൃതമായ ബുദ്ധിയോടുകൂടിയവൻ, ബാലനെ പ്രോലെയുള്ളവൻ. നുബ്ധു അക്കം നമസ്ക്കാരം ചെയ്യാ തെവടിപോലെയിരിക്കുന്നവൻ. ശാു കായാവി സ്വശക്തി യെ മറയ്ക്കുന്നവൻ. നൈഷ്കൃതികും അന്യന്റെ ഉപജീവന മാഗ്ഗത്തെ മുടക്കുന്നവൻ. അലസു കത്തവ്യങ്ങളായ കർമ്മങ്ങ ളിൽക്കൂടി പ്രവൃത്തി എടുക്കത്തേവൻ. വീഷാദീ എപ്പേഴും കണ്യിതസ്വഭാവത്തോടുകൂടിയവൻ. ദീർഘസൂത്രീച— (അവ ശ്യം) ചെയ്യേണ്ട കാര്യങ്ങളെ ദീർഘകാലം നീട്ടിവയ്ക്കുന്നവനം എപ്പോഴം മന്ദത്തോടുകൂടിയവനമായവൻ—ഇന്നേ നാളെ യോ ചെയ്യേണ്ടതിനെ ഒരുമാസം കഴിഞ്ഞിട്ടം ചെയ്യാതിരി കുന്നവൻ. ഇപ്രകാരമായിരിക്കുന്ന കത്താ താമസനെനുപറയ പ്രെടുന്നു.

ബുദ്ധേർഭേദം ധൃതേശെയാവ ഇണതസ്ത്രിവിധം ശൃഞ പ്രോച്യമാനമശേഷേണ പൃഥക്തേന ധനഞ്ജയ. 29

പോ ധനഞ്ജയ ഭീഗ്വിജയത്തിൽ ധനത്തെ ജയിച്ച

അടിനോ അട്ട് ന

ബുദ്ധാ ബുദ്ധിയുടേയും പ്രതിയുടേയും പ

ഇണതഃ സത്തചാദി ഇണഭേദനയുള്ള ത്രിവിധം ഭേദം ത്രിവിധഭേദത്തെ (പാറി)

അശേഷേണ പൂർണ്ണമായം പൂഥക്തേഷന പ്രത്യേകമായം

(മയാ) പ്രോച്യമാനം താനിനി പറയവാൻ ഭാവിക്കുന്ന

തിനെ

ശ്യണ ക്രോല്യം.

അല്ലയോ അജ്ജന, ബുദ്ധിയുടേയം ധ്യതിയുടേയും സത്ത്വാദി ഗുണഭേദനയുള്ള ത്രിവിധഭാവത്തെപ്പററി ഞാൻ പുർണ്ണമായും പ്രത്യേകമായും പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്നതിനെ കേട്ടാലും.

[ശം-ഭാ] ഈ ശ്രോകത്തിനെ പുവ്വാർദ്ധം ഇനി ഉപദേശി ക്കുവാൻ പോകുന്ന സംഗതിയുടെ സൃത്രശ്രപമായ (സംക്ഷേപ മായ) ഒരു ഉപന്യാസമാകുന്നു. പ്രഥക്കോന—വിവേകിച്ച്. ധനഞ്ജയ—ദിഗ്വിജയത്തിൽ അജ്ജനൻ മാനുഷമായും ദൈവി കമായുമുള്ള ധനത്തെ ജയിച്ചു. അതിനാൽ അജ്ജനന്നു ധനഞ്ജ യൻ എന്ന പേരു സിദ്ധിച്ചു.

പ്രവൃത്തിം ച നിവൃത്തിം ച കാശ്മോകായ്യേ ഭയാഭയേ ബന്ധം മോക്ഷം ച യാ വേത്തി ബുദ്ധിഃ സാ പാഫ് സാത്തികീ. ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന

പ്രവൃത്തിം ച ധർമ്മത്തിൽ പ്രവൃത്തിയേയും

നിവ്വത്തിം ച അധർമ്മത്തിൽനിന്നു നിവ്വത്തിയേയും കാര്യാകാര്യേ ഇന്നിന്നു ദേശകാലങ്ങളിൽ ഇന്നിന്നു

ചെയ്യേണ്ടതു°, ഇനിന്നതു ചെയ്തു

കൂടാത്തത്ത് എന്നതിനേയം

ഭയാഭയേ കാര്യാകാര്യങ്ങാ നിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന

അത്ഥാനത്ഥങ്ങളേയും

ബന്ധം ബന്ധമിന്ന പ്രകാരമാണം എന്നതി

നേയം

മോക്ഷം ച മോക്ഷമിന്നവിധമാണ<sup>്</sup> എന്നതി

നേയും

യാ ബുദ്ധിഃ യാതൊരന്തഃകരണം

വേത്തി അറിയന്നുവോ

സാ സാത്തചികീ ആ ബൂദ്ധി സാത്തചികമാകുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, ധർമ്മത്തിൽ പ്രവൃത്തിയേയും, അധർമ്മ ത്തിൽനിന്നുള്ള നിവൃത്തിയേയും, കാര്യാകാര്യങ്ങളേയും, ഭയാ ഭയങ്ങളേയും, ബന്ധത്തേയും, മോക്ഷത്തേയും യാതൊരു ബു ദ്ധി അറിയുന്നുവോ അതു സാത്തചികമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] പ്രവൃത്തി—(പ്രവത്തനം) ബന്ധഹേതുവായ കർ മ്മമാർഗ്ഗം. നിവ്വത്തി \_\_മോക്ഷഹേതുവായ സന്ന്യാസമാർഗ്ഗം. പ്രവൃത്തിനിവൃത്തികഠം ബന്ധമോക്ഷങ്ങരംക്കു സമാനവാകൃ ങ്ങളാകയാൽ അവയ്ക്കു കർമ്മസന്ന്യാസമാർഗ്ഗങ്ങാം എന്നത്ഥം ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. കാര്യാകാര്യേ<u>ച</u>വിഹീതമായോ പ്രതി ഷിദ്ധമായോ ഉള്ള ദൃഷ്യാദൃഷ്യഫലങ്ങളോടുകൂടിയ കർമ്മങ്ങളെ ദേശകാലാദിയെ അപേക്ഷിച്ചു ചെയ്യേണ്ടതായിട്ടുള്ളതിനേയും. ചെയ്യേണ്ടാത്തതായിട്ടുള്ളതിനേയം, ഭയാഭയേ—യാതൊന്നി ൽനിന്നു ഭയമുണ്ടാകുന്നുവോ അതു ഭയം. അതിന്റെ വിപ രീതം അഭയം—ദൃഷ്യാദൃഷ്യവിഷയങ്ങളായ **ഭയാഭയ**ങ്ങളുടെ എന്നതഥം. ബന്ധം \_\_\_ ബ ന്ധ ത്തേ യം കാരണ**ങ്ങ**ളേയും മോക്ഷം \_\_\_മോക്ഷത്തേയും തത'കാരണത്തേയും. രണത്തേയും. യാ ബുദ്ധിഃ വേത്തി—യാതൊരു ബുദ്ധി അറി യുന്നുവോ, സാ പാതഥ, സാത്ത**ികീ**—അതു<sup>o</sup>, ഹേ പാ ത്ഥ, സാത്തവികമാകുന്നു. ജ്ഞാനം ബുദ്ധിയുടെ വൃത്തിയാകുന്നു. ബുദ്ധി വൃത്തിമത്താകുന്നു. ധൃതിയം ബുദ്ധിയുടെ വൃത്തിവി ശേഷമാകുന്നു.

യയാ ധർമ്മമധർമ്മം ച കാര്യം ചകാര്യമേവ ച അയഥാവത° പ്രജാനാതി ബുദ്ധിഃ സാ പാത്ഥ രാജസീ. 31

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന

യയാ യാതൊരു ബൂദ്ധികൊണ്ടു<sup>°</sup>

ധർമ്മം ധർമ്മത്തേയും അധർമ്മം ച അധർമ്മത്തേയും

കാര്യം ച ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതിനേയും

അകാര്യം ഏവ ച ചെയ്യപ്പെടേണ്ടാത്തതിനേയും

അജ്ഥാവത് യഥാത്ഥമല്ലാതെ (സന്ദേഹാസ്പദത്വേന)

പ്രജാനാതി അറിയുന്നവോ സാബുദ്ധിഃ ആ ബുദ്ധി മാജസീ രാജസമാകുന്നു.

അല്ലയോ അള്ളുന, യാതൊരു ബുദ്ധികൊണ്ടു ധർമ്മത്തേയുമ ധർമ്മത്തേയും, കാര്യത്തേയും അകാര്യത്തേയും, അയഥാത്ഥ മായി അറിയുന്നവോ ആ ബുദ്ധിരാജസമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] ധർമ്മം—ശാസ്തത്താൽ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും. അധർമ്മം — ശാസ്ത്രത്താൽ പ്രതിഷിദ്ധമായതും. കാര്യം ച അകാര്യം ഏവ ച—മൻ വിവഭിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കാര്യാകാര്യ ങ്ങരം. അയഥാവത<sup>െ</sup>—എല്ലാ പ്രമാണങ്ങളാലും നിർണ്ണയിക്ക പ്പെട്ടിരിക്കുന്നപ്രകാരമല്ലാതെ. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

അധർമ്മം ധർമ്മമിതി യാ മന്യതേ തമസാവ്വതാ സവ്വാത്ഥാന്വിപരീതാംശ്ച ബുദ്ധിഃ സാ പാത്ഥ താമസീ. 32

ഹേ പാത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന യാ യാതൊരു ബുദ്ധി തമസാ അജ്ഞാനത്തിനാൽ

ആവ്യത മുടപ്പെട്ട് അധർമ്മം അധർമ്മത്തെ ധർമ്മം ഇതി ധർമ്മമെന്നും സവ്വാത്ഥാൻ സകല വസ്തുക്കളേയും

വിപരീതാൻ ച വിപരീതമായം മന്യതേ അറിയുന്നുവോ സാബൂദ്ധിഃ ആ ബുദ്ധി താമസീ താമസമാകുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, യാതൊരു ബുദ്ധി അജ്ഞാനത്തിനാൽ മുട പ്പെട്ട് അധർമ്മത്തെ ധർമ്മമായും സകലവസ്തുക്കളേയും വിപ രീതമായും അറിയുന്നുവോ ആ ബുദ്ധി താമസമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] അധർമ്മം — പ്രതിഷിദ്ധമായിട്ടുള്ളത്ര്. ധർമ്മം — വിഹിതമായിട്ടുള്ളത്ര്. തമസാ ആവ്യതാ—അവിവേകത്താൽ ചുറപ്പെട്ടിട്ട്. യാ സവ്വാത്ഥാൻ വിപരീതാൻ മന്യതേ — യാതൊരു ബുദ്ധി സകല ജ്ഞേയപദാത്ഥങ്ങളേയും വിപരീതമായിട്ടുത്തെ അറിയുന്നുവോ. ശേഷം സ്റ്റഷ്ടം.

ധൃത്യാ യയാ ധാര**∌തേ മനഃപ്രാണേന്ദ്രിയക്രിയാഃ** യോഗേനാ<mark>വ്യഭിചാരിണ്യാ ധൃതിഃ സാ പ</mark>ാത്ഥ സാത്ത**ികീ**.

33

ഹോ പാത്ഥ അല്പയോ അജ്ജന

യോഗേന ചിത്തെകാഗ്ര്യം നിമിത്തം

അവ്യഭിചാരിണ്യാ അന്യവിഷയത്തെ ഗ്രഹിക്കാതി

രിക്കുന്ന

യയാ ധൃത്യാ യാമതാരു ധൈര്യംകൊണ്ടു° (ധാ

രണാത്മികയായ ധീവൃത്താ

കൊണ്ടു")

മനഃപ്രാണേന്ദ്രിയകിയാം മനസ്സ°, പ്രാണങ്ങരം, ഇന്ദ്രിയ

ങ്ങരം ഇവയുടെ വ്യാപാരങ്ങളെ

ധാമയതേ അടക്കുന്നുവോ സാ ധൃതിഃ ആ ധൈര്യം

സാത്തചികമാകന്തം.

അല്ലയോ അജ്ജുന, ചിഞ്ഞെകാഗ്ര്യം നിമീത്തം അന്യവിഷ യത്തെ ഗ്രഹിക്കാതിരിക്കുന്ന യാതൊരു ധൈര്യത്തിനാൽ മന സ്സ്, പ്രാണങ്ങരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ഇവയുടെ വ്യാപാരങ്ങളെ അടക്കുന്നുവോ ആ ധൈര്യം സാത്തുപികമാകുന്നും. [ശം-ഭാ] യോഗേന സഭാധികൊണ്ട്. അവ്യഭിചാരി ണ്യാ—നിത്യസമാധിയാൽ അനാതമായിരിക്കുന്ന എന്നത്ഥം. യയാ ധൃത്യം—യാതൊരു ധൈര്യര്യിനാൽ (യാരൊന്നുകൊണ്ടു ധരിക്കപ്പെട്ടുന്നുവോ അത്യ ധൃതി—യാനവിശേഷം) മനാപ്പാ നേന്ദ്രിയക്രിയാട്—മന്സ് പ്രാണങ്ങരം ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ഇവ യുടെ പ്രേഷ്ടകളെ. ധാരയതേ—ശാസ്ത വിരോധമായ മാഗ്ഗ ത്തിൽ ചാടാതെ പിടിച്ചടക്കുന്നുവേം, ധൃതിയാൽ (ബുദ്ധിയുടെ ധൈര്യത്താൽ) അടക്കപ്പെട്ടാൽ മാത്രമേ മനാപ്രാദേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ ചേഷ്ടകരം ശാസ്ത അന്നു വിരോധമായ മാഗ്ഗവിഷയ മായി ഭവിക്കാതിരിക്കുകയുള്ള. ഏവൻ അവ്യഭിചാരമായ ധൃതികൊണ്ടു മനാപ്രാണേന്ദ്രിയക്രിചകളെ അടക്കുന്നുവോ അവൻ യോഗംകെങ്ങാണു അവ്യയെ അടക്കുന്നത്ത് എന്നത്ഥം. ഇപ്രകാരമുള്ള ലക്ഷണത്തോടുകളിയ ധൃതി ഹേ പാത്ഥ, സാത്തവികമാകുന്നും

യയാ തു ധർമ്മകാമാർത്ഥാൻ ധൃത്യാ ധാരായതേജ്ളന പ്രസംഗേന ഫലാകാംക്ഷീ ധൃതിഃ സാ പാർത്ഥ രാജസീ. 34

ഹേ അല്ളുന നേപ്പയോ അല്ളുന

യയാ ധൃത്യാ തു എന്നാൽ യാതൊരു ധൃതികൊണ്ടും

ധർമ്മകാമാർത്ഥാൻ ധർമ്മാർത്ഥകാമങ്ങളെ

ധാരയതേ പ്രാധാന്യേന ധരിക്കുന്നുവാ (ഉപേക്ഷി

കുന്നില്പയോ)

പ്രസംഗേന ധർമ്മാദികളിലുള്ള സക്തികൊണ്ടും

(ധർമ്മാദികളുടെ സമ്പാദനകാല

( തിന്ത്യ

ഫലകാംക്ഷി(ച ഭവതി) തത്ഫലത്തെ കാംക്ഷിക്കന്നവനാ

യി ഭവിക്കുന്നവോ

സാധൃതിഃ ആധൃതി

ഹേ പാർത്ഥ അല്ലയോ അജ്ജന രാജസീ രാജസമാകന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജന, യാതെര്**ര** ധൃതികൊണ്ട് (ഒരുവൻ) ധർമ്മാർത്ഥകാമങ്ങളെ ഉപേക്ഷിക്കുന്നില്ലയോ, അവയിലുള്ള ആസക്തികൊണ്ട് (അവയുടെ സമ്പാദനത്തിൽ) തൽഫല ത്തെ കാംക്ഷീക്കുന്നവനായും ഭവിക്കുന്നുവോ, ആ ധൃതി, ഹേ പാർത്ഥ, രാജസമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] യാതൊരു ധൃതികൊണ്ടാണ് (ഒരുവൻ) ധർമ്മാർത്ഥകാമങ്ങളെ ധരിക്കുന്നത്—അവ നിത്യം സമ്പാദി ക്കപ്പെടേണ്ടവയാണെന്നു മനസ്സിലുറപ്പിക്കുന്നത്ര്, യാതൊരു ധൃതികൊണ്ടാണ് ധർമ്മാദികളിൽ ഓരോന്നിൻെറ ധാരണ പ്രസംഗം വരുമ്പോരം അവൻ അതാതിൻെറ ഫലത്തെ ഇച്ഛി ക്കുകയും ചെയ്യുന്നത്ര്, ആ ധൃതി, ഹേ പാർത്ഥ, രാജസമാ കുന്നം.

യയാ സചപ്പം ഭയം ശോകം വിഷാദം മദമേവ ച ന വിമുഞ്ചതി ഒർമ്മേധാ ധൃതിഃ സാ താമസീ മതാ<sub>്</sub>. 35

ഭൂർമ്മേധാം ടൂഷ്ടമായ (അവിവേകബ<u>ഹള</u>മായ)

ബൂദ്ധിയോടുകൂടിയ പുരുഷൻ

യയാ (ധൃത്യാ) യാതൊരു ധൃതികൊണ്ടും

സ്വപ്പം ന<sup>്</sup>ദ്രയേയും ഭയം ഭയത്തേയും

ശോകം വ്യസനത്തേയും വിഷാഭം വ്യാകലതയേയും

മദം ഏവ ച മദത്തേയും ന വിമഞ്ചതി വിടുന്നില്ലയോ

സാധ്യതിഃ ആധൃതി

താമസീ മതാ താമസമാണെന്നഭിപ്രായപ്പെട്ടിരിക്ക

ന്നു.

ഭഷ്യബുദ്ധിയായവൻ യാതൊരു ധൃതികൊണ്ടു നിദ്രയേയും ഭയ ത്തേയും വൃസനത്തേയും വൃാകുലതയേയും മദത്തേയും ഉപേ ക്ഷിക്കുന്നില്ലയോ ആ ധൃതി താമസമെന്നഭിപ്രായപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നും

[ശം-≘ാ] സ്വപ്പം = നീദ്ര. ്ഭയം — ത്രാസം. ശോകം — (പ്രിയവിയോഗം നിമിത്തമുള്ള സന്താപം). വിഷാദം —അവ സാദം – വിഷണ്ണത ( — ഇന്ദ്രിയങ്ങഠംക്കുള്ള ക്ഷീണം). മദം —

**җ 'ധൃതിഃ സാ പ**ാർത്ഥതാമസീ' എന്നു പാഠാന്തരം.

36

വിഷയസേവ (സവ്വ്ദർമ്മാർഗ്ഗപ്രവൃത്തികളം എന്നത്ഥം). **ഒർമ്മേധാ: 📥 കത്സി**തബുദ്ധിയായിരിക്കുന്ന പൃരുഷൻ. വിമഞ്ചതി 🚃 യ്യ**തികൊണ്ട**്. യാതൊര ഏതൊരു **കത<sup>്</sup>സി**തബുദ്ധിയായിരിക്കുന്ന പുരുഷൻ സ്വപ്പം മദംവരെയുള്ള സവ്വ്വം തനിക്കു നിത്യം മുതൽ വ്യമാണം എന്നിങ്ങനെ അവയിൽ ബഹുമതിയോടുകൂടി അവയെ ചെയ്തംകൊണ്ടു വിടുന്നില്ലയോ (അവയെ വിടാതെ ധരിച്ചകൊണ്ടതന്നെയിരിക്കുന്നുവോ). സാധ്വതിഃ താമസീ മതാ<del>\_</del>അവൻെറ ആ ധൃതി താമസമാകന്നുവെന്നഭിപ്രായപ്പെ ട്ടീരിക്കുന്നും.

ക്രിയാകാരകങ്ങളുടെ ഗുണഭേദേനയുള്ള ത്രിവിധഭേദത്തെ പറഞ്ഞു. ഇനി കർമ്മഫലമായിരിക്കുന്ന സുഖത്തിൻെറ ത്രി വിധഭേദത്തെ പറയുന്നു:

സുഖം ത്വിദാനീം ത്രിവിധം ശ്രൃണ മേ ഭരതർഷഭ അഭ്യാസാദ്രമതേ യത്ര ജഃഖാന്തം ച നിഗച്ഛതി.

ഹേ ഭരനർഷഭ അല്ലയോ ഭരനകലശ്രേഷ്യ ത്രീവിധം സുഖം തു മൂന്നുവിധമായ സുഖത്തെ

ഇദാനീം ഇപ്പോ⊙

മേ എന്നീൽനിന്നു<sup>o</sup>

ശ്രൃണ കേട്ടാലും

യത്ര യാതൊരുസുഖത്തിൽ അഭ്യാസാത് അതിപരിചയംകൊണ്ട് രമതേ രതിയെ പ്രാപിക്കുകയും

ടുഖാന്തം ടുഖാവസാനത്തെ

നിഗച്ഛതി ച നിശ്ചയമായി പ്രാപീക്കുകയം

ചെയ്യുന്നു.

അല്ലയോ ഭരതകലശ്രേഷ്ഠ, മൂന്നുവിധമായ സുഖത്തെ ഇപ്പോരം എന്നീൽനിന്നുകേട്ടാലും. യാതൊരു സുഖത്തിൽ ഒരുവൻ അഭ്യാസംകൊണ്ടു (മാത്രം) സന്തോഷത്തെ പ്രാപീക്കുകയും, ദുഖാവസാനത്തെ നിശ്ചയമായി പ്രാപീക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. (ആ സുഖം സാത്തുപികമാകുന്നു എന്നിങ്ങനെ ഉത്തുമാർദ്ധം ഇനി യത്തെ ശ്രോകത്തോടന്വയിക്കേണ്ടതാകുന്നും.) [ശം-ഭാ] ശ്രൃണ \_\_മനസ്സീരുത്തി കേട്ടാലും. മേ \_\_എൻെറ വാക്കിൽനിന്ന് . അഭ്യാസാൽ \_\_പരിചയംകൊണ്ട്, ആവത്തി ക്കൽകൊണ്ട്. രമതേ \_\_രതിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. യത്ര \_\_യാ തെന്ദ്രേ സുഖാനുഭവത്തിൽ. ദുഃഖാന്തം \_\_ദുഃഖാവസാനത്തെ, ദുഃഖോപശമത്തെ. നിഗച്ഛതി \_\_നിശ്ചയമായി പ്രാപിക്കുന്നു. യത്തദഗ്രേ വിഷമിവ പരിണാമേമ്യതോപമം

തത<sup>ം</sup> സുഖം സാത്ത്വികം പ്രോക്തമാത്മബുദ്ധി പ്രസാദജം. 37

യത് തത് യാതൊരു സുഖം

അഗ്രേ വീഷം ഇവ ആദ്യം, രനഃസംയമാധീനത്വം ഹേ

തുവായിട്ട് ദുഖത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്ന

വോലേയും

പരിണാമേ അവസാനത്തിൽ

അമൃതോപമം അമൃതംപോലേയുമിരിക്കുന്നവോ അമൃതംപോലേയുമിരിക്കുന്നു

സൂമോമലത്യാഗംകൊണ്ടു) സാച്ഛമാ

യ സ്ഥിതിയിൽ നിന്നുണ്ടാകുന്ന

തത് സുഖം ആ സുഖം

സാത്ത്വികമായതെന്ന**്** പ്രോക്തം പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

യാതൊരു സുഖം ആദ്യത്തിൽ വിഷംപോലെയും അവസാന ത്തിൽ അമൃതംപോലേയുമീരിക്കുന്നുവോ, ആത്മബുദ്ധിപ്രസാ ഒത്താലുണ്ടാകുന്ന ആ സുഖം സാത്തചികമെന്നു പറയപ്പെട്ടി രീക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] യത് തത് യാതോരു സഖം. അഗ്രേ വിഷം ഇവ പ്രഥാസന്നിചാതത്തിൽ അതു വിഷംപോലെ ദ്രൂഖാ ത്മകമായി ഭവിക്കന്ന — ജ്ഞാനം വൈരാഗ്യം ധ്യാനം സമാ ധി എന്നിവയുടെ ആരംഭത്തിൽ അത്യന്തായാസം വേണ്ടിവരി കയാൽ ആും അതു വിഷംപോടെ ദ്രഖാത്മകമായി ഭവി കണ്ടം. പരിണാമേ — അവസംനത്തിൽ (ജ്യോനാദിപരിപാകാ വസ്യയിൽ) അമൃതോപരം — ജ്ഞാനവൈരാഗ്യാദികളുടെ പരിപാകംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള ആ സുഖം തന്നെ അമൃതതുല്യ മായി വിക്കന്നു. ആത്മനുദ്ധിപ്രസാജം — ഒരുചാൻറ അന്ത്യ കരണത്തിൻെറ നിർമ്മലതകൊണ്ട് — വെള്ളംപോലെയുള്ള സാച്ഛതകൊണ്ട് — ഉണ്ടായിട്ടുള്ള, അല്ലെങ്കിൽ, ആത്മവിഷയ മായ, ആത്മാലംബനമായ ബുദ്ധിയുടെ പ്രസാദപ്രകർഷം കൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള. തത് സുഖം \_\_\_\_ നുഖം. സാത്താികം \_\_\_ സഞ്ഞാികമെന്ന്. പ്രോക്തം \_\_ വിദ്വാന്മാരാൽ പറയപ്പെട്ടി രീക്കന്നു.

വിഷയേന്ദ്രീയസംയോഗാദ്യത്തദഗ്രേമൃതോപമം

പരിണാമേ വിഷമിവ തത° സുഖം മാജസം സ°മൃതം. 38

വിഷയേന്ദ്രിയസം വിഷയങ്ങളടേയം ഇന്ദ്രിയങ്ങളടേയം

യോഗാത് അന്യോന്യസംബന്ധംകൊണ്ടും

യത<sup>°</sup> തത<sup>°</sup> പ്രസിദ്ധമായ യാതൊരു (സ്ത്രീസംസ

ഗ്ഗാദി) സഖം

അഗ്രേ ആദ്യം (അനുഭവിക്കുന്ന സമയത്തു°)

അമൃതോപമം അമൃതംപോലേയും പരിണാമേ അവസാനത്തിൽ

വിഷം ഇവ (ഇഹത്തിലും പരത്തിലും ദുഃഖഹേത്ര

വാകയാൽ) വിഷംപോലേയുമിരിക്ക

ന്നുവോ

തത° സുഖം ആ സുഖം രാജസം ഭാജസമെന്ന°

സ്മൃതം പറയപ്പെട്ടീമിക്കുന്നു.

വിഷയങ്ങളുടേയും ഇന്ദ്രീയങ്ങളുടേയും അന്യോന്യസംബന്ധം കൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന യാതൊരു സുഖമാണ് ആദ്യം അമൃതതുല്യ മായം അവസാനത്തിൽ വിഷംപോലേയുമിരിക്കുന്നതു് ആ സുഖം രാജസമെന്നു പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] വിഷയേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ അന്യോന്യസംബന്ധം കൊണ്ടു യാതൊരു സുഖമാണണ്ടാകുന്നതു<sup>©</sup> ആള്യ ആദ്യം (പ്രഥമ ക്ഷണത്തിൽ) അമൃതസമമായം അവസാനമ്മതിൽ—വിഷയസു ഖമനുഭവിച്ചു കഴിയുന്ന സമയത്ത്യ<sup>©</sup>—വിഷംപോലേയും ആക ന്നു. എന്തെന്നാൽ വിഷയസുഖം, ബലം വീര്യം രൂപം പ്രജ്ഞ മേധ ധനം ഉത്സാഹം എന്നിവയുടെ ഹാനിക്കു ഹേതുവും അ ധർമ്മംനിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന നരകപ്രാപ്തിക്കു കാരണവുമാകുന്നു. അതിനാൽ അതു വിഷതുല്യമാകുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന സുഖം മാജസമെന്നു പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

യദഗ്രേ ചാനുബന്ധ ച സുഖം മോഹനമാത്മനഃ

നീദ്രാലസ്യപ്രമാദോത്ഥം തത്താമസമദാഹതം.

39

യത് സുഖ യാതൊരു സുഖം

അഗ്രേച പ്രഥമക്ഷണത്തിലും (ആദ്യത്തിങ്ക

ലം)

അനബന്ധേച അവസാനത്തിലും (പിന്നീടും)

ആത്മനഃ ആത്മാവിന്നം

മോഹനം മോഹത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായും

നിദ്രാലസ്യപ്രമാദോത്ഥം നീദ്ര, ആലസ്യം, പ്രമാദം ഇവയിൽ

നീന്നുണ്ടാകുന്നതായുമിരിക്കുന്നുവോ

തത് (സുഖം) ആ സുഖം

താമസം താമസമെന്ന<sup>o</sup>

ഉദാഹൃതം പറയപ്പെട്ടിരീക്കുന്നു.

യാതൊരു സുഖം ആരംഭത്തിലും അവസാനത്തിലും ആത്മാ വിന്നു മോഹത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായും നിര്വാലസ്യപ്രമാദങ്ങ ളീൽനിന്നുണ്ടാകുന്നതായുമിമിക്കുന്നുവോ ആ സുഖം താമസ മെന്നു പറയപ്പെടുന്നും.

 $[M_0-80]$   $M_{M_0}$ 

ന തദസ്തി പൃഥിവ്യാം വാ ദിവി ദേവേഷ വാ പുനഃ സത്താം പ്രകൃതിജൈർമ്മക്തം യദേഭിഃ സ്യാത<sup>്</sup>ത്രിഭിർ

ഗ്മ**ണെഃ.** 40

പ്രകൃതിജെഃ മായയിൽനിന്നുണ്ടായിട്ടുള്ള

ഏഭീഃ ത്രിഭിഃ ഗുണൈഃ ഈ സത്തചാദീ മൂന്നു ഗുണങ്ങളാൽ

മുക്തം മോചിക്കപ്പെട്ട (ഹീനമായ)

സത്തവം യത° സ്ഥാവരജംഗമത്രപ്രമായ യാതൊങ്ക

വസ്ത

ന്യാത° ഉണ്ടോ

തത് അത്ര°

പൃഥീവ്യാം വാ ഭൂമിയിൽ മനുഷ്യാദികളിലാകട്ടെ

ദിവി സന്റ്രലോകത്തിൽ ദേവേഷു വാ ദേവന്താരിലാകട്ടെ

പനഃ പിന്നെ എയിടെയെങ്കിലുമാകട്ടെ

ന അസ്തി ഇല്ല.

പ്രകൃതിസംഭവങ്ങളായ ഈ സത്താദി മൂന്നു ഗുണങ്ങളിൽനിന്നു മോചിച്ച രായിട്ടൊരു വസ്ത ഭൂമിയിലാകുട്ട, അല്ലെങ്കിൽ പിന്നെ സാർഗ്ഗത്തിൽ ദേവനാരിലാകട്ടേ ഒരു ദിക്കിലും ഇല്ല.

[ശം-ഭാ] പൃഥിവ്യാം‱ഭ്രമിയിൽ മനുഷ്യരുടെ ഇടയിൽ. സത്താം യത° ⇒ സ്ഥാവരജംഗമാത്മകമായ യാതൊരു വസ്തു. മുക്തം ‱പരിത്യക്തം.

ക്രിയാകരരകഹലലക്ഷണമായതും 💎 സത്ത്വരജസ്തമോ അവിദ്യയാൽ ഗുണാത്തകരാ**യതും** കല്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടള്ളതു മാനാ സവ്വസംസാരവും...സവ്വസംസാരംകൊണ്ടുള്ള വം---സമുലം വർണ്ണിക്കാപ്പട്ടു. 'ഊദ്ധാമൂലം' (അ. 15, ശ്രോ. 1) എന്നു തുടങ്ങിയുള്ള ശ്ലോകങ്ങളെക്കൊണ്ടു സംസാരം ഒരു കല്പിക്കപ്പെട്ടു. വൃക്ഷരൂപമായും ത്ത സംസാരവ്വക്ഷത്തെ അസംഗത്യമാകന്ന വാളകൊണ്ട വെട്ടിമറിച്ച് 'തതഃ പദം തത° പരിമാഗ്റിതവ്യം' (അ. 15, ശ്രോ. 3) എന്റം പറയപ്പെട്ട ഇതിൽനിന്ന°, സവ്വവം ത്രീഗുണാത്മകമാകയാൽ സംസാരകാ രണനിവ്വത്തി അസാദ്ധ്യമാണെന്നു വന്നേക്കാം. അതിനാൽ, സംസാരത്തിൽനിന്നും നിവത്തിക്കുന്നതെങ്ങമനയാണെന്നും പറ യുന്നതിന്നും, ഗീതാശാസ്തത്തിന്റെ സകല അത്ഥത്തേയുമുപ സംഹരിക്കുന്നതിത്തം, പുജഷാർത്ഥത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവനാൽ അനുഷിക്കപ്പെടേണ്ട ശ്രതിസ്മൃത്യത്ഥങ്ങയ ഇന്നതെന്നു കാ ണിക്കുന്നതിന്നമാണം <sup>ം</sup> 'ബ്രാഹ്മണക്ഷത്രിയവി**ശാം**' എന്ന ദ്രോഷംമതല്ലുള്ള ഭാഗമാരംഭിക്കപ്പെടുന്നതു".

ബ്രാഹ്മണക്ഷത്രിയവിശാം ശൂദ്രാണാം പ പരന്തപ കർമ്മാണി പ്രവിഭക്താനി സ്വഭാവപ്രഭവൈർഗ്ലമെണ്ടു. 41

പോന്തപ കരുഭയ 0 ശത്രതാപന ബ്രാഹ്മണക്ഷത്രിയവിശാം ബ്രാഹ്മണങ്ങടയും ക്ഷത്രിയങ്ങ യം വൈശ്യങ്ങയും <u>ശ്ര</u>ദ്ര**ണ**ം ച <u>ശ്ര</u>ദ്രത്തേടേയും കർമ്മാണി കർമ്മങ്ങടാം

സ്വഭാവപ്രഭരവും സാത്ത്വീകരാജസാദി സ്വഭാവങ്ങ

ഠംക്കു കാരണമായ, അല്ലെങ്കിൽ, പൂവ്വ ജന്മസംസ്ഥാമത്തിൽനിന്നുണ്ടായിട്ടുള്ള

ഗുണൈ: സത്തചാദിഗുണ**ങ്ങളെ** അനുസരിച്ചു<sup>°</sup>

പ്രവീഭക്താനി പ്രഷേണ വീഭാഗിച്ച വീധിക്കപ്പെ

ട്ടിരിക്കുന്നു.

അല്ലയോ പരന്തപ, ബ്രൗഹ്മണരുടേയും ക്ഷത്രീയരുടേയും വൈ ശ്യരുടേയും കൂർമ്മങ്ങടാം, സാത്ത്വീകാദിസ്വഭാവ അടാക്ക കാരണമായ സത്ത്വാദീഗുണങ്ങളെ അനുസരിച്ചും വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നും.

[ശം-<del>ഭ</del>ാ] ബ്രാഹ്മണക്ഷത്രിയവിശാം—ബ്രാഹ്മണരുടേയും **ക്ഷത്രിയരുടേയും വൈശ്യരുടേയും ശൂദ്രാണാം ച<u>ംശൂ</u>ദ്രരുടേ** യം ശൂദ്രക്**ദ ദ്വീജത**ം (ഉപനയനസംസ്ത**ാരം) ഇല്ലാ**യ്യയാലം, അവക്ട വേദത്തിന്നധികാരമില്ലാത്തതിനാലുമാണ് ശുദ്രശബ്ദ ത്തെ മറേറ സമാസപദത്തോടു കൂട്ടിച്ചേക്കാഞ്ഞത്ല°. കർമ്മാ ണി പ്രവീഭക്താനി 🗕 ഓരോരത്തേരുടെ കർമ്മങ്ങളെ മററുള്ളവ **രുടേതിൽനിന്നു വിഭാഗിച്ച നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. എങ്ങ** <u>നെ? പറയുന്നു—സ്വഭാവപ്രഭരവെഃ ഗുണൈഃ—ഈശ്വരൻെറ</u> പ്രകൃതിയായതും ത്രിഗുണാത്മികമായതുമായ മായ സ്വഭാവമാ അതിൽനിന്നു യാതൊരു ഗുണങ്ങഠം ഉത്ഭവിക്കുന്നുവോ **അവ** സ∟ഭാവപ്രഭവങ്ങരം, അങ്ങനെ സ∟ഭാവപ്രഭവങ്ങളായി **രിക്കുന്ന** ഗുണഞ്<mark>ങളെക്കൊണ്ട് —ക</mark>ർമ്മാണി പ്രവിഭക്താനി<u>—</u> ബ്രാഹ്മണാദീകളുടെ ശമാദികർമ്മ**ങ്ങ**യ വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിരി അല്ലെങ്കിൽ, സാഭാവപ്രഭവങ്ങ**∞ എന്നതിനെ** ഇങ്ങ **നെ വ്യ**ാവിക്കാം—ബ്രാഹ്മണസ്വഭാവത്തിന്ന സത്വഗുണം കാരണം (<u>—പ്ര</u>ഭവം) ആകന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ ക്ഷത്രിയസ<sub>ി</sub> അപ്രധാനമായിരിക്കുന്ന സത്തുചഗുണത്തോടു ഭാവത്തിന്നാ<sup>ം</sup> രജോഗുണം കാരണമാകുന്നു. (ക്ഷത്രിയസൂഭാവ ത്തിൽ രജോഗുണം പ്രധാനമായം സത്താഗുണം അപ്രധാനമാ യുമിരിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം). വൈശ്യസ്വഭാവത്തിന്നും അപ്രധാ

നമായിരിക്കുന്ന അമോഗുണത്തോടകൂടിയ രജോഗുണം കാരണ മാകുന്നു (വൈശ്യനിൽ രജോഗുണം പ്രധാനമായം തമോഗു ണം ആപ്രധാനമായുമിരിക്കുന്നു). ശൂദ്രസ്വഭാവത്തിന്നും അപ്ര ധാനമായ രുജാഗുണത്തോടുകൂടിയ തുമോഗുണം കാരണമാ (ശൂദ്രനിൽ തപോഗുണം പ്രധാനമായം രജോഗുണം അപ്രധാനമായുമിരിക്കുന്നു). എന്തെന്നാൽ ഈ നാലു ജാതി ക്കാരും ക്രമത്തിൽ പ്രശാന്തസാഭാവത്തോടും, ഐശാര്യസ്വ ഭാവത്തോടും, ഈഹാസ്വഭാവത്തോടും, മുഢതാസ്വഭാവത്തോ ടം കൂടിയവരായിട്ടാണ്ട് സാധാരണ കാണപ്പെടുന്ന**യ്ല**്. അല്ലെ വേറൊരുവിധത്തിൽ സ്വഭാവത്തെ വ്യാഖ്യാനി ക്കാം—പ്രാണികളുടെ ജന്മാന്തരകൃതമായ സംസ്ഥാരം ഈ ജന°മത്തിൽ സാഫലത്തെ പ്രാപീക്കുന്നതിന്നു° അഭിവ്യക്തി യെ പ്രാപിക്കുന്നു. അങ്ങനെയുള്ള സംസ്ക്കാരം സ്വഭാവമെ സം പറയപ്പെടുന്നു. ഈ സാഭാവത്തിൽനിന്നാണം ്ഗുണങ്ങരം ഉത്ഭവിക്കുന്നത്ത<sup>ം</sup>. എന്തെന്നാൽ കാരണംകൂടാതെ ഗുണങ്ങ**ം** വ്യക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നതല്ല. അതിനാൽ സ്വഭാവം (വാ സന) ഗുണങ്ങരം ഒ (നിമിത്ത) കാരണമായി ഭവിക്കുന്നു പ്ര കൃതി ഉപദാനകാരണവമാകന്നുവെന്ന ഭാവം). ഇ<mark>ങ്ങനെ സ്വഭാ</mark> വത്തിൽനിന്ന°, അല്ലെങ്കിൽ പ്രകൃതിയിൽനിന്നം°, ഉത്ഭവി - സത്തവരജസ്തമോഗുന്നങ്ങളെ അനു സരിച്ചു° അതാതി ൻെ (അതാത്ലഗുണത്തിൻെ) കാര്യത്തിന്നനുരുപമായി, (നാലു ജാതിക്കാരുടേയം) ശമാദി **ക**ർമ്മ**ങ്ങ** വിഭാഗിക്കപ്പെ ട്ടിരീക്കുന്നു.

പൂവ്വപങ്കാ:—ബ്രാഹ്മണാദികഠംക്കു ശമാദികർമ്മങ്ങാം ശാസ്ത്രംകൊണ്ടു വിധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു; ശാസ്ത്രംകൊണ്ടുത നെ അവ വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു അഞ്ജനെയി രീക്കെ സത്തചാദിഗുണങ്ങളെ അനസരിച്ചു വിഭാഗിക്കപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നുവേന്ന് എങ്ങനെ പറയാം?

സമാധാനം:—അതുകൊണ്ടു ദോഷമില്ല. എന്തെന്നാൽ ശാസ്ത്രംകൊണ്ടു സത്തപാദിഗുണവിശേഷങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ചു അനേയാണം ബ്രാഹ്മണാദികാക്കു ശമാദികർമ്മംങ്ങാം വിഭാ ഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതും, അവയെ അപേക്ഷിക്കാതെയല്ല, അതിനാൽ കർമ്മങ്ങരം, ശാസുപ്രവീഭക്തങ്ങളാണെങ്കിലും ഗുണപ്രവിഭക്തങ്ങരം എന്നും പറയപ്പെടുന്നു.

ആ കർമ്മങ്ങഠം ഏവയാകുന്നു?--പറയുന്നു:

ശമോ ദമസ<sup>ം</sup>തപഃ ശൗചം ക്ഷാന്തിരാള്ജവഭമവ ച

ജ്ഞാനം വിജ്ഞാനമാസ്തിക്യം ബ്രഹ്മകർമ്മ സ്ഥാഭാവജം. 42

ശമഃ ചിത്തോപരമം (മനസ്സിനെ അടക്കൽ)

**ദമഃ** ബാഹ്യേന്ദ്രിയോപരമം (ബാഹ്യേന്ദ്രിയ

ങ്ങളെ അടക്കൽ)

തപഃ മനോവാക്കാനങ്ങളെക്കൊണ്ടു ചെയ്യുന്ന

**ത**ചസ്റ്റ°

ശൗചം ബാഹ്യമായും ആഭ്യന്തരമായുമുള്ള <u>ശ</u>്രജ്വി

ക്ഷാനതി ക്ഷമ

ആജ്ജവം ഏവച അവക്രത

ജ്ഞാനം ശാസ്തീയമായ ജ്ഞാനം

വിജ്ഞാനം അനഭവം

ആസൂിക്യം പരലോകമുണ്ട് എന്ന നിശ്ചയം

(ഏതത<sup>o</sup>) ഇതെല്ലാം

സ്വഭാവജം സ്വഭാവത്തിൽനിന്നുണ്ടായിട്ടുള്ള ബ്രഹ്മകർമ്മ ബ്രാഹ്മണയുടെ കർമ്മങ്ങളാകന്നു.

ശമം ദമം തപസ്സ് ശൗപം ക്ഷമ അവക്രത ജ്ഞാനം വിജ്ഞാ നം ആസ്സിക്യം \_\_ഇവ സ.ഭാവപ്രഭവങ്ങളായ ബ്രാഹ്മണകർ മ്മങ്ങളാകന്നു.

[ശം—ഭാ] ആസ്തിക്യം—വേദാത്ഥങ്ങളിൽ ശ്രദ്ധ. (ജ്ഞാനം—ശാസ്ത്രീയമായ പദാത്ഥജ്ഞാനം. വിജ്ഞാനം—ശാസ്താത്ഥത്തെ സ്വാനുവേപ്പെടുത്തുന്നത്ര്.) ശമം, ദമം, തപസ്സ്, ശൗ ചം, ആർജ്ജവം എന്നീവ അ. 16, ശ്രോ. 12; അ 17, ശ്രോ. 14, 15, 16 ഈ ശ്രോകങ്ങളിൽ വ്യാഖ്യാനിച്ചിരിക്കുന്നപ്രകാരം തന്നെയാകുന്നു. ബ്രഹ്മകർമ്മ—ബ്രാഹ്മണജാതിയുടെ കർത്മം. സ്വഭാവജം—'സ്വഭാവപ്രഭരവ്യാണെം പ്രവിഭക്താനി' എന്നു മൻശ്രോകാവസാനത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന പ്രകാരംതന്നെയാണ് ഇവിടെ 'സ്വഭാവജം' എന്നതിന്നത്രം.

43

ശൗര്യം തേജോ ധ്രതിദ്ദാക്ഷ്യം യൂലോ പാപ്യപലായനം ഭാനമീശശഭാവശ്ച ക്ഷാത്രം കർമ്മ സ്വഭാവജം.

ശൗര്യം പരാക്രമം രേജഃ പ്രോഗല് ഭ്യം ധൃതിഃ ധൈര്യം ഓക്ഷ്യം കൗഗലം യൂലേത്തിൽ

അപലായനം അപി ച പിന്തിരിഞ്ഞോടാതെയിരിക്കക

ഒാനം ഒൗദാര്യം

ഈശവരമാവഃ ച നിയമനശക്തി (ഒണ്യനാദികർ

അംഗരം)

(ഏ തത്) ഇതെല്ലാം

സാഭാവജം സാഭാവികമായ

ക്ഷാത്രം കർമ്മ ക്ഷത്രി ഇന്റെ കർമ്മം അളാകുന്നു.

പരാക്രമം, പ്രാഗല<sup>ം</sup>ഭ്യം, ധൈര്യം കൗശലം, യൂദ്ധത്തിൽ പിന്തിക്**ണ്തോടാതിരിക്കുക, ഔദാര്യം, നിയമന**ശക്തി— ഇതെല്ലാം ക്ഷത്രിയന്റെ സ്വാഭാവികമായ കർമ്മമാകുന്നും.

[ശം-ഭാ] ശൗര്യം — ശ്രാൻറെ ഭാവം (—വിക്രമം — തന്നേ ക്കായ അധികം ബലമുള്ളവനെക്കൂടി പ്രഹരിപ്പാനുള്ള ശേഷി). തേജു —പ്രാഗല്ഭ്യം (മറെറാരുത്തനാൽ ധർഷിപ്പാൻ കഴിയാ യ്ക). ധൃതിു — യാതൊന്നിനാൽ ഉദ്ധമിക്കപ്പെട്ടവനായിട്ട് ഒരുവൻ ഏതൊരവസ്ഥയിലും കണ്ഠിതത്തെ പ്രാപിക്കുന്നി ല്ലയോ അതു ധൃതി (— മഹത്തായിരിക്കുന്ന ആപത്തിലുംകൂടി ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളെ തളരാതെ നിലനിർത്തുന്ന ചിത്തവൃത്തി) ഓക്ഷ്യം — ഭക്ഷെൻറ ഭാവം ഓക്ഷ്യം — വിചാരിക്കാതെ വന്നുക ടന്നതും ഉടനെ ചെയ്യേണ്ടതുമായ കാര്യങ്ങളെ ലേശം പരി ഭമം കൂടാതെ വെടുപ്പായി പ്രവർത്തിക്കുന്നതു് ഓക്ഷ്യം. യുദ്ധേ അപലായനം അപിച—യുദ്ധത്തിൽ ശത്യക്കളുടെ അടുക്കൽ നിന്നു പിന്തിരിഞ്ഞോടിപ്പോകാതിരിക്കുക. ഭാനം — കൊടു കേണ്ടവരിൽ കയ്യഴിക്കുക (— മുക്തഹസ്തത). ഇവശവര ഭാവു — ഭരിക്കപ്പെടേണ്ടവരുടെ നേരെ പ്രളശക്തിയെ കാണിക്കുക. സ്വഭാവജം <u>സ്വാഭാവികമായ ക്ഷാത്രം കർമ്മ ക്ഷത്രിയ</u> ജാതിയുടെ വിഹിതകർമ്മം.

കൃഷി ഗൗരക്ഷ്യ വാണിജ്യം വൈശ്യകർമ്മ സാഭാവജം പരിചര്യാത്മകം കർമ്മ ശൂദ്രസ്യാപി സാഭാവജം. 44

കൃഷി ഗൗരക്ഷ്യ വാണിജ്യം— കൃഷി, പശുപാലനം, കച്ചവടം ∕

(ഏത്ത്) ഇതെല്ലാം

സ്വഭാവജം സ്വാഭാവികമായ

വൈശ്യകർമ്മ വൈശ്യന്റെ കർമ്മരാകന്ന

പരിചര്യത്തേകം കർമ്മ മറു മുന്നു ജാതിക്കാരെ ശുശ്രൂ

വാിക്കുക എന്ന കർമ്മം

തുദ്രസു അപി തുദ്രസം

സ്വമാവജം സ്വാഭാവികമായിട്ടുള്ളതാകുന്നു.

കൃഷി, പശുപാലനം, കച്ചവഴം ഇവ വൈശ്യൻറെ സീക്കാവി കമായ കർമ്മങ്ങളാകുന്നു. മററു മുന്നു ജാതിക്കാമേയും ശുശ്രൂഷി ക്കുക എന്നതു ശൂദ്രൻേറയും സീക്കാവികമായ കർമ്മമക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] കൃഷി—ഭ്രമിയെ കിളച്ച കൃഷിചെയ്യുന്നത്ര്. ഗൗ രക്ഷ്യം—പശുക്കളെ രക്ഷിക്കുന്നവൻ ഗോരക്ഷകൻ. അവങ്െറ ഭാവം ഗൗരക്ഷ്യം—പശുപാലനം. വാണിജ്യം—വണിക്കി നർറ കർമ്മം—ക്രയവിക്രയത്വാദിലക്ഷണമായത്ര്. വൈശ്യ കർമ്മ—വൈശ്യജാതിയുടെ കർമ്മം. പരിചര്യാത്മകം കർമ്മ —ശുശ്രുഷാസ്വഭാവമായ കർമ്മം. ശേഷം സ്പഷ്യം.

അതാത ജാതിക്ക വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മ ങ്ങാ നല്ലവണ്ണം അനുപ്പിക്കപ്പെടുന്നതായാൽ അവയുടെ ഫലം സാഭാവേന സാർഗ്ഗ പ്രാപ്തിയാകുന്നം. ഇതിന്നു പ്രമാണമായി സ്മൃതിയിൽ ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നം. "സ്വ സാകർമ്മ ങ്ങളെ നല്ലാണ്ണം അനുപ്പിക്കുന്ന എല്ലാ വർണ്ണങ്ങളം (ജാതിക്കാ അം) ആശ്രമികളം മരണശേഷം അവരവരുടെ കർമ്മഫലത്തെ അനുഭവിച്ചിട്ടു പിന്നെ ഉണ്ടാകുന്ന (കർമ്മ)ശേഷം കൊണ്ടു വിശിഷ്യമായിരിക്കുന്ന ദേശത്ത വിശിഷ്യജാതിയിൽ വിശി ഷ്ടകലത്തിൽ ജനിക്കുന്നു. അപ്രകാരം തന്നെ അവർ വിശി ഷ്ടമായിരിക്കുന്ന ധർമ്മം, ആയുസ്സ്, വിദ്യ, സുശീലത, ധനം, സുഖം, ബുലി എന്നിവയോടുകടിയിരിക്കുന്ന ജന്മത്തേ യം പ്രപിക്കുന്നു.' (ആപസ്തംബധർമ്മസൂത്രം 2, 2, 2, 3) 'അതാതു വർണ്ണങ്ങളും ആശ്രദികളും പ്രാപിക്കുന്നതായ ഫല ഭേങ്ങളേയും വറിവാധ ലോകങ്ങളേയും പററി പുരാണങ്ങളിലും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും'.' എന്നാൽ മറെറായു കാരണംകൊണ്ടും' (അവയ്ക്കും) താഴെ പറയുടാൻ ഭാവിക്കുന്ന ഫലത്തെ സിദ്ധിക്കാവുന്നതാണും' (മോക്ഷാപേക്ഷയോടുകൂടി മൻപറയപ്പെട്ട കർമ്മങ്ങളെ അനുപ്പിക്കുന്നുവെങ്കിൽ അവയ്ക്കു മോക്ഷഫലം സിദ്ധിക്കുന്നതാണും' എന്നത്ഥം)—

സോ സോ കർമ്മണുഭിരതഃ സംസിദ്ധിം ലഭടത നരഃ സാകർമ്മനിരതഃ സിദ്ധിം യഥാ വിന്ദതി തച്ഛുണം. 45

സോ സോ കർമ്മണി അവാവക്ട വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള

കർമ്മത്തിൽ

അഭിരതഃ പരിനിഎിതനായിരിക്കന്ന (ശ്രദ്ധ

യോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന)

നരഃ നേഷ്യൻ

സംസിദ്ധിം ജ്ഞാനയോഗ്യതയെ

ലഭത പ്രാപിക്കുന്നു

സ്വകർമ്മനിരതഃ തൻെറ കാര്യത്തിൽ നിഷ്യയോടുകൂടി

യിരിക്കുന്നവൻ

യഥാ ഏതുപ്രകാരം

സിദ്ധിം ജ്ഞാനയോഗ്യതയെ (സത്തചതുള്ളി

യെ)

വിന്ദതി പ്രാപിക്കുന്നുവോ

തത<sup>്</sup> അതിനെ ശൃണ്മ കേട്ടാലും.

അവരവക്ക് വിധീക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മത്തിൽ പരിനീഷ്ഠി തനായിരിക്കുന്ന മനഷ്യൻ ജ്ഞാനയോഗ്യതമയ പ്രാപീക്കുന്നു. സ്വകർമ്മത്തിൽ നീഷ്യോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവൻ ഏതു പ്രകാരം ജ്ഞാനയോഗ്യതയെ പ്രാപീക്കുന്നവോ അതിനെ കേട്ടാലും.

[ശം-ഭാ] സോ സോ കർമ്മണി<u></u> എൻപറയപ്പെട്ട ലക്ഷണ ഭേദത്തോടുകൂടി സാസാകർമ്മത്തിൽ; അഭിരതഃ—തൽപരനാ യിരീക്ഷന്; നരൗ—അധികൃത**നാ**യ പുരുഷൻ; സംസീദ്ധിം— സ്വകർമ്മാനുപ്പാനം കൊണ്ടും അതു ചിക്ഷയം വരുമ്പോശ ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങരുക്കു ഉഞ്ഞാനനിപ്പായ്ക്കുള്ള യോഗ്യതയാകുന്ന സംസിദ്ധിയെ; ലഭതേ—പ്രാപിക്കുന്നും സ്വകർമ്മാനുവാനം കൊണ്ടുതന്നെ സംസിദ്ധിയെ സാക്ഷാലായി പ്രാപിക്കാൻ കഴിയുമോ?—ഇല്ല—എന്നാൽ പിന്നെ എങ്ങനെ? സ്വകർമ്മനി രതനായവൻ എങ്ങനെയാണം സിദ്ധിയെ പ്രാപിക്കുന്നതും എന്നു കേട്ടാലും.

യതഃ പ്രവൃത്തിർഭ്രതാനാം ഭയന സവ്വമിദം തതം സ്വകർമ്മണാ തമഭ്യർച്ച്യ സിദ്ധിം വിന്ദതി മാനവഃ.46

യതഃ അന്തര്യാമിയായിരിക്കുന്ന യാതൊര

പരമേശ്വരനിൽനിന്ന**ാ**ണ°

ഭൂതാനാം പ്രാണികളുടെ

പ്രവൃത്തിഃ (ഭവതീ) ചേഷ്ട ഉണ്ടാകുന്നതു

യോതെ വരമേശ്ചരനാൽ

തതം വ്യാപിക്കപ്പെട്ടീരിക്കുന്നുവോ തം അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഈശ്വരമന

മാനവഃ മനയുൻ

സ്വകർമ്മണാ തനീക്കു വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മം

കൊണ്ടു°

അഭ്യർച്ച്യ പൂജിച്ചിട്ട്

സിദ്ധിം സിദ്ധിയെ (ജ്ഞാനയോഗ്യതയെ)

വിന്ദതി ലഭിക്കുന്നു.

അന്തര്യാമിയായിരിക്കുന്ന യാതെതേ പരമേശ്വരനിൽനിന്നാ ണം പ്രാണികയക്കു ചേഷ്ടയുണ്ടാകുന്നതും, യാതൊരു പരമേശ്വ രനാലാണം ഈ വിശ്വമാസകലം വ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതും അത്ജനെയിരിക്കുന്ന പരമേശ്വരനെ മനുഷ്യൻ തനിക്കു വിധി ക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മംകൊണ്ടു പൂജിച്ചിട്ടു സിദ്ധിയെ പ്രാപി ക്കുന്നും

[ശം-ഭാ] യസൂാത് <u>അന്തര്യാമിയായിരിക്കുന്ന യാതൊരു</u> ഈശ<sup>ച</sup>രനിൽനിന്നം"; ഭൂതാനാം <u>പ</u>ാണികളുടെ; പ്രവൃത്തിഃ <u></u> ഉത് പത്തി അല്ലെങ്കിൽ ചേഷ്ട (യാതൊരു ഈശ്ചരനിൽനിന്നാ ണം പ്രാണികളുടെ ഉത്പതി ഉണ്ടാകുന്നതു്, അന്തര്യാമിയാ തിരീക്കുന്ന തരെതാര ഈ ശരനിൽനിന്നാണം അവക്ക് ചേഷ്ട യുണ്ടാകുന്നത്ര്) യേന യാതൊരു ഈ ശ്വരനാൽ; സവ്വം ഇദം ഇത ജഗത്താസകലം; തതം പവ്യാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. സാകർമ്മണാ എൻ പറഞ്ഞപ്രകാരം അതാത്ര ജാതിക്കു വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർത്മം കൊണ്ട്; തം ചത്ത ഈ ശ്വാരന; ശാഭ്യച്യ പരുതിച്ചിട്ട്, ആരാധിച്ചിട്ട്; താവാ മനുഷ്യൻ; സിധിം കാവലം ജ്ഞാധനിഷ്യയോഗ്യതാലക്ഷണമായ സിധിതെ; വിന്ദതി പ്രാപിക്കനും.

അതു ഹേതുവായിട്ട് --

ശ്രേയാൻ സാധർമ്മോ വിഗുണഃ പരധർമ്മാത° സ്വന്മുവിതാത° സ്വഭാവനിയതം കർമ്മ കവ്വനാപ°നോതി കില°ബീഷം. 47

സ്വധർമ്പു അൻറ ധർമ്മം

വിഗുണഃ (അപി) ഗുണാമീനമാണെങ്കിലും

സ്വനുഷ്യിതാത<sup>ം</sup> നല്ലവണ്ണം അനുഷിക്കപ്പെട്ട പരധർമ്മാത<sup>ം</sup> അന്യമൻറ ധർമ്മത്തേക്കാളം

ശ്രേയാൻ ശ്രേഷ്ടമാകുന്ന

(യതഃ) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

സ്വഭാവനിയതം മൻപറയപ്പെട്ടപ്രകാരം അതാതു സ്വ

ഭാവത്തെ അനുസരിച്ച വിധിക്കപ്പെ

ട്ടിട്ടുള്ള

കർമ്മ കർമ്മത്തെ കവ്വൻ ചെയ്യുന്നവൻ കീല്ബിഷം പാപത്തെ ന ആപ്നോതി പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

തന്റെ ധർമ്മം ഗുണഹീനമാണെങ്കിലും നല്ലവണ്ണം അനുഷി ക്കപ്പെടുന്ന പരധർമ്മത്തേക്കായ ശ്രേഷ്യമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ സ്വഭാവത്തെ അനുസരിച്ച വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്നവൻ പാപത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

[ശം—ഭാ] സഭാവനിയതം......കില°ബിഷം.—വിഷ ത്തിൽ ജനിച്ചിരിക്കുന്ന കൃമിക്കു വീഷം എപ്രകാരം ദോഷക രമായി ഭവിക്കുന്നില്ലയോ അതുപോലെ തന്റെ സഭാവ ത്തെ അനസമിച്ച വിധീക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മത്തെ ചെയ്യുന്ന വൻ പാപത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ശേഷം സ<sup>്</sup>പഷ്യം.

സഹജം കർമ്മ കൗന്തേയ സദോഷമപി ന തൃജേത്

സവ്വാരംഭാ ഹി ദോഷേണ ധുമേനാഗ്നിരിവാവ്വതാം. 48

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കന്തീപ്യത സഹജം സ്ഥഭാവവിഹിതമായ

കർമ്മ കർമ്മത്തെ

സദോഷം അചി ദോഷത്തോടുകൂടിയതോണെങ്കിലും

ന ത്യജേത് ഒരുവൻ ത്യജ<sup>്</sup>ക്കരുത്ര് ഹി എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

സവ്വാരംഭാഃ ദ്രഹ്മാദ്രഹ്യങ്ങളായ സകല കർമ്മങ്ങളം

ധൃമേന പുകയാൽ

അഗ്നിഃ ഇവ അഗ്നീ എന്നപോലെ

ദോഷേണ ടോഷത്താത്

ആവൃതാഃ ചുററപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര, സാഭാവവിഹിതമായ കർമ്മത്തെ, ദോഷത്തോടുകൂടിയതാണെങ്കിലും, ഉപേക്ഷിച്ചുകൂട. എന്തെ ന്നാൽ സവ്വകർമ്മങ്ങളും, പുകയാൽ അഗ്നി എന്നപോലെ, ദോഷത്താൽ ചുററപ്പെട്ടിയിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] സഹജം കർമ്മ—ജനത്തോടുകടിത്തന്നെ ഉണ്ടാ തീട്ടുള്ള കർമ്മം. സദോഷം അപി — ത്രൂഗ്രണത്വം ഹേത്ര വായിട്ട ദോഷത്താടുകടിയതാണെങ്കിലും; ന ത്യജേത് — ഉപേക്ഷിച്ചുള്ളട. സവ്വാരം പ്രേയ്ത്ര സകലകർമ്മങ്ങളും — സ്വധർമ്മങ്ങളും പരധർമ്മങ്ങളും എന്നത്വം. ഹി — എത്രകൊണ്ടെ ന്നാൽ, ത്രിഗുണാത്മകത്വമാണ് ഇവിടെ (കർമ്മങ്ങളുടെ ദോഷത്തിന്റ്) ഹേതു. ത്രിഗുണാത്മകത്വം ഹേതുവായിട്ട സവ്വകർമ്മങ്ങളും, സഹജമായിരിക്കുന്ന് ധുമത്താൽ അഗ്നി എന്നപോലെ, ദോഷത്താൽ ചുറാപെട്ടിരിക്കുന്നു. ഒരുവൻ സ്വധർമ്മമെന്നു പറയപ്പെടുന്ന സഹജകർമ്മത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചുകൊണ്ടു് അന്യൻറെ ധർമ്മത്തെ അനുവിക്കുന്നുവെങ്കിലും (അവൻ) ദോഷത്തിൽനിന്നു മോചിക്കുന്നില്ല. പരധർമ്മം

ഭയത്തെ ഉണ്ടാകുന്നതുമാകുന്നു. അനാത്മഴഞ്ഞായവാനു കർ മ്മങ്ങളെ തീരെ ഉപോഷിപ്പാൻ കഴിയുന്നതല്ല; അതിനാൽ അവൻ കർമ്മത്തെ ഉപേക്ഷിക്കരുത്രം.

(ഇവിടെ ഒന്ന നിരുപിയ്ക്കുക).—(സഹജ) കർമ്മത്തെ ആഅമപേക്ഷിച്ചുകൂട എന്ന പറഞ്ഞത്ര് കർമ്മത്തെ നിശ്ശേഷം തൃജിപ്പാനസാദ്ധ്യമാണ് എന്നതുകൊണ്ടോ, അതോ, സഹജകർമ്മത്യാഗരതികൽ ദേവേമുണ്ടാകേന്നുവെവാതുകൊണ്ടോ?

(ഈ സന്ദേഹംകൊണ്ടുള്ള പ്രയോജനം പറയുന്നം.) സ ഫജകർമ്മത്തെ ത്യജിച്ചുകൂട എന്നു പറഞ്ഞത്ല് അതിനെ തീരെ ത്യജിപ്പാനസാദ്ധ്യമടകന്നവെന്നതു കൊണ്ടാണെങ്കിൽ അതിനെ നീശ്ശേഷം ത്യജിക്കുന്നതു ഗുണംതന്നെയായിരിക്കുമെന്നു വരുന്നും.

ശരിതന്നെ; പക്ഷേ, അതിൻെ അശേഷത്യാഗംതന്നെ അസാദ്ധ്യമാകന്നു—സാംഖ്യന്മാരുടെ സത്ത്വാദിഗുണങ്ങാം എ ന്നപോലെ ആത്മാ എപ്പോഴം ചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സ്വഭാ വത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നുവോ? അതോ പ്രതിക്ഷണം നാശത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതായ ബൗദ്ധനാരുടെ പഞ്ചസ്ക്കുന്ധങ്ങാം എന്ന പോലേ ക്രിയതന്നെ കാരകം (ആത്മാവ്) ആയിരിക്കുന്നു വോ? രണ്ടു പക്ഷത്തിലും കർമ്മത്ത്തിൻെറ അശേഷത്യാഗമുണ്ടാ

ഇനി മൂന്നാമതെന്തെ പക്ഷമുണ്ട്—വസ്ത (ആത്മാ) എ പ്രോരം പ്രവത്തിക്കുന്നുവോ അപ്രോരം അതു ക്രിയയോടുകൂടി യതായി ഭവിക്കുന്നു; ആ വസ്ത്രതന്നെ എപ്രോരം പ്രവത്തിക്കു ന്നില്ലയോ അപ്പോരം അതു നിഷ്ക്രിയമായി ഭവിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെയിരിക്കുമ്പോരം കർമ്മത്തെ അശേഷം തൃജിപ്പാൻ കഴിയുന്നതാണും. എന്നാൽ ഈ പക്ഷത്തിൽ ഒരു വിശേഷം കൂടിയുണ്ടും; (ഈ പക്ഷപ്രകാരം) വസ്ത സദാ പ്രചലിതമായി രിക്കുയോ, അല്ലെങ്കിൽ ക്രിയതന്നെ കാരകമായിരിക്കുയോ ചെയ്യുന്നില്ല. പക്ഷെ, ഒരു സ്ഥിരമായ ദ്രവ്യത്തിൽ മുൻപില്ലാ ത്ത ക്രിയ ഉണ്ടാവുകയും, അതിലുള്ളതായക്രിയ നശിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു; എന്നാലം ദ്രവ്യം ശുജ്യമായും (ക്രിയാ) ശക്തിയോ ടുകൂടിയും, അതു ഹേതുവായിട്ട് അതുതന്നെ കാരകമായും ഇരി ക്കുന്നണ്ടും. ഇപ്രതമാണും കണാദ**സിദ്ധാന്തികരം വാദിക്കു** ന്ന**തും.** ഈ പക്ഷത്തിൽ എന്താണം ദോഷം?

അതിന്നു<sup>°</sup> ഈ ഒരു ദോഷമുണ്ടു്. **അതു ഭഗവന്തത**മല്ല. അതെക്കുന്നെയാണറിയുന്നതു്?

എങ്ങനെയെന്നാൽ; 'നാസതോ വിദ്യതേ ഭാവഃ' (അ. 2, ശ്രോ. 1) എന്നിങ്ങനെ ഗേവാൻ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ കാണാമേതപ്രകാരം അസത്തിന്ന് (ഇല്ലാത്തതിന്ന്) ഭാവവം, സത്തിന്ന് (ഉള്ളതിന്ന്) അഭാവവം കല്ലിക്കപ്പെടുന്നു. അതിനാൽ ഇത്ര ഗോദന്മതമാകവാൻ പാടില്ല.

ഭഗവന്മതമല്ലെങ്കിലും യുക്തിയോടുകൂടി**മിക്കുന്നവെങ്കിൽ** ഈ പക്ഷത്തിനൊന്നാണും ഭോഷം?

സമാധാനം....ഈ പക്ഷം സവ്വ്വമാണവിരോധമാക യാൽ ദോഷത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നു. എങ്ങനെ? പറയാം— ദ്വ്യണകം (¢ണ്ടണക്കഠം കൂടിയ**തു**°) മതലായ (ദ്വ്യം ഉത്പ ത്തികം മുമ്പും അതൃന്തം അസത്തായി (ഇല്ലാത്തതായി) ഇരിക്ക കയും, പിന്നെ ഉണ്ടായിട്ട കുറച്ചകാലം ഇരുന്നതിന്റേശേഷം പ്രന്യേം അത്യന്തം അസത്തചത്തെത്തന്നെ പ്രാപീക്കുകയും ചെയ്യുന്നുവെങ്ക*ി*ൽ അന<u>്ത്ത</u>ുരുന്നെ സത്തായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നും ം സത്തതന്നെ അസത്തായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നും വരുന്നു; അഭാവം ഭാവമായി ഭവിക്ഷന്നപ്പെന്നും, ഭാവം അഭാവമായി ഭവിക്ഷന്ന വെന്നും വരുന്നു. അപ്പോയ ഭാവമായിട്ട തീമാവാൻ ഭാവിക്കുന്ന അഭാവം, അതിന്റെ ഉത<sup>്</sup>പത്തിക്ക മുമ്പു<sup>ം</sup>. മയലി**ൻെറ കൊ**മ്പു പോലെയാണെന്നം, സമവായി, അസമവായി, നിമിത്തം എന്നീ കാരണങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ച° അതു° (അഭാവം) ഭാവ മായി തീരുന്നുവെന്നും കല്ലിക്കണം. പക്ഷേ, അഭാവം ഇപ്ര കാരം ഉണ്ടാകുന്നുവെന്നും, അതു കാരണത്തെ അപേക്ഷിക്കുന്നു വെന്നും (കാരണത്തെ അപേക്ഷിച്ച് ഒരു കാര്യമായിത്തീരുന്ന വെന്നും) സാധിപ്പാൻ കഴീയുന്നതല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ശശവീഷണം (മയലിൻെ കൊമ്പ്°) മതലായ ഇല്ലാത്ത വസ്തകളെ സംബന്ധിച്ച് ഇതു കാണപ്പെടുന്നില്ല (ശശവിഷാ ണം മുതലായ അസദ്വസ്തുക്ക**ം** ഉൽപാദിക്കുന്നു**വെന്നോ, അവ** കാരണത്തെ അപേക്ഷിച്ച കായ്യമായീത്തീരുന്നുവെന്നോ പറ

വാൻ തരമില്ല എന്നത്ഥം) ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്നവയായ ഘടാദി കഠം ഭാവാത്മകമാണ<sup>ം</sup> എന്നു പറയുന്ന പക്ഷത്തിൽ, അവയുടെ അഭീവ്യക്തിയെ സംബന്ധിച്ചെങ്കിലും കാരണത്തു അപേ ക്ഷിച്ച<sup>ം</sup> അവ ഉത<sup>ം</sup>പാദിക്കുന്നു (ഒരു കാര്യമായിത്തിരുന്നു)എന്നു പ്രതിപാദിപ്പാൻ കഴിയുന്നതാണം. എന്നതന്നെയുകല്ല, അസ ത്തും സത്താവുകയും, സത്തും അസത്താവുകയും ചെയ്യുന്ന പക്ഷ ത്തമിൽ പ്രമാണപ്രമേയവ്യവഹാരത്തിൽ ഒരു ഭിക്കിലും ആക്കും വിശ്വാസമുണ്ടാകുന്നതല്ല. എന്തെന്നാൽ സത്തു സത്തുതന്നെ യാണം°, അസത്തം° അസത്തുതന്നെയാണം°, എന്നു നിശ്ചയി പ്പാൻ അപ്പോരം തരമീല്ലാതെയാകുന്നു. അത്രയുമല്ല, ദ്വ്യണുകാ ദിദ്ര**വ**്യം (ഒരു കാര്യമായി) ഉത<sup>്</sup>പാദിക്കുന്നുവെന്നു പറയുന്നതു കൊണ്ടു സ്വകാരണത്തോടും സ്വസത്തത്തോടുമുള്ള അതിന്റെറ സംബന്ധത്തെയാണ് അവർ (കാണാദന്മാർ) പറയുന്നത്ര്യ്. ഉത°പത്തിക്കുമുവു° അസത്തായിരുന്നീട്ട പിന്നെ അതു°, സാ കാരണവ്യാപദരത്തെ അപേക്ഷിച്ചു", സ്വകാരണമായ പരമാ ണക്കളോടും, സമവായലക്ഷണമായ സംബന്ധംകൊണ്ടു സത്ത യോടും സംബന്ധിക്കപ്പെടുന്നു. ഇപ്രകാരം സംബന്ധിക്കപ്പെ ടുമ്പോരം — ഇപ്പകാരം പിരീയുവാൻ പാടില്ലാത്തവിധം കാര ണത്തോടു സംബന്ധിച്ചിരികമ്പോയ—അതു (കാര്യം) സത്താ **യി ഭവി**ക്കുന്നു. ഇവീടെ എങ്ങനെയ**്ണു° സത്തു°** അസത്തി **ൻെ കാരണമാകുന്നതെന്നും, അതിന്നും എന്തി നോടാണും സംബ** ന്ധമെന്നും ഉള്ള ചോദ്യങ്ങരംക്കും അവർ സമാധാനം പറയേ വന<sup>്</sup>ധ്യാപത്രൻെ ഉത്പത്തിക്കുള്ള കാരണ ണ്ടതാകുന്നു. ത്തെയോ, എന്തിനോടെങ്കിലും അവന്നുള്ള സംബന്ധത്തെ യോ വല്യ പ്രമാണം കൊണ്ടെങ്കിലും കല്പിപ്പാൻ ഞങ്ങഗക്ഷ കഴിയുന്നതല്ല, നീശ്ചായംതന്നെ.

പൂവ്വ്പക്ഷം—വൈശേഷികന്മാർ അഭാവത്തിന്നു് (ഒന്നിനോടും) സംബന്ധകത്ത കല്പിക്കുന്നില്ല. ദ്വ്യണകാദിദ്രവ്യങ്ങളുടെ സ്വകാരണത്തോടുള്ള സമവായിലക്ഷണമായ സംബന്ധത്തെപ്പററിയാണു് അവർ പറയുന്നതു്.

 മുമ്പായി അവർ ഘടാഭികയക്കു അസ്തിത്വം (ഉണ്ടു എന്ന ഭാവം) സമ്മതിച്ചിട്ടില്ല. മണ്ണതന്നെ ഘടം മുതലായ ആകാ രേത്ത പ്രാപിക്കുന്നുവേന്നും അവർ സമ്മതിക്കുന്നില്ല. അപ്പോയ പിന്നെ അസത്തിന്തരുന്നെയാണു (കാരണത്തോടുള്ള) സംബ ന്ധമെന്നു സമ്മതിക്കാരത വേറെ വഴിയില്ല.

പുവ്വപക്ഷം:—അസത്താണെങ്കിലും അതിന്നു് (കാരണതോട്) സമവായലക്ഷണമായ സംബന്ധം യൂക്തിക്ക വിരോധമല്ലഘും.

സമാധാനം: \_\_അങ്ങനെ പറയവാൻ പാടില്ല. എന്തെ ന്നാൽ വന<sup>്</sup>ധ്യാപത്രാദികരംക്ക് (അങ്ങനെയുള്ള സംബന്ധം) കാണപ്പെടുന്നില്ല. ഘടാദിയുടെ പ്രാഗഭാവത്തിന്ന1 സ്വകാര ണത്തോടു സംബന്ധമുണ്ടെന്നും, വാന്ധ്യാപ്യതാദി**യുടെ** ഗഭാവീത്തനാം സ്വകാരണത്തോട്ട സംബന<sup>്</sup>ധമില്ലെന്നം, വരുന്നുവെങ്കിൽ രണ്ടു ദിക്കിലും അഭാവം തുല്യമാണെങ്കിലും അഭാവത്തിൽനിന്നു വ്യത്യാസപ്പെട്ടിരി ത്രോ ക്കുന്നുവെന്നും" ഒന്നിൻെറ് അഭാ അവർ പറതോണഭിവരാം. അഭാവം, സവ്വത്തിൻേറയും വം, രണ്ടിന്റെ അഭാവം. പ്രാഗഭാവം, പ്രധ്യംസഭേവം2, ഇതരേതമാഭാവം, ന്താഭാവം — ഇങ്ങനെ അഭാവങ്ങാംകും തമ്മീൽ കൊണ്ടു യാതൊരു ഭേദത്തേയും ആക്ടം കാണിപ്പാൻ കഴിയുന്ന തല്ല. ഇങ്ങനെ അഭാവങ്ങരംകും വിശേഷമീല്ലാതിരിക്കേ ഘട ത്തിൻെ പ്രാഗഭാവം മാത്രം കലാലാദികളെക്കൊണ്ടു ഘടഭാവ ത്തെ പ്രാപിക്കുന്നുവെന്നും, കചാലങ്ങളെന്നു പറയപ്പെടുന്ന ഭാവമായ സ്വകാരണത്തോട്ട സംബന°ധിക്കപ്പെടുന്നുവെന്നും, അതിനാൽ അതും (ഘടാശ്രിതമായ ജന്മനാശാദി) സവ്വാവ ഹാരത്തിന്നും യോഗ്യമാകന്നുവെന്നും എന്നാൽ ആ ഘടത്തി ൻെറതന്നെ പ്രധംസാഭാവത്തസ്സംബന°ധിച്ച°, അതും അഭാ വംതന്നെയാണെങ്പും, അപ്രകാരം പറഞ്ഞുകൂടാ എന്നും പറ യുന്നതു യുക്തിക്കു വീരമാധമാകുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ പ്രധാം സം മൗലായ അഭാവങ്ങറംക്കു (ജന്മാദ് ) വ്യാപഹാരയോഗ്യ

- ഒരു വസ്ത ഉത<sup>ര</sup>പാദിക്കുന്നതിന്നുമുമ്പുള്ള അവസ്ഥ അതി ൻെറ പ്രാഗഭാവം.
- ഒരു വസ്ത നശിച്ചതിന്റെശേഷമുള്ള അവസ്ഥ അതിന്റെ പ്രധ്യംസാ ഭാവം.

താം ഒരു ഭീക്കിലുമില്ലെന്നം, എന്നാൽ ദ്യാണകാദീര്രവ്യങ്ങളുടെ പ്രാഗഭാവത്തിന്നു മാത്രമേ ഉൽപത്ത്യാദിന്ധ്യവഹാമാഹതാമു ജൂവെന്നും പറയുന്നതു് അസംബന്ധമാകന്നും. എന്തെന്നാൽ പ്രാഗഭാവത്തിന്നു് അത്യന്തപ്രധാംസാഭാവങ്ങളെപ്പോലെ അഭാ വത്വത്തിൽ യാതൊരു വിശേഷവുമില്ല.

പൂവ്വ്പക്ഷം:—പ്രാഗഭാവം ഭാവമായിത്തീരുമെന്നു ഞങ്ങറം പറയുന്നില്ല.

എന്നാൽ ഭാവംതന്നെയാണം ഭാവമായിത്തീമന്നത് --ഘടം ഘടമായിത്തീരുന്നു, പടം പടവുമായിത്തീരുന്നു. അഭാ വം ഭാവമായിത്തീരുന്നുവെന്നത്രപോലെതന്നെ ഇതും പ്രമാണ **വിരുദ്ധമാകുന്നു. സാംഖ്യസ്റെ പരിണാമവാ**ദവും, മമ്പില്ലാത്ത ധർമ്മങ്ങളുടെ ഉല്പത്തിയേയും നാശത്തേയും സ്വീകരിക്കുന്നതി നാൽ, വൈശേഷികപക്ഷത്തിൽ നിന്നു വ്യത്യാസപ്പെടുന്നില്ല. കാര്യത്തിൻെ അഭിവ്യക്തികൊണ്ടും തീരോഭാവംകൊണ്ടും അതു സത്തോ അസത്തോ ആയിരിക്കുന്നു എന്നുള്ള അവരുടെ സമാധാനമത്ത സചീകരിക്കുകയാണെങ്കിൽത്മന്നെ കാരണാത്മനാ മുമ്പുതന്നെ അവ്യക്തമായിരിക്കുന്നു; അതു കാര കവ്യാപാരംകൊണ്ടു വ്യക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു; അതുകൊണ്ടു വ്യക്തിയുടേയും അവ്യക്തിയുടേയും ജന്മനാശവ്യവഹാരം ഹേതു വായിട്ട **വൈശേഷിക**പക്ഷത്തിൽനിന്ന**് ഇതു വ്യത്യാസ**പ്പെ ട്ടിരിക്കുന്നുവെന്നു പറയുകയാണെങ്കിൽത്തന്നെ) അവരുടെ പക്ഷം ശരിയായിരിക്കുന്നുല്ല. എന്തെന്നാൽ അഭിവ്യക്തിയം തിരോഭാവവം മുമ്പതന്നെ ഉണ്ടോ ഇല്ലയോ എന്നു നിരൂപിക്കു തു പക്ഷവം മമ്പത്തെപ്പോലെതന്നെ പ്രമാണ വിരോധമായി ഭവീക്കന്നു. (കാര്യത്രപമായിട്ടള്ള) ഉൽപത്തി സംസ്ഥാനമാണം കാരണത്തിൻെറതന്നെ മതലായത്ര (ആകാരവിശേഷമാണ<sup>ം</sup>) എന്ന പക്ഷദത്തയും ഈ ന്യായം **കൊണ്ടതന്നെ (സാംഖ്യപക്ഷത്തെ** ഖണ്ഡിച്ച ന്യായംകൊണ്ട തന്നെ) ഖണ്ഡിക്കാവുന്നതാണം.

അതിനാൽ സത്തായിട്ടുള്ള ഏകവസ്ത്രതന്നെ അവിദ്യ യാൽ ഉത<sup>ം</sup>പത്തി വിനാശം മതലായ ധർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ട്, മംഗത്തിൽ നടൻ എന്നപോലെ, അനേകവിധമായി വികല്പി ക്കപ്പെടുന്നുവെന്നുള്ള പക്ഷം ശേഷിക്കുന്നു. ഭഗവാൻെറ ഈ മതം 'നാസതോ വിദ്യതേ ഭാവോ നാഭാവോ വിദ്യതേ സതഃ' എന്ന ശ്രോകത്തിൽ' സത്പ്രേത്യയം അവ്യഭിചാരമാണെന്നും അന്യപ്രത്യയങ്ങടാം വ്യഭിചമിഷനേവെന്നും സ്ഥാപിച്ചു പറ യപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും".

ആത്മാ അവിക്രിനുനായിരിക്കുമ്പോരം കർമ്മത്തിന്റെറ **അ**ശേഷത്യാഗം എങ്ങനെയാണ് അസാദ്ധ്യമായി ഭവിക്ക ന്നതു<sup>ം</sup>? കർമ്മം (ത്രി) ഗുണങ്ങളുടെ ധർമ്മമാകുന്നു. ഗുണങ്ങ**ം** പരമാത്ഥമായിട്ടുള്ളവയോ അതോ അവിദ്യാകല്ലിതമോ (എന്ന സംഗതി) എങ്ങനെയെങ്കിലുമാകട്ടേ, കർമ്മം ആത്മാവിൽ അവിദ്യകൊണ്ടാരോപിക്കപ്പെട്ടിട്ടള്ളതാണം°. അതിനാലാകന്ന 'ഒരു നിരിഷംപോലും അവിദ്ധാനാഅവന്നം' കർമ്മത്തെ നി ശ്ശേഷം ത്യുജിപ്പാൻ കഴിയുന്നതല്ല' (അ. 3 ശ്രോ. 5) എന്നു എന്നാൽ ആതമാവീനെ അറിയുന്ന പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും. വന്ന° (വിദ്ധാന°), വിദ്യകൊണ്ട° അവിദ്യ നിവത്തിച്ചിരി ക്കുന്നതിനാൽ, കർമ്മത്തെ നിശ്ശേഷം ത്യജിപ്പാൻ കഴീയന്ന താണം. എന്തെന്നാൽ അവിദ്യന്മാൽ ആരോപിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള തിൻെറ ബാക്കി (വിദ്യോല് പത്തിക്കശേഷം) കറച്ചപോലും ശേഷിപ്പാൻ അരമില്ല. തീമിരദ്ദഷ്ടികൊണ്ട് ആരോപിക്കച്ച ട്ടിട്ടുള്ള രണ്ടാമതൊരു ചന്ദ്രൻ മുതലായതിൻെറ ലേശമെങ്കിലും ബാക്കി, തീമിരം നീഞ്ങിയതിൻെ ശേഷം, ഇരിക്കുന്നത ല്ലലോ. അതിനാൽ 'സവ്വകർമ്മാണി മനസാ' (അ. 5, ശ്രോ. 13), 'സോസോ കർമ്മണ്യമിരതഃ സംസിദ്ധിം ലഭ തേ നരഃ', സ്വകർമ്മണാ താഭ്യർച്ച്യ സീദ്ധിം വിന്ദതി മാന വഃ' (അ. 18, ദ്രോ. 45, 46) എന്നി**ങ്ങ**നെ**നു**ള്ള ങ്ങരം ഉപപന്നമായി ഭവിക്കുന്നു.

കർമ്മയോഗം കൊണ്ട് ജ്ഞാനനിഷ്യായോഗ്യതാലക്ഷണ മായ യാതൊരു സിദ്ധിയാണു് പറയപ്പെട്ടയ്ക്ക് അതിരൊ ഫല മായ ജ്ഞാനനിഷ്യലക്ഷണമായ നൈഷ് കരർമ്മ്യസിദ്ധിയെ പ്രവീ പറയേണമെന്ന ഉദ്ദേശ്യത്തോടുകൂടി ഭഗവാൻ ഈ ശ്രോകമാരംഭിക്കുന്നു:

അസക്തബുദ്ധീഃ സവ്വ്ത ജിതാത്മാ വിഗതസ്പൃഹഃ നൈഷ്ടർമ്മ്യസിദ്ധിം പരമാം സംന്യസേനാധിഗച്ഛതി. 49 നാവ്ത്ര സഹചാവസ്തകളിലും

അസ്രത്തുമായ ബൂ**ജിയോ**ടുകൂടി

സ്ഥാവം

ംനമാകാരനം നിരവാകാരനം

വീഗതസ് പ്രവാദ നലവിഷയമായ ഇച്ഛയില്ലാത്തവ

നമായവൻ

സംസുനാനം കർമ്മതൽഫലസംഗത്യാഗമായി

രീക്കുന്ന സന്ന്യാസംകൊണ്ട്

പരമറം ഉത്തമമായ

നൈഷ'ക്കിവര്യസിലോം സവ്വകർമ്മതിവ്യത്തിലക്ഷണമായ

പിയ്ക<sup>്ര</sup>മേറിയെ

അനിഗച്ചതി പ്രാപിയ്ക്കുന്നു.

സകലവവുകളിലും സംഗത്രു മൃമായ ബുദ്ധിയോടുകളിയവരം നീരപാകമാതം പാരവച്ചുയില്ലാത്തവരമായവാർ കർമ്മതത്പ ലസംഗത്യാഗമായിരീക്കുന്ന സന്ന്യാസംകൊണ്ട് ഉത്തമമായ സർവുകർക്കമിലുത്തിലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന ചിത്തശുദ്ധിയെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം ...ഭാ] സവ്വത = ആസക്തിക്ക ഹേതുവായിട്ടുള്ള പത്ര ദാരാദ<sup>ൂ</sup>യിൽ; അസക്തബ്ദ്യീം<u>≔</u>സംഗരഹിതമായ അന്തഃക രണ<sub>്</sub>ത്താടുകൂടിയവൻ; ജിതാത്മാ<u>—</u>അന്തഃകരണത്തെ സ്വാധീ നമാക്കീട്ടള്ളവൻ; വിശതസ്പ്പപഃ<u>—</u>ദേഹം ജീവിതം ഭോഗ ങ്ങരം എന്നിവയിൽ തൃഷ്ണയില്ലാത്തവൻ. ഇങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ആത്മജ്ഞാനി (സംന്ത്യാസേന<u>—</u>) സമ്യഗ<sup>്</sup>ദൾനംകൊണ്ട്, അപ്ലെങ്കിൽ സമ്യഗ°ഭശനപൂവ്വകമായ സർവ്വകർമ്മസന്ന്യാസം കൊണ്ട<sup>ം</sup> നൈഷ<sup>ം</sup>ക്കർമ്മ്യസീദ്ധിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. നൈഷ്ക്ക ർമ്മ്യസിദ്ധി—നിഷ<sup>്</sup>ക്രിയബ്രഹ്മമാകന്ന ആത്മാവിൻെറ ജ്ഞാ നംനിമിത്തം എവനിൽനിന്നു സർവ്വകർമ്മങ്ങളം നിവത്തിച്ചി രിക്കുന്നവോ അവൻ നിഷ്കർമ്മാ; അവൻെ ഭാവം നൈഷ് കർമ്മ്യം. നൈഷ്കർമ്മ്യംതന്നെയായ സീദ്ധി നൈഷ്കർമ്മ്യ സിദ്ധി. അല്ലെങ്കിൽ നൈഷ°കർമ്മൃത്തി**ൻെറ സിദ്ധി നൈഷ°** കർമ്മ്യസ് ഭധി. നിഷ്ക്രിയത്മസ്വ**രുപാവസ്**ഥാനല**ക്ഷ**ണ മായ (തിബ്കിന്മാത്മസ്വരുപമായിട്ടീരിക്കുക എന്ന ലക്ഷ ണത്തേടുകൂടിയ) ഗൈപ്ര<sup>ഴ</sup>കർമ്മ്യത്തികൻറ സിദ്ധി -

ത്തി) എന്നത്ഥം. നൈഷ്യർമ്മ്യസിദ്ധി കർമ്മയോഗംകൊ ണ്ടുണ്ടാകുന്ന സിദ്ധിയിൽനിന്നു വിലക്ഷണമാകുന്നു; അതി നാൽ അതു പ്രകൃഷ്യവമാകുന്നു. അതു സദ്യോമുക്ത്യവസ്ഥാന ത്രപമാകുന്നു (ഉടനെ മുക്തിയെ പ്രാപിക്കുക എന്ന അവസ്ഥ യാകുന്നു). അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഈ നൈഷ്യർമ്മ്യസിദ്ധിയെ സമ്യഗ്ദർശനംകൊണ്ടും, അല്ലെങ്കിൽ സമ്യഗ്ദശ്നപൂവ്വക മായ സർവ്വകർമ്മസന്ന്യാസംകൊണ്ടും പ്രാപിക്കുന്നു. അപ്രകാ രം ഭഗവാൻതന്നെ 'സവ്വകർമ്മാണി മനസാ സംന്യസ്യ….. നൈവ കവൻ ന കാരയൻ ആസ്സേ' (അ. 5, ശ്രോ. 13) എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും.

ഈശാരപുജാരൂപമായ മുമ്പറയപ്പെട്ട സ്വകർമ്മാനരുമാനം കൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള മുൻപറഞ്ഞ ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയ (ജ്ഞാ നനിപ്പായോഗൃതാലക്ഷണമായ) സിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചിരി കുന്നവനും ആത്മയിവേകജ്ഞാനമുണ്ടായിരിക്കുന്നവനുമായ വന്നു കേവലം ആത്മജ്ഞാനനിപ്പാരൂപമായും നൈഷ്ലർമ്മ്യല ക്ഷണമായുമിരിക്കുന്നു സിദ്ധി ഏതൊരു ക്രമംകൊണ്ടാണുണ്ടാ കുന്നതെന്നു ഭഗവാൻ പറയുന്നു:

സീദ്ധിം പ്രാപ്പോയഥാ ബ്രഹ്മ തഥാപ്പോതി നിബോധ മേ സമാസേമനെവ കൗന്തേയ നിഷാ ജ°ഞാനസ്യ യാ പരാ. 50

ഹേ കൗന്തേയ

അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര

സിദ്ധിം പ്രാപ്പഃ (സൻ) നൈഷ്പർമ്മ്യസിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ച വൻ

ബ്രഹ്മ

ബ്രഹ്മത്തെ

യഥാ

ഏതുപ്രകാരം

ആപ്പോ**തി** 

പ്രാപിക്കുന്നുവോ

രഥാ

ആ പ്രകാരത്തെ സംക്ഷേപമായി

സമാസേന ഏവ

എൻെ വാക്കിൽനിന്നു<sup>°</sup>

നിബോധ

അറിഞ്ഞാലും

സ്ഥ

യാതൊരു ബ്രഹുപ്രാപ്പി

ജ°ഞാനസ്യ പരാ നിഷ്ഠാ ജ°ഞാനത്തിൻെറ പര്യവസാനമാ കുന്നം അല്ലയോ കുന്തീപുത്ര, സീദ്ധീനെ പ്രാപിച്ചവൻ ഏതുപ്പകാര മാണ് ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതു് ആ പ്രകാരത്തെ എൻെറ വാക്കിൽനിന്നു നീ മനസ്സിലാക്കിയാലും. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ബ്രഹുപ്രാപ്തി ജ°ഞാനത്തിൻെറ പര്യവസാനമാകുന്നു.

[ശം-ഭാ] സിദ്ധിം പ്രാപ്പും പ്രവാദത്താൽ ദേഹേന്ദ്രിയ രണ അച്ചിച്ചും അദ്ദേഹത്തിൻറെ പ്രസാദത്താൽ ദേഹേന്ദ്രിയ ങ്ങാംക്കു ജ്ഞാനനിപ്പായോഗ്യതാലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന സി ദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചവൻ. 'സിദ്ധിം പ്രാപ്പും' എന്നതും ഇനി പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്നതിൻെറെ ഒരു മുഖവുരയാകുന്നു. ഇനി എന്താണു പറയുവാൻ ഭാവിക്കുന്നത്രം?—ജ്ഞാനനിപ്പാ രൂപമായയാതൊരു പ്രകാരംകൊണ്ടാണം' അവർ ബ്രഹ്മത്തെ—പരമാത്താവിനെ—പ്രാപിക്കുന്നത്രം', അപ്രകാരമുള്ള ജ്ഞാന നിപ്പാപ്രാപ്പിക്രമത്തെ നീ എൻെറ വാക്കിൽനിന്നു നിശ്ചയ മായി മനസ്സിലാക്കിയാലും. വിസ്താരമായിട്ടാണോ പറയു വാൻ ഭാവിക്കുന്നത്രം?—ഭഗവാൻ പറയുന്നു—അല്ല, സംക്ഷേപ മായിട്ടമാത്രം.

'യഥാ ബ്രഹ്മ പ്രാപ്പോതി തഥാ നിബോധ' എന്നതുകൊ ണ്ട° യാതൊരു ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയാണു ഭഗവാനാൽ സൂചിപ്പിക്ക പ്രെട്ടതു° അതു° ഇന്നതാണം" എന്ന കാണിക്കുന്നതിന്നായി ഭഗ വാൻ പറയുന്ന—ജ്ഞാനസ്യ യാ പരാ നിഷ്യാ—നിഷ്യാ—പര്യ വസാനം, പരിസമാപ്തി. അതു പയോയിരിക്കുന്ന പരിസ മാപ്തിയാകുന്നം.

എന്തിന്റെ പരിസമാപ്ലി? ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തിന്റെ അതു (നിഷ്ഠ) എന്തൊരുമാതിരിയാകുന്നു? അതു° ആത്മജ്ഞാനം പോലെയാകുന്നു. ആത്മജ്ഞാനം എന്തൊരുമാതിരിയാണും? അതു° ആത്മാവിന്റെ മാതിരിയാകുന്നു. ആത്മാ എന്തൊരുമാതിരിയാകുന്നു?

ആത്മാ, ഭഗവാൻ വിവരിച്ചിട്ടുള്ളപ്രകാരവം, ഉപനിഷ ദോകൃങ്ങളെക്കൊണ്ടും ന്യായംകൊണ്ടം പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള പ്രകാ രവുമാകുന്നു. പുവ്വപക്ഷം: — ജ്ഞാനമെന്നത്ത് വിഷയാകാരമായിരിക്കു ന്നു (ജ്ഞാനത്തിനു വിഷയമായിട്ടുള്ളതിന്റെ ആകാരമായിരി കുന്നു). എന്നാൽ ആത്മാ (ജ്ഞാനത്തിന്നു) വിഷയമാരണ ന്നോ, ആകാരത്തോടുക്കടിയതാണെന്നോ, ഒരു ദിക്കിലും സമ്മ തിപ്പിട്ടില്ലം

സമാധാനം:—'ആത്മാ ആദിത്യവർണ്ണനാകുന്നു' (ശോ. ഉ. 3. 8), 'ആത്മാ പ്രകാശസ്യത്രപനാകുന്നു' (ഛാ. ഉ. 3. 14. 2), 'ആത്മാ സ്ഥയംജ്യോതിസ്സാകുന്നു' (ബ്ല. ഉ. 4. 3. 9) എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശ്രതികളിൽ ആത്മാ ആകാരത്തേറടുകൂടിയി മീക്കുന്നുവെന്നു പറയുന്നുണ്ടു്.

പുപ്പക്ഷം: - ഇല്ല. ആത്മാവിന്നു തമോര്യപത്വത്തെ നിഷേധിക്കുന്നതിനാകുന്നു മേല്ലാഞ്ഞ വാകൃങ്ങരം. ആത്മാ വിൽ ദ്രവ്യുമ്പാദ്യാകാരങ്ങരം പ്രതിഷേധിക്കപ്പെടുമ്പോരം ആത്മാവിന്നു അമേശ്രപത്വമുണ്ടെന്നുവരുന്നു. 'എന്നിങ്ങനെയുള്ള വാകൃങ്ങരം. 'അര്രവം' (കാ. ഉ. 3. 15) എന്നിങ്ങനെ ആത്മാവിന്നു ത്രവം പ്രത്യേകം പ്രതിഷേധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. താഴെ പറ യുന്ന ശ്രതിവാക്യംകൊണ്ടു' ആത്മാവിന്നു വിഷയത്വവും പ്രതി ഷേധിച്ചിരിക്കുന്നു. 'ന സംദൃശേ തിപ്പതി രൂപമസ്യന ചക്ഷ ഷാ പശ്യതി കശ്ച നൈനം അതിനെ രൂപം (നമ്മുടെ) ദൃഷ്യിയിൽ നില്ലുന്നില്ല. ആതും അതിനെ കണ്ണുകൊണ്ടുകാണ്ട അതിനാൽ ആത്മാകാരമാണും' ഉഞ്ഞാനമെന്നു പറയുന്നത്തു ശമിയല്ല.

എന്നാൻ പീന്നെ ആത്മാവിൻെറ ജ്ഞാനമെങ്ങനെയുണ്ടാ കുന്നു? ജ്ഞാനം യദ്ധിഷയകമായിരിക്കുന്നുവോ തദാകാരമായി ട്ടാണം അത്ത് (സവ്വജ്ഞാനവം) ഇരിക്കുന്നത് എന്നുതിനു വാദ മില്ല. ആത്മാ നിരാകാരനാണെന്നും (ആത്മാവിന്നു വിഷയ ത്വമില്ലെന്നും) പറഞ്ഞു. ജ്ഞാനവുമാത്മാവും രണ്ടും നിരാകാ രമാണെങ്കീൽ പിന്നെ എങ്ങനെയാണം അതിൻെറ (ആത്മജ്ഞാ നത്തിൻെറ) ഭാവനാനിഷ്യ ഉണ്ടാകുന്നത്ത്യും?

സമാധാനം:—അങ്ങനെയല്ല. എന്തെന്നാൽ, ആത്മാ അത്യന്തം നീർമ്മലവും അത്യന്തം സ്വച്ഛവും അത്യന്തം സൂക്ഷൂവു മാണെന്നു കാണിക്കാവുന്നതാണം". ബുദ്ധീക്കും ആത്മാവിനെ പ്പോലെ നൈർമ്മല്യം മതലായതുണ്ടെന്നു കാണിക്കാവുന്നതാ കയാൽ ബൂദ്ധിക്ക് ആത്മചൈതന്യാകാരത്തിന്റെ ആഭാസത്വ മുണ്ടു° എന്നതു ശരിതായാിരിക്കുന്നു. മനസ്സ് ബുദ്ധിയുടെ ആഭാസ മാകുന്നു; ഇന്ദ്രിയങ്ങരം മനസ്സിന്റെ ആഭാസങ്ങളാകുന്നു. ദേഹം അത്ര ഹേതുവായിട്ട സാധാരണജന ഇന്ദ്ര**ിയാഭാ**സമാകുന്നു ത്ങ**ം (സൂറൂല)ദേഹത്തെ** മാത്രം ആത്മാവായി ഒശ് ക്കുന്നു. **ദേഹം ചൈതന്യത്തോടു**കൂടിയതാണെന്നു വാദിക്കുന്ന ലോകാ യതികന്മാർ ചൈതന്യവിശിഷ്ടമായിരിക്കുന്ന ദേഹംതന്നെ ആണ് പുരുഷൻ (ആത്മാ) എന്നു വാദിക്കുന്നു. അപ്രകാരംത ന്നെ മററുപിലർ ഇന്ദ്രീയങ്ങാം ചൈതന്യത്തോടുകൂടിയ രി ക്കുന്നു എന്നു വാദീക്കുന്നു. അതുപോലെതന്നെ മനസ്സ് ചൈത ന്യത്തോടുകൂടിയതാണെന്നു (മനസ്സിന്നാണം ആത്മതചചെക്ഷം) ചീലരും, ബൂദ്ധി ചൈ തന്യത്തോടുകൂടിയതാണം' (ബൂദ്ധിക്കാ ണ<sup>െ</sup> ആത്മതാം) എന്ന വേറെ ചിലരം വാദിക്കുന്നു. അപൂച്ചം ചിലർ (പ്രകൃതിചൈതന്യലാദിക∞) ബുദ്ധിക്കും മേലെയാ യിട്ട് അവിദ്യയുടെ അവസ്ഥയായ അവ്യാകൃതം എന്നു പറയ പ്പെടുന്ന അവുക്തം എന്നൊന്നുടെയുന്നും, ജ്മതാണ് ആത്മാ എന്നും സിദ്ധാന്തിക്കുന്നു. ബുദ്ധി മുതൽ ദേഹംവമേയുള്ളവ ആത്മചൈതന്യാഭാസതയാണ് അവ യിലെല്ലാററിലുമുള്ള യിൽ ഓരോന്നിലും ആമ്മഭ്രാന്തിക്കുള്ള കാരണം. ജ്ഞിനാൽ ആത്മവിഷയമായ ജ്ഞാനത്തെ \_ഉപദേശിച്ചുകൊടു*ക്ക*ക എന്നതു<sup>ം</sup> അനോവശ്യമാകുന്നു. എന്നാൽ പിന്നെ ഏതാണും ആവശ്യമായിട്ടുള്ളതും?—ആത്മാവിൽ നാമത്രപദദി അനാത്മ വസ്തക്കളെ ആരോപിച്ചിട്ടുള്ളതിനെ നിവത്തിപ്പിക്കക മഠത്രമേ ചെയ്യേണ്ടതായിട്ടുള്ള. അവിദ്യാധ്യാരോപിതങ്ങളായ സവ്വ പദാത്ഥങ്ങളുടേയും ആകാരങ്ങളാൽ വിശീഷ്യമായിട്ടതന്നെയാ ണം' ആത്മാ പ്രകാശിക്കുന്നതു'. അതിനാൽ ആത്മചൈതന്യ ത്തിൻെ വിജ്ഞാനംകൊണ്ടു കാര്യമില്ല. അപ്രകാരംതന്നെ വിജ്ഞാനവാദികളായ ബൗദ്ധന്മാർ വിജ്ഞാനമല്ലാതെ വേറെ യാതെന്നുമില്ല എന്നു വാഭിക്കുന്നു. (ജ്ഞേയമായിട്ടുള്ള സവ്വവും ജ്ഞാനത്താൽ വ്യാപ്രസായിട്ടാണ് അറിയപ്പെടുന്നതു്; അതി നാൽ ജ്ഞാനവ്യതിരിക്തമായിട്ട് അന്യവസ്തവില്ല എന്നത്ഥം.)

അതു തന്നത്താൻ അറിയുന്നതുകൊണ്ട് (ജ്ഞാനംതന്നെ ജ്ഞേ യമാകുന്നതുകൊണ്ട്) അതു് (വിജ്ഞാനം) ഉണ്ട് എന്നുള്ളതി ലേക്കു വേറെ പ്രമാണമാവശ്യമില്ല എന്നും അവർ വാദിക്കുന്നു. അതിനാൻ അവിദ്യയാൽ ബ്രഹ്മത്തിൽ ആരോപിക്കപ്പെട്ടിട്ട ള്ളതിനെ നീക്കിയാൽ മാത്രം മതിയാകുന്നതാണും. ബ്രഹ്മം അത്യന്തപ്രസിദ്ധമായിരിക്കുന്നു പ്രവാദ്യ ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തിൽ വേറെ യത്നം (ഭാവന) ചെയ്തിട്ടാവശ്യമില്ല. ബ്രഹ്മം അത്യന്ത പ്രസിദ്ധമായതും, ക്ഷണത്തിൽ അറിയപ്പെടത്തക്കതും, വളരെ സമീപത്തിലിരിക്കുന്നതും, - ആത്മ**ാത**നൊയായി**രി**ക്കുന്നതും ആണെങ്കിലും, അവിദ്യയാൽ കല്പിക്കപ്പെട്ട നാമരൂപ വിശേഷാകാരങ്ങളാൽ അപഹൃതമായ ബുദ്ധിയോടുകൂടിയിരി ക്കുന്ന **അവിവേകികഠംക്ക**് അതു<sup>ം</sup> (ബ്രഹ്മം) അപ്രസിദ്ധമായം, **ദു്വിജ°ഞേയമാ**യും, വളരെ ദൂരത്തിലിരിക്കുന്നതായും, അന്യ **മായ** ഒരു വസ്തുവെന്നപോലെയായും തോന്നുന്നു. എന്നാൽ **ബാഹ്യമായ (നാനാവിധ) ആകാര**ങ്ങളിൽനിന്നു നിവത്തിപ്പി ക്കപ്പെട്ട ബുദ്ധിയോടുകൂടിയവരും, ഗുരുപ്രസാദത്തെ സിദ്ധിച്ചി ട്ടുള്ളവരും പ്രസന്നമാനസന്മാരുമായവക്ക്° **ഇതിനേ**ക്കാ⊙ (ബ്രഹ്മത്തേക്കാരം) മേലെയായിട്ടം, ഇത്ര സുഖമായിട്ടം, സുപ്ര സിദ്ധമായിട്ടും, സുവിജ്ഞേതമായിട്ടും സമീപമായിട്ടും വേറെ ഒന്നുമീല്ല. അതിനാലാകുന്നു 'പ്രത്യക്ഷാവഗമം ധർമ്മ്യം' (അ, 9, ശ്രോ. 2) എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു $^{\circ}$ .

പണ്ഡിതന്മാരാണെനും നടിക്കുന്ന മററുചിലർ ഇങ്ങനെ വാദിക്കുന്നും....ആത്മാ നിരാകാരമാകുന്നു. അതിനാൽ ബുദ്ധി ആത്മവസ്തുവീനെ ഗ്രഹിക്കുന്നില്ല. (നിരാകാരത്വം ഹേതുവാ യിട്ട് ആത്മാവിൽ ബുദ്ധിക്ക പ്രവൃത്തിയില്ല.) അതിനാൽ സമ്യഗ്ജ്ഞാനനിപ്പു മുസ്സാദ്ധ്യമാകുന്നു.

ശരിതന്നെ. ഇരുസ്വ്രദായരഹിതന്മാരും, വേദാനോപ ദേശത്തെ കേഠംക്കാത്തവരും, ബാഹ്യവിഷയങ്ങളിൽ അത്യന്തം ആസക്തമായിരിക്കുന്ന ബുദ്ധിയോടുകൂടിയവരും, ശരിയായ പ്രമാണങ്ങളിൽ വേണ്ടുംവണ്ണം പരിശ്രമിക്കാത്തവരുമായവരെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം അതു വാസ്തവംതന്നെ. എന്നാൽ ഇതിന്നു വിപരീതമായിട്ടുള്ളവർ (അദൈചതനിപ്പനാർ), ആത്മ ചൈതന്യമല്ലാതെ വേറെ വസ്തവിനെ കാണാത്തതിനാൽ

ലൗകികമായ ഗ്രാഹ്യഗാഹകമായിരിക്കുന്ന ടൈചതവസ്തവിൽ സത്ബുദ്ധി അവക്ക് തീരെ ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. ഈ സംഗതി ഇത്ങനെതന്നെയാണ്, മറെറാൽ വിധമല്ല, എന്നു നാമം പറ ഞ്ഞിട്ടണ്ട°. 'യസ്യാം ജാഗ്രതി ഭൂതാനി സാ നിശാ പശ്യ തോ മുന്നോ ' (അ. 2, ശ്രോ. 69) എന്നു ഭഗവാനും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട ല്ലോ. അതിനാൽ ബാഹ്യമായ ആകാരഭേദങ്ങളിൽ ബുദ്ധി നിവത്തിപ്പിക്കുന്നതുതന്നെ ചാണം° ആത്മ പത്രപാലം ബനത്തിനുള്ള കാരണം. എന്തെന്നാൽ ആത്മാ ആക്ഭം ക്കലും അപ്രസിദ്ധമായിരിക്കുന്നില്ല. ആത്മാ പ്രാപ്യമായി ട്ടള്ള ഒരു വസ്തു വല്ല. അപ്രകാരംതന്നെ ആത്മാ ഉപേക്ഷിക്ക പ്പെടേണ്ടതായിട്ടോ, സ്ഥീകരിക്കപ്പെടേണ്ട തായിട്ടോ ഉള്ള ഒര വസ്തുവുപ്പേ. ആത്മാ അപ്രസിദ്ധമാണ് എന്നവരികിൽ പ്രാണികളുടെ സകല പ്രവൃത്തികളും അന്ധാത്ഥങ്ങളായി ഭവി ക്കുന്നതാണും (അവയെക്കൊണ്ടു തുട്ടെ യായെയെ പ്രതോ ജനവുമില്ലാതെയായി ഭവിക്കുന്നതാണം"). ദേഹാദ്യചോന വസ്തുക്കരം ചരവേണ്ടിയാണ് (പ്രാണികളടെ പ്രവൃത്തികരം) എന്നു കല്പിപ്പാൻ കഴിയുന്നതല്ല. സുഖം സുഖത്തിന്നുവേണ്ടി യാണെന്നും, ദുഃഖം ദുഃഖത്തിന്നുവേണ്ടിയാണെന്നും കല്പ്പാനും ലോകത്തിലുള്ള സകല വ്യവഹാരങ്ങളുടയും അവ പാടില്ല. സാനം ആത്മാവബോധമാക്മന്നു. അതുകൊണ്ടും, സ്ഥൂലദേഹത്തെ പരിച്ഛേദിപ്പാൻ (വിവരിപ്പാൻ) ബാഹ്യ മായി വേറൊരു പ്രമാണം ഏതുപ്രകാരമഠവശ്യമിപ്പയോ അതു പോലെ നമുക്ക<sup>്</sup> അതിലധികമടുത്തിരിക്കുന്ന ആതമാവിനെ അറിയുവാൻ വേറെ പ്രമാണമാവശ്യമില്ല. ഇങ്ങനെ വിവേ ആത്മജ്ഞാനനിഷ്യ സുപ്രസിദ്ധമാണെന്ന കികയക്ട° ജ'ഞാനത്തിന്നു' ആകാരമില്ലാത്തതിനാൽ സിദ്ധമാകുന്നു. അതു<sup>ം</sup> അപ്രത്യക്ഷമാകുന്നുവെന്നു വാദിക്കുന്നവർ, ജ°ഞേയ വസ്തു അറിയപ്പെടുന്നതുതന്നെ ജ°ഞാനംകൊണ്ടാകയാൽ സഖാദിയെപ്പോലെതന്നെ ജ്ഞാനവം അത്യന്തം പ്രസിദ്ധ മായിരിക്കുന്നുവെന്നു സമ്മതിക്കേണ്ടതാകുന്നു. അതിന്നുംപുറമേ, ജ'ഞാനമെന്നതു" (ഒരുവന്നു") അറിയുവാനിച്ഛിക്കത്തക്ക ഒരു വസ്തവാണെന്നു പറയു വാനം പാടില്ല. ജ്ഞാനം അപ്പസിദ്ധ മാണെങ്കിൽ രെ ജ°ഞേയവസ്തവിനെപ്പോലെ അതിനേയും

അറിയുവാനുത്താഹിച്ചേനെ ഇതിന്നെം അദാഹരണം — ഘടാ ദിലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന ജ്ഞോയവസ്സുവിനെ എപ്രകാരമാണ് ജ്ഞാതാവ് ജ്ഞാനംകൊണ്ടു പ്രാപിപ്പാൻ (അറിയുവാൻ) ഇച്ഛിക്കുന്നതു് അതുപോലെതന്നെ ജ്ഞാനത്തേയും ജ്ഞാതാ വ് ജ്ഞാനാന്തരംകൊണ്ടു പ്രാപിപ്പാൻ ഇച്ഛിച്ചേനെ എന്നാൽ വാസ്സവമങ്ങനെയല്ല അതിനാൽ ജ്ഞാനം അതുന്തപ്രസി ദ്ധമായിരിക്കുന്നു. അതു ഹേത്രവായിട്ടുതന്നെ ജ്ഞാതാവം പ്രസിദ്ധനായിത്തന്നെയിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ (ആത്മ) ജ്ഞാനത്തിനായിക്കൊണ്ടു യാതൊരു യതാവും ചെയ്യേണ്ട തിപ്പു. ആത്മാവിൽനിന്നു് അനാത്മബുദ്ധിക്കെ നിവത്തിപ്പി കുന്നതിന്തുവേണ്ടി മാത്രം യത്തം ചെയ്യാൽ മതി. അതിനാൽ ജ്ഞാനനിഷ്യ അനായാസേന സമ്പാദിക്കപ്പെടുവാൻ യോഗ്യ

ജ°ഞാനത്തിൻെറ്റ് പരയായ ഈ നീഷയെ ഏങ്ങനെ യാണു ചെയ്യേണ്ടതു° എന്നു കാണിക്കുന്നതിന്നായി ഇനി അതി നെ (ജ°ഞാനത്തിൻെറ്റ് പരയായ നിഷയെ)പ്പററി പറയുന്നു:

ബുദ°ധ്യാ വിശുദ°ധയാ യൂക്തോ ധ്രത്യാത്താനം നിയമ്യ ച ശബ്ലാദീൻ വിഷയാംസ്ത്യക്തവാ രാഗഭേദഷൗ വ്യദസ്യ ച. 51

വിശുദ്ധയാ ബുദ്ധ്യാ യൂക്തഃ മുമ്പറയപ്പെട്ടപ്രകാരമുള്ള സാ അചികബുദ്ധിയോടുകടിയം

ധ്യ**ത്യാ സാത്ത**ചികമായ ധൃതി**കൊ**ണ്ടു<sup>©</sup>

ആത്മാനം ആ ബുദ്ധിയെത്തന്നെ നിയമുച നിശ്ചയമാക്കിരതി<u>ത്</u>തം

ശബ്ബാഭീൻ വിഷയാൻ ശബ്ബാഭി വിഷയ**ത്മ**ളെ

ത്യക്തവാ പരിത്യജിച്ചം

<u>രാ</u>ഗദോഷം (യദവിഷതമായ) രാഗദോഷങ്ങളെ

വ്യദസ്യ ച തള്ളിക്കളഞ്ഞും.

മൻപറയപ്പെട്ട സാത്തചികബുദ'ധിയോടുകൂടിയും. സാത്തചിക മായ ധൃതികൊണ്ടു' ആ ബുദ'ധിയെത്തന്നെ നിശ്ചലമാക്കി ത്തീത്തും, ശബ്ദാദീവിഷയങ്ങളെ പരിത്യജിച്ചും, തദ്വിഷയ മായ രാഗദേവഷങ്ങളെ തള്ളിക്കളുഞ്ഞും (ഇരിക്കുന്നവൻ 'ബ്രഹ്മ ഭ്രയായ കല്പതേ—ബ്രഹ്മഭാവത്തിന്നു യോഗ്യനായി ഒവിക്കുന്നു' എന്നീങ്ങനെ മൂന്നാമത്തെ ശ്ലോകത്തിലുള്ള ഭാഗത്തോടു സംബ സ്സിപ്പിച്ചനായിക്കേണ്ടതാക നടു).

[ശം-ഭാ] വ്യൂദ്ധയാ = മായാരഹ്തമായിരിക്കന്ന; ബുദ്ധ്യായുക്കു പ്രായായുക്കായ (നിശ്ചയാത്മികയായ (നിശ്ചയാത്മികയായ) ബുദ്ധിയോടുകൂടിയവൻ; ധൃത്യാ—ധൈര്യംകൊണ്ട്ര്; ആത്മാനം—കാര്യകാരണസംഘാത്മത്ത (ദേഹേന്ദ്രിയസമൂഹത്തെ); നിയമ്യ—നിയമനം ചെയ്തിട്ട്, വശീകരിച്ചിട്ട്; ശബ്ദാ ഭീൻ വിഷയാൻ ത്യക്താം—ശബ്ദാഭിവിഷയങ്ങളെ ത്യജിച്ചിട്ട്—എത്രവെച്ചാൽ, ശരീകസ്ഥിതിക്കു വേണ്ടുന്നവയെ ഒഴിച്ച് സുഖത്തമായ മററുള്ള വിഷയങ്ങളെ ത്യജിച്ച് എന്നത്ഥം. രാഗ ദേവഷാ വ്യദസ്യ ചെയരീതസ്ഥിതിക്കുവേണ്ടിയുള്ള വിഷയങ്ങളിലുംകൂടി രാഗദേവഷങ്ങളെ പരിത്യജിച്ച്.

## അതിന്റെശേഷം .....

വിവിക്തസേവീ ലഘചാശീ യതവാക്കായമാനസഃ ധൃനേയോഗപരോ നിത്യം വൈരാഗ്യം സമൂപാശ്രിതഃ 52

വിദ്ധിക്തസേവീ പഴിശുദ<sup>്</sup>ധമായ ദേശത്ത വാസം

**ചെ**യ്യുന്നവന**െയും** 

ലഘാശീ മിതമായി ക്ഷേിക്കുന്നവനായും

യതവാക്കായമാനസഃ വാക്കിനേയും ദേഹത്തേയും മനസ്സി

നേയുമടക്കിയവനായം

നീത്യം എപ്പോഴം

ധ്യാനയോഗപരഃ ധ്യാനയോഗത്തിൽ തൽപ്രനായം വൈരാഗ്യം സമപാശ്രിതഃ (ധ്യാനവീച്ഛീത്തി വരാതിരിപ്പാൻ വേണ്ടി പിന്നേയം പിന്നേയം

ദൃഢ**മായ) വൈരാഗ്യത്തെ** ആശ്ര

യിച്ചവനായം.

പരിശുദ്ധമായ ദേശത്തു വാസംചെയ്യുന്നവനായും, മിതമായി ഭക്ഷിക്കുന്നവനായും, വാക്കിനേയും ദേഹത്തേയും മനസ്സിനേ യുമടക്കിയവനായും, സർവ്വദാ ധ്യാനയോഗതൽപരനായും, ദൃഢമായ വൈരാഗ്യത്തെ ആശ്രയിച്ഛവനായും.

[ശം—ഭാ] വിവീക്തസേവീ <u>—</u>കാട്, നദീതീരത്തുള്ള മണ ൽത്തിട്ട്, പർവ്വതങ്ങരം ഗുഹകരം ഇങ്ങനെയുള്ള വിജനപ്രദേ വാസംചെയ്യുന്നവൻ. ലഘചാശീ<u>ല</u>ഘു**വായി** ശങ്ങളിൽ ഭക്ഷിക്കുന്നവൻ. വിവിക്തസേവയം ലഘചശനവും നിദ്ര മത ലായ ദോഷത്തെ നിവത്തിപ്പിക്കുന്നതിനാൽ ചിത്രപ്രസാദ ത്തിന്നു ഹേതുവായി ഭവിക്കുന്നു. യതവാക്കായമാനസഃ<u>—</u>യാ **തൊരു ജ്ഞാ**നുനിഷ്ഠനാണു വാക്കിനേയും ഭരഹത്തേയും മ**ന** സ്സ**ീനേയുമടക്കുന്നതു**° അവൻ യതവാക്കാത്രമാനസനാ**യ യതി യായി ഭവിക്കുന്നു.** ഇപ്രകാരം സകലകരണങ്ങളേയുമടക്കീട്ട<sup>ം</sup>, ധ്യാനയോഗപരഃ \_\_ധ്യാനം \_\_ആത്മസ്വത്രപചിന്തനം; ആത്മാ **വിൽത്തന്നെ മ**നസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാക്ക് 1നിർത്തുന്നതു യോഗം. അങ്ങനെയുള്ള ധ്യാനയോഗങ്ങരം യാതൊരുവന്നു പരത്വേന കത്തവൃങ്ങളായിരിക്കുന്നുവോ അവൻ ധ്യ**ാന**യോഗപരൻ. നിത്യം—എപ്പോഴും. 'നിത്യ' ശബ<sup>്</sup>ദംകൊണ്ടു് അധന**െ** മന്ത്ര ജപാദിവേറെ യാതൊന്നും ചെയ്യേണ്ടതില്ല എന്നുള്ളതിനെ കാണിക്കുന്നു. വൈരാഗ്യം—വിരാഗഭാവം—ദൃഷ്യാദൃഷ്യങ്ങളായ വിഷയങ്ങളിൽ തൃഷ്ണയില്ലായ്മ. സമപാശ്രിതഃ—നിത്യം ആ ശ്രയിച്ചവൻ.

## അതിന്നും പുറമെ ...

അഹംകാരം ബലം ദപ്പം കാമം കോധം പരിഗ്രഹം വിമച്യ നിർമ്മമഃ ശാന്തോ ബ്രഹ്മഭ്രയായ കല്പതേ. 53

| യോഗംകാരം       | അഹങ്കാരത്തേയും                            |
|----------------|-------------------------------------------|
| ബലം            | ദുരംഗ്ര ഹത്തേയും                          |
| <b>ദ</b> പ്പ്• | യോഗബലംകൊണ്ടും ഉന്താർഗ്ഗപ് <b>പവത്ത</b> ി  |
|                | ലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന ദർപ്പത്തേയും           |
| കാമം           | (പ്രാരാബ <sup>ം</sup> ധവശാൽ പ്രാപ്യമാണങ്ങ |
|                | ളായ വീഷയങ്ങളിൽ) ആശയേയം                    |
| ക്രോധം         | കോപത്തേയം                                 |
| പരിഗ്രഹം       | പരിഗ്രഹത്തേയം (അഭിമാനത്തേയും)             |
| <b>വി</b> മച്യ | തീരെ ത്യജിച്ചിട്ടാ                        |
| നിർമ്മമഃ       | മമതയില്ലത്തവനായം                          |

ശാന്തഃ ശ്രേഷ്യമായ ഉപശാന്തിയെ പ്രാപിച്ചവ

നായുമിരിക്കുന്നവൻ

ബ്രഹ്മഭയായ 'ഞാൻ ബ്രഹ്മമാകുന്നു' എന്നിങ്ങനെ നി

<u>ശ്ചലമായിട്ടിരിക്കുന്നതിന്നായി</u>

കല്പതേ യോഗ്യനായി ഭവിക്കുന്നു.

അഹംകാരത്തേയും, ദരാഗ്രഹത്തേയും ദപ്പ്ത്തേയും, വിഷയ ങ്ങളിൽ ആശയേയും, കോപത്തേയും, പരിഗ്രഹത്തേയും തീരെ ത്യജിച്ചു മമതയില്ലാത്തവനായും പ്രകൃഷ്യമായ ഉപശാന്തി യെ പ്രാപിച്ചവനായുമിരിക്കുന്നവൻ 'ഞാൻ ബ്രഹ്മമാകുന്നു' എന്നിങ്ങനെ നിശ്ചലമായിട്ടിരിക്കുന്നതിനെ യോഗ്യനായി ഭവിക്കുന്നു.

[ശം—ഭാ] അഹംകാരഃ—ദേഹന്ദ്രിയാദികളിൽ ഞാൻ എന്ന ബൂദ്ധി; ബലം 🗕 കാമരാഗാദികളോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന സാമത്ഥ്യം; അല്ലാതെ ശരീരാദിസാമത്ഥ്യമല്ല; അതും (ദേഹാ ദിബലം) സ്വാഭാവികമാകയാൽ ഉപേക്ഷിപ്പാനസാദ്ധ്യമാ കന്നു. ദപ്പു:—സന്തോഷത്തിന്റെ ശേഷമുണ്ടാകുന്നതും; അതു ധർമ്മത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നതിന്നു ഹേതുവുമാകുന്നു. ഇതിനെ പ്പററി സ്മൃതി ഇങ്ങനെ പറയന്ത—'എഷ്ടോ ദൃപ്യതി ദൃപ്പോ ധർമ്മമതിക്രാമതി—ഒരുവൻ ഹർഷത്തെ പ്രാപിക്കുമ്പോ⊙ അവൻ ദപ്പത്തോടുകൂടിയവനായി ഭവിക്കുന്നു. അവൻ ദൃപ്പനാക മ്പോരം ധർമ്മത്തെ അതിക്രമിക്കുകയുംചെയ്യുന്നു' (ആപസ്തം ബധർമ്മസൃത്രം, 1. 13. 4). കാമം = ഇപ്പ; ക്രോധം \_\_ദേചപ ഇങ്ങനെയുള്ള അഹംകാരാദിയേയം); പരീഗ്രഹം—മനസ്സി ൻേറയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളടേയും, ദോഷത്തെ പരിത്യജിച്ചാലും. ശരീരധാരണത്തിനുവേണ്ടിയോ ധർമ്മാനുപ്പാനത്തിന്നുവേണ്ടി യോ ബാഹ്യമായിട്ട പ്രാപിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള യാതൊന്നോ അതി നേയംകൂടി; വിമപു—പരിതൃജിച്ചിട്ട്∘—പരമഹംസപരിവ്വാ ഭവിച്ചിട്ട°; നിർമ്മമഃ<u>—</u>ദേഹജീവനമാത്രത്തിലും ജകനായി കൂടി എൻെറ എന്ന ഭാവമില്ലാത്തവനും; അതു ഹേതുവായിട്ട തന്നെ, ശാന്തഃ<u>—ഉപരതനം ആയ യതി</u>—സകല ആയാസ ത്തിൽ (ഹർഷവിഷാദാദിയിൽ) നിന്നം നിവർത്തിച്ചിമിക്ക ന്ന ഘതാനനിഷ്യനായ യതി; ബ്രഹ്മഭ്രയായ കല്പതേ--ബ്രഹ്മ ഭവനത്തിന്നായി ക്കൊണ്ട സമത്ഥനായി ഭവിക്കുന്നു.

ബ്രഹ്മഭ്രതഃ പ്രസന്നത്മാ ന ശോചതി ന കാംക്ഷതി സമഃ സവ്വേഷ ഭ്രതേഷ മത്മക്തിം ലഭതേ പരാം. 54

ബ്രഹ്മയാൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവരം പ്രസന്നാത്മാ പ്രസന്തായിരിക്കുന്നവർ

ന ശോചതി (നഷ്ടമായിട്ടുള്ളതിനെപ്പററി) വ്യസനി

ക്കുേടി

ന കാംക്ഷതി (അപ്രാപ്പമായീട്ടുള്ളതിനെ) ഇച്ഛിക്കുന്ന

യൂല

(അതഃ ഏവ) അതു ഹേതുവായിട്ടതന്നെ സർഭവ്വഷ ഭ്രതേഷ സകലപ്രാണികളിലും

സമഃ (സൻ) സമനായിരുന്നുകൊണ്ടു<sup>ം</sup>

പരാം ശ്രേഷ്യമായ

മത് ക്കേതിം സർവ്വ്ഭ്രതങ്ങളിലും (മൽഭാവനാലക്ഷ

ണമായ) എന്റെ ഭക്തിയെ

ലത്രേ ലഭിക്കുന്നു.

ബ്രഹ്മത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവനും പ്രസന്നുചിത്തനമായി രിക്കുന്നവൻ (നഷ്യമായിട്ടുള്ളതിനെപ്പററി) വ്യസനിക്കുകയും, (അപ്രാപ്യമായിട്ടുള്ളതിനെ) കാംക്ഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്നില്ല. അതു ഹേതുവായിട്ടു് അവൻ സകലപ്രാണികളിലും സമനാ യിരുന്നുകൊണ്ടു് ശ്രേഷ്യമായ എന്റെ കേതിയെ ലഭീകുന്നും.

[ശം-മാ] ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നവനം അദ്ധ്യാത്ത പ്രസാദത്തെ ലഭിച്ചിരിക്കുന്നവനമായവൻ, തനിക്ക് ഒരു കാര്യം സാധിപ്പാൻ കഴിയംത്തതിനെക്കുറിച്ചോ, തനിക്കില്ലാ ത്തതിനെക്കുറിച്ചോ വ്യസനിക്കുന്നില്ല. അപ്രാപ്പമായവിഷ യത്തിൽ ബ്രഹ്ഥവിത്തിന്നു കാംക്ഷയണ്ടുകമെന്നും വിചാരി പ്രാൻ പാടില്ല. അതിനാൽ 'ന ശോചതി ന കാംക്ഷതി' എന്നതു് ബ്രഹ്മഭ്രതൻറെ സ്വഭാവമാണ് എന്നു ധരുന്നു. 'ന ശോ ചതിന എഷ്യതി' എന്ന പാഠാന്തരം. സമഃ സർവ്വേഷ്യ ഭ്രതേ ഷ്യ—അവൻ സർവ്വപ്രാണികാക്കുള്ള സുഖത്തെയാകുട്ടേ ദ്രേഖ ത്തെയാകുട്ടേ തനീക്കുള്ള പോലെതന്നെ സമമായി വിചാ മിക്കുന്നു. സകലത്തിലും ആത്മസമദശനം എന്നല്ല അതിന്ന് ഇവിടെ അത്ഥം. അതിനെപ്പററി ഇനിയത്തെ ശ്ലോകത്തിൽ പറയുന്നതാകുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഉഞ്ഞാനനിപ്പൂൻ പമമേ ശ്വരനായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ ഉത്തമമായ ഭക്തിയെ ലഭി ക്കുന്നു—ഇഞ്ഞാനലക്ഷണമായും 'ചതുവ്വിധാ ജേന്തേ മാം' (അ. 7, ശ്ലോ. 16) എന്നുപറഞ്ഞിട്ടുള്ളതിനാൽ നാലാമത്തേതായു മിരിക്കുന്ന ഉത്തമഭക്തിയെ ലഭിക്കുന്നു (എന്നത്ഥം)

അതിൻെറശേഷം ജ്ഞാനലക്ഷണമായ ഭക്തികൊണ്ട്— ഭക്ത്യാ മാമഭിജാനാതി യാവാൻ യശ്ചാസ്മി തത്ത്വതഃ തരോ മാം തത്ത്വതോ ജ°ഞാത്വാ വിശതേ തദനന്തരം. 55

ഭക്ത്യാ അങ്ങനെയിമിക്കുന്ന പരയായ ഭക്തി

കൊണ്ടു° എന്നെ

**2**00 •

യാവാൻ ഏതേത്ത<sup>ം</sup> ഉപാധീകളോടുകൂടിയിരിക്ക

ന്നുവോ (എപ്രകാരം സവ്വ്വ്യാപിയായി

രിക്കുന്നുവോ)

യ**ം ച അ**സൂി എത്തൊരു (സച്ചിദാനന്ദഘന) സ<u>ചര്ര</u>പ

ത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നുവോ(അപ്രകാരം)

ത്രയിയാനായി അറിയാന്ത്രി

തതഃ അതിന്റെശേഷം

മാം എന്നെ തത്ത്വതഃ ശശീതായി ജ°ഞാത്വാ അറിഞ്ഞിട്ട്

തടന്ദ്രതം ആ ജ<sup>ം</sup>ഞാനത്തിൻേറയുംകൂടി ഉപരമം

വ**രു**മ്പോരം (അപ്രകാരം അറിഞ്ഞഉടനെ)

(മാം) വിശതേ എന്നെ പ്രവേശിക്കുന്നു.

ഞാൻ ഏതുവിധ പരിണാ മത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവോ എന്തൊരു സാരൂപത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നുവോ ആ വിധം ശരി യായി എന്നെ അവൻ ദക്തികൊണ്ടറിയുന്നു. അങ്ങനെ എന്നെ അറിഞ്ഞതിൻെറശേഷം ഉടൻ അവൻ എന്നീൽ പ്രവേശിക്കുന്നു (പരമാനന്ദരൂപനായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നത്ഥം).

[ശം-ഭാ] ഭക്ത്യാ= (സമാധിജന്യമായ) ഭക്തികൊണ്ട് (അവൻ എന്നെ ശരിയായി അറിയന്തു). യാവാൻ (അസ്കി) — ഞാൻ എപ്ര**കാരം—ഉപാധിക്ടതമായ വിവി**ധസ്വര്ര**പഭേദങ്ങ** ളോടുകൂടി....ഇരിക്കുന്നുവെന്നും; യഃ ച അസ്തി-ന്താൻ ആരാക ന്ന-സവ്വോപാധിഭേദരഹിതനം, ഉത്തമപുരുഷനം, ആകാശം ഇരിക്കുന്നവനം പോലെ (അനവച്ഛീന്നനം അസംഗനമായി) ആകന്നം—എന്നും; മാം തത്ത്വതഃ ജാനാതി—ഇങ്ങനെ അവൻ എന്നെ ശരിയായി---അദൈചതനായും ചൈതന്യമാമെത്രകരസ നായും അജനായം ജമാമഹിതനായം അമമനായും അഭയനായും മരണരഹിതനായം .....അറിയുന്നു. തതഃ....തദനന്തരം \_\_\_ഇപ്ര കാരം എന്നെ പരമാത്ഥമായി അറിഞ്ഞതിൻെറശേഷം ഉടനെ അവൻ എന്നെത്തന്നെ പ്രവേശീക്കുന്നു. ഇവിടെ, എന്നെ പര മാത്ഥമായി അറിയുക എന്നതും എന്നെ പ്രവേശിക്കുക എന്നതും രണ്ടു ഭിന്നക്രിയകളായി വിവക്ഷിച്ചിട്ടില്ല. എന്നാൽ പിന്നെ പ്രവേശിക്കുക എന്നതിന്ന<sup>്</sup> എന്താണ<sup>്</sup> അത്ഥം ധരിക്കേണ്ടതു<sup>ം</sup>— മൽ ജ്ഞാനംതന്നെയാണം മൽപ്രവേശവും. എന്തെന്നാൽ **ഉഞാനംഭകാണ്ട സിദ്ധിക്കേണ്ടതായി**ട്ട<sup>ം</sup> ഉഞാനമല്ലാതെ വേറെ തെ ഫലവുമില്ല. ഭഗവാൻതന്നെ ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞിരിക്കു ന്ന\_\_'ക്ഷേത്രജ°ഞം പാപി മാം വിദ്ധി\_\_എന്നെ ക്ഷേത്രജ°ഞ നായും അറീഞ്ഞാലും' (അ. 13, ശ്രോ. 2).

പൂവ്വപക്ഷം:—'ജ്ഞാനസ്യ യാ പരാ നിഷ്യാ....—ജ്ഞാ നത്തിൻെറ പരയായ നീഷ്യകൊണ്ട് അവൻ എന്നെ അറിയന്ത് എന്നു പറഞ്ഞത്ര വീരുദ്ധമാകുന്നു. എങ്ങനെ വിരുദ്ധമാകുന്നു വേന്നു ചോരം എതൊരു വീഷയത്തിൽ ജ്ഞാനമുണ്ടാകുന്നുവോ അപ്പോരംത്തന്നെ ജ്ഞാതാവ് ആ വിഷയത്തെ അറിയുന്നു. ആ വിഷയജ്ഞാനത്തിന്നും അവന്നു ജ്ഞാനാവൃത്തിലക്ഷണ മായിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനനിഷ്യയെ അപേക്ഷിച്ചിട്ടു കാര്യമില്ല. അതിനാൽ ജ്ഞാനംകൊണ്ട് അവൻ അറിയുന്നില്ല. എന്നാൽ ജ്ഞാനനിഷ്യകൊണ്ട്, ജ്ഞാനവൃത്തികൊണ്ട്, അറിയുന്നു എന്നു പറഞ്ഞത്ര വിരുദ്ധമാകുന്നു.

സമാധാനം:--ഈ ദോഷം ഇവിടെ ബാധിക്കുന്നതല്ല. എന്തെന്നാൽ, ജ്ഞാനം, അതിൻെ ഉൽപത്തിക്കും പരിപാക ത്തിന്നും ഹേത്ലുക്കളായിട്ടുള്ളവയുടെ സഹായത്തോടുകൂടി (ജ<sup>ം</sup>ഞാ നത്തിന്നു വിരോധമായിട്ടുള്ളവയുടെ) പ്രതിബന്ധങ്ങരം ഒന്നും കൂടാതെ ദൃഢമായ ആത്മാനഭവത്തിൽ പര്യവസാനിക്കുന്നു. ആ **അവസ്ഥ**യ്ക്കാണ<sup>ം</sup> നിഷ എന്നു പറയുന്ന**ുഉ**്. ക്ഷേത്രജ്ഞപ**രമാ** തൈകത്വജ്ഞ നത്തിൻെ സാത്മാനഭവനിശ്ചയത്രപേണ യുള്ള അവസ്ഥാനം പരയായിരിക്കുന്ന ജ'ഞാനനിഷ്യ എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. - ക്ഷത്രജ°ഞപരമാത്മൈകതചജ°ഞാനം ജ°ഞാ നോൽപത്തിക്കും തൽപരിചാകത്തിന്നും ഹേതുക്കളായിരി ക്കുന്ന ബുദ്ധി ശൂദ്ധി അമാനിത്വം മുതലായവയെ അപേക്ഷിച്ചു അതു (ക്ഷേത്രജ°ഞ ശാസ്താചാര്യോപദേശംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്നു. കർത്രാഭികാരകഭേദബുദ്ധി പരമാതൈകതചവിജ<sup>ം</sup>ഞാനം) യോടുകൂടി സംബന്ധിക്കപ്പെടുന്നതായ സകലകർമ്മങ്ങളുടേയും സന്ന്യാസത്തോടുകൂടിയുമിരിക്കുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഈ ജ'ഞാനനിപ്പു യാണും ആത്താദി ശേഷമുള്ള ഭക്തിത്രയത്തെ അപേക്ഷിച്ച് (അ. 7, ശ്രോ. 17) പായം നാലാമത്തേത്തമായ ഭക്തി എന്നു പറയപ്പെട്ടതു°, അപ്രകാരമുള്ള പരഭക്തികൊണ്ടു° അവൻ ഭഗവാനെ പരമാത്ഥമായി അറിയുന്നു. അതിൻെറശേ ഷം ഉടനെതന്നെ ഈശ്വരനം ക്ഷേത്രജ്ഞനം വേറെയാണെന്ന ബുദ്ധി അവനിൽനിന്നു നിശ്ശേഷം നിവത്തിക്കുന്നു. അതിനാൽ ജ°ഞാനനിഷ്യാലക്ഷണമായ ഭക്തികൊണ്ട് എന്നെ അറിയ്യന്ന വെന്ന വുചനം വി**മ**ദ്ധമായിരിക്കുനില്ല. ഇ<mark>ങ്ങനെയായാലേ</mark> നിവ്വത്തിധർമ്മത്തെ വിധിക്കുന്നതായ സകലശാസ്തങ്ങളം— വേദാന്തം, ഇതിഹാസം, പുരാണം, സൂതി എന്നീ സകലശാസ്ത ങ്ങളം —പ്രയോജനത്തോടുകൂടിയും ന്യായപ്രസിദ്ധമായും ഭവി ഈ നിന്നു പ്രമാണമായി ശാസ്തം (ശുതിസ്മൃതി കരം) ഇങ്ങനെ പറയുന്നം—'വിദിത്വാ വൃത്ഥായാഥ ഭിക്ഷാച ര്യം ചരന്തി<u>—</u>അതിനെ അറിഞ്ഞിട്ട<sup>ം</sup> അവർ സകലത്തേയുമ പേക്ഷിച്ച ഭീക്ഷാടനം ചെയ്യന്നം' (ബ്ല. ഉ. 3. 5. 9).

'തസ്മാന്ന്യoസമേഷാം തപസാമതിരിക്തമാ<u>ഹ</u>ഃ<u>അത</u> കൊണ്ട സകല തപസ്സകളിലംവെച്ച സന്ന്യാസമാണം അധി

<sup>\*</sup> ജീവാത്മാവം പരമാത്മാവം ഒന്നാണെന്നുള്ള ജ്ഞാനം തനിക്കു സ്വാനുഭവപ്പെടുകയും അന്നിൽ ഉറയ്ക്കുകയും ചെയ്യുന്നു താണം പരയായ ജ്ഞാനനിപ്പ എന്നത്ഥം.

കം ശ്രേഷ്യമെന്നു് അവർ പറയുന്നു' (യാജ്ഞികീ. ഉ. 2. 79). ന്യാസ ഏവാത്യരേചയൽ = സന്യാസംതന്നെ എല്ലാററിലും മേലെയായി' (യാജ്ഞികീ. ഉ. 2. 78).

'സംന്യാസഃ കർമ്മണാം ന്യാസഃ<u>—</u>സവ്വ്കർമ്മങ്ങളടേയം ന്യാസമാണ സന്ന്യാസം.'

'വേദാനിമം ച ലോകമമം ച പരിത്യജ്യ—വേദങ്ങളേ യം ഇഹലോകത്തേയം പരലോകത്തേയുമപേക്ഷിച്ചിട്ട് ' (ആപസ്തംബധർമ്മസൃത്രം 2. 23. 13)

'ന്യജ ധർമ്മമധർമ്മം ച<u></u>ധർമ്മത്തേയം അധർമ്മത്തേ യം ത്യജിക്കുക, ഇത്യാദി.

ഇപ്രകാരമുള്ള വാക്യങ്ങരം ഈ (ഗീതാ)ശാസ്ത്രത്തിലും കാണിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും. (അ. 5, ശ്രോ. 12).

ഈ വാക്യങ്ങരംക്കും അത്ഥമില്ല എന്നു പറയുന്നതു യുക്ത **മല്ല.** സന്ന്യാസത്തെപ്പററി പ്രത്യേകം പ്രതിപാദിക്കുന്ന പ്രക രണങ്ങളിൽ ഇവ കാണപ്പെടുന്നതിനാൽ ഇവയ്ക്ക് അത്ഥവാദ താം കല്പിക്കുന്നതും യൂക്തമല്ല. അതിന്നുംപുറമേ, മോക്ഷമെ ന്നതു° അവിക്രിയനായിരിക്കുന്ന പ്രത്യഗാത്മാവിൽ സ്വരുപ നീഷ്യയാകുന്നു. ആ കാരണത്താലും സന്ന്യാസം ആവശ്യമാ കീഴക്കെ സമുഭ്രത്തെ പ്രാപിപ്പാനിച്ഛിക്കുന്ന ഒരുവർ പടിഞ്ഞാറെ സമുദ്രത്തെ പ്രാപിപ്പാനിച്ഛിക്കുന്നവൻ പേരക ന്ന, തനിക്കു വിപരീതമായ, മാർഗ്ഗത്തിൽകൂടി പോകുന്നത ല്ലലോ. (മുമക്ഷുവായിരിക്കുന്ന ജ<sup>ം</sup>ഞാനനിഷ്യന്ന സന്ന്യാസ ത്തിലാണം അധികാരം, കർമ്മനിഷയിലല്ല ജ്ഞാനനിഷ്യന്ന കർമ്മ**നി**എ തീരെ വിരോധമാകന്നവെന്നത്ഥം.)ജ<sup>ം</sup>ഞാനനിഷ എന്നതു° പ്രത്യഗാത്മവിഷ യമായ നിരന്തരമായം അഭിനിവേ ശത്തോടുകൂടിയുമുള്ള ഭാവനയാകുന്നു. അതു കർമ്മത്തോടുകൂടി ചേർക്കപ്പെടുന്നതായാൽ, പടീഞ്ഞാരെ സമുദ്രത്തിലേകള്ള യാത്ര എന്നപോലെ വി**രു**ദ്ധമായി ഭവിക്കുന്നു. ജ<sup>ര</sup>ഞാ**ന**വും കടുകമണിയുംപോലെയുള്ള കർമ്മവുമായിട്ട് **'** പവ്വ്തവും വൃത്യാസമണ്ടെ <del>നാണം</del>° പ്രമ∘ണ വാദികളടെ നീശ്ചയം. അതി സവ്വകർമ്മസന്ന്യാസംകൊണ്ടുതന്നെയാണും ജ്ഞാന നീഷ് ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതെന്നു സിദ്ധമാകന്തം.

സ്വകർമ്മംകൊണ്ടുള്ള ഗേവടച്ചനയാകുന്ന ഭക്തിയോഗ ത്തിൻെ ഫലമായ സിദ്ധിപ്രാപ്പി ജ്ഞാനനിഷ്ഠയ്ക്കുള്ള യോഗ്യ തയാകുന്നു. ജ്ഞാനനിഷ്ഠയുടെ അവസാനം മോക്ഷവുമാകുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഈ ഭക്തിയോഗത്തെ, ശാസ്താത്ഥത്തെ ഉപസംഹരീക്കുന്ന ഈ പ്രകരണത്തിൽ, ശാസ്താത്ഥനിശ്ചയ ത്തിൻെ ടാർഢ്യത്തിന്നായിക്കൊണ്ടും, ഇവയെ സൂതിക്കുന്നു.

സർവ്വകർമ്മാണ്യപി സഭാ കവ്വാണോ മദ്വ്യപാശ്രയഃ മത്പ്രസാദാഭവാപ്പോതി ശാശ്വതം പദമവ്യയം. 56

സർവ്വകർമ്മ**ാണി അപി നിത്യനൈമിത്തികങ്ങളായ** 

സകലകർമ്മങ്ങളേയും

സദാ എപ്പോഴം

കർവ്വാണഃ (സൻ) ചെയ്യുന്നവനായിട്ട്

മദ്വ്യപാശ്രയഃ എന്നെത്തന്നെ ആശ്രയിച്ചി

രീക്കുന്നവൻ

മത°പ്രസാദാത° എന്റെ അനുഗ്രഹംകൊണ്ടു°

അവുയം അനാദീയായും നീത്യമായുമുള്ള

പദം (സർവ്വോൽക്ലഷ്ടമായ) പദ

ത്തെ

അവാപ°നോതി പ്രാപീക്കുന്നു.

നിത്യനൈമിത്തികങ്ങളായ സകലകർമ്മങ്ങളേയം എപ്പോഴം ചെയ്തകൊണ്ട് എന്നെത്തന്നെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നവൻ എൻെറ അനഗ്രഹംകൊണ്ട് അനാദിയായം നിത്യമായുമുള്ളപദത്തെ (സ്ഥാനത്തെ) പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] സവ്വകർമ്മാണി അപി — പ്രതിഷിലങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളേയുംകൂടി, സഭാ കവ്വാണഃ — നിത്യമനുഷിച്ചുകൊ ണ്ട്. മദ്യുപാശ്രയഃ—വാസദേവനം ഈശ്വരനമായ എന്നെ ത്തന്നെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നവൻ—സവ്വഭാവങ്ങളേയും എന്നിൽ അവ്പിച്ചിരിക്കുന്നവൻ എന്നർത്ഥം. അവനംകൂടി, മത്പ്രസാ ദാൽ—ഈശ്വരനായിരിക്കുന്ന എൻെറ പ്രസാദംകൊണ്ട്, ശാ ശ്വതം, അവൃയം, പദം, അവാപ്പോതി—നിത്യമായും, വൃയര ഹീതമായമിരിക്കുന്ന—വൈഷ്ണവപദത്തെ പ്രാപിക്കുന്നവെന്ന ത്ഥം.

(അതിനാൽ) ആരുരുക്കുവായവൻ ഈശ്വരപ്രീതിക്കായിക്കൊ ണ്ടു കർമ്മം അവശ്യം ചെയ്യേണ്ടതാണെന്നും ബോധിപ്പിക്കുന്ന തിന്നുവേണ്ടി, എമൻറ പ്രീതിക്കായിക്കൊണ്ടു കർമ്മംചെയ്യ ന്നവൻ എൻെറ പ്രസാദംകൊണ്ടു മക്തിയെ പ്രാപീക്കുന്നു വെന്നു പറയുന്ന—സവ്വേതി. അവ്യയം—വൃദ്ധിക്കുയവഴ്ജിത മായും നൃനാധികഭാവവഴ്ജിതമായും സദൈകരൂപമായും; ശാ ശ്വതം—നിത്യമായുമിരിക്കുന്ന; പദം—മോക്ഷമെന്നു പറയപ്പെ ടുന്ന പദത്തെ; ആപ്രാതി—പ്രാപിക്കുന്നം—മുക്തിയെ ലഭി കണുവെന്നത്ഥം.

അതു ഹേതുവായിട്ട് ---

ചേതസാ സവ്വകർമ്മാണി മയി സംന്യസ്യ മത്പരഃ ബൂദ്ധിയോഗമപാശ്രിത്യ മച്ചിത്തഃ സതതം ഭവ. 57

സവ്വകർമ്മാണി സകലകർമ്മങ്ങളേയും

ചേത്സാ മനസ്സാകാണ്ട്

മയി എന്നിൽ

സംന്യസ്യ സമർപ്പിച്ചിട്ട്

മത്പരം ഞാനാണ് പ്രാപ്യമായിട്ടുള്ള പഭമ

പുരുഷാത്ഥമെന്നു വിച**ാ**മിക്കുന്നവ നായി (എന്നെ പ്രാപിക്കുന്നതാണ പരമപുരുഷാത്ഥമെന്നു വിചാരിക്ക

ന്നവനായി

ബുദ്ധിയോഗം നിശ്ചയബുദ്ധിയെ

യെം എപ്പേും ഇപാശ്വയി അശ്രമ്വച്ച്

മച്ചിത്തഃ എന്നിൽത്തന്നെ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ച

വനായി

ഭവ ഇരിക്കുക.

സകലകർമ്മങ്ങളേയും മനസ്സകേറണ്ട° എന്നിൽ സമർപ്പിച്ച° എന്നെ പ്രാപിക്കുന്നതാണം° പരമപുരുഷാത്ഥമെന്ന വിചാര ത്തോടുകൂടി നിശ്ചയബുദ്ധീതെ ആശ്രയിച്ച° എപ്പോഴം എ ന്നിൽത്തന്നെ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ചവനായി ഭവിക്കക.

[ശം-ഭാ] ചേതസാ<u>—</u>വീവേകബ്ദധികൊണ്ട<sup>ം</sup>; സർവ്വക ർമ്മാണി—ദൃഷ്യാദൃഷ്യഫലങ്ങളെ കൊടുക്കുന്ന സകലകർമ്മങ്ങ ളേയം; മയി<u>—</u>ഈശചരനായിരിക്കുന്ന എന്നിൽ; സംന്യസ്യ = 'യത<sup>ം</sup> കരോഷി യദശ<sup>ം</sup>നാസി' (അ. 9. ശ്രോ. 27) എന്നു സമർപ്പിച്ചീട്ട°; എന്നിൽ പറഞ്ഞപ്പകാരം (സൻ) = വാസദേവനായിരിക്കുന്ന എന്നെ പരനായി വിചാ രിക്കുന്നവനായിട്ട് —എന്നെ സകലഭ്രതങ്ങളുടേയും ആത്മാവാ യി വിചാരീക്കുന്നവനായിട്ട്'; ബൂജിയോഗം—എന്നിൽ സമാ (നിശ്ചതബ്ദധിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ഹിതബൂദധിത്വത്തെ അവസ്ഥയെ); ഉപാശ്രിത്യ—ആശ്രയിച്ചിട്ട° (ആശ്രയം—അന ന്യശരണത്വം); മച്ചിത്തഃ—എന്നിൽത്തന്നെ ചിത്തമത്ത ഉറ പ്പിച്ചവനായി: സതതം—(സർവ്വദാ) എപ്പോഴം; ഇ**രിക്കുക**.

[ത്രീ] അതുകൊണ്ടെന്തു സംഭവിക്കമേന്നു കേട്ടാലും— മച്ചീത്തഃ സർവ്വഭർഗ്ഗാണി മൽപ്രസാഭാത്തരിഷ്യസീ അഥ ചേത്വമഹംകാരാന്ന ശ്രോഷ്യസീ വിനങ്ക്ഷ്യസി. 58

മച്ചിത്തഃ എന്നിൽത്തന്നെ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ചി

രിക്കുന്നവൻ

മത്പ്രസാദാത് എൻെറ അനുഗ്രഹംകൊണ്ടും

സർവ്വദർഗ്ഗാണി ഭുസ്തരങ്ങളായ സംസകരുഃഖങ്ങളെ

തരിഷ്യസി നീ അതിക്രമിക്കം

നാൽ വത

ത്വം നീ

അഹംകാരാത് 'ഞാനറിവുള്ളവൻ' എന്ന അഭിമാനം

കൊണ്ടു

ന ശ്രേഷ്യസി ചേൽ ഞാൻ പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ഇതിനെ നീ

കേഠംക്കുന്നില്ല എങ്കിൽ

## ശ്രീമഭ' ഭഗവദ്ഗീത

വിനങ<sup>്</sup>ക്ഷ്യസി പുരുഷാത്ഥത്തിൽനിന്നു നിഭ്രഷ്യനായി ഭവിക്കും.

എന്നിൽത്തന്നെ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിച്ചിരിക്കുന്നവനായിട്ടു നീ എൻെറ പ്രസാദംകൊണ്ടു ടുസ്തരമായ സംസാരദുഖങ്ങളെ അ തിക്രമിക്കും. എന്നാൽ എല്ലാമറിയാമെന്ന അഭിമാനം ഹേതു വായിട്ടു ഞാനുപദേശിച്ചിട്ടുള്ളതിനെ നീ കേഠംക്കുന്നില്ല എ കിൽ നീ പുരുഷാത്ഥത്തിൽനിന്നു (ഭഷ്യനായി ഭവിക്കുന്ന

[ശം-ഭാ] സർവ്വദർഗ്ഗാണി—സംസാരഹേതുവിൽ (അവി ദ്യയിൽ) നിന്മണ്ടാകുന്ന ഒസ്തരങ്ങളായ സകലത്തേയും, അഹം കാരാത<sup>8</sup>—'ഞാൻ പണ്ഡിതനാണം'' എന്ന അഭിമാനം ഹേതു വായിട്ട്. ന ശ്രോഷ്യസി ചേത<sup>8</sup>—ഞാനുപദേശിച്ചിട്ടുള്ളതി നെ നീ ഗ്രഹിക്കുന്നില്ല എങ്കിൽ. വിനങ്ക്ഷ്യസി—നീ വി നാശത്തെ പ്രാപിക്കും. ശേഷം സ്പഷ്യം.

'ഞാൻ സ്വതന്ത്രനാകുന്നു. മറെറാരുത്തൻ പറഞ്ഞതിനെ ഞാമനന്തിന്നു കേഠംക്കുന്നു' എന്നു നീ വീചാമിക്കരുതു്— യദഹംകാമമാശ്രിത്യ ന യോത്സ്യ ഇതി മന്യസേ മീമപ്യെഷ് വ്യവസായന്തേ പ്രകൃതിസ്താം നിയോക്ഷ്യതി. 59

അഹംകാരം (ഞാനുപദേശിച്ചിച്ചുള്ളതിനെ ആദരി

ക്കാ**തെ കേവലം) അഹംകാരഞ്ഞെ** 

ആശ്രീത്യ അവലംബിച്ച്

ന യോത്സ്യേ ഇതി ഞാൻ യുദ്ധംചെയ്യയില്ല എന്നു

യത° മന്യസേ യാതൊരു നിശചയമാണം' നീ ചെയ്യ

ന്നതു°

ഏഷഃ തേവ്യവസായഃ നീൻെറ ഈ നിശ്ചയം

മിഥ്യാ (ഏവ) വെറുതെയാകുന്നു

പ്രകൃതി: മായ (രജോഗുണരുപമായി പരിണ

മിച്ച്ം)

തചാം നിന്നെ

നിയോക്ഷ്യതി യൂലത്തിൽ പ്രവർത്തിപ്പിക്കും.

അഹംകാരത്തെ അവഖംബിച്ച് 'ഞാൻ യുദ്ധംചെയ"കയില്ല' എന്നിങ്ങനെയുള്ള നിൻെറ നീശ്ചയം വെറുതെയാകുന്നു. (എന്തെ ന്നാൽ) പ്രകൃതി രജോഗുണരൂപമായി പരീണമിച്ച നിന്നെ യുദ്ധത്തിൽ പ്രവത്തിപ്പിക്കം.

[ശം-ഭാ] യത<sup>°</sup> മന്യസേ—നീ ചിന്തിക്കുന്നവെങ്കിൽ— നിശ്ചയംചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ. ഏഷഃ തേ വ്യവസായം—നിൻെറ ഈ നിശ്ചയം. മിഥ്യാ—മിഥ്യയാകുന്നു (നിരത്ഥകമാകുന്നു). യസ്മാൽ—എന്നെനാൽ പ്രകൃതിം—ക്ഷത്രസ്വഭാവം. ത്വാം നിയോക്ഷ്യതി—നിന്നെക്കൊണ്ടു യൂദ്ധം ചെയ്യിക്കും.

എന്നുതന്നെയല്ല....

സ്വഭാവജേന കൗന്തേയ നീബദ്ധഃ സ്വേന കർമ്മണാ

കത്തം നേച്ഛസി യന്മോഹാത' കരിഷ്യസ്യവശോപി തത'. 60

ഹേ കൗന്തേയ അല്ലയോ കന്തിപ്പത്ര

സ്വഭാവജേന പൂച്ച്കർമ്മസംസ്കാരത്തിൽനിന്നുണ്ടായി

388**0** 

സോന നിന്റെ സാധർമ്മമായതുമായ

കർമ്മണാ (മുമ്പറയപ്പെട്ട) ശൗര്യം മുതലായ കർമ്മ

. ത്താൽ

നിബ**ദ്ധഃ** ബന്ധിക്കപ്പെട്ടിരീക്കുന്ന നീ മോഹാത° അവിവേകം ഹേതുവായിട്ട്

യത് യൂലലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന യാതൊരു

കർമ്മ**ത്തെ** 

കത്തും ചെയ<sup>്</sup>വാൻ

ന ഇച്ഛസി ഇച്ഛിക്കുന്നീല്ലയോ

തത് അപി ആ യുദ്ധകർമ്മത്തെത്തന്ന

അവശഃ (സൻ) പരാധീനനായിട്ട്

കരിഷ്യസി നീചെയ്യം.

അല്ലയോ കന്തീപത്ര, പൂവ്വകർമ്മസംസ്ഥാരത്തിൽനിന്നുണ്ടായി ടൂള്ളതും സാധർമ്മമായതുമായ ശൗര്യം മുതലായ കർമ്മത്താൽ ബന്ധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന നീ അവിവേകം ഹേതുവായിട്ട° യുദ്ധ ലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന യാതൊരു കർമ്മത്തെ ചെയ്വാനിച്ഛി ക്കുന്നില്ലയോ ആ യുദ്ധകർമ്മത്തെന്നെ നീ പരാധീനനായീട്ട ചെയ്യുന്നതാണ്

[ശം-ഭാ] സ്പഷ്യം.

എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ—

ഈശ്വരഃ സർവ്വഭ്രതാനാം എദ്രേശേജ്ജന തിഷതി

ഭ്രാമയൻ സവ്വഭ്രതാനി യന്ത്രാത്രവാനി മായയാ.

61

ഹേ അച്ജന

അപ്പയോ അജ്ജന

യത്രാര്രഢാനി (ഇവ) യത്രത്തിനേലേററപ്പെട്ട വസ്തക്കളെ

പ്പോലെ

സവ്വഭ്രതാനി

സവ്വ്പ്രാണികളേയും

മായയാ

നിജശക്തികൊണ്ട്യ

ര്രാമയൻ

തത്മൽകർമ്മങ്ങളിൽ പ്രവത്തിപ്പിച്ച

**കൊണ്ടു**°

**ഇം**ശാരഃ

**ഇം**ശനു (അധ്വര**ാ**ചി)

സവ്വഭ്രതാനാം

സു ദതയ്യിൽ സുന്നു ഭ്രതങ്ങളുടേയും

എദ്രേശേ തീഷ്യതി

സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

അല്ലയോ അജ്ജുന, യത്രത്തിനേലേററപ്പെട്ട വസ്തുക്കളെപ്പോ ലെ സവ്വ്പാണികളേയും നിജശക്തിയാൽ രത്തൽകർമ്മങ്ങ ളിൽ പ്രവത്തിപ്പിച്ചുകൊണ്ടു ഈശ്വരൻ സകലപ്രാണികളുടേ യം ഹൃദയത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

[ശം-ഭാ] ഈശ്വരു ഇത്രനശീലനായിരിക്കുന്ന നാരായ ണൻ. സവ്വ്യത്തനാം എദ്ദേശേ തിഷ്യതി —സവ്വ്യാണികളുടേ യം എദയദേശത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. അജ്ജനു — ശുക്യാന്ത രാത്മസ്വഭാവൻ, വിശുദ്ധാന്തുകരണൻ. 'അജ്ജന' ശബ്ദത്തെ ല്രഗ്വദത്തിൽ പരിശുദ്ധം എന്ന അത്ഥത്തിലാണം പ്രയോഗി പ്രീരിക്കുന്നത്ര്. 'അഹശ്ച കൃഷ്ണമഹരജ്ജനം ച — കറുത്ത ഭിവ സവും വെളുത്ത ദിവസവും' (6.9-7). അദ്ദേഹം എത്ജനെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവെന്നു പറയുന്നു — യന്ത്രാര്യഢാനി (ഇവ) സവ്വ്യതാനി — യന്ത്രത്തിനേലേററപ്പെട്ടപോലെ സവ്വ്യാണി

കളേയും; മായയാ—മായകൊണ്ടും. ഭ്രാമയൻ—ഭ്രമണംപെയ്യി ച്ചുകൊണ്ടും (വട്ടത്തിൽ ചുററിച്ചുകൊണ്ടും) സംഥിതിചെയ്യുന്നു വെന്നു സംബന്ധിപ്പിക്കണം. യത്രത്തിലേററപ്പെട്ടപോലെ— ഏതു പ്രകാരമാണും ലോകത്തിൽ ഒരു കൺകെട്ടുകാരൻ (മായാ വി) മരംകൊണ്ടു പാവകളെ ഉണ്ടാക്കി യത്രത്തിന്മേലോറി അൻറ മായാപ്രയോഗംകൊണ്ടും അവയെ ചുററിത്തിരിക്കുന്ന തും, അതുപോലെ, ഈശ്വരർ സ്വമായാശക്തികൊണ്ടു സവ്വ പ്രാണികളേയും ചുററിത്തിരിച്ചുകൊണ്ടും സ്വസ്വകർമ്മങ്ങളിൽ പ്രവത്തിപ്പിച്ചുകൊണ്ടും) അവരുടെ എദയദേശത്തിൽ അന്തര്യാ

തമേവ ശരണം ഗച്ഛ സവ്വഭാവേന ഭാരത തത്പ്രസാദാത് പരാം ശാന്തിം സ്ഥാനം പ്രാപ്രൂസി

ശാശ്വതം. 62

ഹേ ഭാരത അല്ലയോ ഭരതവംശജ

സവ്വഭാവേന സവ്വാത്മനാ(ദേഹേന്ദ്രിയാദീകളെക്കൊ

ണ്ടു<sup>0</sup>)

തം ഏവ ആ ഈശചര**നെ**ത്തന്നെ

ശരണം ശരണം

ഗച്ഛ പ്രാപിക്കുക

തത് പ്രസാഭാത് അദ്രേഹത്തിന്റെ പ്രസാഭത്താൽ

പരാം ഉത്തമമായ

ശാന്തിം ഉപശാന്തിയേയം

ശാശ്ചതം നിത്യമായ

സ്ഥാനം (ച) പരമേശ്വരപദത്തേയും

പ്രാപ്യസി നീ പ്രാപിക്കം.

അല്ലയോ അജ്ജന, സവ്വാത്മനാ നീ ആ ഈശ്വരനേത്തന്നെ ശണേം പ്രാപിക്കുക. അദ്ദേഹത്തിന്റെ പ്രസാദത്താൽ നീ ഉത്തമമായ ഉപശാന്തിയേയും നിത്യമായ പമമേശ്വരപദത്തേ യം പ്രാപിക്കും.

[ശം-ഭാ] സവ്വാവേന—സവ്വാത്മനാ (—മനോവ്വത്തി കൊണ്ടും വാക്കുകൊണ്ടും കർമ്മംകൊണ്ടും); തം ഏവ — ആ ഈശ്വരനെത്തന്നെ; ശരണം —ആശ്രയം; ഗച്ഛ —സംസാരദുഃഖ നിവ്വത്തിക്കായിക്കൊണ്ടു് ആശ്രയിച്ചാലും; ഹോ ഭാരത \_\_അല്ല യോ ഭാരത; തൽപ്രസാദാത് \_\_ഈശ്വരാനുഗ്രഹംകൊണ്ടും; പരാം\_\_പ്രകൃഷ്ടമായ; ശാന്തിം\_\_ ഉപരതിയേയും; ശാശ്വതം സ്ഥാനം ച\_\_വീഷ്ലവായിരിക്കുന്ന എൻെറ പരമമായും നിത്യ മുായുമുള്ള പദത്തേയും; അവാപ്ര്യസി \_\_നി പ്രാപിക്കും.

ഇതി തേ ജ്ഞാനമാഖ്യാതം ഗുഹ്യാൽ ഗുഹ്യതമം മയാ വിമൃരംഗ്യതഭശേഷേണ യഥേച്ഛസി തഥാ കുരും. 63

ഇതി ഇങ്ങന

ഗുഹ്യാത് ഹേസ്യങ്ങളിൽവെച്ചു°

ഗുഹൃ**തരം** അതിരഹസ്യമായ

**ജ്ഞാനം ജ്ഞാനം (ജ്ഞാനഹേതുവായ** ഈ

ശാസ്ത്രം)

മയാ സവ്വജ്ഞനം പരമകാരുണികനമായ

എന്നാൽ

തേ നിനക്ക്

ആഖ്യാതം ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട

ഏതത° എന്നാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട ഈ ഗീതാ

ശാസ്ത്ര**ത്തെ** 

അശേഷേണ പൂത്തിയായി

വിമൃശ്യ പര്യാലോചിച്ചിട്ട**് (പിന്നെ**)

യഥം എപ്രകാമം

ഇച്ഛസി നീ ഇച്ഛിക്കുന്നുവോ

തഥാ അപ്രകാരം കരു നിചെയ്താലും.

ഇങ്ങനെ രഹസ്യങ്ങളിൽവെച്ച് അതിരഹസ്യമായ ജ്ഞാനം സവ്വജ്ഞനം പമേകാരുണികനമായ എന്നാൽ നിനക്കപദേശി ക്കപ്പെട്ടു. ഈ ഗീതാശാസ്തത്തെ നീ പൃത്തിയായി പര്യാലോ ചിച്ചതിരൻറശേഷം നീ എങ്ങനെ ഇച്ഛിക്കുന്നുവോ അങ്ങനെ ചെയ്താലും. (ഈ ശാസ്ത്രത്തെ നീ പര്യാലോചിക്കുന്നതായാൽ നിൻെറ മോഹമെല്ലാം പോകുമെന്നത്ഥം.)

[ശം-ഭാ] ഇങ്ങനെ ഗോപ്യങ്ങളിൽവെച്ച് അതിശയേന മഹസ്യമായിരിക്കുന്ന ഈ ജ്ഞാനം (ഗീതാശാസ്തം) സപ്പ്ജ്ഞ ൻം ഈ ശാരനമായിരിക്കുന്ന എന്നാൽ നിനക്ഷപദേശിക്കപ്പെട്ടു. എതൽ—മൻ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ശാസ്ത്രത്മെ; അശേഷേ ണ—ഇതേവരെ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതാസകലവും; വിരൃശ്യ —ആലോചനയെ ചെയ്തിട്ട്; യഥേച്ഛസി തഥാ കരു—ഇഷ്ടം പോലെ പ്രവത്തിച്ചാലും. (ജ്ഞാനമോ കർമ്മമോ ഏതാണം° ഇഷ്ടമെങ്കിൽ അതിനെ അനുഷിച്ചാലുമെന്നത്മം.)

ഇനിയും ഞാൻ പറയുവാൻ ഭാവീക്കുന്നതിനെ നീ കേട്ടാ ലും—

സവ്വ്ഥഹ്യതമം ഭ്രയഃ ശുണു മേ പരമം വചഃ

ഇപ്പോസി മേ ദൃഢമിതി തതോ വക്ഷ്യാമി തേ ഹിതം. 64

സവ്വഗ്ഹത്രമം സവ്വരഹസ്യങ്ങളിൽവെച്ച് ഏററവും

രഹസ്യമായ

മേ എൻെറ

പരമം വചഃ ഉത്തമമായ വാക്കിനെ

രുണം മേടിട്ടാലും ഭൂയഃ ഇനിയും

(യതഃ) എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

(തച•) നീ

**മേ എനിക്ക**് ദൃഢം **അത്യ**ന്തം

ഇഷൂഃ അസി ഇഷൂനായിരിക്കുന്ന ഇതി തതഃ ഈ കാരണത്താൽ

തേ നിനക്ക്

ഹിതം ഹിതമായിട്ടുള്ളതിനെ (അനുകൂലമായി

ട്ടുള്ളതിനെ)

വക്ഷ്യാമി ഞാൻ പറയാം.

സവ്വരഹസ്യങ്ങളിലുംവെച്ച് ഏററവും രഹസ്യമായ ഉത്തമമാ യിരിക്കുന്ന എൻെറ വാക്കിനെ നീ ഇനിയും കേട്ടാലും. എന്നെ ന്നാൽ നീ എനിക്കു് അത്യന്തം പ്രിയനാകുന്നും അതിനാൽ നിനക്കു ഹിതമായിട്ടുള്ളതിനെ ഞാൻ പറയാം.

[ശം-ഭാ] ഭൂയഃ—പലപ്രാവശ്യം പറഞ്ഞിട്ടണ്ടെങ്കിലും ഇനിയം; മേ പരമം വചഃ ശുണം—പ്രകൃഷ്യമായ എൻെറ വചന ത്തെ കേട്ടാലും. ഭയംകൊണ്ടോ ധനലാഭത്തെ ഇച്ഛിച്ചിട്ടോ അല്ല ഞാൻ പറയുന്നത്ത്. മേ ദ്രഢം ഇഷ്ട് അസി ഇതി—നീ എനിക്ക് അത്യന്തം (അവ്യഭിചാരേണ) പ്രിയനാകുന്നുവെന്നു വെച്ചാകുന്നും തത്തു—ആ കാരണത്താൽ; തേ ഹീതം വക്ഷ്യാ മി—നീനക്ക് ഏററവും ഹിതമായിട്ടുള്ളതിനെ—ഞാൻ പറയാം. എന്തെന്നാൽ സവ്വഹിതങ്ങളിലുംവച്ചു് അത്സ് ഏററവും ഹിതമായിട്ടുള്ളതാകുന്നു.

അതെന്താകുന്നു?—ഭഗവാൻ പറയ്യന്നു:

മന്മനാ ഭവ മത്ഭക്തോ മദ്യാജീ മാം നമസ്കത

മാമേവൈഷ്യസി സത്യം തേ പ്രതിജാനേ പ്രിയോസി മേ 65

മന്മനാം ഭവ എന്നിൽ ചിത്തത്തെ ഉറപ്പിച്ചവനായി

ഭവിക്ക

മത്തുക്കാം (ഭവ) എന്നിൽ ഭക്തിയുള്ളവനായി ഭവിക്ക

മദ്യാജീ (ഭവ) മദ്യജനശീലനായി ഭവിക്കക (എന്നെ

ആരാധിക്കുവനായി ഭവിക്കുക)

(മാം ഏവ) എന്നെത്തന്നെ നമസ<sup>ം</sup>കത നമസ്സരിച്ചാലും

(ഏവം വത്തമാനഃ തചം) ഇങ്ങനെയിരിക്കുന്ന നീ

മാം ഏവ എന്നെത്തന്നെ ഏഷ്യസി പ്രാപിക്കും (ഹി) എന്തെന്നാൽ

(തചം) നീ

മേ എന്നീക്കു

പ്രിയം അസി പ്രിയനായിരിക്കുന്ന

(അതഃ) അതിനാൽ തേ നിനക്ക് സത്യം സത്യമായി

പ്രതിജാനേ ഞാൻ പ്രതിജ്ഞചെയ്യുന്നും.

നീ എന്നിൽത്തന്നെ ചീത്തത്തെ ഉറപ്പിക്കുക; എന്നിൽ ഭക്തി യുള്ളവനായിരിക്കുക; മദ്യജനശീലനായിരിക്കുക; എനിക്കാ യിട്ടുതന്നെ നമസ്സാമംചെയ്യുക. എന്നാൽ നീ എന്നെത്തന്നെ പ്രപിക്കും. നീ എനിക്കു പ്രിയനാകന്നും. അതിനാൽ ഞാൻ നിനക്കു സത്യമായി പ്രതീജ്ഞചെയ്യുന്നും. [ശം-ളാ] മന്മനാഃ ഭവ—മച്ചിത്തനായി ഭവിക്കക; മത്ഭക്തഃ (ഭവ)—എന്നെ ഭജിക്കുന്നവനായി ഭവിക്കക; മദ്യാജി (ഭവ)— മദ്യജനശീലനായി ഭവിക്കക; മാം നമസ്കത്—നമസ്കാര വം എനിക്കായിട്ടതന്നെ ചെയ്യാലും. ഇങ്ങനെ സാദ്ധ്യവും സാധനവും പ്രയോജനവും എല്ലാം വാസുദേവനിൽത്തന്നെ സമപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന നീ, മാം ഏവ ഏഷ്യസി—എന്നെത്തന്നെ സമപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന നീ, മാം ഏവ ഏഷ്യസി—എന്നെത്തന്നെ വാപിക്കും; സത്യം തേ പ്രതിജാനേ—ഈ സംഗതിയിൽ ഞാൻ നിനക്കു സത്യമായിട്ടുള്ള പ്രതിജ്ഞയെ ചെയ്യന്നു; എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ, മേ പ്രിയഃ അസി—നീ എനിക്കു പ്രിയനാകുന്നു.

ഇങ്ങനെ, ഭശവാൻറ പ്രതിജ്ഞകാം സത്യമാണം° എന്ന റിഞ്ഞിട്ടം°, മോക്ഷം ഭഗവത്മക്തിയുടെ നിശ്ചയമായ ഫലമാ ണം° എന്നും ധരിച്ചു°, ഒരുവൻ ഭഗവാനിൽത്തന്നെ ശരണംപ്രാ പിക്കേണ്ടതാകന്നുവെന്നു വാക്യാത്ഥം.

കർമ്മയോഗനിഷ്ഠയുടെ പരമരഹ സ്യമായിരിക്കുന്ന ഈശ്വ രശരണതയെ ഉപസംഹരിച്ചിട്ട് ഇന്നി ഭഗവാൻ കർമ്മയോഗ നിഷ്ഠയുടെ ഫലമായം സവ്വയപദാന്തവിഹിതമായുമിരിക്കുന്ന സമ്യഗ്ദശനത്തെ ഉപസംഹരിക്കേണമെന്ന ഉദ്ദേശത്തോടുകൂടി പറയുന്നു:

സവ്വധർമ്മാൻ പരിത്യജ്യ മാമേകം ശരണം വ്രജ അഹം ത്വാ സവ്വപാപേട്യോ മോക്ഷയിഷ്യാചി മാ ശു പഃ 66

സവ്വധർമ്മാൻ സകല ധർമ്മങ്ങുളയും

പരിത്യജ്യ പരിത്യജിപ്പിട്ട്

മാം ഏകം എന്നെ ഒരുവനെത്തന്നെ

**ശരണം** ശരണം

വ്രജ പ്രാപിക്കേ

അഹം ഞാൻ തച**ാ** നിന്നെ

സവ്വ്പാപേട്യും സകല പാപങ്ങളിൽനിന്നും

മോക്ഷയിഷ്യാമി മോചിപ്പിക്കം

മാ ശുചഃ നീ വ്യസനിക്കേണ്ട.

സവ്വധർമ്മങ്ങളേയും പരീത്യജിച്ച നീ എന്നെത്രനെ ശരണം പ്രാപീച്ചാലും. ഞാൻ നീന്നെ സകല പാപങ്ങളിൽനിന്നം മോചിപ്പിക്കും. നീ വ്യസനീക്കേണ്ട.

[ശം-ഭാ] സവ്വധർമ്മാൻ—സകല ധർമ്മങ്ങളേയം—ഇവി ടെ 'ധർമ്മ'ശബ്ദംകൊണ്ടു സകല അധർമ്മങ്ങളേയും എന്നുകൂടി അത്ഥം ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ നൈഷ്പർമ്മ്യത്തെ യാണം' ഇവിടെ ഉപദേശിപ്പാനുദ്ദേശിക്കുന്നതും. ഇതിന്നു താഴെ കാണിക്കുന്ന ശ്രതിസ<sup>ം</sup>മൃതിക**ം പ്രമാണമാകുന്നു. 'നാവി**ര തോ ദൃശ്ചരിതാൽ—ദൃശ്ചരിതത്തിൽനിന്നും വിരമിക്കാത്തവൻ അതിനെ പ്രാപീക്കുകയില്ല' (കം. ഉ. 1.2.24). 'ത്യജ ധർമ്മമ ധർമ്മം ച 😑 ധർമ്മത്തേയും - അധർമ്മത്തേയും ത്യജിക്കുകം.' അതിനാൽ 'സർവ്വധർമ്മാൻ പരിത്യജ്യ' എന്നതിന്നും സർവ്വ സന്ന്യസിച്ഛിട്ടു" കർമ്മങ്ങളേയും എന്നത്ഥമാകുന്നു. ഏകം—സവ്വാത്മാവായം സർവ്വഭ്രതങ്ങളിലും സമനായി സ്ഥ തിചെയ്യുന്നവനായം ഈശചരനായം അചൃതനായം ഗു**ജവായം** ഗർഭജന്മജരാമരണവജ്ജിതനായുമിരിക്കുന്ന എന്നെത്തന്നെ; ശരണം വ്രജ<u>—</u>അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഈശ**്വനോണ**ം ഞാൻ എന്ന നീശ്ചയത്തോടുകൂടി ശരണംപ്രാപിച്ചാലും —എന്നിൽനി ന്നന്യമായിട്ടു വേറെ ഒന്നുമില്ലെന്നറിഞ്ഞാലുമെന്നത്ഥം. അഹം നിശ്ചിതബൂദ്ധിയായിരീക്കുന്ന ത്വാ<u>—</u>ഇപ്പ്രകാരം ഞാൻ; സവ്വ്പാപേഭ്യഃ — ധർമ്മാധർമ്മബന്ധനരൂപമായിരി ക്കുന്ന സകല പാപങ്ങളിൽനിന്നും; മോക്ഷയിഷ്യാമി<u>—</u>ഞാൻ തന്നെ നിൻെറ ആത്മാവായി പ്രകാശീച്ചുകൊണ്ടു നിന്നെ മോ ചിപ്പിക്കം — 'നാശയാമ്യാത്മഭാവസ്ഥോ ജ്ഞാനദീപേന ഭാസ ആത്മാവീൽ സ്ഥിതിചെയ്തകൊണ്ടു താ\_\_ഞാൻ അവേരുടെ പ്രകാശിച്ചിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനദീപത്താൽ അവരുടെ അജ്ഞാന ത്തെ നശിപ്പിക്കുന്നു' (അ. 10, ശ്രോ. 11) എന്നു മുമ്പു പറഞ്ഞി അതിനാൽ, മാശുചഃ<u>—</u>നീ വ്യസനിക്കേണ്ട. ട്ടുമുണ്ടപ്പോ.

ഈ ഗീതാശാസ്ത്രത്തിൽ ഉത്തമമായ നിഃശ്രേയസസാധന മായി നിശ്ചിതമായിട്ടുപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതെന്താകുന്നു?— ജ്ഞാനമോ, കർമ്മമോ, അതോ രണ്ടുംകൂടിയതോ?

സംശയത്തിന്നിട എവിടെ?

'യത' ജ്ഞാത്വാമൃതമശ'നതേ' (അ. 13, ശ്ലോ. 12), 'തതോ മാം തത്ത്വതോ ജ്ഞ്വാത്വാ വിശതേ തദനന്തരം' (അ. 18, ശ്ലോ. 55) എന്നിങ്ങനെയുള്ള വാകൃങ്ങളെക്കൊണ്ടു മോക്ഷ പ്രാപ്തി കേവലം ജ്ഞാനംകൊണ്ടുതന്നെയാണെന്നു കാണിക്കുന്നു. 'കർമ്മണ്യേവാധികാരസ്തേ' (അ. 2, ശ്ലോ. 47), 'കൽ കർമ്മെവ' എന്നിങ്ങനെയുള്ള വാകൃങ്ങളെക്കൊണ്ടു' കർമ്മം അവശ്യം ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതാണെന്നും കാണിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ കർമ്മവം ജ്ഞാനവും കത്തവ്യങ്ങളായി ഉപദേശിച്ചിരിക്കു മ്പോരം ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങളുടെ സമുച്ചയവും (ജ്ഞാനത്തേയും കർമ്മത്തേയും കൂടിച്ചേത്തിട്ടുള്ള അനുപ്പാനവും) മോക്ഷവേത്ത വായിക്കുടയോ എന്നൊരു സംശയമുണ്ടായേക്കാം.

ഇതിനെപ്പററി നിരൂപിച്ചിട്ടെന്താണു പ്രയോജനം?

അവയിൽ ഏതാണം പരമമോക്ഷസാധനമായിട്ടുള്ളതും എന്നു നിർണ്ണയികുന്നതിനുവേണ്ടിയാകുന്നും. അതിനാൽ ഈ വിഷയം അധികം വിസ്താരമായി നിരൂപിക്കപ്പെടുവാൻ യോഗ്യമാകുന്നും.

കേവലം ആത്മജ്ഞാനംതന്നെയാണം മോക്ഷഹേതുവായി ഭവിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. എന്തെന്നാൽ അതു<sup>ം</sup> (ആത്മജ്ഞാനം) നാനാത്വ ബു**ധിയെ** നിവത്തിപ്പിച്ചകൊണ്ടു കൈവല്യഫലത്തിലാണം അവസാനിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. ക്രിയ, കാരകം, ഫലം എന്നി**ങ്ങനെ** യുള്ള ഭേദബുദ്ധി അവിദ്യനിമിത്തം ആതമാവിൽ എന്നും പ്രവ ത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. 'എന്റെ കർമ്മം, ഞാൻ കത്താ, ഞാൻ ഈ ഫലത്തിന്നായിക്കൊണ്ട് ഈ കർമ്മം ചെയ്യം' എന്നി **ഞ്ഞന (ഭേദബുധിയെ ജനിപ്പിക്കുന്നതായ)** ഈ അവിദ്യ അനാ (ആത്മാവിൽ) പ്രവത്തിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നം ദികാലമായി 'ഇതു **ഞാൻതന്നെയാ**കുന്നു ഞാൻ കേവലൻ, **അക**ത്താ, അക്രി യൻ, അഫലൻ, എന്നീൽനിന്നുന്യമായിട്ടൊന്നുമില്ല' എന്നീ ആത്മവിഷയമായ ജ്ഞാനമാണം ആ രൂപമായിട്ടുണ്ടാകുന്ന അവിദ്യയെ നിവത്തിപ്പിക്കുന്നതു°. എന്തെന്നാൽ ആ ജ്ഞാനം കർമ്മപ്രവൃത്തിക്കു ഹേതുഭ്രതമായിമിക്കുന്ന ഭേദബുദ്ധിയെ ഇല്ലാ താക്കുന്നു. ഈ നിരൂപണത്തിന്റെ ആദ്യത്തിൽ ഉള്ള 'തന്നെ' (<u>—തു</u>) എന്ന ശബ<sup>e</sup>ദം മൻപറയപ്പെട്ട ശേഷം രണ്ടു പക്ഷങ്ങളെ

നീരാകരിപ്പാൻവേണ്ടിയാകുന്നു. കേവലം കർമ്മംകൊണ്ടു മാത്രമോ, ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങളുടെ സമുച്ചയം കൊണ്ടോ, നിശ്യേയസ (മോക്ഷ) പ്രാപ്തി ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. എന്നിങ്ങനെ ആ മണ്ടു പക്ഷങ്ങളേയം തള്ളുന്നു. മോക്ഷം (ഒരു ക്രിയകൊണ്ടു സാധിക്കപ്പെടുവാൻ യോഗ്യമായ) ഒരു കാര്യമല്ലായ്കയാൽ കർമ്മം അതിന്നു സാധനമായിരിപ്പാൻ പാടില്ല. നീത്യമായ ഒരു വസ്തു കർമ്മംകൊണ്ടാകളേ ജ്ഞാനംകൊണ്ടാകളേ ഉണ്ടാക്കപ്പെടു നീല്ല എന്നതു വാദമീല്ലാത്ത സംഗതിയാകുന്നു.

പൂർവ്വചക്ഷം: നത്താനയാണെങ്കിൽ കേവലജ്ഞാനവും നിഷ്പ്രയോജനമായിത്തീരുന്നു.

സമാധാനം: \_\_ഇല്ല. എന്തെന്നാൽ, ജ്ഞാനം അവീദ്യയെ നിവത്തിപ്പിക്കുമ്പോരം അതു ദൃഷ്യമായിരിക്കുന്ന കൈവല്യഫ ലത്തിൽ അവസാനിക്കുന്നു. രജ്ജ മതലായ വിഷയത്തിൽ സപ്പ്ം മതലായ അജ്ഞാനമാകുന്ന തമസ്സിനെ നിവത്തിപ്പി ക്കുന്ന പ്രദീപപ്രകാശഫലം എന്നപോലെ അവിദ്യയാകുന്ന തമസ്സിനെ നിവത്തിപ്പിക്കുന്നതായ ജ്ഞാനം കൈവല്യഫല <mark>ത്തിൽ അവസാനിക്കുന്നതായി കാണപ്പെടുന്നു. സ</mark>പ്പ്മാണ<sup>്</sup> എന്നുള്ള വികല്പത്തെ നിവത്തിപ്പിച്ച° രജ്ജമാത്രത്തിൽ അവ സാനിക്കുന്നതുതന്നെയാണ<sup>്</sup> ദീപത്തിന്റെ പ്രകാശംകൊണ്ടു ണ്ടാകുന്ന ഫലം. (ആത്മ) ജ്ഞാനത്തെ സംബന്ധിച്ചം അപ്ര കാരംതന്നെയാകുന്നു. ഇതിനുു വേറൊരു ദൃഷ്യാന്തും പറയാം---ഛേദനക്രിയ മന°ഥനക്രിയ മുതലായവ ദൃഷ്യമായ ഫലങ്ങളോ ടുകൂടിയവയാകുന്നും. (അവയുടെ ഫലം ഉടനെ കാണപ്പെടുന്നു വെന്നത്ഥം.) അവയിൽ കത്താ മതലായ കാരകങ്ങ⊙ വ്യാപി ച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അവയ്ക്ക<sup>ം</sup> (ഛേദനക്രിയ മന<sup>ം</sup>ഥനക്രിയ മത ലായവയ്ക്കൂ°) ടൈധീഭാവം (രണ്ടാവക എന്നവസ്ഥ) അഗ്നീ ദശനം മുതലായ ഫലങ്ങയകം പുറമേ അന്യഫലങ്ങളോ, അ ല്ലെങ്കീൽ അവസ്ത്ര കർമ്മാന്തരത്തിൽ വ്യാപാരമോ ഉണ്ടാക വാൻ പാടില്ല അപ്രകാരംതന്നെ ദൃഷ്യഫലത്തോടുകൂടിയിരി ക്കുന്ന ഉഞ്ഞാനനിഷ്യാക്രിയയിൽ വ്യാപരിക്കുന്ന ജ°ഞാതാ മുത ലായ കാരകങ്ങഠംക്കും ആത്മകൈവല്യഫലം കൂടാതെ വേറെ ഫലമോ, കർമ്മാന്തരത്തിൽ പ്രവൃത്തിയോ ഉണ്ടാകവാൻ

പാടില്ല. അതിനാൽ ജ°ഞാനനിഷയെ കർമ്മത്തോടു കൂട്ടി ചേപ്പാൻ പാടുള്ളതല്ല.

പൂർവ്വപക്ഷം:—ളജിക്കക എന്ന (ലൗകീകമായ) ക്രിയയം, അഗ്നിഹോത്രദി (വൈദിക) ക്രിയയുംകൂടി അനുവിക്കപ്പെ ടന്നതുപോലെ ജ്ഞാനനിഷയം (അഗ്നിഹോത്രാദിവൈദി കക്രിയകളോടുകൂടി) അനുവിക്കപ്പെടരുതോ?

സമാധാനം:—പാടില്ല; എന്തെന്നാൽ, ജ്ഞാനം കൈവ ല്യമാകുന്ന ഫലത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നതിനാൽ (ഒരു ജ്ഞാന നിഷ്യന്ത<sup>°</sup>) ക്രിയാഫലത്തിലിച്ഛയുണ്ടാകുന്നതല്ല. എല്ലാ ദീക്കി ലം വെള്ളമുള്ളപ്പോം കീണറും കളം മുതലായവയെ കഴിക്കു ക്രീയയുടെ ഫലം ആരും ഇച്ഛിക്കുന്നില്ല. ന്നതായ പോലെ കൈവലുഫലത്തെ കൊടുക്കുന്ന ജ്ഞാനത്തെ പ്രാപി **ച്ചിരിക്കുമ്പോഠം** ആ**രും അന്യ**ഫലത്തെ ഇച്ഛിക്കുകയോ അന്യ ഫലത്തിന്നു സാധനഭൂതമായ ക്രിയയിൽ പ്രവത്തികുകയോ ചെയ്യുന്നതല്ല. രാജ്യപ്രാപ്തിയാകുന്ന ഫലത്തോടുകൂടിയ കർമ്മ ത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്ന ഒരുവൻ കുറച്ചു ഭൂമിയെ മാത്രം പ്രാപി ക്കുന്നതായ ഫലത്തോടുകൂടിയ കർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുകയോ, **അ**ല്ലെങ്കിൽ തദ്വീഷയമായ ഇച്ഛ അവനുണ്ടാ**കകയോ ചെ**യ്യുന്ന തല്ല. അതിനാൽ കർമ്മം മോക്ഷത്തിന്നു സാധനമാകുന്നില്ല. ജ്ഞാനകർമ്മസമച്ചയവും മോക്ഷസാധനമാകുന്നില്ല. ല്യഫലത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായ ജ്ഞാനത്തിന്നു<sup>o</sup> കർമ്മത്തിന്റെ സഹായവുമാവശ്യമില്ല. എന്തെന്നാൽ (ജ്ഞാനം അവിദ്യയെ നിവത്തീപ്പിക്കുന്നതാകയാൽ കർമ്മത്തോടു വി**രുദ്ധമായിരി** ക്കുന്നു) ഇരുട്ട<sup>°</sup> ഇരുട്ടിനെ നീക്കുകയില്ല. നിശ്ചയംതന്നെ. അതി നാൽ കേവലം ജ<sup>ം</sup>ഞാനംതന്നെയാണം മക്തിസാധനമെന്നു വരുന്നു.

പൂവ്വക്ഷം:—അതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, നിത്യകർ മ്പത്തോ അനുവ്വിക്കപ്പെടാഞ്ഞാൽ പ്രത്യവായദോഷമുണ്ടാക ന്നു. കൈവല്യം നിത്യവുമാകുന്നും. അങ്ങനെയിരിക്കെ കേവലം ജ്ഞാനംകൊണ്ടാണ് കൈവല്യപ്രാപ്തി എന്നു പറയുന്നതു ശരി യല്ല. എന്തെന്നാൽ, ശ്രത്യക്തമായ നിത്യകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യാ ഞ്ഞാൽ നരകപ്രാപ്തിലക്ഷണമായ പ്രത്യവായദോഷമുണ്ടാക ന്നതാണം. ശങ്ക:—എന്നാൽ പിന്നെ കർമ്മംകൊണ്ടു മോക്ഷപ്രാപ്പി യീല്ലെങ്കിൽ മോക്ഷപ്രാപ്പിയേയില്ലെന്നുവരുന്നു.

സമാധാനം:—മോക്ഷം നിത്യമാകയാൽ അങ്ങനെ ഒരു ടോഷം (നിർമ്മോക്ഷപ്രസംഗം) ഉണ്ടാവാൻ പാടില്ല. നിത്യ കർമ്മങ്ങളുടെ അനുപ്രാനംകൊണ്ടു പ്രത്യവായദോഷത്തെ പ്രാ പിക്കുന്നില്ല. പ്രതിഷിദ്ധമായ കർമ്മത്തെ അനുപ്പിക്കാത്തതു കൊണ്ടും (ഒരുവന്നം) അനിഷ്യശരീരമുണ്ടാകുന്നില്ല. കാമ്യകർമ്മത്തെ വജ്ജിക്കുന്നതിനാൽ ഇഷ്യശരീരത്തേയും പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ഈ ശരീരത്തിനെറ്റ ഉൽപത്തിക്കു ഹേത്രവായ കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലങ്ങളെ അനുവേിച്ചു തീർന്നതിന്റെ ശേഷം ഈ ദേഹം നശിക്കുമ്പോരം ദേഹാന്തരോൽപത്തിക്കു കാരണമില്ലാതായി ഭവിക്കുന്നു. അന്തഃകരണത്തിൽനിന്നു രാഗാദിദോഷങ്ങളെല്ലാം പോയിയുമീരിക്കുന്നുതിനാൽ സ്വത്രപാവസ്മാനംതുന്നെയായ കൈവല്യം യത്നംകൂടാതെ സീദ്ധമായി വേിക്കുന്നു.

ശങ്ക:—കഴിഞ്ഞുപോയ അനേകം ജന്പങ്ങളിൽ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള സാഗ്ഗപ്രാപ്തിഫലത്തേയും നരകപ്രാപ്തിഫലത്തേയും കൊടുക്കുന്ന (അനേകം) കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലമിനിയമനുഭവിച്ചു തുടങ്ങാത്തതുകൊണ്ടും, ഈ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ അവയെ മുഴവർ അനഭവിക്കുന്നത്ര് അസാദ്ധ്യമാകയാലും, കർമ്മം മുഴവർ ക്ഷയിക്കുമെന്നു പറയാൻ പാടില്ല.

സമാധാനം:—അത് ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ നിത്യകർമ്മ ങ്ങളുടെ അനുഷാനത്തിലുള്ള ആയാസംനിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന ദുഖ ങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നതുകൊണ്ടു് ആ കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലമന ഭവിക്കുന്നും സാധിക്കാവുന്നതാണ്. അല്ലെങ്കിൽ, പ്രാ യശ്ചിത്തകർമ്മംപോലെ നിത്യകർമ്മങ്ങാം മുമ്പുള്ള ദരിത ങ്ങളെ നശിപ്പിക്കുന്നതിന്നു ഹേതുവായി ഭവിക്കുന്നു. ആര ബ്യകർമ്മങ്ങാം തൽഫലാനുഭവത്തോടുകൂടിത്തന്നെ ക്ഷയിക്കു ന്നതിനാലും, പുതിയതായി കർമ്മങ്ങാം ഒന്നും ആരംഭീക്ക പ്രെടാത്തതിനാലും യത്തംകൂടാതെ കൈവല്യം സിദ്ധമായി ഭവിക്കുന്നുവെന്നു വരുന്നു.

(ജ°ഞാനംകൂടാതെ കർമ്മംകൊണ്ടുതന്നെയാണ് മുക്തി എന്ന**യ്യ**്ശുതിപ്പമാണംകൊണ്ടു നിരാകരിക്കുന്നം.)

സമാധാനം:--അതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, 'തമേവ വിദിത്വാതിമൃത്യമേതി നാന്യഃ പന്ഥാവിദ്യതേയനായ 💳 **അദ്ദേഹത്തെത്തെ**ന്ന അ**ിഞ്ഞിട്ട**് ഒ**രുവൻ മൃത്യുവിനെ അതി** ആ സ്ഥാന്ദത്തെ പ്രാപിപ്പാൻ വേറെ മാഗ്ഗമില്ല' (ശേചത. ഉ. 3. 8) എന്ന<sup>ാ</sup>ങ്ങനെ ജ<sup>ം</sup>ഞാനമൊഴിച്ച മോക്ഷത്തി ന്നു മാഗ്ഗമില്ല എന്നു ശ്രുതി പറയുന്നു. ആകാശത്തെ പോലെ ചുരുട്ടുന്ന**തു**° എപ്രകാരം അസാദ്ധ്യമോ അതുപോലെ അവിദ്വാന്നു മോക്ഷവും അസംഭവമാകുന്നുവെന്നും (ആ) ശ്രതി യിൽ (തന്നെ) പറയന്നു. 'ജ'ഞാനാൽ കൈവല്യമാപ്പോതി —ജ°ഞാനംകൊണ്ടു കൈവല്യത്തെ പ്രാപീക്കന്നു' എന്ന പുരാ ണസൃതിയിലും പറയന്നുണ്ടും. അതിന്നുംപുറമമ, ഫല**ത്തെ** ആരംഭിക്കാത്ത പുണ്യകർമ്മങ്ങഠം (ജ°ഞാനംകൂടാതെ) ക്ഷയി ക്കുമെന്നും പറയുന്നതും യുക്തമല്ല. ഫല**ത്തെ ആരംഭിക്കാത്ത** മുമ്പുള്ള ഭരിതങ്ങളടെ സംഭവമുണ്ടാകുന്നതും പാലെ അനാമബ്ല ഫല**ങ്ങളായ പുണ്യക**ർമ്മ**ങ്ങളടെ സംഭവവു**ണ്ടാ**കന്നതാ**ണ്ം ആ ദുരിതപുണ്യകർമ്മങ്ങരം (തത്തൽഫലങ്ങളെ ആരംഭിക്കുന്ന തിന്നായി) ദേഹാന്തരത്തെ ഉൽപാദിപ്പിക്കാതെ ക്ഷയീക്കുന്നില്ല എങ്കിൽമോക്ഷവുമസാദ്ധ്യമാകുന്നു. ധർമ്മാധർമ്മത്ഭാംക്കു ഹേത്ര ക്കളായ രാഗദേചപ്പമോഹങ്ങളുടെ നാശം ആത്മജ്ഞാനംകൊണ്ട ല്ലാതെ സാദ്ധ്യമാകുന്നതല്ലാസ്തയാൽ ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളുടെ ഉച്ഛേ ഭവം സാദ്ധ്യമാകുന്നതല്ല. നീത്യകർമ്മ**ങ്ങ**ാക്കു പുണ്യലോക മാണ° ഫലമെന്ന ശ്രതീവാക്യമുള്ളതിനാലം, അതാതു വർണ്ണാ ശ്രമിക**ം സ**ചകർമ്മനീഷ്യന്മാരായിട്ട° ഉൽകൃഷ്യസുഖത്തെ പ്രാ പിക്കുന്നുവെന്നു സൃതിവാക്യമുള്ളതിനാലും കർമ്മക്ഷയം ഉണ്ടാ കുന്നതല്ല.

ചിലർ ഇങ്ങനെ പറയുന്നു:

നിത്യകർമ്മങ്ങാം ഭാഖര്യപമാകയാൽ അവ പുവ്വകൃതമേറി തകർമ്മങ്ങളുടെ ഫലമാകന്നു. അവയ്ല സ്വര്യപം ഒഴിച്ച വേറെ ഫലം യാതൊന്നമില്ല. എന്തെന്നാൽ ഫലമുള്ളതായി ശ്രുതി യിലെങ്ങും പറഞ്ഞിട്ടില്ല. ഒരുവൻ ജീവിച്ചിരിക്കുന്നവെന്ന സംഗതി**തന്നെ** അവൻ അവശ്യം കർമ്മം ചെയ്യണമെന്നതിന്നു തക്കതായ കാരണമാകന്നു.

സമാധാനം:—അതു ശരിയല്ല. എന്നെന്നാൽ, ഫലത്തിൽ പ്രവൃത്തി തുടങ്ങാത്ത കർമ്മങ്ങഠം ഫലത്തെ കൊടുക്കുന്നതസാ *ദ്ധ്യമ*ാകണം. (നിത്യകർമ്മാനുപ്പാനത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന) ദുഖ ത്തിന്നു വീശേഷമുണ്ടാകവാനും പാടില്ല. പൂവ്വകൃതഭുരിതകർമ്മ ങ്ങളുടെ ഫലം നിത്യകർമ്മാനുഷാനത്തിന്നുള്ള ആയാസമാകുന്ന ഭുഖമായിട്ട<sup>ം</sup> അനുഭവുീക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞത്തു തെററാകുന്നു. മരണകാലത്തിൽ ഫലത്തിൽ പ്രവൃത്തി തുടങ്ങാത്തതായ കർമ്മത്തിന്റെ ഫലം, മറെറാത കർമ്മംകൊണ്ട് ആരബ്ധ മായിരിക്കുന്ന ജന്മത്തിൽ, അനഭവിക്കുമന്നു സയുക്തികമായിട്ട പറവാൻ നമുക്കു സാധിക്കുന്നതല്ല. എന്തെന്നാൽ, അങ്ങനെ യാണെങ്കിൽ, സാർഗ്ഗഫലത്തെ അനഭവിക്കുന്നതിന്നവേണ്ടി അഗ്നിഹോത്രാദികർമ്മങ്ങളാൽ ആരബ<sup>്</sup>ധമായിരിക്കുന്ന ജന്മ ത്തിൽ നരകഫലവം അനുഭവിപ്പാൻ കഴിയുന്നതാണ് എന്ന യൂക്തിഭംഗമുണ്ടെന്നും പറവാൻ തമമില്ലാതാകം എന്നു തന്നെയമല്ല, നിത്യകർമ്മാനഷാനത്തിലുള്ള ആയാസംകൊണ്ട ണ്ടാകുന്ന ദുഃഖം ദുരിതങ്ങളുടെ ഫലമായ പലപ്ര**കാ**രത്തിലുള്ള ദ്യഖമായിരിപ്പാൻ പാടില്ല. ഭീന്നങ്ങളായ <mark>ദ്യ</mark>േഫലങ്ങളെ കൊടുക്കുന്ന അനേകം ദുരിതങ്ങളിരിക്കെ നിത്യകർമ്മാനുഷ്യാ നായാസമാകുന്ന ദുഃഖം മാത്രമാണം° അവയുടെ ഫലമെന്നു കല്പി ക്കുമ്പോഗം ഭപന്ദ്വത്തുഗം രോഗത്തുഗം മുതലായ ബാധകളെക്കൊ ണ്ടുണ്ടാകുന്ന ടുുഖങ്ങരംക്കു പ്രത്യേക കാരണമില്ലെന്നും, നിത്യ **കർമ്മാ**നഷ്യാനായാസഭുഃഖംതന്നെയാണം **പുവ്വ്**കൃതദുരി**ത**ഫല മെന്നും, അല്ലാതെ തലകൊണ്ടു കല്ല ചുമക്കുക മുതലായതല്ല (ആവക ദുരിതങ്ങളടെ ഫലം) എന്നും കല്പിക്കേണ്ടിവരും. അങ്ങനെ കല്പിപ്പാനസാദ്ധ്യമാകുന്നു. അതിന്നുംപുറമെ, പുവ്വ ക്വ**തദേരിത**ങ്ങളുടെ ന**ിത്യക**ർമ്മാനഷ്യാ**നായാസ**ദുഃഖം ഫലം മാത്രമാണം' എന്നു പറയുന്ന**തു**ം അപ്രകൃതവുമാകുന്നും. എങ്ങനെ? ഫലത്തെ ആരംഭിക്കാത്ത ഒരിതകർമ്മങ്ങാം ക്ഷയിക്കുന്നതല്ല എന്നു പ്രകൃശത്തിൽ പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു°. എന്നാൽ ഫലത്തെ എടു ക്കുവാൻ ആരംഭീച്ച ിരിക്കുന്ന കർമ്മത്തിന്റെ ഫലമാണ് നിത്യ \_എടുക്കുവാനാ**മംഭ**വ കർമ്മാനഷ്പാനായാസമ്മുഖം, ഫലത്തെ

ക്കാത്ത കർത്മത്തിൻെറ ഫലമല്ല. എന്നു നിങ്ങയ പറയുന്നും അതല്ല, പൂവ്വ്കൃതമായ സർവ്വദരിതവം ഫലത്തെ എടക്കുവാനാ വിചാരിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിൽ **രംഭിച്ചിരിക്കുന്നുവെ**ന്നു നിങ്ങ⊙ം എന്നാൽ നീത്യകർമ്മാനുഷാനായാസദുഃഖംതമന്നയാണം ഫലം എന്നുള്ള വിശേഷണം അയുക്തമാകുന്നു. നിത്യകർമ്മാനഷ്വാന ത്തിന്നുള്ള വിധിയം അപ്പോഠം നിഷ°പ്രയോജനമായി ഭവി എന്തെന്നാൽ ഫലപ്രാപ്തീക്കാരംഭിച്ചിരിക്കുന്ന - ഒരിത കർമ്മത്തിൻെറ ഉപഭോഗംകൊണ്ടുതന്നെ അതു ക്ഷയിക്കുന്നതാ (അപ്പോ⊙ തന്നിവൃത്തിക്കായിക്കൊണ്ടു നിത്യകർമ്മം വിധീക്കണമെന്നീല്ല എന്നത്ഥം.) അതിന്റംപുറമെ, ശ്രത്യക്തമായിരിക്കുന്ന നിത്യകർമ്മത്തിന്റെ ഫലമാണം എങ്കിൽ, വ്യായാമാദിയിൽനിന്ന് എന്നപോലെ, അതു നിത്യ കർമ്മാനുപ്പാനായാസത്തിൽനിന്നുതന്നെ ഉണ്ടാകുന്നതായി കാ ണപ്പെടുന്നു. അപ്പോരം അതു മറെറാരു കർമ്മത്തിന്റെ ഫലമാ ണെന്നു കല്പിക്കുന്നതു ശരിയല്ല. ഒരുവൻ ജീവിച്ചിരിക്കുന്നുവെ ന്നകാരണത്താൽ മാത്രം വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതാകയാൽ നിത്യ കർമ്മങ്ങ**ം, പ്രായശ്ച**ിത്തം എന്നപോലെ, പൂവ്വ്കൃതദു**ാി**തങ്ങള ടെ ഫലമാകവാൻ പാടുള്ളതല്ല യാതൊരു പാപകർമ്മം നിമി ത്തം എന്തു പ്രായശ്ചിത്തമാണം വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും ആ പ്രാ യശ്ചിത്തം ആ പാപകർമ്മത്തിന്റെ ഫലമാകുന്നതല്ല. പ്രായ ശ്ചീത്താനുഷാനായാസദുഃഖം നീമിത്തഭ്രതമായ പാപത്തിന്റെറ ഫലമാണെങ്കിൽ ജീ വനാദിനിമിത്തമുള്ള നിത്യകർമ്മാനഷ്യാ നായാസദുഘവം ജീവനാദിനിമിത്തത്തിന്റെ ഫലംതന്നെയാ യിരിക്കുന്നതാണ് (അല്ലാതെ പൂർവ്വകൃതദുരിതങ്ങളുടെ ഫലമാ കുന്നതല്ല). എന്തെന്നാൽ നിത്യകർമ്മത്തിന്നും പ്രായശ്ചിത്ത ത്തീനും നൈമിത്തികത്വാവിശേഷമുണ്ട്. (മണ്ടം ഓരോന്നിനെ നിമിത്തീകരിച്ചാണു് വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു് എന്ന സംഗതിയി **ൽ സമമാകുന്നവെന്നാ**വ്∙.)അതിന്നംപുറമെ,നിത്യകർമ്മാനഷ്യാ നായാസദ്യഖവം അഗ്നിഹോത്രാദികാമ്യകർമ്മാനരപ്പാനായാസ ള<u>ഃഖവം തുല്യമായിരിക്കുന്നതിനാൽ നിത്യക</u>ർമ്മാനര<sub>്</sub>വാനായാ സദുഃഖംതന്നെയാണം' പൂർവ്വകൃതദുരിതത്തിന്റെ ഫലമായി ം കാമ്യകർമ്മാനുപ്പാനായാസദുഃഖമല്ല, എന്നുള്ള രിക്കുന്നതു°, തിന്നു പ്രത്യേകകാരണം കാണന്നില്ല. അപ്പോയ കാമ്യകർമ്മാ

പൂർവ്വകൃതദുരിതത്തിന്റെ ഫലമാ നഷ്യാനായാസദുഃഖവം ണെന്നുവരും. അങ്ങനെയിരിക്കെ, നിത്യകർമ്മങ്ങാക്കു ഫലം ശ്രതിയിൽ പറഞ്ഞുകാണാത്തതിനാലും, നിത്യകർമ്മങ്ങളെ വിധിച്ചിട്ടുള്ളതിന്റെ ഉദ്ദേശം മറെറാരുവിധത്തിൽ മനസ്സിലാ **കാത്തതിനാലും, നിത്യകർമ്മാനുഷാനായാസ**ദുഃഖം പൂവ്വ്കൃ**ത** ദുരി<mark>തങ്ള</mark>ടെ ഫലമാണ<sup>ം</sup> എന്നിങ്ങനെയുള്ള അത്ഥാപത്തി കല്പന തെററാകുന്നു. (നിത്യകർമ്മങ്ങളുടെ) വിധി മറെറാരു വിധത്തിൽ വ്യാഖ്യാനിക്കുവാൻ തരമില്ലാത്തതിനാൽ അ ന്മപ്പാനായാസഭുഖം നിത്യകർമ്മത്തിന്നു വേറെ ക്ടാതെ ഫലമുണ്ടെന്നനുമാനിക്കാവുന്നതാണം<sup>ം</sup>. പൂവ്വപക്ഷക്കാരൻെറ വാ അന്യോന്യവിരുദ്ധമായുമിരിക്കുന്നു. നിത്യകർമ്മങ്ങളെ **അനുപ്പിക്കുമ്പോഠം മറെറാമു** കർമ്മത്തിന്റെ ഫലമനുഭ**വിക്കുന്നു വെന്നം′ അവ**ർ സമ്മതിക്കുന്നു. അപ്പോരം നിത്യകർമ്മത്തികൻറ ഫലമതുതന്നെയായിരിക്കണം. നിത്യകർമ്മങ്ങാക്ക ഫലമി **ല്ലെന്നും അവർ പറയുന്നു. ഇങ്ങനെയാണ**് അവ**രുടെ വാ**ദം അ ന്യോന്യവിരുദ്ധമായിരിക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞതു<sup>ം</sup>. അതിന്നംപു റമേ, കാമ്യമായ അഗ്നിഹോത്രാദീകർമ്മമനുഷിക്കുമ്പോ**ാ** അ തോടുകൂടിത്തന്നെ നിത്യമായ അഗ്നിഹോത്രാദിയം അനഷ്ടിക്ക പ്പെടുന്നു. അപ്പോരം തദനുഷാനായാസഭുഖത്തോടുകൂടി. കാമ്യാ ഗ്നിഹോത്രഫലവും ക്ഷയിക്കുന്നതാണ<sup>ം</sup>. എന്തെന്നാൽ കാമ്യാ ഗ്നിഹോത്രം നിത്യാഗ°നിഹോത്രത്തിൽനീന്നു ഭിന്നമായിരിക്കു കാമ്യാഗ°നിഹോത്രാദീഫലം വേറെയാകന്നവെന്ന ന്നില്ല. പറയന്നുവെങ്കിൽ തദനുഷാനായാസദുഃഖവം ഭിന്നമായിമി എന്നാൽ അതുള്ളതല്ല; എന്തെന്നാൽ അതു പ്രത്യ ക്കണം. കാമ്യാനുഷാനായാസദുഃഖത്തി ക്ഷത്തിനും വിരോധമാകുന്നം ഭിന്നമായിരി ൽ**നിന്നു കേവ**ലനിത്യാനുഷ്യാനായാസദുഃഖം (ശ്രതിയിൽ) വിഹിത നിശ്ചയം. അത്രയുമല്ല, ക്കുന്നതല്ല, മായതോ പ്രതിഷീദ്ധമായതോ അല്ലാത്ത ഒരു കർമ്മം തല°ക്കാ ലഫലത്തെ ഉല°പാദിപ്പിക്കുന്നു; എന്നാൽ ശാസ്തമോദിത പ്രതിഷിദ്ധമായോ ഉള്ള ഒരു കർമ്മം തല°ക്കാലഫ മായോ **ലത്തെ ഉല°പാ**ദിപ്പിക്കുന്നില്ല, അത്ഭനെയാകുമ്പോ**ം പിന്നെ** ഒരു ഫലത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചു—സ്വർഗ്ഗം അദ്ദഷ്യമായിരിക്കുന്ന തന്നെയാണെങ്കിലും — ഉദ്യമിക്കുന്നതല്ല. നിത്യമായം

മായമുള്ള അഗ്നിഹോത്രാഭികരംക്ക് കർമ്മസ്വരുപത്തിൽ യാ തൊരു വിശേഷവുമീല്ല: അപ്രകാമംതന്നെ അവയുടെ അംഗ ങ്ങളിലാകുട്ടെ, അവയെ അനുപ്പിക്കുന്ന മീതിയിലാകുട്ടെ, കാ മ്യം നിത്യത്തിനേക്കാരം മോലയുമല്ല; എങ്കിലം നിത്യമായി അനുഷിക്കപ്പെടുന്ന അഗ്നിഹോത്രദിക്കും അനുഷാനായാസ ളഃഖം മാത്രമാണം ഫലമെന്നും, എന്നാൽ കാമ്യമായി അനു ഷ്ഠിക്കപ്പെടുന്ന അഗ്നിഹോത്രാദിക്ക്, ഫലകാമിത്വമാത്രം കൊണ്ടു", മഹത്തായ സ്വർഗ്ഗഫലമാണെന്നും കല്പീക്കുവാൻ പാടില്ല. അതിനാൽ നിത്യകർമ്മങ്ങഠംക്ക് അദ്ദഷ്യമാ**യ** ഫല മില്ല എന്ന<sup>•</sup> ഒരിക്കലും പറവാൻ പാടില്ല. ആയതുകൊണ്ട് അവിദ്യാപൂവ്വകമായ ശുഭാശുഭകർമ്മങ്ങളടെ അശേഷേണ യുള്ള ക്ഷയകാരണം വിദ്യതന്നെയാകുന്നു. അല്ലാതെ നിത്യ കർമ്മാനുപ്പ<sup>്</sup>ഠാനമല്ല. എന്തെന്നാൽ സർവ്വകർമ്മങ്ങളടേയും ബീജം അവിദ്യയം കാമവുമാകന്നു. കർമ്മം അവിദ്ധദ്ധിഷയ മാണെന്നും സർവ്വകർമ്മസന്ന്യാസപൂവ്വകമായ ജ്ഞാനനിഷ്o വിദ്ധദ്വിഷയമാണെന്നും മുമ്പു പ്രതിപാദിച്ചിട്ടമുണ്ട്: തൗ ന വിജാനീതഃ' (അ. 2, ശ്രോ. 19); 'വേദാവിനാശി നം നിത്യം' (അ. 2, ശ്ലോ. 21); 'ജ്ഞാനയോഗേന സാം ഖ്യാനാം കർമ്മയോഗേന യോഗിനാം', 'അജ്ഞാനാം കർമ്മ സംഗിനാം', 'തത്താവിത്ത്....ഗുണാഗ്ലനേഷ്യ വത്തന്ത ഇതി മത്വാന സജ്ജതേ' (അ, 3, ശ്ലോ. 3, 26, 28); 'സർവ്വക ർമ്മാണി മനസാ സംന്യസ്യാസ്ലേ', 'നൈവ കിഞ്ചിൽ കരോ മീതി യുക്കോ മന്യേതതത്താവിൽ' (അ. 5, ശ്രോ. 13, 8); തത്താവിത്ത് 'ഞാൻ ഒന്നും ചെയ്യുന്നില്ല' എന്നു വിചാരിക്ക ന്നതിനാൽ അജ്ഞൻ 'ഞാൻ ചെയ്യുന്നം' എന്നു വിചാരീക്കു ന്നുവെന്നും അത്ഥാൽ ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. അരുരുക്ഷോം കർമ്മ കാരണം, ആര്രഢസ്യ യോഗസ്ഥസ്യ ശമ ഏവ (അ. 6, ശ്രോ. 3); 'ഉഭാരാസ്തയോപ്യജ്ഞാം. തൈവ മേ മതം' (അ. 7, ശ്രോ. 18); 'അജ'ഞാദ കർമ്മി ണോ ഗതാഗതം കാമകാമാ ലഭന്തേ', അനന്യാശ്ചിന്തയ ന്തോ മാം നീത്യയുക്താ യഥോക്തമാത്മാനമാകാശകല<sup>്</sup>പമ കല°മഷമപാസതേ' വേണ്ടിയാകനം. എന്നിങ്ങനെ അത്ഥാ

പത്തികൊണ്ടു കല<sup>®</sup>പിക്കുന്നു. അതു ശരിയല്ല. എന്തെ ന്നാൽ കാമ്യാനുഷ്ഠാനംകൊണ്ടും ഭൂരിതനിവൃത്തി ഉണ്ടാകുന്നു വെന്നത്ഥം.

(അ. 9, ശ്ലോ. 21, 22); 'ദേശമി ബുദ്ധിയോഗം തം യേന മാമുപയാന്തി തേ' (അ. 10, സ്കൂര. 10); നിത്യയുക്തന്മാർ എന്നെ പ്രാപിക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞതു കൊണ്ടും അത്ഥാൽ കർമ്മികളായ അജ്ഞന്മാർ എന്നെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല എന്നു **കർമ്മ**ീകളായിരീക്കുന്ന ധരിക്കേണ്ടതനുകുന്നും. അജ്ഞന്മാർ ഭഗവൽകർമ്മകാരികളം യക്തതമന്മാരമാണെങ്കിലും (ചിത്ത സമാധാനം മതൽ) ക്രമേണ കീഴ്പോട്ട ഫലത്യാഗപര്യന്ത മുള്ള ഏതെങ്കിലും ഒരു സാധനത്തെമാത്രം ആശ്രയിക്കുന്നു. എന്നാൽ അനിദ്ദേശ്യമായം അക്ഷരമായുമുള്ളതിനെ ഉപാസി ക്കുന്നവർ, 'അദ്വേഷ്യാ സവ്വഭ്രതാനാം' (അ. 12, ശ്രോ. 13) എന്നതുമുതൽ (12-ാം) അദ്ധ്യായാവസാനംവരെ പ്രതിപാദി ച്ചിട്ടുള്ള മാർഗ്ഗത്തെ (സാധനത്തെ) ആശ്രയിക്കുന്നവരാകുന്നു. ക്ഷേത്രാദ്ധ്യായം (13-ാം അദ്ധ്യായം) മുതല<sup>്</sup>ക്കുള്ള മുന്ന**ദ്ധ്യായങ്ങളിൽ പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ട**ിട്ടുള്ള ജ്ഞാനസാധനങ്ങ ളോടുകൂടി**യവജമാകുന്ന**. അധിഷ്ഠാനാദി പഞ്ചഹേ**തുകമായിരി** ക്കുന്ന (അ. 18, ശ്ലോ. 14) സവ്വകർമ്മങ്ങളേയും സന്ന്യസി ച്ചി**മ**ിക്കുന്നവരും, ആത്മാ ഏകനാണം അകത്താവാണം എന്ന \_ ശ്രേഷ്യമായ **ജ്ഞാനനി**ഷയിൽ **സ്ഥിതിചെ**യ്യ ഭഗവത്തത്തിയെ അറിത്തിയിക്കുന്നവരും — ഭഗവ ത്സചരൂപത്തിലും ആതൈകത്വത്തിലും ശരണംപ്രാപിച്ഛവ മായ പരമഹംസപരിവ്വാജകന്മാരും —ആയവർക്ക<sup>ം</sup> അനിഷ്ടാ ദീകർമ്മഫലത്രയം (അ. 18, ശ്രോ. 12) ഉണ്ടാകുന്നില്ല. എ ന്നാൽ അജ<sup>ം</sup>ഞന്മാ**രും** കർമ്മികളം അസന്ന്യാസികളമായ ശേ ഷമുള്ളവർക്ക<sup>ം</sup> അതു നിശ്ചയമായിട്ടുണ്ടാകുന്നു. ഇതാണു ഗീ താശാസ്തത്തിൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കത്തവ്യമായം അക ത്തവ്യമായുമുള്ള വിഷയങ്ങളുടെ വിഭാഗം.

പൂവ്വപക്ഷം:—സവ്വകർമ്മവം അവിദ്യാപൂവ്വകമായിട്ടുള്ള താണം എന്നതു സിദ്ധമല്ല. സമാധാനം: ത്ര വാദം ശരിയല്ല; എന്തെന്നാൽ, ബ്രഹ്മ ഹത്യാദിയെപ്പോലെ അതു സിദ്ധമാക ന്നു—നിത്യകർമ്മം ശാസ്ത വിഹിതംതന്നെയാകന്നു പക്ഷേ, അതു് അജ്ഞനായവനെ മാത്രമേ സംബന്ധിക്കുന്നുള്ളം ശാസ്തപ്രതിഷിദ്ധമായം അന ത്രകാരണമായുമിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മഹത്യാദിലക്ഷണമായ കർമ്മം അവിദ്യാകാരാദിദോഷമ്മോടുകടിയവന്നു മാത്രമേ ഉണ്ടാകുന്നുള്ള അത്രദന അല്ലെങ്കിൽ അവൻെ അതിലുള്ള പ്രവൃത്തിക്ക് അത്രമില്ലാതെയാകും അതുപോലെതന്നെ നിത്യനെമിത്തികകാമ്യകർമ്മങ്ങളും അജ്ഞനെ മാത്രമേ സംബന്ധിക്കുന്നുള്ള.

പൂവ്വക്ഷം:—ആത്മാ ദേഹാദിയിൽനിന്ന വൃതൃരിക്ത മാണം' എന്നറിയാതിരിക്കുമ്പോരം നിത്യാദികർമ്മങ്ങളിൽ പ്രവൃത്തി ഉണ്ടാവാൻ പാടില്ല.

സമാധാനം:—അതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, ചലനാ തമകമായം (ദേഹാദി) അനംതമാക്കളാൽ ചെയ്യപ്പെടേണ്ട തായമിരിക്കുന്ന കർമ്മത്തിൽ 'ഞാൻ ചെയ്യുന്നു' എന്നിങ്ങ നെ പ്രവൃത്തി കാണപ്പെടുന്നണ്ടും.

പൂർവ്വപക്ഷം:—ദേഹാദിസംഘാതത്തിൽ അഹംബു**ധി** ഗൗണമാകന്നു; മിഥ്യയല്ല.

സമാധാനം:—അതും ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ, എന്നാൽ അതിൻറ കാര്യവം ഗൗണമായിരിക്കണം. ആത്മീയമായ (സ്വന്തമായ) ദേഹാദിസംഘാഅത്തിൽ അഹംബുദ്ധി ഗൗണമാ കുന്നു. ഇതിനെ അനുസമിച്ചു ശ്രൂതിയിൽ ഒരുവൻെറ പുതുനെ സംബന്ധിച്ചു് ഇങ്ങനേ പറയുന്ന—'നിൻെറ പുതുനെന്നു പറയപ്പെടുന്നവൻ നീതന്നെയാകുന്നു്. നാം സാധാരണയായി 'ഈ പശു എൻെറ പ്രാണനം കുന്നു് എന്നും പറയാറുണ്ടു്. (അതു പോലെ ആത്മീയമായ സംഘാതത്തിൽ അഹംബുദ്ധിയം ഗൗണമാകുന്നു.) എന്നാൽ മിഥ്യാജ്ഞാനം അപ്രകാരമല്ല. സ്ഥാ അവേതാണു്, പുരുഷനേതാണു് എന്നു വേർതിരിച്ചറിവാൻ വയ്യാത്ത ഘട്ടത്തിലാണു് മിഥ്യാജ്ഞാനമുണ്ടാകുന്നതു്. ഗൗണ

മായ പ്രത്യയം (ബുദ്ധി) മുഖ്യമായ (വാസ്ത്വമായ) കാര്യം സാധിക്കുന്നതിന്നായി ഭവിക്കുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ ഗൗണവ്വ ത്തി ഉപമാശബ്ദത്തെ ലോപിച്ചുകൊണ്ട് അധികരണത്തെ സ്തതിക്കുന്നതിന്നവേണ്ടി മാത്രമാകുന്നു. ഇതിന്നെന്ദേ ദൃഷ്യാ ന്തം—'ദേവദത്തൻ സിംഹമാകന്ന' എന്നുള്ള വാക്യം, ദേവദ ത്തൻ (ക്രൗര്യംകൊണ്ടു) സീംഹത്തോടു തൂല്യനാകയാൽ (ദേവ **ടത്തൻ സിംഹംപോലെയാകുന്നുവെന്ന**് ഉപമകൊണ്ട്') ക്രൗ**മ്യാ ദ്യധികരണമായിരിക്കുന്ന** ദേവദത്തനെ സ്തതിക്കുന്നതിന്നുവേ ണ്ടി മാത്രമാകുന്നു. അപ്രകാരംതന്നെ 'മാണവകൻ അഗ്നിയാ യാകന്നു' എന്ന വാക്യം, മാണവകൻ (പിംഗളവർണ്ണംകൊ ണ്ട്") അഗ്നിക്ക തുല്യനാകയാൽ (മാണവകൻ അഗ്നിപോ ലെയാകുന്നവെന്ന ഉപമകൊണ്ട് ') പൈംഗല്യാദ്യധികരണ മായിരിക്കുന്ന മാണവകനെ നൂതിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി മാത്രമാ കുന്നു. എന്നാൽ അപ്പ്രകാരമുള്ള ഗൗണശബ്ദജ് ഞാനംകൊണ്ട് (മഖ്യമായ) സിംഹകാര്യമോ, അല്ലെങ്കിൽ (മഖ്യമായ) അഗ്നി കാര്യമോ സാധിക്കപ്പെടുന്നതല്ല. എന്നാൽ മിഥ്യാജ്<mark>ഞാന</mark> ത്തിൻെറ കാര്യമായ അനത്ഥം (ഒരുവൻ) അനഭവിക്കുന്നു ഗൗണമായി പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള വിഷയം ഇന്നതാണെന്നറിയുന്നു. 'ഈ ദേവദത്തൻ സിംഹമല്ല, ഈ മാണവകൻ അഗ്നിയല്ല' എന്നിഞ്ജനെ അറിയുന്നു. ആത്മാ എന്നു ഗൗണമായി പറയപ്പെ ടുന്ന ദേഹാഭിസംഘാതത്താൽ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മം അഹം പ്രത്യയവിഷയമായിമിക്കുന്ന മുഖ്യമായ ആതമാവിനാൽ ചെയ്യ ഭവിക്കുകയില്ല. ഗൗണമായ സിംഹത്താലും പ്പെട്ടതായി ഗൗണമായ അഗ്നിയാലും ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മം മുഖ്യമായ സിംഹത്താലം മുഖ്യമായ അഗനിയാലം ചെയ്യപ്പെട്ടതായി ഭവി **ക്കുകയില്ലല്ലോ. തെ**വന്റെ ക്രൗമ്യംകൊണ്ടാകട്ടേ പൈംഗല്യം കൊണ്ടാകട്ടേ മുഖ്യമായ സിംഹകാര്യമോ അഗ്നികാര്യമോ സാധിക്കപ്പെടുന്നില്ല. അതു (അധികരണത്തെ) സ്തതിക്കുന്ന തിന്നുവേണ്ടി മാത്രമാകുന്നു. സ്തതിക്കപ്പെടുന്നവൻ സിംഹമല്ല. ഞാനഗ്നിയല്ല' എന്നറിയുന്നു. സിംഹത്തിന്റെറ കർമ്മവം അഗ്നിയടെ കർമ്മവം തൻേറതാണെന്നവൻ വിചാ രിക്കുന്നില്ല. അതുകൊണ്ടു°, 'ഞാൻ കത്താ, എൻെറ കർമ്മം' എ**ന്നു വിചാരിക്കുന്നതിനേക്കാ**യ ദേഹാദിസംഘാതക്ല**തമായി** 

രിക്കുന്ന കർമ്മം 'എൻേറതല്ല'—മുഖ്യമായ ആത്മാവിൻേറ തല്ല എന്നു വിചാരിക്കുന്നതു് അധികം യക്തമായിരിക്കുന്ന താണം".

ആത്മീയമായ സ<sup>°</sup>മൃതി ഇപ്ല പ്രയത്നം എന്നി കർമ്മുഹ തുക്കളെക്കൊണ്ടു° ആത്മാതന്നെ വാസ്തവമായി കർമ്മംചെയ്യുന്ന വെന്നൊരു മതമുണ്ടു<sup>ം</sup>. അതും ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ അവ മിഥ്യാജ<sup>ം</sup>ഞാനംകൊണ്ടുണ്ടാകന്നവയാകന്നു. മിഥ്യാജ<sup>ം</sup>ഞാനം നിമിത്തം പെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കർമ്മങ്ങളടെ ഇഷ്ടാനിഷ്യഫല **ങ്ങളെ** അനഭവിച്ച<sup>ം</sup> അതുകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള സംസ്ഥാരത്തിൽ നിന്നാണം' സ്മൃതി, ഇപ്പ, പ്രയത്നം മു**തലായവെയു**ണ്ടാക ന്നത്ര്. ഈ ജന്മത്തിൽ ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളം തൽഫലാനുഭവവും ദേഹാദിസംഘാതത്തിൽ ആത്മാഭിമാനംകൊണ്ടും മാഗദേചഷ **ങ്ങ**ഠംകൊണ്ടുമാണുണ്ടാകുന്നതു<sup>ം</sup>. അതു പോലെതന്നെ**യാ**ണ° കഴിഞ്ഞ ജന്മത്തിലും അതിന്നും മുമ്പിലത്തെ ജന്മത്തിലും. ഇങ്ങ നെ, കഴിഞ്ഞുപോയതും വരുവാനുള്ളത്തമായ സംസൗരം അവി ദ്യാകൃതവം അനാദിയമാകുന്നുവെന്നു നമുക്കനുമാനിക്കാവുന്നതാ ണം. അതിനാൽ സവ്വകർമ്മസംന്യാസപൂവ്വകമായിമിക്കുന്ന (ആത്മ)**ജ്ഞാനനി**ഷ്യകൊണ്ടാണം ആത്യന്തികമായ സംസാമ നിവ്വത്തി എന്നു സിദ്ധമാകുന്നു. ദേഹാഭിമാനംതന്നെ അവീ ദ്യാരൂപമാകയാൽ തന്നിവൃത്തിയിങ്കൽ ദേഹവുമില്ലാതാകണം; അപ്പോരം സംസാരം അവശ്യം നശിക്കുന്നു. ദേഹാദിസംഘാത ത്ത ത്ര് ആത്മാഭിമാനവും അവിദ്യാത്മകമാകന്നു. ലോകത്തിൽ പത്ര മുതലായവയിൽനിന്നന്യനാണ് താൻ, ആരാംതന്നെ തന്നിൽനിന്നന്യമാണ പശു മതലായവ എന്നറിഞ്ഞുകൊണ്ടു° അവയാണു താൻ എന്നു വിചാരിക്കുന്നില്ല. സ്ഥാണവിനെ പുരുഷനാണം എന്നു തെററിദ്ധരിക്കുന്നതുപോലെ അവിവേകം കൊണ്ടാണ് അജ്ഞനായവന്ന ദേഹാദിസംഘാതത്തിൽ അഹം ബുദ്ധിയുണ്ടാകുന്നതും. എന്നാൽ വിവേകംകൊണ്ടു തത്ത്വത്തെ അറിയുന്നവന്നും അപ്രകാരമുണ്ടാകുന്നില്ല. 'നിന്റെ പുത്രനെന്നു പറയപ്പെടുന്നുവൻതന്നെയാണ് നീ' എന്നു ശ്രതി പ്രറഞ്ഞിരി **ക്കുന്ന പ്രകാരം സാപത്രനിൽ യാതൊരു അഹംബുദ്ധിയാ**ണുള്ള അത ജന്യജനകസംബന്ധനിമിത്തമായ ഗൗണപ്രത്യയ ത്രം മാകുന്നു. ഗൗണമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിന്നു ഭോജനം മുതലാ യതെന്നപോലെ, പരമാത്ഥകാര്യം ചെയ്വാൻ കഴിയുന്നി ല്ല. (ഗൗണാത്മാവായ സ്വകീയപ്യതാദിക്കാക്കു പിതാവിൻെറ ഭോജനക്രിയ ചെയ്വാൻ കഴിയുന്നതല്ലല്ലോ. അതുപോലെ ദേഹാദിക്കു ഗൗണമായിട്ടാത്മത്വമുണ്ടെങ്കിലും അതുകൊണ്ടും കർത്തൃത്വാദികാര്യം ആത്മാവിന്നു വാസ്തവമായിട്ടുണ്ടെന്നു സി ദ്ധിക്കുന്നതല്ല.) ഗൗണമായിരിക്കുന്ന സിംഹത്താൽ (ദേവദ ത്തനാൽ) മുഖ്യസിംഹകാര്യം ചെയ്യപ്പെടുന്നതല്ല. അപ്പകാരം തന്നെ ഗൗണമായ അഗ്നിയാൽ (മാണവകനാൽ) മുഖ്യാഗ്നി കാര്യം (ദാഹപാകാദി) ചെയ്യപ്പെടുന്നീല്ല.

പൂർവ്വപക്ഷം—അദ്ദഷ്യവിഷയമായിരിക്കുന്ന വേദവിധി കളെ പ്രമാണമാക്കീട്ട യാതൊന്നാണ് ആത്മാവിനാൽ കത്ത വ്യമായിട്ടുള്ളതു് അതു ഗൗണാത്മാക്കളായ ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളാൽ ചെയ്യപ്പെടുന്നുവെന്ന പറയാം.

സമാധാനം—പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ, അവയുടെ ആത്മ തവം അവിദ്യാകൃതമാകുന്നു. ദേഹേന്ദ്രിയാദികരം ഗൗണാതമാ നേരെമറിച്ചു°, മിഥ്യാജ്ഞാനംകൊണ്ടുതന്നെയാണം° അനാത്മാക്കളായിരിക്കുന്ന ദേഹാദീകളോട്ട<sup>്</sup> അസംഗനായിരി ക്കുന്ന ആത്മാവിന്നു സംഗമുണ്ടാകുന്നതും (അനാത്മാക്കളായിരി ക്കുന്ന ദേഹാദിക**ാക്ക**് ആത്മത്വം മിഥ്യാജ്ഞാനംകൊണ്ടാണ ണ്ടാകുന്നതു° എന്നത്ഥം) മിഥ്യാജ്ഞാനമുള്ളപ്പോരം അവ ആത്മാ മിഥ**്യാജ്ഞാനമില്ലാതാകുമ്പോ**≎ **അവ** ക്കളായി ഭവിക്കുന്നു. ആത്മാക്കളല്ലാതെയാവുകയും ചെയ്യുന്നും. അജ്ഞനായിട്ടുള്ളവ നാണ അവിവേകംനിമിത്തം 'ഞാൻ പൊക്കമുള്ളവനാകുന്നു, ഞാൻ മഞ്ഞനീറമുള്ളവനാകുന്നു' എന്നും മററും വിചാമിച്ച് ദേഹാദിസംഘാതത്തിൽ അഹംബു**ധിയെ ആരോപിക്കു**ന്നതു<sup>∨</sup> (ദേഹാദിസംഘാതത്തെ ആത്മാവായി വിചാരിക്കുന്നത്ര°) എന്നാൽ 'ദേഹാദിസംഘാതത്തിൽനിന്നന്യനാണം' ഞാൻ' വേർതിരിച്ചറിയുന്നവന്നം ദേഹാദിസംഘാത എ**ന്ന**ിങ്ങനെ ത്തിൽ അഹംബുദ്ധിയണ്ടാകുന്നില്ല. അതിനാൽ, മിഥ്യാജ്ഞാ നമില്ലാത്തപ്പോ∞ ഇല്ലാത്തതിനാൽ ഈ ഭാവന യിൽ അഹംബൂദ്ധി) മിഥ്യാജ്ഞാനംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്നതാകുന്നു; അല്ല**ാതെ അതു കേവലം** ഗൗണമായ പ്രത്യയമല്ല. സിംഹവം

ദേവദത്തനം എന്നപോലെ, അല്ലെങ്കിൽ അഗ്നിയം മാണവക നുമെന്നപോലെ, രണ്ടു വസ്തുക്കരംക്കുള്ള സമാനധർമ്മത, അല്ലെ കിൽ അവ തമ്മിലുള്ള വിശേഷം, സ്പഷ്യമായി കാണുന്ന **ദിക്കിൽമാത്രമേ** ഗൗണമായ പ്രത്യയം അല്ലെങ്കിൽ ശബ്ദപ്രയോ ഗം ഉണ്ടാവുകയുള്ള, അങ്ങനെയുള്ള സാമാന്യവിശേഷങ്ങരം കാണപ്പെടാത്ത ദിക്കിൽ **അതു**ണ്ടാകുന്നതല്ല. ശ്രുതിയെ പ്രമാ **ണമാക്കി**ട്ടു മുമ്പു പറഞ്ഞിട്ടുള്ള വാദവം ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ ശ്രുതി **അദ്ദഷ്യവി**ഷയമായിട്ടാണം പ്രമാണമായിരിക്കുന്നതും. പ്രത്യക്ഷാദീപ്രമാണങ്ങളെക്കൊണ്ട ഗ്രഹിക്കുവാൻ പാടില്ലാത്ത **സാധ്യസാധന**സംബന്ധത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന അഗ്നിഹോ താദിവീഷയത്തിലാണ<sup>ം</sup> ശ്രുതി പ്രമാണമായിരിക്കുന്നത്ര<sup>°</sup>; അല്ലാതെ പ്രത്യക്ഷാദിവിഷയത്തിലല്ല. എന്തെന്നാൽ ശ്രുതി അദ്ദഷ്യമായിട്ടുള്ളതിനെ ദശിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടിമാത്രം പ്രമാണ മായിരിക്കുന്നതേയുള്ള. അതിനാൽ, ദേഹാഭിസംഘാതത്തിൽ മിഥ്യാജ്ഞാനംനിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന അഹംബുദ്ധി ഗൗണമാണം° എന്നു കല്പീപ്പാൻ പാടുള്ളതല്ല. 'അഗ്നി തണത്ത തനുകുന്നു അപ്രകാശമാകുന്നു' എന്നു പറയുന്നതായി നൂറു ശ്രുതി കളണ്ടായാലും അവയ്ക്കു പ്രാമാണ്യമില്ല. അപ്രകാരം പറയുന്ന തായാൽത്തന്നെ അതിന്നം' മറെറാരത്ഥമാണം' ശ്രുതി വിവക്ഷി ച്ചിട്ടള്ളത്യ° എന്നേ നമക്കു വിചാരിപ്പാൻ പാടുള്ള. അവയ്ക്കു പ്രാമാണ്യം അന്യഥാ നീലനില്ലുന്നതല്ല. അന്യപ്രമാണത്തിന്നു വിരുദ്ധമായതോ സാവചനത്തിന്നു വിരുദ്ധമായതോ ഒന്നിനേയം നാം കല്പിക്കരുത്ര<sup>ം</sup>.

പൂവ്വപക്ഷം:—കർമ്മത്തിന്റെ കത്താ മിഥ്യാജ്ഞാനത്തി ന്നധീനനാകയാൽ (വിദ്യോൽപത്തിയിങ്കൽ അവിദ്യ നശിക്കു മ്പോരം തദധീനനായ) കത്താവിൻെറ അഭാവത്തിങ്കൽ (കത്താ കൂടാതെ കർമ്മാനുഷ്യാനം അസാദ്ധ്യമാകയാൽ) ശ്രുതി (കർമ്മ കാണ്ഡം) അപ്രമാണമായി ഭവിക്കുന്നു.

സമാധാനം — ഇല്ല. എന്തെന്നാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ സമ്പാ ദിക്കുന്നതിനും ശ്രുതി ആവശ്യമാകുന്നും

പൂവ്വപ്പം:....കർമ്മത്തെ വിധിക്കുന്ന ശ്രുതി പ്രമാണ മല്ലെങ്കിൽ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ ഉപദേശിക്കുന്ന ശ്രുതിയം പ്രമാണ മാകവാൻ പാടില്ല.

സമാധാനം: — അതു ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ ബ്രഹമവിദ്യ **യെ** ബാധിക്കുന്നതായ ജ്ഞാനം ഉൽപാദിക്കുന്നതല്ല – ബ്രഹ്മ വിദ്യയെ ഉപദേശിക്കുന്ന ശ്രുതികൊണ്ടു ആത്മാ അറിയപ്പെടു മ്പോരം ദേഹാദിസംഘാതത്തിലുള്ള അഹംബുദ്ധി ബാധിക്ക പ്പെടുന്നു. എന്നാൽ ആത്മാവിൽത്തന്നെയുള്ള ആത്മജ്ഞാനം (ആത്മാവിനെ ആത്മാവായിത്തന്നെ അറിയുന്ന് ജ്ഞാനം) ഒരി ക്കലും ഒരുവിധത്തിലും ഒന്നുകൊണ്ടും ബാധിക്കപ്പെടുന്നതല്ല. എന്തെന്നാൽ ആത്മജ്ഞാനം, അഗ്നി ഉഷ്ണവം പ്രകാശത്തോടു കൂടിയതുമാണ<sup>്</sup> എന്ന ജ്ഞാനംപോലെ, (**അജ്ഞാനനി**വ്വത്തി യാകുന്ന) തൽഫലത്തിൽനീനും വ്യതിരിക്തമായിരിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ ഇതുകൊണ്ടു കർമ്മത്തെ വിധിക്കുന്ന ശ്രുതി പ്രമാണ മല്ല എന്നു വരുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ **അതു**് (ഒരുവനിൽ) മുമ്പുള്ള സ്വാഭാവികമായ പ്രവൃത്തി<mark>കളെ</mark> ഓരോന്നായി അടക്കി (അവനിൽ) പതിയതായം ഉൽക്മഷ്യമായുമുള്ള പ്രവൃത്തികളെ ഉൽപാദിപ്പിച്ച് (അവനെ) പ്രത്യഗാത്മാഭിമുഖമാക്കി പ്രവ ത്തിപ്പിക്കുന്നു. ഉപായം മിഥ്യയാണെങ്കിലും ഉപേയം സത്യ മാകയാൽ, വിധിവിശേഷങ്ങളായ അത്ഥവാദങ്ങരം എന്നപോ ലെ, അതും സത്യംതന്നെയായി ഭവിക്കുന്നു. ലോകത്തിൽത്ത ന്നെ നാം ഒരു കുട്ടിയേയോ ഒരു ഭ്രാന്തനേയോ പാലു മുതലാ യതു കടിപ്പാൻ നിർബ്ബന്ധീക്കുമ്പോഠം അതുകൊണ്ടു തലമുടി വളരെ ഉണ്ടാകുമെന്നും മററും പറയേണ്ടിവരുന്നും. അല്ലെങ്കിൽം ആത്മജ്ഞാനത്തിന്നു മുമ്പു ദേഹാഭിമാനത്തിന്നു ഹേതുവായ പ്രത്യക്ഷാദിക്കുള്ള പ്രാമാണ്യംപോലെ കർമ്മവിധിശ്രുതിക മറെറാരവസ്ഥയിൽ (ആത്മജ്ഞാനത്തിന്നുമനു<sup>ം</sup>) സാക്ഷാലാ യി പ്രാമാണ്യം സാധിക്കാവുന്നതാണംം.

ഇനി വേറൊരു മതമുണ്ട്—സായം വ്യാപരിക്കുന്നില്ല എങ്കിലും ആത്മാ സന്നിധിമാത്രം ഒകാണ്ടു കർമ്മംചെയ്യുന്നു. ഇതുതന്നെയാണ് ആത്മാവിൻെറ മുഖ്യകർത്തൃത്വം. ഇതിന്നൊ രുദാഹരണം—യോദ്ധാക്കരം യുദ്ധംചെയ്യുമ്പോരം, സായം യുദ്ധം ചെയ്യുന്നില്ല എങ്കിലും സന്നിധിമാത്രം കൊണ്ടു രാജാ യൂദ്ധംചെ യ്യുന്നവെന്നും, രാജാ ജിതനായിയെന്നും പരാജിതനായി എന്നും മററുമുള്ള പ്രസിദ്ധമാണല്ലോ. അപ്രകാരംതന്നെ സേനാപ തിയം വെറും വാക്കുകൊണ്ടു പ്രവത്തിക്കുന്നും. സേനാപതിക്കും രാജാവിന്നും ക്രിയയുടെ ഫലത്തോടു സംബന്ധമുണ്ടെന്നും നാം കാണന്നും. ഇനി വേറൊരുദാഹരണം പറയാം \_\_\_ഋത്വിക്കുക ളടെ കർമ്മം യജമാനന്റെയാണെന്നു പറയുന്നും. അതുപോലെ ദേഹാദികളുടെ കർമ്മം ആത്മകൃതമായി ഭവിക്കുന്നവെന്നു പറ യാം. എന്തെന്നാൽ അവയുടെ ഫലം ആത്മാവിന്നാണുണ്ടാകം, ന്നത്ര\*. മറെറാരുദാഹരണം \_\_\_അയസ്സാന്തം ഇരിമ്പിനെ വട്ട ത്തിൽ തിരിക്കുന്നതിനാൽ (കർമ്മത്തിൽ) വ്യാപരിക്കാത്ത വസ്തവിലും മുഖ്യകർത്തൃത്വമിരിക്കാവുന്നതാണും. ആത്മാവി നെ സംബന്ധിച്ചം അപ്രകാരമാകുന്നും.

സമാധാനം.—ഈ മതം ശരിയല്ല. എന്തെന്നാൽ അങ്ങ നെയാണെങ്കിൽ കർമ്മം ചെയ്യാത്തവൻ കാരകനാണ് എന്നു വരും.

പൂവ്വ്പക്ഷം:-കാരകം അനേകപ്രകാരമാകുന്നു.

സമാധാനം:--അല്ല. എന്തെന്നാൽ (മുൻ ഉദാഹരണങ്ങ ളിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന) മാജാ മുതലായവക്കം മുഖ്യകർത്തൃത്വം കാണന്നുണ്ടു<sup>ം</sup>. സാവ്യാപാരംകൊണ്ടു രാജാവുത**ന്നെ യുദ്ധംചെ** യ്യൂന്നുവെന്നുവരാം. പിന്നെ യോദ്ധാക്കളെ യുദ്ധം ചെയ്യിക്കുക എന്ന ക്രിയകൊണ്ടും, അവക്കു ധനദാനംകൊണ്ടും, അപ്രകാരം തന്നെ ജയപരാജയഫലോപഭോഗംകൊണ്ടും രാജാവീന്നു മുഖ്യ കർത്തൃത്വംതന്നെയുണ്ടു°. അതുപോലെതന്നെ പ്രധാനത്യാഗം കൊണ്ടും ദക്ഷിണാദാനംകൊണ്ടും യജമാനന്തും മുഖ്യകർത്തൃത്വ അതിനാൽ (കർമ്മത്തിൽ) വ്യാപരീക്കാത്ത ഒരുവൻ കത്താവാണം' എന്നും' ഉപചാരമായി യാതൊന്നാണം' പറയ**െ**പ്പ **ടുന്നതു° അതു** ഗൗണമാണെന്ന**ിയപ്പെടുന്നു. രാജയജമാനപ്ര**ഭ്ദ തികരംക്കു സ്വവ്യാപാരലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന മുഖ്യകർത്തൃ ത്വം കാണപ്പെടുന്നില്ല എങ്കിൽ, ലോഹത്തെ തീരീക്കുന്ന മ്മയ സന്നീധീമാത്രംകൊണ്ടാണെങ്ക<del>ി</del>ലും സ്കാന്തമെന്നപോലെ, (അവക്ഷ) മുഖ്യകർത്തൃത്വമുണ്ട് എന്നു കല്പിക്കാം. വാസ്തവത്തിൽ രാജയജമാനപ്രഭൃതികഠാകും സാവ്യാപാരമുണ്ട്. അതിനാൽ സന്നിധിമാത്രംകൊണ്ടുള്ള കർച്ചമുത്വം ഗൗണം മാത്രമാകുന്നു. അപ്പോരം തൽഫലസംബന്ധവും *ഗ*ൗണമായി ട്ടുതന്നേയിരിക്കുകയുള്ള. ഗൗണമായ ഒരു കുത്താവിനാൽ മുഖ്യ മായ ഒരു കാര്യം ചെയ്യപ്പെടുന്നതുമില്ല. അതിനാൽ ദേഹാദി

ഇദം

കളുടെ വ്യാപാരംകൊണ്ടു് അവ്യാപാരിയായിരിക്കുന്ന ആത്മാ കത്താവായം ഭോക്താവായമിരിക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞതു തീറെ തെററാകുന്നു. എന്നാൽ സ്വപ്നത്തിൽ എന്നപോലെ, അല്ലെ കീൽ ഇന്ദ്രജാലക്കാരൻറെ കൺകെട്ടുപോലെ, ഭ്രാന്തിനിമിത്ത മാണെന്നു സാധിക്കാവുന്നതാണു്. ദേഹാദിയിലുള്ള അഹംബു ധീയുടെ തുടച്ചിയ്ക്കു ഭംഗം വരുന്നതായ സുഷുപ്പി, സമാധി മുതലായവയിൽ കർത്തൃത്വം, ഭോക്തൃത്വം മുതലായ അനത്ഥ ങ്ങരം കാണപ്പെടുന്നില്ല. അതു ഹേതുവായിട്ടു്, സംസാര്യേമം മിഥ്യാജ്ഞാനംനിമിത്തംതന്നെയാണു് പരമാത്ഥമല്ല, എന്ന കാരണത്താൽ അത്യന്തമായ ഉപരമം സമ്യോദർശനംകൊണ്ടു

സർവ്വഗീതാശാസ്താത്ഥത്തേയും ഈ അജ്യായത്തിൽ ഉപ സംഹരിച്ചിട്ട്, ശാസ്താത്ഥം നല്ലവണ്ണം ഉറയ്ക്കുന്നതിന്ന വേണ്ടി ഇവിടെ അവസാനത്തിൽ സംക്ഷേപമായി വിശേ ഷാൽ ഉപസംഹാരം ചെയ്തതിൻെറശേഷം ഇപ്പോരം ഭഗ വാൻ ശാസ്ത്രസമ്പ്രദായവിധിയെ (ഗുരുശിഷ്യപരമ്പയോയി ഉള്ള ശാസ്തോപദേശക്രമത്തെ) പറയുവാനാരംഭിക്കുന്നു:

ഇദം തേ നാതപസ<sup>ം</sup>ക്കായ നാഭക്തായ കദാചന

ന ചാശുശ്രൂഷവേ വാച്യം ന ച മാം യോഭ്യസൂയതി. 67

ഈ ഗീതാത്ഥതത്താം

(അല്ലെങ്കിൽ ഗീ.താതത്ത്വത്തെ കേ

നിന്നാൽ തേ അതപസ°ക്കായ ധർമ്മാനഷ്ടാനഹീനനായിരിക്കു സവന്ത്യ കഭാചന ഒരിക്കലും ഉപദേശീക്കപ്പെടത്തക്കതല്ല ന വാച്യം ഈശ<sub>്</sub>രൻ ഗുരു ഇവശിൽ ഭക്തിയി അഭക്തായ **ലാത്തവന്നും** ഉപദേശിക്കപ്പെടത്തക്കതതല്ല ന ച (വാച്യം) **ഗുരു**ശ്രൂഷയെ **ചെ**യ്യാത്തവന്നും അശുശ്രഷവേ

ന ച (വാച്യം) ഉപദേശിക്കപ്പെടത്തക്കതല്ല

**യ**ഃ എവൻ

മാം പരമേശചരനായീരിക്കുന്ന എന്നെ അഭ്യസൂയതി മനംഷ്യദ്രഷ്ടിയോടുകൂടി ഭോഷാരോ

പ**ംകൊണ്ട നി**ന്ദ്ിക്കുന്നുവോ

(തരെസൂച) അവനം

(ന വാച്യം) ഉപദേശീക്കപ്പെടത്തകതല്ല.

ഈ ഗീതാത്ഥതത്താം സാധർമ്മാനപ്രാനഹീനനായിട്ടുള്ളവന്നും (അല്ലെങ്കിൽ തപോഹീനനായിട്ടുള്ളവന്നും) ഒരിക്കലും നിന്നാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെടത്തക്കതല്ല. ഈശാരർ ഗുരു എന്നിവ രിൽ ഭക്കിയിലാത്തവന്നും, (ഗുരുവിന്നും) പരിചര്യയെ ചെയ്യാത്തവന്നും (അല്ലെങ്കിൽ ഗീതാതത്താത്തെ കേയപ്പാനാഗ്ര ഹമിലാത്തവന്നും), എന്നെ നിന്ദിക്കുന്നവന്നും ഒരിക്കലും ഇതും ഉപദേശിക്കപ്പെടത്തക്കതല്ല.

[ശം-ഭാ] ഇദം തേ—നിമൻറ ഹിതത്തിന്നായി, സംസാ ഉ**പദേശിക്കപ്പെട്ടി** മനാശത്തിന്നായിക്കൊണ്ട<sup>ം</sup>, എന്നാൽ അതപസ<sup>ം</sup>ക്കായ<u>—</u> തപോരഹിതനായിട്ട ട്ടള്ള ഈ ശാസ്തം; ള്ളവന്നം°; കദാചന<u>—</u>ഒരിക്കലും; ന വാച്യം—ഉപദേശിക്ക പ്പെടത്തക്കതല്ല. അഭക്തായ<u>—</u>തപസ്വിയാണെങ്കിലും <u>ഗ</u>രദദേ വക്തോഹീനനായിട്ടുള്ളവന്ത്; കഭാചന ന വാച്യം<u>—</u>ഒരി ക്കലും—ഒരവസ്ഥയിലും—ഉപദേശിക്കപ്പെടത്തക്കതല്ല, അശു ശ്രൂഷവേ<u></u>തപസ്വിയം ഭക്തനമാണെങ്കിലും (ദേവഗുരു) ശുശ്ര ഷയെ ചെയ്യാത്തവന്നും; കദാചനന വാച്യം—ഒരിക്കലും യഃ മാം അഭ്യസൂയതി—എവൻ ഉപദേശിക്കപ്പെടത്തക്കതല്ല. എന്നെ പ്രാകൃതനായ മനമ്പ്യനെന്നു വിചാരിച്ച് ആത്മപ്ര ശംസാദി ദോഷത്തെ എന്നിൽ ആരോപിച്ച<sup>ം</sup> എന്നെ നിന്ദി ക്കുന്നുവോ; എവൻ എന്നെ ഈശ്വരനെന്നറിയാതെ ഞാനീ **ശ്വരനാ**ണെന്നു സമ്മതിക്കുന്നില്ലയോ, അവനം അയോഗ്യ നാകുന്നു. അവാന്നം ഈ ശാസ്തം ഒരിക്കലും ഉപദേശിക്കപ്പെട ത്തക്കതല്ല. ഭഗവാങ്കൽ ഭക്തിയുള്ളവനം തപസ്വിയം ശുശ്ര ഷയെ ചെയ്യുന്നവനം (ഭഗവദ്ധിഷയമായി) അസൂയാരഹി മാത്രമേ ഈ ശാസ്സം ഉപദേശിപ്പാൻ പാടുള്ള തനുമായവന്നു വെന്നാണം" വന്നുകൂടുന്ന അത്ഥം. 'മേധാവിക്കോ തപസ്വി ക്കോ ഉപദേശിക്കാം' എന്നു മുമ്പു പറഞ്ഞിരിക്കുകൊണ്ട് ക്കേറി തുത്രൂഷകളോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന മേധാവിക്കോ അല്ലെങ്കിൽ ഭക്തിശുത്രൂഷകളോടുകൂടിയ തപസ്വിക്കോ ഉപദേശിക്കാവു ന്നതാണു (എന്നേ അതിന്നത്ഥമുള്ള); ഭക്തിശുത്രൂഷകളില്ലാ ത്ത മേധാവിക്കോ തപസ്വിക്കോ ഇതു് (ഒരിക്കലും) ഉപദേ ശിപ്പാൻ പാടില്ല. സകലഗുണസമ്പന്നനാണെങ്കിലും ഭഗ വാങ്കൽ അസൂയയോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവന്നും ഇതുപദേശി പ്രാൻ പാടില്ല. ഗുരുശ്രയ്യുഷചെയ്യുന്നവന്നും ഭക്തിമാനുമായ വന്നു മാത്രമേ ഇതുപദേശിക്കാവു. ഇങ്ങനെയാണ് ശാസ്ത സമ്പ്രദായവിധി.

ഇനിശാസ്തസമ്പ്രദായത്തെ ചെയ്യുന്നവനുള്ള ഫലത്തെ ഭഗ വാൻ പറയുന്നു:

യ ഇമം പരമം ഗുഹ്യം മത്ഭക്തേഷ്വഭിധാസ്യതി

ഭക്തിം മയി പരാംകൃത്വാമാമേവൈഷ്യത്യസംശയഃ. 68

യഃ എവൻ

പരമം ഗുഹ്യം പരമരഹസ്യമായ ഇമം ഈ ഗീതാശാസ്ത്രത്തെ മത<sup>ര</sup>ഭക്തേഷ എൻെ ഭക്തന്മാക്ക് അഭിധാസ്യതി ഉപദേശീക്കുന്നുവോ

(സഃ) അവൻ മയി എന്നിൽ

പരാം ഭക്തിം ശ്രേഷ്ടമായ ഭക്തിയെ

കൃത്വാ ചെയ്താ

അസംശയഃ നിസ്സ്ംശയനായിട്ട് മാം ഏവ എന്നെത്തനെ ഏഷ്യതി പ്രാപിക്കും.

എവൻ പരമരഹസ്യമായ ഈ ഗീതാശാസ്ത്രത്തെ എൻെറ ഭക്ത നമാക്ടപദേശിക്കുന്നുവോ അവൻ എന്നിൽ ശ്രേഷ<sup>ം</sup>ഠമായ ദക്തിയെ ചെയ്ത സകല സംശയവും തീർന്നവനായി എന്നെ ത്തന്നെ പ്രാപീക്കും.

[ശം-ഭാ] ഇമം പരമം ഗുഹ്യം—നിഃശ്രേയസാത്ഥമായം അതിഗോപ്യമായുമീരിക്കുന്ന കേശവാജ്ജനസംവാദര്രപേണ യുള്ള മുൻപ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഈ ഗീതാശാസ്ത്രത്തെ; മൽ

ഭക്തേഷു<u>—</u>എന്നിൽ ഭക്തിയുള്ളവരിൽ; യ<u>ം—</u>എവൻ; അഭി ധാസ്യതി<u>—</u>ഉപദേശംകൊണ്ട (ഗീതാശാസ്ത്രത്തിൻെറ) മൂല ഞാൻ നിന്നിൽ ചെയ്യപ്രകാരം, അത്ഥത്തേയും, 'ഭക്തി' **സ്ഥാപി**ക്കുന്നതു°. ശബ<sup>ം</sup>ദ**ത്തെ** പിന്നേയം പി **ന്നേയം പ**റഞ്ഞതുകൊണ്ടും ഭക്തികൊണ്ടു മാത്രമാണും ശാസ്ത സമ്പ്രദായത്തിന്ന<sup>ം</sup> ഒരുവൻ പാത്രമാകുന്നതു<sup>ം</sup>. എന്നം അ ത്ഥം ധരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. എങ്ങനെയാണ് ഉപദേശിക്കേ എന്നു പറയുന്നു. മയി പരാം ഭക്തിം കൃത്വാ—'പര മഗുരുവായിരിക്കുന്ന ഭഗവാൻെറ ശുശ്രൂഷയെ ഞാൻ ചെയ്യുന്നു' എന്ന<sup>7</sup>ഞ്ടനെ ശ്രേഷ്ടമായ ഭക്തിയെ ചെയ്തകൊണ്ട<sup>്</sup> എന്ന ത്ഥം. അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ഉപദേഷ്യാവു<sup>ം</sup> ഇ**തിൻെ** ഫല (മാം ഏവ ഏഷ്യതി<u>—</u>) എന്നെത്തന്നെ ക്കും \_\_അവൻ മുക്തനാകും. അസംശയഃ \_\_ഈ സംഗതിയിൽ യാതൊരു സംശയവും വേണ്ട.

#### എന്നുതന്നെയുല്ല —

ന ച തസൂാന്മനുഷ്യേഷ്യഷ്യ കശ്ചിന്മേ പ്രിയകൃത്തമു

ഭവിതാ ന ച മേ തസ്മാദന്യും പ്രിയതരോ ളവി. 69

തസൂാത°

എൻെറ ഭക്തന്മാക്ക ഗീതാശാസ്തത്തെ

ഉപദേശിക്കുന്നവനേക്കാരം

മേ പ്രിയകൃത്തമഃ

എനിക്ക് അതൃന്തം പരിതോഷത്തെ

ചെയ്യന്നവനായി

മനപ്പോപ്പ

മനുഷ്യന്മടെ ഇടയിൽ

കശ്ച**ിത**ം

ആരും

ന ച

ை

മേ

എന**ിക്ക**്

തസ°മാത°

അവനേക്കാരം

പ്രിയതരു അന്യഃ

അധികപ്രിയമുള്ളവനായിട്ട വേറൊ

രുവൻ

ഭവി

ഭ്രമിയിൽ

ഭവിതാന ച

(കാലാന്തരത്തിൽ ഇനി) ഉണ്ടാവുക

യുമില്ല.

എൻെറ ഭക്തനാക്ക് ഗീതോപദേശം ചെയ്യുന്നവനേക്കാരം എ നീക്ക് അത്യന്തം പരിതോഷത്തെ ചെയ്യുന്നവനായി മനുഷ്യ രുടെ ഇടയിൽ ആരുമില്ല. എനിക്ക് അവനേക്കാര അധികം പ്രിയമുള്ളവനായി വേറെ ആരും ഭൂമിയിൽ ഇനി ഉണ്ടാവുക യമില്ല.

[ശം—ഭാ] തസ്മാത്—ശാസ്ത്രസമ്പ്രദായത്തെ ചെയ്യുന്ന വന്നേക്കാരം; മേ പ്രിയകൃത്തമു അന്യു—എനിക്ക് അതിശ യേന പ്രിയത്തെ ചെയ്യുന്നവനായിട്ട വേറൊരുവൻ; മനു ഷ്യേഷ്യന ച കശ്ചിത്—ഇപ്പോളള്ള മനുഷ്യരുടെ ഇടയിൽ ആരുമില്ല. ഭവിതാ ന ച ഭവി—എനിക്ക് അവനേക്കാരം പ്രിയമുള്ളവനായിട്ട വേറൊരുവേർ ഈ ലോകത്തിൽ ഇനി (വോഷ്യത്കാലത്തിൽ) ഉണ്ടാവുകയുമില്ല.

ഇനി ഈ ശാസ്ത്രത്തെ അദ്ധ്യയനം ചെയ്യുന്നുവന്നുള്ള ഫലത്തെ പറയുന്നു:

അധ്യേഷ്യതേ ച യ ഇമം ധർമ്മ്യം സംവാദമാവയോഃ

ജ്ഞാനയജ്ഞേന തേനാഹമിഷ്ടഃ സ്യാമിതി മേ മതിഃ. 70

ആവയോഃ നമ്മാ കണ്ടുപേരുടേയും

ധർമ്മ്യം ധർമ്മമാഗ്ഗത്തിൽനിന്നു തെററാത്ത

ഇമം സംവാദം ഈ സംവാദത്തെ

യഃ ച എവൻ

അധ്യേഷ്യതേ പഠിക്കുമോ തേന അവനാൽ

ജ്ഞാനയജ്ഞേന സവ്വയജ്ഞങ്ങളിൽവെച്ച ശ്രേഷ

മായ ജ്ഞാനയജ്ഞംകൊണ്ടും

അഹം ഇഷ്ടഃ സഠ്യം ഞാൻ ആരാധിക്കപ്പെട്ടവനായി

ഭവിക്കും

**ഇതി** എന്നാണ് മേ എൻെറ മതിഃ നിശ്ചന്മം.

നമ്മ**ം രണ്ടപേരുടേയം** ധർമ്മ്യമായ ഈ സംവാദ**മ്മെ** എവൻ പഠിക്കുന്നുവോ അവനാൽ ശ്രേഷ്യമായ ജ°ഞാനയജ°ഞംകൊ ണ്ട് ഞാനാരാധിക്കപ്പെട്ടവനായി ഭവിക്കമെന്നാണ് എൻെറ നിശ്ചയം.

[ശം—ഭാ] ധർമ്മ്യം —ധർമ്മത്തിൽനിന്നു ചലിക്കാത്തതായ; ഇമം ആവയോ! സംവാദം —നമ്മാം രണ്ടുപേർത്മ്മിലുള്ള സംവാദര്യപമായ ഈ ഗ്രന്ഥത്തെ; യഃ അധ്യേഷ്യതേ— എവർ പഠിക്കുമോ; അവനാൽ ഇത്യ് (താഴെപറയുന്നത്യ്) ചെയ്യപ്പെട്ടതായി ഭവിക്കം—തേന ജ്ഞാനയജ്ഞേന –വി ധിയജ്ഞം, ജപയജ്ഞം (ഉറക്കെ ഉച്ചരിക്കുക), ഉപാംഗു യജ്ഞം, (ശബ്ദം കോക്കാതെ ജപിക്കുക), മാനസയജ്ഞം എന്നി യജ്ഞങ്ങളിൽവെച്ച ജ്ഞാനയജ്ഞം, മാനസമാകയാൽ, ഏററവും വിശിഷ്ടാകുന്ന അങ്ങനെയിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനയജ്ഞംകൊണ്ട് അഹം ഇഷ്ട സാഗം—(അപ്രകാര മുള്ള അദ്ധ്യയനംകൊണ്ട്) ഞാൻ പൂജിതനായി ഭവിക്കം; ഇതി മേ മതിഃ— എന്നാണ് എൻെറ്റ് നിശ്ചയം, ഇങ്ങനെ ഗീതാശാസ്ത്രത്തിൻെറ്റ് അദ്ധ്യയനം ജ്ഞാനയജ്ഞമായി സ്ത്രത്തെപ്പെടുന്നു.

അല്ലെങ്കിൽ, ഈ ശ്ലോകംകൊണ്ടു ഗീതാശാസ്ത്രത്തെ അ ധ്യയനം ചെയ്യുന്നവനുണ്ടാകുന്ന ഫലമിന്നതെന്നു കാണി കന്നെ എന്നത്ഥം ധരിക്കാം—ദേവതാദിവിഷയമായ യജ്ഞം കൊണ്ടു യാതൊരു (ദേവതാദ്യാത്മത്വ) ഫലമാണുണ്ടാക ന്നതു\* അതിന്നു തുല്യമായും, ജ്ഞാനയജ്ഞംകൊണ്ടു യാ തൊരു (കൈവല്യ) ഫലമാണുണ്ടാകുന്നതു\* അതിന്നു തുല്യ മായുമുള്ള ഒരു ഫലം ഗീതാശാസ്തത്തെ അംജ്യയനംചെയ്യുന്നു

ഇനി അതിനെ കേ∞ക്കുന്നവന്നുള്ള ഫലത്തെ പറയുന്നു:

ശ്രജാവാനനസൂയശ്ച ശൃണയാദപിയോ നമഃ സോപി മുക്തഃ ശുഭാംല്ലോകാൻ പ്രാപ്രയാത് പുണ്യക ർമ്മണാം.

യു നമു ശ്രധാവാൻ അനസൂയു ച ശൃണയാത് അചി യാതൊരു മനുഷ്യൻ അസുയാരഹിരുനമായിട്ട് കവലം കേരംക്കുപോലും ചെയ്യുന്നുവേദ സഃ അപി അവനംകൂടി

മുക്തം (സൻ) സർവ്വപാപങ്ങളിൽനിന്നും

മോചിച്ചവനായിട്ട്

പുണ്യകർമ്മ**ണാം** അശ്ചമേധാദീപുണ്യകർമ്മ<del>ത</del>്ദ

ളെ ചെയ്തവരുടെ

ശുഭാൻ ലോകൻ നല്ല ലോകങ്ങളെ

പ്രാപ്നയാത് പ്രാപിക്കും.

ശ്രദ്ധയോടുകൂടിയവനും അസൂയാരഹിതനമായിരിക്കുന്ന യാ തൊരു മനുഷ്യൻ ഈ ശാസ്തത്തെ കേവലം കോക്കുകപോലും ചെയ്യുന്നുവോ അവനുംകൂടി സർവ്വപാപങ്ങളിൻനിന്നും മോ ചിച്ചവനായിട്ട് പൂണ്യകർമ്മങ്ങളെ ചെയ്തിട്ടുളളവരുടെ ശുഭ ലോകങ്ങളെ പ്രാപീക്കുന്നും

[ശം-ഭാ] യഃ നമഃ—യാതൊരു മനുഷ്യൻ; ശ്രദ്ധാവാൻ— ശ്രദ്ധയോടുകളിയവനം; അനസൂയഃ ച—അസൂയാവർജ്ജിതനു മായിട്ട്; (ഇമം ഗ്രന്ഥം) ശൃണയാത് അപി—ഈ ഗ്രന്ഥ ത്തെ കേരംക്കുകപോലും ചെയ്യുന്നുവോ; 'അപി' ശബും കൊണ്ട് അത്ഥജ്ഞാനമുള്ളവാൻറ കാര്യം പറവാനുണ്ടോ എന്നു താത്പര്യം. സഃ അപി—അവനംകൂടി; മുക്കഃ—പാ പത്തിൽനിന്നു മുക്തനായിട്ട്; പുണ്യകർമ്മണാം—അഗ്നി ഹോത്രാദികർമ്മങ്ങളെ ചെയ്തിട്ടുള്ളവരുടെ; ശുഭാൻ ലോകാ ൻ—പ്രശസ്തങ്ങളായ ലോകങ്ങളെ; പ്രാപ്നയാൽ—പ്രാ പീക്കും.

ശാസ്താത്രത്തെ ശീഷ്യൻ വേണ്ടുംവുണ്ണം ഗ്രഹിച്ചുവോ ഇല്ലയോ എന്നറിവാനീച്ഛിച്ചിട്ട ഭഗവാൻ ചോദിക്കുന്തു. നല്ലവണ്ണം ഗ്രഹിച്ചിട്ടില്ലെന്നറിഞ്ഞാൽ ഇനി മറെറാരുപാ യംകൊണ്ടു ശിഷ്യനെ ഗ്രഹിപ്പിക്കേണമെന്നാകുന്തു ഭഗവാ ഒൻറ അഭിപ്രായം. പിന്നേയം യത്നംചെയ്തു ശിഷ്യനെ കൃതാത്ഥനാക്കിതീർക്കേണ്ടതു് ആചാര്യധർമ്മമാകുന്നുവെന്നും ഇതുകൊണ്ടും കാണിക്കുന്നു:

കച്ചിദേതഛ<sup>o</sup>ശൃതം പാത്ഥത്വയൈകാഗ്രേണ.ചേതസാ കച്ചിദജ<sup>o</sup>ഞാനസംഭോഹഃ പ്രനഷ്യസ്സേ ധനഞ³ജയ. 72 ഹേ പാത്ഥ അപ്പയോ അജ്ജുന

ഏതത<sup>°</sup> ഇതേവരെ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടത്ര°

**തവയാ** നിന്നാൽ

ഏകാഗ്രേണ ചേതസാ ഏകാഗ്രമായ മനസ്സോടുകൂടി

ശ്രതം കച്ചിത് കേഠംക്കപ്പെട്ടുവാ ഹേ ധനഞ്ജയ അല്ലയോ അജ്ജന

തേ നീൻറ

അജ്ഞാനസംമോഹഃ അവിവേകം നിമിത്തമുണ്ടായിട്ടുള്ള

മോഹം

പ്രനഷ്ട കല്പിത<sup>ം</sup> നശിച്ചവോ.

അല്ലയോ അജ്ജന, ഇതേവരെ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടതും നി ന്നാൽ ഏകാഗ്രചിത്മത്തോടുകൂടി കേരംക്കപ്പെട്ടുമ്പോ? ഹേ ധന ഞ"ജയ, അജ്ഞാനംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ള നിന്റെ മോഹം (വീപര്യയം) നശിച്ചുവോ?

[ശം — ഭം] ഏത്ത് —എന്നാൽ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ടത്യ്; ശ്രതം കച്ചിത് —കേയക്കപ്പെട്ടവോ —ശ്രവണംകൊണ്ട ഗ്രഹിച്ചവോ? നീ ഏകാഗ്രചിത്തത്തോടുകൂടി ഞാനപദേശിച്ചതിനെ എല്ലാം കേട്ടവോ, അതോ മനസ്സിത്തതാതെ എല്ലാം മറന്നവോ? അജ്ഞാനസംമോഹഃ —അജ്ഞാനംനിമിത്തമുണ്ടാ കുന്നതും സാദോവികമായതുമായ അവിവേകത; പ്രനഷ്യം കച്ചിൽ —നശിച്ചവോ? അതിന്നു (മോഹപ്രാണാശത്തിന്നു) വേണ്ടിയാകുന്നു ശാസ്ത്രത്തെ ശ്രവണംചെയ്യുക എന്നുള്ള നിൻറ ഈ ആയാസം. ഉപദേഷ്യാവിൻെറ നിലയിൽ എൻറ ശ്രമവം ത്വര്മാകുന്നു.

### അജ്ജുന ഉവാച:

നഷ്ടോ മോഹഃ സ്മൃതിർല്ലബ്ധാ ത്വത്പ്രസാദാന്മയാച്യുത സ്ഥിതോസൂി ഗതസന്ദേഹഃ കരിഷ്യേ വചനം തവ. 73 അജ്ജനൻ പറഞ്ഞു:

ഹേ അച്യത അല്ലയോ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനേ മോഹഃ ആത്മവിഷയമായ (എൻെറ) അജ്ഞാനം നഷ്യ നശിച്ച

സ്മൃതിഃ (ച) 'ഇതു ഞാൻതന്നെയാകുന്നു' വെ

ന്നിങ്ങനെ സ്വത്രപാനുസസാന

രൂപമായേ സ്മൃതിയം

ത്വത<sup>്</sup>പ്രസാദാത് അങ്ങയുടെ അനുഗ്രഹ്ചത്താൽ

മയാ എന്നാൽ

ലബ<sup>്</sup>ധാ ലഭീക്കപ്പെട്ട (അതഃ) അതിനാൽ

സ്ഥിതം അസൂി - ഞാൻ യുദ്ധത്തിന്നു തയ്യാറായി

*ര*ിക്കുന്നു

ഗതസന്ദേഹഃ (അഹം) ധർമ്മവിഷയമായ സംശയത്തി

നെ്റനിവൃത്തിവന്നിട്ടുള്ള ഞ**ാൻ** 

തവ വചനം അങ്ങയുടെ ആജ്ഞയെ

കരിഷ്യേ ചെയ്യാം.

ആത്മവിഷയമായ എൻെ അജ്ഞാനം നശീച്ചീരിക്കുന്നു. സ്വ രൂപാനുസന്ധാനരൂപമായ സ്മൃതിയം, ഹേ അച്യത, അഞ്ജ യുടെ അനുഗ്രഹംകൊണ്ട് എന്നാൽ ലഭിക്കപ്പെട്ടു. അതി നാൽ ഞാൻ യുദ്ധത്തിനു തയ്യാറായിരിക്കുന്നു. സംശയനിവൃ ത്തിവന്നീട്ടുള്ള ഞാൻ അങ്ങയുടെ ആജ്ഞയെ ചെയ്യാം.

[ശം-ഭാ] മോഹം:—അജ്ഞാനത്തിൽനിന്ദ്രണ്ടായിട്ടുള്ളത്. സകലസംസാരാനത്ഥങ്ങരംക്കു ഹേതുവം സമുദ്രംപോലെ ഒസ്ത രവുമായത്ക്. നഷ്ടു:—നശിച്ച. സ്മൃതി:(ച)—ആത്മത്ത്തവവി ഷയമായ സ്മൃതിയം; ലബ്ധാ—ലഭിക്കപ്പെട്ടു. അപ്രകാരമുള്ള സ്മൃതിയുടെ ലാം കോണ്ടുഹൃദയത്തിലുള്ള സകലബന്ധ ങ്ങളും പേർവിട്ടുപോകുന്നതാണ്. ത്വത് പ്രസാദാത് —അങ്ങയുടെ പ്രസാദത്താൽ, മയാ—അങ്ങയുടെ പ്രസാദത്തെ ആശ്രയി പ്രിരിക്കുന്ന എന്നാൽ. മോഹ നാശത്തെ പ്രററിയുള്ള ഈ പ്രശ്ന വചനങ്ങരം (ചോദ്യേത്തരങ്ങരം) കൊണ്ട് സർവൃശാസ്താത്ഥ ജ്ഞാനംകൊണ്ടുള്ള പ്രയോജനം ഇന്നതെന്നു നിശ്ചിതമായി കാണിക്കുന്നം അജ്ഞാനസംമോഹനാശവും ആത്മസ്മൃതിലാഭവുമാണ് അതിൻറ ഫലം. അപ്രകാരംതന്നെ ശ്രുതിയിൽ 'അനാത്തവിച്ചോചാമിച്ച ഞാൻ ആത്മാവിനെ അറിയാത്തവനായിട്ടു

വ്യസനിക്കുന്നു' (ഛാ. ഉ. 7. 1. 3) എന്നിങ്ങടെ ഉപന്യസിച്ചിട്ടു പിന്നെ ആത്മജ്ഞാനമുണ്ടാകുമ്പോരം സവ്വഗന്ഥലികളുടേയും വിപ്രമാക്ഷമുണ്ടാകുടെവനും (സകലബന്ധങ്ങളം വേർവ്വിട്ടു പോകുന്നുവേനും) പറയുന്നു. മറൊരു ദിക്കിൽ 'ഭിദ്യതേ എദയ ഗ്രന്ഥിു—എദയത്താലുള്ളകെട്ടുകരം(ബന്ധങ്ങരം) ഭേദിക്കപ്പെട്നു' (മൂണ്ഡക. ഉ. 2. 2. 8) എന്നുപറയുന്നു. 'തത്ര കോമോഹം കുന്തു ശോകം' (ഈശാ. ഉ. 7)എന്നു വേറൊരുശ്രതിലാക്യം. സ്ഥിതു അസ്തിച്ചതാനിപ്പോരം അഞ്ജ യുടെശസനയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ഗതസന്ദേഹു—ഞാൻ സകല സംശയങ്ങളും തീർന്നവനായിരിക്കുന്നു. തവ് വചനം കരിങ്ങ്യുക്കാൻ അങ്ങയുടെ വചനത്തെ ചെയ്യാം. (എന്നുവച്ചൽ) അങ്ങയുടെ പ്രസാദംകൊണ്ടു' ഞാൻ കൃതാത്ഥനായി മിക്കുന്നു. എനിക്കു് ഇനി ചെയ്യേന്തതായി യാതൊന്നുമില്ല എന്നുമിപ്പായം.

ശാസ്താത്ഥം അവസാനിച്ചു. ഇനി ഇവിടെ കഥമെ കൂട്ടി ചേപ്പാൻവേണ്ടി സഞ്ജയൻ (ധ്രതമാഷ്യരോട്) പറയുന്നു: സഞ്ജയ ഉപാച:

ഇതുഹം വാസദേവസ്യ പാത്ഥസ്യ ച മഹാത്മനഃ സംവാദമിമമശ്രൗഷമത്തതം രോമഹർഷണം.

74

#### സഞ്ജയൻ പറഞ്ഞും

വാവ

ഇതി ഇപ്രകാരം

വാസദേവസ്യ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻേറയും

ഞാൻ

മഹാത്മനഃ മഹാനഭാവനായ

പാത്ഥസ്യ ച അജ്ജനൻേറയും അത്ഭരം അത്യന്തവിസ്മയകരമായം

രോമഹർഷണം രോമാഞ്ചത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായുമുള്ള

ഇമം സംവാദം ഈ സംവാഭത്തെ

അശ്രൗഷം കേട്ടം

ഇപ്രകാരം ഞാൻ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനം മഹാനഭാവനായ അജ്ജ നന്തം തമ്മിലുള്ള അത്യന്തവിസ°മയകരമായും രോമാഞ്ചകര മായുമുള്ള ഈ സംവാദത്തെ കേട്ടു.

[ശം—ഭാ] സ°പഷ്പം.

ഇതിനെ---

വ്യാസപ്രസാദാഛ്ശ്രതവാനേതൽ ഗുഹൃതമം പരം യോഗം യോഗേശ്വമാത് കൃഷ്ണാത് സാക്ഷാൽ കഥയതഃ

സ്വയം. 75

വ്യാസപ്രസാഭാത°

വ്യാസമഹർഷിയുടെ അനുഗ

ഹം കൊണ്ടു

തു**ഹ്യം** 

രഹസ്യമായം

പമം

ഉത്തമമായുള്ള

ഏതത് യോഗം

യോഗശാസ്തമായ ഈ ഗീതയെ

സ്വയം കഥയതഃ

താൻതന്നെ അജ്ജനന്തപദേശിച്ചിട്ടു

ള്ളവനം

തോസേശ്വരായം

സകലയോഗങ്ങരംക്കുമീശ്വരനുമായ

കൃഷ്ണാത്

ശ്രീക്ലപ്പുഭഗവാനിൽനിന്നു

അഹം സാക്ഷാത ഞാൻ നേരിട്ടു<sup>ം</sup>

ശ്രുതവാൻ

കേട്ടു.

വ്യാസമഹർഷീയുടെ അനുഗ്രഹത്താൽ രഹസ്യമായും ഉത്തമമാ യുമുള്ള യോഗശാസ്തമായ ഈ ഗീതയെ താൻതന്നെ അർജ്ജന ന്നായിട്ടുപദേശംചെയ്ത യോഗേശ്വരനായ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാനിൽ നിന്നുതന്നെ ഞാൻ നേരിട്ട കേട്ടു.

[ശം-ഭാ] വ്യാസപ്രസാദാത് — വ്യാസാന്ത്രഹംകൊണ്ടു ഭീവ്യചക്ഷുസ്സ് ലഭീക്കുകയാൽ; യോഗം—ഈ സംവാദം. യോ ഗാത്ഥമാകയാൽ ഈ സംവാദവം യോഗമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. യോഗശബ്ടത്തിന്നു യോഗമെന്നുതന്നെ അത്ഥമാകുന്നു. സാ ക്ഷാത് —നേരിട്ടുതന്നെ, പമ്പേരയായിട്ടല്ല എന്നത്ഥം. ശേഷം സ്പഷ്യം.

രാജൻ സംസൗമൃത്യ സംസൗമൃത്യ സംവാദമിമമത്ഭതം കേശവാജ്ജനയോഃ പുണ്യം ഹൃഷ്യാമി ച മൂഹുർമ്മുഹും. 76 ഹേ രാജൻ

അല്ലയോ ധുതരാഷ്യമഹാരാജാവേ

<u>അത്ത</u>തം

ആശ്ചര്യകരമായും

പൂണ്യം

പുണ്യമായുമുള്ള

**കേ**ശവാജ്ജനയോഃ

ശ്രീക്പപ്പാഴ്ജനന്മാർ തമ്മിലുള്ള

ഇമം സംവാദം

ഈ സംവാദത്തെ

മുഹുഃ മുഹുഃ ച

സംസൂൃത്യ സംസൂൃത്യ ഇടവീടാതെ സൂരിച്ചിട്ട പിന്നേയം പിന്നേയം

ഹൃഷ്യാമി

ഞാൻ സന്തോഷത്തെ പ്രാപീക്കുന്നു.

അല്ലയോ ധൃതരാഷ് (ട്രമഹാരാജാവേ, ആശ്ചര്യകരമായം പുണ്യ മായുമുള്ള ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനന്മാർതമ്മിലുള്ള ഈ സംവാദത്തെ ഇടവിടാതെ സൂരിച്ചിട്ട പിന്നേയം പിന്നേയം ഞാൻ *സ*ന്തോ ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

[ശം-ഭാ] പുണ്യം<u>-</u>ശ്രവണംകൊണ്ടതന്നെ പാപഹരമാ യിട്ടുള്ള. ശേഷം സ്പഷ്ടം.

തച്ച സംസ്മൃത്യ സംസ്മൃത്യ രൂപമതുത്തതം ഹരേഃ 77 വിസ്മയോ മേ മഹാൻ മാജൻ എഷ്യാമി പ പുനഃ പുനഃ.

ഹേ രാജൻ

അല്ലയോ രാജാവേ

ഹരേഃ

ഹരിയായ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻെറ

അത്യത്തതം തത്ച ത്രപം അത്യാശചര്യകരമായ ആ വിശ്വരൂപത്തേയും

സംസൂത്യ സംസൂൃത്യ

സവ്വദ**െ** സൗമരിച്ചിട്ട് എൻെറ വിസ<sup>°</sup>മയം

മേ വിസ°മയഃ മഹാൻ

അധികമായിരിക്കുന്ന

പുനഃ പുനഃ ഹൃഷ്യാമി ച

<del>പിന്നേയം</del> പിന്നേയം ഞാൻ സന്തോഷിക്കകയം ചെയ്യന്നു.

അല്ലയോ മാജാവേ, ഹരിയായ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻെറ അത്യന്താ ശ്ചരുകരമായ ആ വിശ്ചര്രപത്തേയം സർവ്വദാ സ°മരിച്ചിട്ട° എൻെറ വിസ<sup>്</sup>മയം അധികമായിരിക്കുന്നു. ഞാൻ പിന്നേയും പിന്നേയം സന്തോഷിക്കകയം ചെയ്യന്നു.

[ശം-ഭാ] സ്പഷ്ടം.

എന്ത**ിന്നു വളരെ പറയുന്നു**----

യത്ര യോഗേശ്യങ്ങ കൃഷ്ണോ യത്ര പാത്ഥോ ധനുർദ്ധരു തത്ര ശ്രീർവിജയോ ഭ്രതിഃ ധ്രുവാ നീതിർമ്മതിർമ്മമ.

78

യത്ര എവരുടെ പക്ഷത്തിൽ

യോഗേരിയുട്ട തോഗങ്ങാം അപ്രവരണായ

കൃഷ്ണഃ ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ (ഇരിക്കുന്നുവോ)

യത്ര ഏതു പക്ഷത്തിൽ

ധന്നർദ്ധരം ഗാണ്ഡീവം എന്ന വില്ലിനെ ധരിച്ചി

രിക്കുന്ന

പാത്ഥം അല്ളുനൻ (ഇരിക്കുന്നുവോ)

തത്ര (ഏവ) ആ പക്ഷത്തിൽത്തന്നെ

ശ്രീഃ രംജ്യലക്ഷ്വിയും

വ്വജമാം ജമാവ്ം

ഭ്രതിഃ മേല്യമേലുള്ള അഭിവ്വദ്ധിയും

നീതിഃ ന്യായവും

ധ്രവാ ഉറച്ചിരിക്കുന്നു എന്നാണു "

മമ മതിഃ എൻെ നിശചയം.

ആരുടെ പക്ഷത്തിലാണം' യോഗേശശനായ ക്രീക്ടപ്പന്ദഗ വാനും ഗാണ്ഡീവത്തെ ധരിച്ചിരിക്കുന്ന അജ്ജനനമാരികുന്ന തും', ആ പക്ഷത്തിൽ രാജ്യലക്ഷ്മിയും, ജയവും, മേല്ലമേലുള്ള അഭിവയിയും, ന്യായവും ഉറച്ചിരീക്കുന്നുവെന്നാണു' എൻെറ നിശചയം.

[ശം-ഭാ] യോഗേശ്വര—സകലയോഗങ്ങരംക്കു വിശാരൻ. എന്തെന്നാൽ സകലയോഗങ്ങളുടേയും ബീജം അദ്ദേഹത്തിൽ നിന്നാണുത്തവിക്കുന്നത്ര്. തത്ര ശ്രീം...മമ—ആ പാണ്ഡവപ ക്ഷത്തിലാണ് ശ്രീ (ലക്ഷൂി); വിജയവും (പരമോത് കഷ്വും) അവിടെത്തന്നെയാണ്; ഭൂതിയും—ശ്രീയുടെ വിശേഷമായ വിസ്താരവും—അവിടെത്തന്നെ അവ്യഭിചാരമായിരിക്കുന്നുന്നിയും — നയവും — അവിടെത്തന്നെ; ഇപ്രകാരമാണ് എംൻറ നിശ്ചയം.

ഇതി ശ്രീമഹാഭാരതേ ശതസാഹസ്യാം സംഹി തായാം വൈയാസിക്യാം

ഭീഷ്മപവ്വണി ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീതാസുപനിഷൽസു ബ്രഹ്മവിദ്യായാം യോഗശാസ്തേ ശ്രീകൃഷ്ണാജ്ജനസംവാദേ മോക്ഷസംന്യാസയോഗോ നാമ

അഷ്ടാഭശാദ്ധ്യായഃ

മോക്ഷസന്ന്യാസയോഗമെന്ന പതിനെട്ടാമ**ധ്യാ**യം സമാപ്പം.

> ശ്രീകൃഷ്ണപ്പ്ണമസ്ത ശ്രീകൃഷ്ണായ പരബ്രഹ്മാണ നമഃ സമാപും



# അച്യുതാഷ്ടകം

| അച്യതം <b>കേശവം രാമനാരായ</b> ണം                          |   |
|----------------------------------------------------------|---|
| കൃഷ <sup>ം</sup> ണഭാമോദരം വാസദേവം ഹരിം.                  |   |
| ശ്രീധരം മാധവം ഗോപികാവല്ലഭം.                              |   |
| ജാനുകീനായകം രാമചന്ദ്രം ഭജേ.                              | 1 |
| അച്യതം കേശവം സത്യഭാമാധവം                                 |   |
| മാധവം ശ്രീധരം രാധികാരാധനം                                |   |
| ഇന്ദി <b>രാ</b> മന്ദിരം ചേതസാ സന്ദരം                     |   |
| ദേവകീനന്ദനും നന്ദജം സംദധേ.                               | 2 |
| വിഷ് <b>ണവേ ജി</b> ഷ്ണവേ ശംഖിനേ ചക്രിണേ                  |   |
| <del>ര</del> ുക്മിണീരാഗിണേ ജാ <b>ന</b> കീജാനയേ           |   |
| വല്ലവീവല്ലഭായാജിതായാത്മനേ                                |   |
| കംസവിധ്വംസിനേ വംശിനേ തേ നമഃ.                             | 3 |
| കൃഷ <sup>ം</sup> ണ ഗോ <b>വി</b> ന്ദ ഹേ രാമ നാരായണ        |   |
| ശ്രീപതേ വാസദേവാർച്ചിത ശ്രീനിധേ                           |   |
| <b>അചൃതാന</b> ന്ദ ഹേ മാധവാധോക്ഷജ                         |   |
| <mark>ദ്വാരകാനാ</mark> യക ദ്രാപദീരക്ഷക.                  | 4 |
| രാക്ഷസക്ഷോഭിതഃ സീതയാ ശോഭിതോ                              |   |
| <b>ദണ്ഡകാ</b> രണ്യ ഭൂപണ്യതാകാരണഃ                         |   |
| ലക്ഷ <sup>®</sup> മണേ <del>നാനചിതോ വാനരൈഃ സേവിതോ</del> - |   |
| ഗസ്ത്യസംപൂജിതോ രാഘവഃ പാതു മാം.                           | 5 |
| ധേനുകാരീഷൂകാനീഷൂകൃദ്ദേചഷിണാം                             |   |
| കേശിഹാ കംസഹൃദ്വംശികാവാദകഃ                                |   |
| പൃതനാശോഷകോ സൂരജാഖേലനോ                                    |   |
| ബാ <b>ലഗോപാലകഃ പാതു മാം</b> സവ്വദാ.                      | 6 |
| <b>വൈദ്യതദ്യോതസാ സംസ</b> ്ഫുരദ്വാസസാ                     |   |
| പ്രാവഡംഭോദവൽ പ്രോലസദ്വിഗ്രഹം                             |   |

| വൈജയന്തീപ്രഭാശോഭിതോരാസ <sup>ം</sup> ഥലം |   |
|-----------------------------------------|---|
| ലോഹിതാം ഘിദ്വയം വാമിജാക്ഷം ഭജേ.         | 7 |
| കഞ്ചീതൈഃ കന്തളെഃ ഭ്രാജമാനാനനം           |   |
| <b>ര</b> ത്നമൗലിം ലസൽകണ്ഡലം ഗണ്ഡയോഃ     |   |
| ഹാരകേയൂരകം കങ്കണപ്രോജ്ചലം               |   |
| കിംകിണീമങ്ങളം ശ്യാമളംതംഭജേ.             | 8 |
| അച്യതസ്യാഷ്ടകം യഃ പഠേദിഷ്ടദം            |   |
| പ്രേമതഃ പ്രത്യഹം പൃരുഷഃ സസ്പുഹം         |   |
| സവ്വ്തഃ സന്ദരം കർത്തൃവിശ്വംഭരം.         |   |
| സ്തസ്യ വശ്യോ ഹരീജ്ജായതേ സത്വരം.         | 9 |
| തെ പ്രധാഷകനോത്രം കുഹൂർണം                |   |

## ഗ്ലോകങ്ങളുടെ അനുക്രമണിക

| ശ്രോകം                                      | അഭധ്യായം | സംഖ്യ      | പുറം        |
|---------------------------------------------|----------|------------|-------------|
| അകീത്തിം ചാപി ഭൂതാനി                        | 2        | 34         | 85          |
| അക്ഷരം ബ്രഹ്മ പരമം                          | 8        | 3          | 355         |
| അക്ഷരാണ <i>ാ</i> മകാരോസൂി                   | 10       | 33         | 448         |
| അഗ്നിർ ജ്യോതിരഹഃ ശുക്രഃ                     | 8        | 24         | 378         |
| <b>അ</b> പ്പേദ്യോയമദാഹ്യോയം                 | <b>2</b> | 24         | 76          |
| അഭോപിസന്നവ്യയത്മാ                           | 4        | 6          | 184         |
| അ <b>ടയ</b> ശ്രാശിഭനാധശ്ര                   | 4        | 40         | 234         |
| അന്തകാലോ ച മാമേവ                            | 8        | 5          | 358         |
| അന്തവത്തു ഫലം തേഷാം                         | 7        | 23         | 346         |
| അന്തവന്ത ഇമേ ദേഹാ                           | 2        | 18         | 62          |
| അത്രശുരാ മഹേഷ്വാസാഃ                         | 1        | 4          | 17          |
| അഥ കേന പ്രയക്തോയം                           | 3        | <b>3</b> 6 | 171         |
| അഥ ചീത്തം സമാധാതും                          | 12       | 9          | 517         |
| അഥ ചേത്താമിമം ധർമ്മ്യം                      | ${f 2}$  | 33         | 85          |
| അഥ ചൈനം നിത്യജാതം                           | ${f 2}$  | 26         | 78          |
| അഥവാ യോഗിനാമേവ                              | 6        | 42         | 319         |
| <b>അഥവാ</b> ബ <u>ഹ</u> നൈതേന                | 10       | 42         | 455         |
| <b>അ</b> ഥ വ്യവസ്ഥിതാൻ ദൃഷ്വാ               | 1        | 20         | 24          |
| അഥൈതദപ്യ ശക്തോസി                            | 12       | 11         | 519         |
| അദ്ദഷൂപൂവ്വം ഹൃഷിതോണാ <sup>ം</sup> മി       | 11       | 45         | 498         |
| അദേശകാലേ തുദ്ദാനം                           | 17       | 22         | 712         |
| അദോഷ്വാ സവ്വിഭ്രതാനാം                       | 12       | 13         | 523         |
| അധർമ്മം ധർമ്മമിതി യാ                        | 18       | 32         | 761         |
| അധർമ്മാഭി ഭവാൽകൃഷ <sup>ം</sup> ണ            | 1        | 41         | 35          |
| <b>യേന</b> രുതോഴു <b>ബാം</b> പ്രീധിയാഃ      | 15       | 2          | 643         |
| അധിഭൂതം ക്ഷരോ ഭാവഃ                          | 8        | 4          | 356         |
| അധിയജ്ഞഃ കഥം കോത്ര                          | 8        | 2          | 355         |
| അധീഷ്യാനം തഥാകത്താ                          | 18       | 14         | <b>7</b> 39 |
| <b>അധ്യ</b> ാത്മജ <sup>ം</sup> ഞാന നിത്യതപം | 13       | 11         | 560         |

| ശ്ശോകം                                               | അദ്ധ്യായം  | സംഖ്യ      | പുറം        |
|------------------------------------------------------|------------|------------|-------------|
| അധ്യേഷ്യതേ ച യ ഇമം                                   | 18         | 70         | 834         |
| അനനത വിജയം രാജാ                                      | 1          | 16         | 22          |
| അനന്തശ്ചാസ°മി നാഗാനാം                                | 10         | 29         | 445         |
| അനന്യ ചേതാഃ സതതം                                     | 8          | 14         | 368         |
| <b>അനന്യാ</b> ശ്ചിന്തയന്തോ മ <b>ാം</b>               | 9          | 22         | 410         |
| അനപേക്ഷഃ <u>ശ</u> ്രചിദ്ദക്ഷഃ                        | 12         | 16         | 526         |
| <b>അനാ</b> ദിമധ്യാന്തമനന്തവീര്യം                     | 11         | 19         | <b>471</b>  |
| <b>അനാഭിത്ഥാന്ന</b> ിർഗ്ഗ <b>ണത</b> പാത <sup>ം</sup> | 13         | 3 <b>1</b> | 604         |
| അനാശ്രിതഃ കർമ്മഫലം                                   | 6          | 1          | 279         |
| അനിഷ്യിഷം മിശ്രം ച                                   | 18         | 12         | <b>7</b> 36 |
| അനദേചഗകരം വാക്യം                                     | 17         | <b>1</b> 5 | 706         |
| അനുബന്ധം ക്ഷയം ഹിംസാം                                | <b>1</b> 8 | <b>2</b> 5 | <b>755</b>  |
| അനേകപിത്ത വിഭ്രാന്താഃ                                | 16         | 16         | 684         |
| <b>അനേ</b> കബാഹൂദരവക്തുനേത്രം                        | 11         | 16         | 469         |
| അനേക വക്തുനയനം                                       | 11         | 10         | 464         |
| അന്നാൽ ഭവന്തി ഭ്രതാനി                                | 3          | 14         | <b>1</b> 51 |
| അന്യേ ച ബഹവഃ ശൂരാ                                    | 1          | 9          | 19          |
| <b>അനേ</b> ദ്യ തോവമജാനന്താം                          | 13         | 25         | 595         |
| അപരം ഭവതോ ജന്മ                                       | 4          | 4          | 183         |
| അപരേ നിയതാ ഹാരാഃ                                     | 4          | 30         | 223         |
| അപരേയമിത സൂചന്യാം                                    | 7          | 5          | 329         |
| അപര്യാപും തടസ <sup>്</sup> മാകം                      | 1          | 10         | 19          |
| അപാനേ ജൂഹ്വതി പ്രാണം                                 | 4          | 29         | <b>22</b> 2 |
| അപി ചേൻ സുദ്രാചാരോ                                   | 9          | 30         | 418         |
| അപി ചേദസി പാപേഭ്യഃ                                   | 4          | <b>3</b> 6 | 230         |
| <b>അപ്രകാശോ</b> പ്രവൃത്തിശ്ച                         | 14         | 13         | <b>624</b>  |
| അഫലാകാംക്ഷിഭിരജ്ഞോ                                   | 17         | 11         | 704         |
| അഭയം സത്തവസംശുദ്ധീഃ                                  | 16         | 1          | 669         |
| അഭിസന്ധായ തു ഫലം                                     | 17         | 12         | 704         |
| <b>അഭ്യാസയോ</b> ഗ യൂക്തേന                            | 8          | 8          | 360         |
| അഭ്യാസേപ്യ സമത്ഥാസി                                  | 12         | 10         | 518         |
| അമാനിത്വ മദംഭിത്വം                                   | 13         | 7          | <b>5</b> 59 |

| <b>േ</b> ശ്ര <b>ാകം</b>                                       | അബ്യാന്തം  | സംഖ്യ | പുറം        |
|---------------------------------------------------------------|------------|-------|-------------|
| അമീ ച ത്വാം ധൃതരാഷ <sup>്</sup> ട്രസ്യ ര                      | പൃത്രാഃ 11 | 26    | 478         |
| അമീ ഹി തചാം സുരസംഘാ വീ                                        |            | 21    | 473         |
| അയതിഃ ശ്രദ്ധയോ പേതോ                                           | 6          | 37    | 3 <b>15</b> |
| അയനേഷ്യ ച സവ്വേഷ                                              | 1          | 11    | 20          |
| അ <b>യക്തഃ പ്രാകൃതഃ നൂ</b> ബ്ലഃ                               | 18         | 28    | 758         |
| അവജാനന്തി മാം മൂഢഃ                                            | 9          | 11    | 398         |
| <b>അവാപ്യവാദ</b> ംശ്ച ബഹൂൻ                                    | ${f 2}$    | 36    | 8 <b>7</b>  |
| അവിനാശി തു തദ്വിദ്ധി                                          | 2          | 17    | 61          |
| അവിഭക <sup>്</sup> തം ച ഭൂതേഷ                                 | 13         | 16    | 575         |
| അവൃക <sup>ം</sup> താഭീനി ഭൂതാനി                               | 2          | 28    | 80          |
| അ <b>വ</b> ്യക <sup>ം</sup> താ ദ്വ്യക <sup>ം</sup> തയഃ സവ്വാഃ | 8          | 18    | 3 <b>72</b> |
| അവ്യക്തോക്ഷര ഇത്യക്തഃ                                         | 8          | 21    | 3 <b>75</b> |
| അവ്യക്തോയമചിന്ത്യായം                                          | <b>2</b>   | 25    | 77          |
| അവൃക <sup>ം</sup> തം വൃക <sup>ം</sup> തിമാപന്നം               | 7          | 24    | 347         |
| അശാസ്തവിഹിതം ഘേ <b>രം</b>                                     | 17         | 5     | 698         |
| അശോച്യാനുന്നാശോചസ്ത്വം                                        | 2          | 11    | 52          |
| അശ്രദ്ദധാനാഃ പുരുഷാഃ                                          | 9          | 3     | <b>38</b> 8 |
| അശ്രദ്ധയാ ഹുതം ദത്തം                                          | 17         | 28    | 717         |
| അശ്വത്ഥഃ സവ്വ്വൃക്ഷാണാം                                       | 10         | 26    | 444         |
| അസക <sup>ം</sup> ത ബൂല്വിഃ സവ്വ്ത                             | 18         | 49    | 784         |
| അസക <sup>്</sup> തിരനഭിഷചംഗഃ                                  | 13         | 9     | 560         |
| അസത്യമപ്രതിഷം തേ                                              | 16         | 8     | 677         |
| അസൗ മയാ ഹുതഃ ശത്രഃ                                            | 16         | 14    | 68 <b>3</b> |
| അസംയതാന്മനാ യോഗോ                                              | 6          | 36    | 314         |
| അസംശയം മഹാബാഹോ                                                | 6          | 35    | 313         |
| അസ <sup>ം</sup> മാകം തു വിശ <b>ിഷ്ടായേ</b>                    | 1          | 7     | 18          |
| അഹംക്രത്തുഹം യജ്യഞഃ                                           | 9          | 16    | 403         |
| അഹംകാരം ബലം ഭപ്പം                                             | 16         | 18    | 686         |
| അഹംകാരം ബലം ദവ്വം                                             | 18         | 53    | 794         |
| അഹമാത്മാ ഗുഡാകേശ                                              | 10         | 20    | 43 <b>9</b> |
| അഹം വൈശചാനമരാ ഭൂതചാ                                           | 15         | 14    | 659         |
| അഹം സവ്വ്സ്യ പ്രഭവോ                                           | 10         | 8     | 430         |

| ശ്ലോകം                                      | അദ്ധ്യായം  | സംഖ്യ      | പുറം        |
|---------------------------------------------|------------|------------|-------------|
| അധ്യേഷ്യതേ ച യ ഇമം                          | 18         | <b>7</b> 0 | 834         |
| അനനാ വിജയം രാജാ                             | 1          | 16         | 22          |
| അനന്തശ്ചാ <b>സ</b> ്മി നാഗാനാം              | 10         | 29         | 445         |
| അനന്യ ചേതാഃ സതതം                            | 8          | 14         | 368         |
| <b>അനന്യാ</b> ശ്ച <b>ിന്തയ</b> ന്തോ മാം     | 9          | 22         | 410         |
| അനപേക്ഷഃ ശുചിദ്ദക്ഷഃ                        | 12         | 16         | 526         |
| <b>അനാ</b> ദിമധ്യാന്തമനന്തവീര്യം            | 11         | 19         | <b>471</b>  |
| <b>അനാഭിത്വാന്ന്ദിർഗ്ഗണത്വാത</b> ്          | 13         | 31         | 604         |
| അനാശ്രിതഃ കർമ്മഫലം                          | 6          | 1          | 279         |
| അനിഷ്യിഷ്ടം മിശ്രം ച                        | 18         | 12         | <b>7</b> 36 |
| അനദേചഗകരം വാക്യം                            | 17         | <b>1</b> 5 | 706         |
| അനുബന്ധം ക്ഷയം ഹിംസാം                       | <b>1</b> 8 | <b>2</b> 5 | <b>755</b>  |
| അനേകപിത്ത വിഭ്രാന്താഃ                       | 16         | 16         | 684         |
| <b>അനേകബാ</b> ഹൂദരവക്ത്ര <b>നേത്രം</b>      | 11         | 16         | 469         |
| അനേക വക്ത്രനയനം                             | 11         | 10         | 464         |
| അന്നാൽ ഭവന്തി ഭൂതാനി                        | 3          | 14         | 151         |
| അന്യേ ച ബഹവഃ ശൂരാ                           | 1          | 9          | 19          |
| <b>അനേ</b> / <b>തേ</b> 1വമജാനന്തഃ           | 13         | 25         | 595         |
| അപരം ഭ <b>വതോ</b> ജന്മ                      | 4          | 4          | 183         |
| അപരേ നിയതാ ഹാരാഃ                            | 4          | 30         | 223         |
| <b>അപരേയമിത</b> സ്ത്യാന്യാം                 | 7          | 5          | 329         |
| അപര്യ <sub>്പും</sub> തദസ <sup>്</sup> മകേം | 1          | 10         | 19          |
| അപാനേ ജൂഹ്വതി പ്രാണം                        | 4          | 29         | <b>22</b> 2 |
| അപി ചേതി സുദ്രാചാരോ                         | 9          | 30         | 418         |
| അപി ചേദസി പാപേഭ്യഃ                          | 4          | 36         | 230         |
| <b>അപ്രകാശോ</b> പ്രവൃത്തിശ്ച                | 14         | 13         | 624         |
| അഫലാകാംക്ഷിടിരജ്രഞാ                         | 17         | 11         | 704         |
| <b>അഭയം സ</b> ത്തചസംശുദ്ധീഃ                 | 16         | 1          | 669         |
| അഭിസസായ തു ഫലം                              | 17         | 12         | 704         |
| <b>അഭ്യാസയോഗ യു</b> ക്കേന                   | 8          | 8          | 360         |
| അഭ്യാസേപ്യ സമതേഥാസി                         | 12         | 10         | 518         |
| ംപതി ഭാദമ പതിനാമഞ                           | 13         | 7          | <b>5</b> 59 |

| ശോകം                                                          | അബാരതം     | സംഖ്യ | പറം         |
|---------------------------------------------------------------|------------|-------|-------------|
| <b>അമീ ച</b> ത <b>ചാം</b> ധൃതരാഷ <sup>ം</sup> ട്രസ്യ ദ        | പൃത്രാഃ 11 | 26    | 478         |
| അമീ ഹി ത്വാം സുരസംഘാ വീ                                       | ശന്തി 11   | 21    | 473         |
| അയതിഃ ശ്രദ്ധയോ പേതോ                                           | 6          | 37    | 315         |
| അയനേഷ ച സവ്വേഷ                                                | 1          | 11    | 20          |
| <b>അയുക്തഃ പ്രാകൃതഃ നൂ</b> ണ്യഃ                               | 18         | 28    | 758         |
| <b>അവജാ</b> നന്തി മാം മുഢഃ                                    | 9          | 11    | 398         |
| <b>അവാച്യവാ</b> ദ <b>ം</b> ശ്ച ബഹൂൻ                           | 2          | 36    | 87          |
| അവിനാശി തു തദ്വിദ്ധി                                          | 2          | 17    | 61          |
| അവിഭക <sup>്</sup> തം ച ഭ്രതേഷ                                | 13         | 16    | 575         |
| അവൃക <sup>ം</sup> താദീനി ഭൂതാനി                               | ${f 2}$    | 28    | 80          |
| അ <b>വ്യ</b> ക <sup>ം</sup> താ ദ്വ്യക <sup>ം</sup> തയഃ സവ്വാഃ | 8          | 18    | 3 <b>72</b> |
| അവ്യക <sup>്</sup> തോക്ഷര ഇത്യക്തഃ                            | 8          | 21    | <b>375</b>  |
| അവ്യക്തോയമചിന്ത്യായം                                          | 2          | 25    | 77          |
| അവ്യക്തം വൃക്തിമാപന്നം                                        | 7          | 24    | 347         |
| അശാസ്തവിഹിതം ഘോരം                                             | 17         | 5     | 698         |
| അശോച്യാനാന്വശോചസ്ത <b>ാം</b>                                  | 2          | 11    | 52          |
| അശ്രദ്ദധാനാഃ പുരുഷാഃ                                          | 9          | 3     | <b>38</b> 8 |
| അശ്രദ്ധയാ ഹുതം ദത്തം                                          | 17         | 28    | 717         |
| അശ്വത്ഥഃ സവ്വ്വൃക്ഷാണാം                                       | 10         | 26    | 444         |
| അസക <sup>ം</sup> ത ബൂലിഃ സവ്വ്ത                               | <b>1</b> 8 | 49    | 784         |
| അസക്തിരനഭിഷചംഗഃ                                               | 13         | 9     | 560         |
| അസത്യമപ്രതിഷം തേ                                              | 16         | 8     | 677         |
| അസൗ മയാ ഹതഃ ശത്രുഃ                                            | 16         | 14    | 68 <b>3</b> |
| അസംയതാന്മനാ യോഗോ                                              | 6          | 36    | 314         |
| അസംശയം മഹാബാഹോ                                                | 6          | 35    | 313         |
| അസ്മാകം <b>തു വിശീഷൂായേ</b>                                   | 1          | 7     | 18          |
| അഹംക്രത്തുഹേം യജ്യണ്ട                                         | 9          | 16    | 403         |
| അഹംകാരം ബലം ഭപ്പം                                             | 16         | 18    | <b>6</b> 86 |
| അഹംകാരം ബലം ദപ്പ്                                             | <b>1</b> 8 | 53    | 794         |
| അഹമാത്മാ ഗുഡാകേശ                                              | 10         | 20    | 43 <b>9</b> |
| അഹം വൈശചാനതോ <b>ഭ്രതച</b> ാ                                   | 15         | 14    | 659         |
| അഹം സവ്വ്സ്യ പ്രഭവോ                                           | 10         | 8     | 430         |

| <b>ഏ. கூ</b>                                 | അദ്ധ്യായം  | സംഖ്യ | പ്പിറം      |
|----------------------------------------------|------------|-------|-------------|
| അഹം ഹി സവ്വയജ <sup>ം</sup> ഞാനാം             | 9          | 24    | 412         |
| അഹിംസാ സത്യമക്രോധഃ                           | 16         | 2     | 669         |
| അഹിംസാ സമതാ തുഷ്ടിഃ                          | 10         | 5     | 425         |
| അഹോ ബത മഹൽപാപം                               | 1          | 45    | 37          |
| ആഖ്യാഹി മേ കോ ഭവാൻ                           | 11         | 31    | 482         |
| ആചാര്യാഃ പീതരഃ പത്രാഃ                        | 1          | 34    | 31          |
| ആഡ്യോഭി ജനവ <b>ാനസ്മി</b>                    | 16         | 15    | 683         |
| ആത്മസംഭാവീത <b>ഃ</b> സ്ലബ്ലാഃ                | 16         | 17    | 685         |
| ആത്മൗപമ്യേന സവ്വ്ത                           | 6          | 32    | 310         |
| ആദിത്യാനാമഹം വദിഷ്ണഃ                         | 10         | 21    | 440         |
| ആപൂര <sub>്</sub> മാണമചലപ്രത <sup>ു</sup> ഷം | 2          | 70    | 125         |
| ആബ്രഹുഭവനാല്പോകാഃ                            | 8          | 16    | 370         |
| ആയുധാനാമഹം വശ്രം                             | 10         | 28    | 445         |
| ആ <b>യുഃ സത്തചബലാരോ</b> ഗ്യ                  | 17         | 8     | 701         |
| ആത്രഅക്ഷേ <i>്</i> ർമ്മുനേ <i>്</i> ദ്യോഗം   | 6          | 3     | 283         |
| ആവ്യതംജ <sup>ം</sup> ഞാനമേതേന                | 3          | 39    | <b>1</b> 74 |
| ആശാപാശശത്തെർ ബദ്ധാഃ -                        | 16         | 12    | 680         |
| ആശ്ചര്യവൽ പശ്യതി കശ്ചിദേദ                    | <b>3</b>   | 29    | 81          |
| ആ <b>സുരീം യോ</b> നിമാപന്നാ                  | 16         | 20    | 688         |
| ആഹാമസ്ത്വേപി സവ്വസ്യ                         | 17         | 7     | 700         |
| ആഹസ്ത്വാമൃഷയഃ സവ്വേ                          | 10         | 13    | 433         |
| ഇപ്പാദേവഷ സമതേഥന                             | 7          | 27    | 350         |
| ഇപ്പാദ്വേഷഃ സുഖം ദ്ലുഖം                      | 13         | 6     | 555         |
| ഇ <b>തി</b> ഗുഹ്യതമം ശാസ്ത്രം                | 15         | 20    | 666         |
| ഇതി തേജ <sup>ം</sup> ഞാനമാഖ്യാതം             | 18         | 63    | 808         |
| ഇതി ക്ഷേത്രം തഥാ ജ <sup>ം</sup> ഞാനം         | 13         | 18    | 579         |
| ഇത്യജ്ജനം വാസദേവസ്തഥോക്                      |            | 50    | 503         |
| ഇതഹ്യം വാസവേസ്യ                              | 18         | 74    | 839         |
| ഇദമദ്യ മായാ ലബ ്ധം                           | <b>1</b> 6 | 13    | 682         |
| <b>ഇദം തു</b> തേ ഗുഹ്യതമം                    | 9          | 1     | 385         |
| ഇദം തേനാതപസ്സായ                              | 18         | 67    | 830         |
| ഇളം ശരീരം കൗന്തേയ                            | 13         | 1     | 533         |

| <b>૯</b> ૬૭ <i>ઃ</i>                  | അവുത്തം       | സംഖ്യ      | ഗ്വീറ്റം    |
|---------------------------------------|---------------|------------|-------------|
| ളളം ജ്ഞാ <b></b> രമപാശ്രിത്യ          | 14            | 2          | 612         |
| ഇന്ദ്രിയസ്യേന്ദ്രിയസ്യാത്വേ           | 3             | 34         | 169         |
| ഇന്ദ്രാണാം ഹി ചരതാം                   | 2             | 67         | 120         |
| ഇന്ദ്ര ക്രാമണ്ട് പരാണ്യാഹും           | 3             | 42         | 177         |
| ഇന്ദ്ര യാണി മനേറബുധിം                 | 3             | 40         | 175         |
| ഇന്ദ്ര <i>ിയ</i> ാമത്ഥഷു വൈരാഗ്യം     | 13            | 8          | 560         |
| ഇമം വിധസ്വനേ ചോഗം                     | 4             | 1          | 180         |
| ഇഷ്ടാൻ ഭഭാഗാൻ ഹി ഡേ ദേധാ              | <b>s</b> 3    | 12         | 148         |
| ഇഹൈക <b>സ്ഥ</b> ം ജഗത് കൃത്സ്നം       | 11            | 7          | 461         |
| ഇഹൈവ തെർജിതഃ സഹ്റ്റോ                  | 5             | 19         | <b>2</b> 63 |
| ഈശാരം സർവ്വഭ്രതാനാം                   | 18            | 61         | 806         |
| ഉച്ചെശ്രവ സംഗോനം                      | 10            | 27         | 444         |
| ഉൽക്രാമനം <del>സ്ഥിതം വാപി</del>      | 15            | 10         | 654         |
| ഉത്തമഃ പുരുഷസ്ത്വന്യഃ                 | 15            | 17         | 66 <b>3</b> |
| ഉത്സന്ന കലധർമ്മാണാം                   | 1             | 44         | 36          |
| ഉത്സിദേയുരിമേ ലോകാഃ                   | 3             | 24         | 161         |
| ഉഭാരാഃ സവ്വ് ഏവൈരേ                    | 7             | 18         | 341         |
| ഉ <b>ംസിന</b> വദാംസീനോ                | 14            | 23         | 634         |
| ഉദ്ധരേഭാത്മനാത്മാനം                   | 6             | 5          | 286         |
| ഉപംഭ്രഷ്യാനുമന്ത്രം പ                 | 13            | 22         | 588         |
| ളൗർദ്ധാം ഗച്ഛത്തി സത്വത്ഥാം           | 14            | 18         | 628         |
| ഉരുതാ മീലമനഃ ശാഖം                     | 15            | 1          | 640         |
| ഋഷിഭ <sup>്</sup> ർബ്വഹുധാ ഗീതം       | 13            | 4          | 554         |
| ഏതഛ <sup>്</sup> ശ്രുത്വാ വേവനം കേശവാ | <b>ი</b> კ 11 | 35         | 486         |
| ഏതഭദ്യാനീനി ഭൂതാനി                    | 7             | 6          | 330         |
| ഏരുന്നേ സംശയം കൃഷ്ടണ                  | 6             | 39         | 316         |
| ഏതാൻ ന ഹന്ത്രമ <sup>ു</sup> ച്ഛാമീ    | 1             | 35         | 32          |
| ഏതാനൃപി തു കർമ്മാണി                   | 18            | 6          | 727         |
| ഏതാം ദൃഷ്ടിമവഷൂഭ്യ                    | 16            | 9          | 679         |
| ഏതാം വിഭൂതിം യേംഗം ച                  | 10            | 7          | <b>4</b> 28 |
| ഏതൈവ്വിമുക്തഃ കൗന്തേയ                 | 16            | <b>2</b> 2 | 690         |
| ഏദേധമാക്താ എഷികേശോ                    | 1             | 24         | 26          |
| -                                     |               |            |             |

| •കോറ്റു                                  | അഭ്സീറതം | സംഖ്യ      | പുറം        |
|------------------------------------------|----------|------------|-------------|
| ഏവമുക്താാ <i>ല്</i> ജനഃ സാംഖ്യേ          | 1        | 47         | 38          |
| ഏവമുക <sup>്</sup> ത്വാ തതോ രാജൻ         | 11       | 9          | 463         |
| ഏവമുക"തചാ ഹൃഷികേശം                       | 2        | 9          | 44          |
| ഏ <b>വമേതഭുഥാത്ഥ തചം</b>                 | 11       | 3          | 458         |
| ഏ <b>വം പരംപരാപ്രാ</b> പ്പം              | 4        | 2          | 18 <b>1</b> |
| ഏ <b>വം പ്ര</b> വത്തിതം ചക്രം            | 3        | 16         | <b>1</b> 53 |
| ഏ <b>വം</b> ബ <u>ഹ</u> വിധാ യജ്ഞാഃ       | 4        | 3 <b>2</b> | 225         |
| ഏ <b>വം ബുങ്ങേഃ പരം</b> ബുദ്ധാ           | 3        | 43         | 178         |
| ഏ <b>വ∙ സതതയുക°താ യേ</b>                 | 12       | 1          | <b>50</b> 9 |
| ഏ <b>വം ജ്ഞാത്വാ കൃതം ക</b> ർമ്മ         | 4        | <b>1</b> 5 | <b>1</b> 94 |
| ഏ <b>ഷാ തേഭി</b> ഹിതാ സാംഖ്യേ            | 2        | 39         | 90          |
| ഏഷാ ബ്രാഹ്മീ <b>സ്ഥിതി</b> ഃ പഠത്ഥ       | 2        | 72         | 127         |
| ഓ <b>മിത്യേകാ</b> ക്ഷരം ബ്രഹ്മ           | 8        | 13         | 366         |
| ഓം തത <sup>®</sup> സദിതി നിർദ്ദേശോ       | 17       | <b>2</b> 3 | 713         |
| കച്ചിന്നോഭയവി(ഭഷ്ട:                      | 6        | 38         | 316         |
| കച്ചിദേതഛ°ശ്രതം പാത്ഥ                    | 18       | 72         | 83 <b>6</b> |
| കടചമല <b>വ</b> ണാതൃഷ <sup>ം</sup> ണ      | 17       | 9          | 702         |
| കഥം ന ജേഞയമസ്മാഭി:                       | 1        | 39         | 34          |
| <b>ക</b> ഥം ഭീഷ <sup>ം</sup> മമഹം സംഖ്യേ | 2        | 4          | 40          |
| കഥം വിദ്യ <b>ാ</b> മഹം യോ <b>ഗ</b> ിൻ    | 10       | 17         | 437         |
| കർമ്മജം ബൂദ്ധീയുക്താ ഹി                  | 2        | 51         | 104         |
| കർമ്മണ <b>ഃ സുകൃതസ്യ</b> ാഹുഃ            | 14       | 16         | 626         |
| കർമ്മണൈവ ഹി സംസി <b>ദ്ധിം</b>            | 3        | 20         | 157         |
| കർമ്മണോ ഹൃപി ബോദ്ധവ്യം                   | 4        | 17         | 196         |
| കർമ്മണ്യ കർമ്മയഃ പശ്യേത <sup>ം</sup>     | 4        | 18         | 197         |
| <b>ക</b> ർമ്മ <b>ണ്യേവാധികാര</b> സ്തേ    | 2        | 47         | 99          |
| കർമ്മബ്രഹോത <sup>ം</sup> ഭവം വിദ്ധി      | 3        | 15         | 151         |
| കർമ്മേന്ദ്രിയാണി സംയമു                   | 3        | 6          | 143         |
| കശ്യന്തഃ ശമീരസ <sup>്</sup> ഥം           | 17       | 6          | 698         |
| കവീം പുരാണ മനുശാസിതാരം                   | 8        | 9          | <b>3</b> 61 |
| കസ്മാച്ച തേന നമേരൻ                       | 11       | 37         | 489         |

| ശ്രോകം                                              | അദ്ധ്യായം | സംഖ്യ | പറം |
|-----------------------------------------------------|-----------|-------|-----|
| <b>കാമ ഏ</b> ഷ ക്രോധ ഏഷ                             | 3         | 37    | 172 |
| കാമ ക്രോധവിമുക്താനാം                                | 5         | 26    | 272 |
| കാമമാശ്രിത്യ ഭൃഷ <sup>ം</sup> പൂരം                  | 16        | 10    | 679 |
| കാമാത്മാനഃ സ്വർഗ്ഗപരാ                               | <b>2</b>  | 43    | 93  |
| <b>കാമെസ്സൈസെ</b> ർഹൃതജ <sup>ം</sup> ഞാ             | mos 7     | 20    | 343 |
| കാമ്യാനാം കർമ്മണാം ന്യാസ                            | • 18      | 2     | 721 |
| കായേന മനസാ ബുദ്ധ്യാ                                 | 5         | 11    | 253 |
| കാർപ്പണ്യദോഷോപഹത സ <sub>്</sub>                     | ഭാവഃ 2    | 7     | 43  |
| കാര്യകാരണകർത്ത്യത്വേ                                | 13        | 20    | 583 |
| <b>കാര്യ</b> മിത്യേ <b>വ യ</b> ത <sup>െ</sup> കർമ്മ | 18        | 9     | 731 |
| <b>കാലോസ°മി ലോക</b> ക്ഷയകൃത <sup>ം</sup>            | , 11      | 32    | 483 |
| കാശൃശ്ച പരമേഷചാസഃ                                   | 1         | 17    | 23  |
| കംക്ഷന്തഃ കർമ്മണാം സിദ്ധിം                          | 4         | 12    | 190 |
| കിം കർമ്മ കിമകർമ്മേതി                               | 4         | 16    | 195 |
| കിം തൽബ്രഹ്മ കിമധ്യാത്മം                            | 8         | 1     | 354 |
| <b>കിം</b> പുനർബ്രഹ്മേണ <b>ാഃ</b> പുണ്യാ            | 8 9       | 33    | 421 |
| <b>കി</b> രീടി <b>നം</b> ഗദി <b>നം ച</b> ക്രഹസ്തം   | 11        | 46    | 499 |
| കിരീടിനം ഗദിനം ചക്രിണം                              | 11 نم     | 17    | 470 |
| കതസ°തചാ കശ <sup>ം</sup> മലമിദം                      | 2         | 2     | 39  |
| <b>കുലക്ഷയേ പ്ര</b> ണശ്യന്ത <b>ി</b>                | 1         | 40    | 34  |
| കൃപയാ പരയാ വിഷ്ടോ                                   | 1         | 28    | 29  |
| <b>കൃഷി ഗൗര</b> ഷ്യ വണിജ്യം                         | 18        | 44    | 774 |
| <b>കൈ</b> ർല്ലിം ഗൈസ്ത്രീൻ ഗുണാര                    | നതാൻ 14   | 21    | 631 |
| ക്രോധാൽ ഭവതി സംമോഹഃ                                 | 2         | 63    | 116 |
| ൈ ബ്യം മാ സ <sup>്</sup> മ ഗമഃ പാത്                 |           | 3     | 40  |
| ക്രേശോധികാരത സ്തേഷാം                                | 12        | 5     | 514 |
| <b>ക്ഷിപ്രം ഭവതി</b> ധർമ്മ <b>ാത്മാ</b>             | 9         | 31    | 419 |
| ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ <sup>ം</sup> ഞ <b>യോ</b> രേവം       | 13        | 34    | 608 |
| ക്ഷേത്ജ <sup>ം</sup> ഞം ചാപി മാം വിഭ                | ບາ 13     | 2     | 534 |
| ഗതസംഗസ്യ മുക്തസ്യ                                   | 4         | 23    | 212 |
| ഗതിർഭത്താ പ്രഭ്രഃ സാക്ഷീ                            | 9         | 18    | 405 |
| ഗാണ്ഡീവം സ്രംസതേ ഹസ്താര                             | o° 1      | 30    | 29  |

| ശേരികം                                                               | <b>ങ്ങ</b> ദ്ധ്യായം | സംഖ്യ | പുറം |
|----------------------------------------------------------------------|---------------------|-------|------|
| ഗാമാവിശ്യ ച ഭൂതാനി                                                   | 15                  | 13    | 658  |
| ഗുണ <b>ാനേതാനതീത്യ ത്രീൻ</b>                                         | 14                  | 20    | 631  |
| ഗുരുനഹത്വാ ഹി മഹാനഭാവാൻ                                              | 2                   | 5     | 41   |
| ചഞ്ചലം ഹി മനഃക്രഷ <sup>ം</sup> ണ                                     | 6                   | 34    | 312  |
| ചതുവ്വിധാ ഭജന്തേ മാം                                                 | 7                   | 16    | 339  |
| <b>ച</b> ്തുവ്പണ്സ്യം മയ <b>്സുഷൂം</b>                               | 4                   | 13    | 192  |
| ചിന്താമപരിമേയാം ച                                                    | 16                  | 11    | 680  |
| ചേത <b>സാ</b> സവ്വകർമ്മാണ <b>ി</b>                                   | 18                  | 57    | 802  |
| ജന്നകർമ്മ ചമേ ദിവ്യം                                                 | 4                   | 9     | 187  |
| ജരാമരണ മോക്ഷായ                                                       | 7                   | 29    | 352  |
| ജാതസ്യ ഹദ് ധ്രവോ മൃത്യ                                               | 2                   | 27    | 27   |
| ജിതാന്മനഃ പ്രശാന്തസ്യ                                                | 6                   | 7     | 288  |
| ജ്ഞാനയജ്ഞേന ചാപ്യന്യേ                                                | 9                   | 15    | 402  |
| <b>ജ്ഞ</b> നോവിജ്ഞനതൃപൂരത്മാ                                         | 6                   | 8     | 289  |
| ജ്ഞാനേന തു തദജ്ഞാനം                                                  | 5                   | 16    | 260  |
| ജ്ഞാനം കർമ്മ ച കത്താ ച                                               | 18                  | 19    | 748  |
| ജ <sup>ം</sup> ഞാനം ഭതഹം സവിജ*ഞാനം                                   | » 7                 | 2     | 326  |
| ജ <sup>ം</sup> ഞാനം ജ <sup>ം</sup> ഭഞയം പ <b>രിജ</b> ്ഞാര            | ກວ 18               | 18    | 747  |
| ജ <sup>ം</sup> ഞേയ സ നിത്യ <b>സം</b> ന്യ <b>ാസീ</b>                  | 5                   | 3     | 244  |
| ജ'ഞേയം യത്തത' പ്രവക്ഷ്യാമി                                           | 13                  | 12    | 566  |
| ജൂാത്തി ചേത° കർമ്മണസ്തേ                                              | 3                   | 1     | 135  |
| ജ്യോതിഷാമപ്പി തല്കേജ്യാതിഃ                                           | 13                  | 17    | 507  |
| തം തഥാ കൃപയാവീഷ്ടം                                                   | 2                   | 1     | 39   |
| ്ത <mark>ത</mark> ഃ പദം തത <sup>ം</sup> പരിമാഗ് <mark>ഗിതവ</mark> ്യ | • 15                | 4     | 645  |
| തച്ഛ സംസൂത്യ സംസൂത്യ <sup>്</sup>                                    | 18                  | 77    | 841  |
| തതഃ ശംഖാശച കേര്യേശച                                                  | 1                   | 13    | 21   |
| തരുഃ ശ്വേതൈർ ഹജൈർ യുക <sup>ം</sup>                                   | ടത 1                | 14    | 21   |
| തതഃ സ വിസ <sup>ം</sup> മയാവിഷ്യോ                                     | 11                  | 14    | 467  |
| തത്തചവ <u>ിത്ത</u> മഹാബാഹോ                                           | 3                   | 28    | 164  |
| തത്ര തം ബുദ്ധിസംയോഗം                                                 | 6                   | 43    | 320  |
| തത്ര സത്ത്വം നിർമ്മലത്വാൽ                                            | 14                  | 6     | 617  |
| തത്രാപശ്യൽ സ <sup>ം</sup> ഥിത <b>ാ</b> ൻ പാത്                        | o: 1                | 26    | 27   |

| േശ്രാകം                                         | യുത്തുന്നു | സംഖ്യ | പുറം |
|-------------------------------------------------|------------|-------|------|
| ത്രത്രൈകസ°ഥം ജഗത°കൃത°സ്സം                       | 11         | 13    | 466  |
| തത്തെകാഗ്രം മനഃ കൃത്വാ                          | 6          | 12    | 292  |
| തത്രൈവം സതി കത്താരം                             | 18         | 16    | 742  |
| തത് ക്ഷേത്രം യച്ഛ യാദൃൿ ച                       | 13         | 3     | 553  |
| തദിതൃനഭി സന്ധായ                                 | 17         | 25    | 715  |
| തഭ്പിദ്ധന്മ സ്തരാത്താനു                         | 5          | 17    | 261  |
| <b>രദ്വീദ്ധീ പ്രണ</b> ്പാതേന                    | 4          | 34    | 228  |
| തപസ <b>ി</b> ഭ്യോധികോ യോഗീ                      | 6          | 46    | 323  |
| അപാരുഹരഹം വർഷം                                  | 9          | 19    | 406  |
| അമസൂ <b>ച ജ്ഞാന</b> ജം വിദ്ധി                   | 14         | 8     | 619  |
| തമുവാച ഹൃഷീകേശഃ                                 | 2          | 10    | 45   |
| തമേവ ശരണം ഗപ്പു                                 | 18         | 62    | 807  |
| തം വിദ്യാദ്രുഖഃ സംയോഗ                           | 6          | 23    | 302  |
| തസ്മാച്ഛാസും പ്രമാണം തേ                         | 16         | 24    | 692  |
| തസ°മാത° പ്രണമ്യ പ്രണിധായ                        | )          |       |      |
| കായ                                             | Do 11      | 44    | 497  |
| <b>ത</b> സ്മാത്തചമീന്ദ്രിയാണ്യാദൗ               | 3          | 41    | 176  |
| അസ <sup>്</sup> മാത്തചമുത്ത <b>ിഷ്ട നംശോ</b> ലഭ |            | 33    | 483  |
| തസ്യമാത്യ സവ്വേഷ കാലോഷ                          | . 8        | 7     | 359  |
| തസ <sup>്</sup> മാദസക്തഃ സതതം                   | 3          | 19    | 157  |
| തസ <sup>്</sup> മാടുഞ്ഞാനസംഭ്രതം                | 4          | 42    | 236  |
| തസ <sup>മ</sup> മാദോമിന്യേദ <b>്</b> എത്യ       | 17         | 24    | 714  |
| അസ <sup>ര</sup> മാഭ്യസ്യ മഹാബാഹോ                | 2          | 68    | 121  |
| തസ <sup>ര</sup> മാന്നർഹാ <b>വദയം ഹ</b> ന്ത്രം   | 1          | 37    | 33   |
| തസ്യ സഞ്ജയനൻ ഹർഷം                               | 1          | 12    | 20   |
| താനഹം ദ്വീഷതഃ ക്രൂരാൻ                           | 16         | 19    | 687  |
| താനി സവ്വാണി സംയമ്യ                             | 2          | 61    | 114  |
| തുല്യനിന്ദാസ്തതിർമൗനീ                           | 12         | 19    | 528  |
| തേജഃ ക്ഷമാ ധ്രതിഃ ശൗപം                          | 16         | 3     | 669  |
| തേ തം ളക്ത ര സൂർഗ്ഗലോകം                         | 9          | 21    | 409  |
| തേഷാ മഹം സമുദ്ധത്താ                             | 12         | 7     | 515  |
| തേഷാമേവാനകമ്പാത്ഥം                              | 10         | 11    | 432  |

|                         | ശ്രോകം                           | അദ്ധ്യായം | സംഖ്യ      | പുറം |
|-------------------------|----------------------------------|-----------|------------|------|
|                         | തേഷാം സതതയുക്കാനാം               | 10        | 10         | 431  |
| ഗാമാവ                   | തേഷ <b>ാം ജ്ഞാനീ നിത്യയു</b> ക്ത | 7         | 17         | 340  |
| ഇണ <b>ാ</b>             | തൃക്ത <b>ാ</b> കർമ്മഫലാസംഗം      | 4         | 20         | 206  |
| ഗുരുനപ                  | ത്യാജ്യം ദോഷവദിത്യേകേ            | 18        | 3          | 722  |
| മഞാല                    | ത്രീഭിർഗ്ഗണമരെയർഭാരവെ:           | 7         | 13         | 336  |
| ചയ്യവ്പ്                | ത്രീവിധാ ഭവതി ശ്രദ്ധാ            | 17        | 2          | 695  |
| ചാത്                    | ത്രിവിധം നരകസ്യേദം               | 16        | 21         | 689  |
| ചിന്താ                  | <u>തൈഗുണൃവിഷയാ വേദാഃ</u>         | 2         | <u>4</u> 5 | 96   |
| ചേതന                    | ത്രൈവിദ്യാമാം സോമപാഃ പൃത         |           | 20         | 408  |
| ജന്മകർ                  | ത്വമക്ഷമം പരമം വേദിതവ്യം         | 11        | 18         | 471  |
| ജരാമര                   | തചമാദിദേവഃ പൃതഷഃ പുരാണഃ          | 11        | 38         | 490  |
| ജാതന                    | ദണ്ഡോ ദമയത <b>ാ</b> മസ്മി        | 10        | 38         | 452  |
| ജ്യശാവ                  | ദംഭോ ദപ്പോതീമാനശച                | 16        | 4          | 673  |
| ജ്ഞാന                   | ദംഷ്യാകരാളാനി ചതേ മഖാനി          | 11        | 25         | 477  |
| ജ്ഞാന                   | ഭാതവ്യമിതി യദ്ദാനം               | 17        | 20         | 711  |
| ജ്ഞാ                    | ദിവി സൂര്യസഹസ്രസ്യ               | 11        | 12         | 465  |
| ജ°ഞാ                    | ദിവ്യമാല്യാംബരധരം                | 11        | 11         | 464  |
| ജ്യതാ                   | ദു:ഖമിത്യേവ യത° കർമ്മ            | 18        | 8          | 730  |
| ജ്ഞാ                    | ദു <b>ബേഷാനുദാ</b> ിഗ്നമനാഃ      | <b>2</b>  | 56         | 110  |
| <b>ജ<sup>്</sup></b> ഞേ | ഭൂ <b>രേണ</b> ഹ്യവരം കർമ്മ       | 2         | 49         | 101  |
| ജ്യത്തേ                 | ദ്രഷ്പാ തു പാണ്ഡവാനീകം           | 1         | 2          | 16   |
| <b>%10</b> 00           | ദ്യവേദം മാനുഷം രൂപം              | 11        | 51         | 504  |
| ജോം                     | ദേവദ്വിജഗുരുപ്രാജ്ഞ              | 17        | 14         | 705  |
| തം ത                    | ദേവാൻ ഭാവയതാനേന                  | 3         | 11         | 147  |
| ത്തഃ                    | ദേഹീ നിത്യമവധ്യോയം               | <b>2</b>  | 30         | 82   |
| തച്ഛ                    | ടേഹിനോസ <sup>ം</sup> മിൻ യഥാദേഹേ | 2         | 13         | 54   |
| തതഃ                     | ദൈവുമേ വാപരേ യജ്ഞം               | 4         | 25         | 218  |
| ത്തഃ                    | ടൈവീ സമ്പദ്വദമാക്ഷായ             | 16        | 5          | 674  |
| തതഃ                     | ടൈവീ ഹ്യേഷാ ഗുണമയീ               | 7         | 14         | 337  |
| തത്ത.                   | ദോമെഷഭേമെതഃ കുലാപ്പാനാം          | 1         | 43         | 36   |
| തത്ര                    | ദ്യാവാപ്പഥിവ്യോരീദമന്തരം         | 11        | 20         | 472  |
| തത്ര                    | ദൃതം ഛലയതാമസ്മീ                  | 10        | <b>36</b>  | 451  |
| തത്ര                    | *                                |           |            |      |

| ശ്ശോകം                                      | അധ്യായം         | സംഖ്യ     | പുറം       |
|---------------------------------------------|-----------------|-----------|------------|
| ദ്ര <b>ാദ്യന്മു</b> ല്ഞാസ്തപോയജ്ഞാ          | 4               | 28        | 221        |
| ുപാദാ ദ്രാപദേയഗ്രമ                          | 1               | 18        | 23         |
| ദ്രേരണം ചെ ഭീഷ്മം ച                         | 11              | 34        | 485        |
| ദാരവിമയ പുതാഷയ ലോകേ                         | 15              | 16        | 662        |
| ദ്വൗ <b>ര്യതസ</b> ഗ്ഗൗ ഘോ <b>കേസ്മിൻ</b>    | 16              | 6         | 675        |
| ധർത്നപോത്രേ കുരുക്ഷേത്രേ                    | 1               | 1         | 15         |
| ധുന്നാ രാത്രിസ്സഥാ കൃഷ്ണു                   | 8               | 25        | 379        |
| ദ്യ <b>മേനാബ്രിയതേ വ</b> ഹ്നീ?              | 3               | 38        | 173        |
| ധ്രത്യാ യയാ ധാരയതേ                          | 18              | 33        | <b>762</b> |
| ധ്വ <b>ഷ്ടകേതു</b> ശ്ചേക <mark>ിതാനഃ</mark> | 1               | 5         | 17         |
| ധ്യാനേനാത്മനി പശ്യന്തി                      | 13              | 24        | <b>594</b> |
| ധ്യായതോ വീഷയാൻ പുംസഃ                        | 2               | 62        | 115        |
| ന ക <b>ർത്തൃത്വം ന</b> കർമ്മ <b>ാണി</b>     | 5               | 14        | 258        |
| <b>ന ക</b> ർമ്മണാമനാരംഭാത <sup>ം</sup>      | 3               | 4         | 140        |
| ന കാംക്ഷേ വീജയം കൃഷ്ണ                       | 1               | 32        | 30         |
| ന <b>ച തസ്മാന്മനു</b> ഷ്യഷ്യ                | 18              | 69        | 833        |
| ന ച മത <sup>ം</sup> സ്ഥാനിഭ്ര <b>താ</b> നി  | 9               | 5         | 390        |
| ന ച മാം താനി കർമമാണി                        | 9               | 9         | 394        |
| ന ചൈതദ്വിദ <sup>്</sup> മഃ കതരന്നോ ഗര       | ീ <b>ദയ</b> ാ 2 | 6         | 42         |
| ന ജായതേ ശ്രിയതേവാ കഭാചിര                    | ກ° 2            | 20        | 65         |
| ന തഭസ്തി പൃഥ <mark>ിവ</mark> ്യാം വാ        | 18              | 40        | 768        |
| ന തത° ഭാസയതേ സൂര്യോ                         | 15              | 6         | 649        |
| ന <b>തു</b> മാം ശകൃസേ ദ്രഷ <sup>ം</sup> ടും | 11              | 8         | 462        |
| ന ചേവാഹം ജാതു നാസം                          | 2               | 12        | 53         |
| ന ദോഷ്യ്യകശലം കർമ്മ                         | 18              | 10        | 733        |
| ന പ്രഹൃഷ്യത° പ്രിയം പ്രാപ്യ                 | 5               | 20        | 265        |
| ന ബുദ്ധിഭേദം ജനയേത <sup>ം</sup>             | 3               | <b>26</b> | 162        |
| നമഃ സ <sup>്</sup> പൃശം ദീപ്പൂമനേകവർണ്ണ     | }• 11           | <b>24</b> | 476        |
| നമഃ പൗസൂദഥ പൃഷതാസൂ                          | 11              | 40        | <b>492</b> |
| ന മാം കർമ്മാണി ലിംപന്തി                     | 4               | 14        | 193        |
| ന മാം ദുഷ്കൃതിനോ മൂഢാഃ                      | 7               | 15        | 338        |
| ന മേ പാത്ഥാസ്തി കത്തവ്യം                    | 3               | 22        | 159        |

| ശ്രോകം                                      | അബ്?റമ്മം        | സംഖ്യ      | പറം         |
|---------------------------------------------|------------------|------------|-------------|
| ന മേ വിദ്ദു സുരഗണാഃ                         | 10               | 2          | 424         |
| ന ത്രചമസൃഹ തഥോപലഭ്യ                         | <b>ത</b> 15      | 3          | 645         |
| ന വേദയജ്ഞാധ്യയന്നെന്നദാരെ                   |                  | 48         | 501         |
| നഷ്ടോ മോഹഃ സ് <sup>°</sup> മൃതിർലബ്ലാ       |                  | 73         | 837         |
| ന ഹി കശ്ചീത <sup>്</sup> ക്ഷണമപി            | 3                | 5          | 142         |
| ന ഹി ദേഹഭ്രതാ ശക്യം                         | 18               | 11         | 735         |
| ന ഹി പ്രപ്ശ്യാമി മമാപനദ്യാര                 | თ <sup>ი</sup> 2 | 8          | 43          |
| ന ഹി ജ്ഞാനേന സദ്ദശം                         | 4                | 38         | 231         |
| നാന്തോസ്തി മമ ദിവ്യാനാം                     | 10               | 40         | 453         |
| നാത്യശ്നതസ്ത ജോഗോസ്തി                       | 6                | 16         | 296         |
| നാദത്തേ കസ്യചിത° പാപം                       | 5                | 15         | 259         |
| നാന്യം ഗുണേഭ്യഃ കത്താരം                     | 14               | 19         | <b>62</b> 9 |
| നാസതോ വീദ്യതേ ഭാവോ                          | 2                | 16         | 57          |
| നാസ്തി ബൂദ്ധീരയുക <sup>്</sup> തസ്യ         | 2                | 66         | 119         |
| നാഹം പ്രകാശഃ സവ്വ്സ്യ                       | 7                | <b>2</b> 5 | 348         |
| നാഹം വേദൈന്ന തപസാ                           | 11               | 53         | 505         |
| നിമിത്താനി ച പശ്യാമി                        | 1                | 31         | 30          |
| നീയതസ്യ തു സംന്യാസഃ                         | 18               | 7          | 729         |
| നിയതം കുരു കർമ്മത്വം                        | 3                | 8          | 145         |
| നിയതം സംഗ മഹിതം                             | 18               | 23         | <b>7</b> 53 |
| നിരാശീര്യത ചിത്താത്മാ                       | 4                | 21         | 208         |
| നിർമ്മാനമോഹ ജിതസംഗദോഹ                       | ഷാ 15            | 5          | <b>64</b> 8 |
| നീശ്ചയം ശൃണു മേ തത്ര                        | 18               | 4          | 725         |
| നിഹത്യ ധാത്തമാഷ്യാന്നഃ                      | 1                | 36         | 33          |
| നേഹാഭിക്രമ നാശോസ്തി                         | 2                | 40         | 91          |
| <b>ൈനതേ</b> സ്ത <b>രി പാത്ഥ ജാനൻ</b>        | 8                | 27         | 381         |
| <b>നൈനം</b> ഛിന്ദന്തി ശസ്താ <b>ണി</b>       | 2                | <b>2</b> 3 | 75          |
| നൈവ കിഞ്ചിത <sup>ം</sup> കരോമീതി            | 5                | 8          | <b>251</b>  |
| നൈവ തസ്യ കൃതേനാത്ഥോ                         | 3                | 18         | 156         |
| പാഞ്ചേമാനി മഹാബാഹോ                          | 18               | 13         | 738         |
| പത്രം പുഷ <sup>ഠ</sup> പം ഫ <b>ലം തോ</b> യം | 9                | <b>2</b> 6 | 415         |
| പരസ്തസ്മാത്തു ഭാവോന്യോ                      | 8                | 20         | 374         |

| ശ്ലോകം                                  | അദ്ധ്യായം   | സംഖ്യ      | പുറം       |
|-----------------------------------------|-------------|------------|------------|
| പമം ബ്രഹ്മ പ <b>മം</b> ധാമ              | 10          | 12         | 433        |
| പരം ഭൂയഃ പ്രവക്ഷ്യാമി                   | 14          | 1          | 610        |
| പരിത്രാണായ സാധൃനാം                      | 4           | 8          | 186        |
| പ <b>വനഃ</b> പവതാമസൂ1                   | 10          | 31         | 446        |
| പശ്യ മേ പാത്ഥ                           | 11          | 5          | 460        |
| <b>പശ്യാദിത്യാൻ വസുൻ</b> അദ്രാൻ         | 11          | 6          | <b>461</b> |
| പശ്യാമി ദേവാം സ്തവ ദേവദേഹേ              | 11          | <b>1</b> 5 | 467        |
| <b>പശൈൃതാം പാ</b> ണ്ഡുപു <b>ത്രാണാം</b> | 1           | 3          | 16         |
| പാത്ഥ് നൈവേഹ നാമുത്ര                    | 6           | 40         | 317        |
| പഞ്ചജന്യം എഷ <b>ികേശോ</b>               | 1           | 15         | 22         |
| പിതാസി ലോകസ്യ ചരാചരസു                   | <b>J</b> 11 | 43         | 495        |
| പിതാഹമസ്യ ജഗതോ                          | 9           | 17         | 404        |
| പുണ്യോഗന്ധഃ പൃഥിവ്യാം ച                 | 7           | 9          | 333        |
| പുരുഷഃ പ്രകൃതി <b>സേഥ</b> ാ ഹി          | 13          | 21         | 585        |
| പുരുഷഃ സ പരഃ പാത്ഥ                      | 8           | 22         | 376        |
| പൂരോധസാം ച മഖ്യം മാം                    | 10          | <b>24</b>  | 442        |
| പൂവ്വാഭ്യാസേന തേനൈവ                     | 6           | 44         | 321        |
| പൃഥക്തോന തു യത് ജ്ഞാനം                  | 18          | 21         | 751        |
| പ്രകാശം ച പ്രവൃത്തിം ച                  | 14          | <b>2</b> 2 | 632        |
| പ്രകൃതിം പുതഷം ചൈവ                      | 13          | 19         | 580        |
| പ്രകൃതിം സ്ഥാമവഷൂഭ്യ                    | 9           | 8          | 393        |
| പ്രകൃതേഃ ക്രിയമാണാനി                    | 3           | 27         | 163        |
| പ്രകൃതേർഗ്ഗണ സംമുവമാ                    | 3           | <b>2</b> 9 | 165        |
| പ്രകൃത്യൈവ ച കർത്താണി                   | 13          | 29         | 602        |
| പ്രജഹാതി യാദാ കാമാൻ                     | 2           | <b>5</b> 5 | 108        |
| പ്രയ താദ്യതമാനസ്ത                       | 6           | <b>4</b> 5 | 322        |
| പ്രയാണകാലേ മനസാചലേന                     | 8           | 10         | 361        |
| പ്രലപൻ വീസുജൻ ഗൃഹ"ബൻ                    | 1.          | 9          | 251        |
| പ്രവൃത്തിം ച നീവൃത്തിം ച                | 16          | 7          | 676        |
| പ്രവൃത്തിം ച നിവ്വത്തിം ച               | 18          | 30         | 759        |
| പ്രശാന്തമനസം ഹ്യേനം                     | 6           | 27         | 306        |
| പ്രശാന്താത്മാ വിഗതഭീഃ                   | 6           | 1.1        | 293        |

| ദ്രോകം                                | അച്ചാതം  | സംഖ്യ     | പുറം        |
|---------------------------------------|----------|-----------|-------------|
| പ്രസാദേ സർവ്വദ്യഃഖാനാം                | 2        | 65        | 118         |
| പ്രഹ <sup>e</sup> ളാദശ്ചാസൂി ദൈത്യനാം | 10       | 30        | 446         |
| പ്രാപ്യ പുണ്യകൃതാം ലോകാൻ              | 6        | 41        | 318         |
| ബലം ബലവത0ം ച0ഹം                       | 7        | 11        | 334         |
| ബഹിമന്ദ ശ്ച ഭൂതാനാം                   | 13       | 15        | <b>574</b>  |
| ബ <u>ഹ്ദ</u> നാം ജന്മനാമന്തേ          | 7        | 19        | 342         |
| ബ <u>ഛ</u> നി മേ്വൃത≀താനി             | 4        | 5         | 18 <b>4</b> |
| ബന്ധുര <b>ാ</b> ത്മാത്മ നസ്സസ്യ       | 6        | 6         | 287         |
| ബാഹ്യസ്പശ്േഷ <b>്യസക്ത</b> രത്മാ      | 5        | 21        | 266         |
| ബീജം മാം സവ്വഭ്രതാനാം                 | 7        | 10        | 334         |
| ബൂദ്ധിയക്തോ ജഹാതീഹ                    | 2        | 50        | 103         |
| ബുദ്ധിർജ്ഞാനമസംമോഹഃ                   | 10       | 4         | 425         |
| ബുദ്ധേർഭേദം ധൃതേശൈവ                   | 18       | 29        | 759         |
| ബ്ദനിറ വൃശ്ചനതാ കരുകയാ                | 18       | 51        | <b>792</b>  |
| ബൃഹൽ സാമ തഥാ സാമ്നാം                  | 10       | 35        | 450         |
| ബ്രഹ്മണോ ഹി പ്രതിഷ്ഠഹം                | 14       | 27        | 638         |
| ബ്രഹ്മണ്യാധായ കർമ്മാണി                | 5        | 10        | 252         |
| ബ്രഹ്മഭ്രതഃ പ്രസന്നാത്മാ              | 18       | 54        | 796         |
| ബ്രഹ്മാപ്പ്ണം ബ്രഹ്മഹവ <u>ിം</u>      | 4        | <b>24</b> | 213         |
| ബ്രാഹ്മണക്ഷത്രിയ <b>വ</b> ിശാ•        | 18       | 41        | 769         |
| ക്രോ തച <b>ന</b> ന്യയാ ശക്യ           | 11       | 54        | 506         |
| ഭക്ത്യാ മാമഭിജാനതി                    | 18       | 55        | 797         |
| ഭയാദ്രണാഭൂപരതം                        | 2        | 35        | 86          |
| <b>ഭവാൻ ഭീഷ</b> ്മശ്ച കർണ്ണഞ്ച        | 1        | 8         | 19          |
| ഭവാപൃയൗ ഹി ഭൃതാനാം                    | 11       | 2         | 458         |
| ഭീഷ <sup>ം</sup> മദ്രോണ പ്രമുഖതഃ      | 1        | 25        | 25          |
| ഭൂതഗ്രാമഃ സ ഏവായം                     | 8        | 19        | 373         |
| ഭൂമിരാപോനലോ വായുഃ                     | 7        | 4         | 328         |
| <u>ഭൂയ ഏവ മഹാബാഹോ</u>                 | 10       | 1         | 423         |
| ഭോക്താരം യജ്ഞതപസാം                    | 5        | 29        | 274         |
| ഭോ <b>ഗൈ</b> ശചര്യ പ്രസക്താന <i>ം</i> | <b>2</b> | 44        | 93          |
| മച്ചിത്തഃ സർവ്വദഗ്ഗാണി                | 18       | 58        | 803         |

| ശ്രോകം                                    | അദ്ധ്യായം  | സംഖൃ      | იქმა        |
|-------------------------------------------|------------|-----------|-------------|
| മച്ചിത്താ മൽഗതപ്രാണാ                      | 10         | 9         | 430         |
| മൽകർമ്മകൃന്മൽ പരമോ                        | 11         | 55        | 507         |
| മത്തഃ പരതരം നാന്യൽ                        | 7          | 7         | 331         |
| മദനുഗ്രഹായ പരമം                           | 11         | 1         | 7           |
| <b>മനഃ പ്രസാ</b> ദഃ സൗമൃതചം               | 17         | 16        | 708         |
| മനുഷ്യാണാം സഹസ്രേപു                       | 7          | ,3        | 327         |
| മന്മനാ ഭവ മത്യഭക്തോ                       | 9          | 34        | 422         |
| മന്മനാ ഭ <b>വ</b> മത്ര <sup>©</sup> ഭക്കോ | 18         | 65        | 810         |
| മന്യസേ യദി തച്ഛക്യം                       | 11         | 4         | 459         |
| മമ യോനിർമ്മഹദ <sup>ം</sup> ബ്രഹ്മ         | 14         | 3         | 613         |
| മമൈവാംശോ ജീവലോകേ                          | <b>1</b> 5 | 7         | 650         |
| മയാ തതമിദം സവ്വം                          | 9          | 4         | 38 <b>9</b> |
| മയാ <b>ദ്ധ്യ</b> ക്ഷേണ പ്രകൃതിഃ           | 9          | 10        | 395         |
| മയാ പ്രസന്നേന തവാജ്ജനേദം                  | 11         | 47        | 500         |
| മയി ചാനന്യയോഗേന                           | 13         | 10        | 560         |
| മയി സർവ്വാണി കർമ്മാണി                     | 3          | 30        | 165         |
| മയ്യാവേശ്യ മനോ യോ മാം                     | 12         | 2         | 511         |
| മയ്യാസക്തനോഃ പാത്ഥ                        | 7          | 1         | 325         |
| <b>മശ്വേവ മന</b> ആധത°സ.1                  | 12         | 8         | 517         |
| മഹർഷയഃ സ പ്ല പൂറ്പേ                       | 10         | 6         | 427         |
| മഹർഷീണാം ഭൃഗുരഹം                          | 10         | <b>25</b> | 443         |
| മഹ <b>ാ</b> ത്മാനസ്സ താം പാത്ഥ            | 9          | 13        | 400         |
| മ <del>ഹ</del> ാഭ്രതാന്യഹംകാശോ            | 13         | 5         | 555         |
| മാം ച യോവൃഭിപാരേണ                         | 14         | 26        | 637         |
| മാതേ വൃഥാ മാ ച വിമുവശോദ                   | (to 11     | 49        | 502         |
| മാത്രാസ്പ്രഹ്യാസ്ത്ര കൗന്തേയ              | 2          | 14        | 55          |
| മoനാപമാനയോസ്ക്ലല്യഃ                       | 1.1        | 25        | 634         |
| മാമുപേത്യ പുനർജ്ഞന്മ                      | 8          | 15        | 369         |
| മാം ഹി പാത്ഥ വൃപാശ്രിന്യ                  | 9          | 32        | 420         |
| മുക്തസംഗോനഹംവാഭീ                          | 18         | 26        | 756         |
| മുഢഗ്രാഹേണ <b>മ്പേനോ യത</b> ്             | 17         | 19        | 710         |
| മൃത്യും സവ്വഹരശ്ചായം                      | 10         | 34        | <b>4</b> 49 |
|                                           |            |           |             |

| ശ്രോകം                                            | അദ്ധ്യായം | സംഖ്യ      | പറം         |
|---------------------------------------------------|-----------|------------|-------------|
| മോഘംശാ മോഘകർമ്മാണഃ                                | 9         | 12         | 399         |
| യ ഇമം പരമം ഗുഹ്യം                                 | 18        | 68         | 832         |
| യ ഏനം വേത്തി ഹന്താരം                              | 2         | 19         | 64          |
| <b>യ</b> ഏവം വേത്തി പുരുഷം                        | 13        | 23         | 590         |
| യച്ചാപി സവ്വഭ്രതാനാം                              | 10        | <b>3</b> 9 | 453         |
| യച്ചാവാഹാസത്ഥമസൽകൃതോ                              | ານາ 11    | 42         | 494         |
| യജന്തേ സാത്ത <b>ികാ</b> ദേവാൻ                     | 17        | 4          | 697         |
| യത് ജ്ഞാത്വാ ന പുനർമ്മോഹ                          | 4         | 35         | 229         |
| യതതോ ഹൃപികൗന്തേയ                                  | 2         | 60         | 114         |
| യതഃ പ്രവത്തിർ ഭൂതാനാം                             | 18        | 46         | 776         |
| യതേന്ദ്രിയ മനോബുദ്ധിഃ                             | 5         | 28         | 272         |
| യുതോ യതോ നിശ്ചത്തി                                | 6         | 26         | 3 <b>05</b> |
| യതന്തോ യോഗിനശൈവനം                                 | 15        | 11         | 655         |
| യത° കരോഷി യദശ°നാസി                                | 9         | 2 <b>7</b> | 416         |
| യത്തദഗ്രേ വിഷമിഹ                                  | 18        | 37         | 766         |
| യത്തു കാമേപ <sup>്</sup> സുനാ കർമ്മ               | 18        | 24         | <b>754</b>  |
| യത്തു കൃശീസ്നവദേകസ്മിൻ                            | 18        | 22         | 752         |
| യത്തു പ്രത്യപകാരാത്ഥം                             | 17        | 21         | 712         |
| യത്ര കാലേ താനാവൃത്തിം                             | 8         | 23         | 377         |
| യത്ര തോഗേശ്വമഃ കുസ്സോ                             | 18        | 78         | 842         |
| യത്രോ പരമതേ ചിത്തം                                | 6         | 20         | 300         |
| യത <sup>ം</sup> സാംഖൈുഃ പ്രാപ്യതേ സ               | മാനം 5    | 5          | 247         |
| യഥാകാശബ്ഥിതോ നിത്യം                               | 9         | 6          | 392         |
| യഥാ ദീപോ നിവാതസ്ഥോ                                | 6         | 19         | 299         |
| യഥാ നദീനാം ബഹ <b>വോംബുറേ</b>                      | ചഗാഃ 11   | 28         | 479         |
| തനാ പ്രകാശതയേ?കഃ                                  | 13        | 33         | 607         |
| യഥാ പ്രദീപൃം ജ്വലനം                               | 11        | 29         | 480         |
| യഥാ സവ്വഗതം സൗക്ഷ <sup>ൗ</sup> മ്യാത <sup>ം</sup> | 13        | 32         | 606         |
| യഥൈധാ•സി സമിഭ്ധോഗ <sup>ം</sup> നീ                 | 4         | 37         | 230         |
| യദഗ്രേ ചാനുബന്ധേ ച                                | 18        | 39         | 768         |
| യദഹംകാമമാശ്രിത്യ                                  | 18        | 59         | 804         |

| ശോകം                                | അദ്ധ്യാതം  | സംഖ്യ      | U 100       |
|-------------------------------------|------------|------------|-------------|
| യഭക്ഷരം വേദവിദോ വടന്തി              | 8          | 11         | 364         |
| യദാ തേ മോഹകലിലം                     | 2          | 52         | 105         |
| യദാദിത്യഗതം തേജോ                    | 15         | 12         | 657         |
| യഥാ ഭൃതപൃഥ <b>ഗ</b> °ഭാവം           | 13         | 30         | 603         |
| യദാ യദാ ഹി ധർമ്മസ്യ                 | 4          | 7          | 185         |
| യദാ വിനിയതം ചിത്തം                  | 6          | 18         | 298         |
| യഭാ സത്തോ പ്രവൃദ്ധേ തു              | 14         | 14         | 625         |
| യദാ സംഹമതേ ചായം                     | 2          | 58         | 112         |
| യദാ ഹി നേന്ദ്രിയാത്ഥേഷ്ട            | 6          | 4          | 284         |
| യദി മാമപ്രതീകാരം                    | 1          | 46         | 37          |
| യഭി ഹൃഹം ന വത്തേയ                   | 3          | 23         | 160         |
| <b>യ</b> ദ്ദച്ഛയാ ചോപപന്നം          | 2          | 32         | 84          |
| യറ്റപ്പാലാഭസന്ത്രഷ്ട്രോ             | 4          | 22         | 210         |
| <b>യ</b> ദ്യദാപ <b>ം</b> തി ശ്രേഷഃ  | 3          | 21         | <b>15</b> 8 |
| <b>യദ്യദ്വിഭൂതിമൽ</b> സത്വം         | 10         | 41         | 454         |
| യദ്യപ്യേതേ ന പശ്യന്തി               | 1          | 38         | 34          |
| <b>യം യം വാപി</b> സൂര <b>ൻ ഭാവം</b> | 8          | 6          | 358         |
| <b>യയാ തു</b> ധർമ്മകാമാത്ഥാൻ        | <b>1</b> 8 | 34         | 763         |
| യയാ ധർമ്മമധർമ്മം ച                  | 18         | 31         | 761         |
| <mark>യയാ സ</mark> ചപ്പം ഭയം ശോകം   | 18         | 35         | 764         |
| <b>യം ല</b> ബ്ലാ <b>ചാപരം</b> ലാഭം  | 6          | 22         | 301         |
| യം സംന്യാസമിതി പ്രാഹഃ               | 6          | 2          | 281         |
| യം ഹിന വൃഥയന്ത്യേത                  | 2          | 15         | 57          |
| യഃ സവ്വ്താനഭി സ്നേഹഃ                | <b>2</b>   | 57         | 111         |
| യസ്ത്വാത്മ <b>രതിരേവ സ്യാത</b> ്    | 3          | 17         | 155         |
| യസ്ത്വീയാ <mark>ണി മനസാ</mark>      | 3          | 7          | 144         |
| <b>യ</b> സൂഠൽ ക്ഷരമ <b>തീതോഹം</b>   | 15         | 18         | 664         |
| യസൂരന്നോ ദ്വിജ <b>തേ ലോകാ</b>       | 12         | 15         | 525         |
| യസ്യ സാഹംകൃതോ ഭാവോ                  | 18         | 17         | 743         |
| യസ്യ സദവ്വ് സമാമംഭാഃ                | 4          | 19         | 205         |
| യ <b>ള്ളോ</b> ലാനതപകർമ്മ            | 18         | 5          | 727         |
| <b>യങ്ങൻ</b> ശിഷ്യമൃതളജോ            | 4          | 3 <b>1</b> | 224         |

| ശ്ശോകം                               | <b>അ</b> ദ്ധ്യായം | സംഖ്യ | പുറം        |
|--------------------------------------|-------------------|-------|-------------|
| യജ്ഞശീഷ്ടാശിനഃ സന്തോ                 | 3                 | 13    | 149         |
| യജ്ഞാത്ഥാൽ കർമ്മണോന്യത്ര             | 3                 | 9     | 146         |
| യജ്ഞേ തപസി ദാനേ ച                    | 17                | 27    | 716         |
| യാതയാമം ഗതരസം                        | 17                | 10    | 703         |
| <b>യാ</b> നീശാ സവ്വിഭ്രതാനാം         | 2                 | 69    | 122         |
| യാമിമാം പൃഷ°പിതാം വാചം               | 2                 | 42    | 93          |
| യാവത്സംജായതേ കീഞ്ചിത°                | 13                | 26    | 596         |
| യാവദേതാൻ നിരീക്ഷേഹം                  | 1                 | 22    | 25          |
| യ <mark>ാവാ</mark> നത്ഥ ഉദപാനേ       | 2                 | 46    | 97          |
| യാന്തി ദേവവ്രതാ ദേവാൻ                | 9                 | 25    | 413         |
| യുക്തഃ കർമ്മഫലം ത്യക്ത്വാ            | 5                 | 12    | 254         |
| യുക്താഹാരവിഹാരസ <u>്യ</u>            | 6                 | 17    | 297         |
| യുണ്ടുന്നേവം സമാത്മാനം               | 6                 | 15    | 295         |
| യുഞ്ജന്നേവം സഭാത്മാനം യോഗ            |                   |       |             |
| വിഗതകല'                              |                   | 28    | 306         |
| യധാമനൃശ്ച വീക്രാന്ത                  | 1                 | 6     | 17          |
| യേ ചൈവ സാത്വികാ ഭാവാ                 | 7                 | 12    | 33 <b>5</b> |
| യേ തു ധർമ്മ്യാമൃതമിദം                | 12                | 20    | 529         |
| <mark>യേ തു സ</mark> വ്വാണി കർമ്മാണി | 12                | 6     | 515         |
| യേ ത്വക്ഷരമനിർദ്ദേശ്യ∙               | 12                | 3     | 512         |
| <b>യേ ത്വേ</b> തമഭ്യസൂയത്തോ          | 3                 | 32    | 167         |
| <b>യേപ്യന്യദേവതാ</b> ഭക്താ           | 9                 | 23    | 411         |
| യേ മേ മതമിദം നിത്യം                  | 3                 | 31    | 166         |
| യേ യഥാ മാം പ്രപദ്യന്തേ               | 4                 | 11    | 189         |
| <b>യേ ശാസ്തവിധിമുൽസുജ്യ</b>          | 17                | 1     | 695         |
| യോഷാമതേഥ കറംക്ഷിതം നോ                | 1                 | 33    | 31          |
| യേഷാം ത്വന്തഗതം പാപം                 | 7                 | 28    | 351         |
| യേ ഹി സംസ്പശ്ജാ ഭേഗാഃ                | 5                 | 22    | 267         |
| യോഗയുക്തോ വിശുദ്ധാത്മാ               | 5                 | 7     | 250         |
| <b>യോഗസംന്യസ്ത</b> കർമ്മാ <b>ണം</b>  | 4                 | 41    | 235         |
| യോഗസ്ഥഃ കത കർമ്മാണി                  | 2                 | 48    | 100         |
| യോഗിനാമപി സവ്വേഷാം                   | 6                 | 47    | 324         |

| ശ്രോകം                                  | ഷാഭന?ഠമാം     | സംഖ്യ      | പുറം         |
|-----------------------------------------|---------------|------------|--------------|
| യോഗീ യുഞ്ജീത സതതം                       | 6             | 10         | <b>2</b> 91  |
| <b>യോ</b> ത്സ്യമാനാനവേക്ഷേഹം            | 1             | 23         | 25           |
| യോ ന ഹൃഷ്യതി ന ദേപഷ്ടി                  | 12            | 17         | 527          |
| യോന്തസ്സബോന്തരാരാമഃ                     | 5             | 24         | 270          |
| യോ മാമജമനാദീം ച                         | 10            | 3          | 424          |
| യോ മാമേവമസംമൃഢോ                         | 15            | 19         | 665          |
| യോ മാം പശ്യതി സവ്വത്ര                   | 6             | 30         | 308          |
| തോതോയാം യാം തനം ഭക്ത                    | <b>s</b> 7    | 21         | 344          |
| യോയം യോഗസ്തിയാ പ്രോക്ത                  | 6             | 33         | 311          |
| <b>യ</b> ഞ്ജ <b>ന്നേവം സഭാ</b> ത്മാനം   | 6             | 15         | <b>2</b> 95  |
| യുഞ്ജന്നേവം സദാത്മാനം യോഗ               | า 6           | 28         | 307          |
| <b>യഃ</b> ശാസ്തവിധിമൽസൃജ്യ              | 16            | 23         | 691          |
| രജസ്തമശ്ചാഭിഭൂയ                         | 14            | 10         | 6 <b>21</b>  |
| <b>രജസി പ്രലയം ഗ</b> ത്വാ               | 14            | 15         | 6 <b>2</b> 6 |
| <b>രജോ</b> രാഗാത്മകം വിദ്ധി             | 14            | 7          | 618          |
| <b>രസോഹമപ</b> ്സു കൗന്തേയ               | 7             | 8          | 332          |
| <del>രാ</del> ഗദേചഷവിയകൈതസ്സ            | 2             | 64         | 117          |
| <b>രാഗീ ക</b> ർമ്മഫലപ്രേപ്സു            | 18            | 27         | <b>757</b>   |
| രാജൻ സംസ്മൃത്യ സംസ്മൃത                  | აკ 18         | <b>7</b> 6 | 840          |
| <u>രാജവിദ്യാ രാജഗുഹ്യം</u>              | 9             | 2          | 386          |
| <b>രു</b> ദ്രാണാം ശങ്കരശ്ചാസ്തി         | 10            | 23         | 442          |
| <b>അദ്രാഭിത്യാ വസവോ യേ ച</b>            | 11            | 22         | 474          |
| <b>രൂപം</b> മഹത്തേ ബ <u>ഹ</u> വക്ത്രനേര | )• 1 <b>1</b> | 23         | 475          |
| <b>ലഭ</b> ന്തേ ബ്രഹ്മനിർവ്വാണം          | 5             | 25         | 271          |
| ലേലിഹുസേ ഗ്രസമാനഃ സമന്ത                 | റാത° 11       | 30         | 481          |
| <b>ലോകേ</b> സ്തിൻ ദറിവിധാ നിഷ്ടാ        | 3             | 3          | 138          |
| ലോവ പ്രവൃത്തികാരംഭ:                     | 14            | 12         | <b>623</b>   |
| വൿതുമർഹസ്യശേഷേണ                         | 10            | 16         | 436          |

| ∙ശോകം                                       | അബിരതം | സംഖ്യ      | പുറം        |
|---------------------------------------------|--------|------------|-------------|
| വക്ത്രാ <b>ണി തേ ത്വരമാ</b> ണാ              | 11     | 27         | 478         |
| വായുട്യമോഗ്നിർവ്വരുണ്ട                      | 11     | 39         | 491         |
| വാസാംസി ജീർണ്ണാനി യഥാ                       | 2      | 22         | 74          |
| <b>വിദ്യാവിനയ</b> സമ്പന്നേ                  | 5      | 18         | 262         |
| വിധിഹീനമസൃഷ്ടാന്നം                          | 17     | 13         | 705         |
| വിവിക്തസേവീ ലഘചാശീ                          | 18     | 52         | <b>79</b> 3 |
| <b>വിഷയാ വീനിവ</b> ത്തന്തേ                  | 2      | 59         | 112         |
| വീഷയേന്ദ്രീയസം <b>യോ</b> ഗാത <sup>ം</sup>   | 18     | 38         | 767         |
| വിസ്തരേണാത്മനോ യോഗം                         | 10     | <b>1</b> 8 | 437         |
| വീഹായ കാമാൻ യഃ സവ്വാൻ                       | 2      | 71         | 126         |
| വീതരാഗ ഭയക്രോധാഃ                            | 4      | 10         | 188         |
| വ്വഷ്ണീനാം വാസഭേദവോസൂി                      | 10     | 37         | 451         |
| <u>പേദാനാം സാമവേദോ</u> സൂി                  | 10     | <b>2</b> 2 | 441         |
| വേദാവിനാശിനം നിത്യം                         | 2      | 21         | 68          |
| വേഭാഹം സമതീതാനി                             | 7      | <b>2</b> 6 | 349         |
| വേദേഷ്യ യജ്ഞേഷ്യ തപസ്സ് കൈച                 | വ 8    | 28         | 382         |
| വൃവസായാത്മികാ ബുദ്ധി                        | 2      | 41         | 92          |
| വ്യാമിശ്രേണേവ വാക്യേന                       | 3      | 2          | 137         |
| <b>വ</b> ്യാസപ്രസാദാഛ <sup>ം</sup> ശ്രുതവാൻ | 18     | 75         | 840         |
| ശൿനോതീഹൈവ യഃ സോഡും                          | 5      | 23         | 269         |
| ശൈനഃ ശനൈജപരമേത <sup>ം</sup>                 | 6      | <b>2</b> 5 | 304         |
| <b>ശമോ</b> ഭമസ്തപഃ ശൗചം                     | 18     | 42         | 772         |
| ശരീരം യഭവാപ <sup>ം</sup> നോതി               | 15     | 8          | 652         |
| <b>ശരീമവ</b> ാങ്മനോഭിര്യത്                  | 18     | 15         | 740         |
| ശുകൂകൃഷ്ണേ ഗതീ ഹ്യേതേ                       | 8      | 26         | 380         |
| ശുചൗ ദേശേ പ്രതിഷാപ്യ                        | 6      | 11         | 292         |
| <u>ശ</u> ്രഭാശുഭ ഫലൈരേവം                    | 9      | 28         | 416         |
| ശൗര്യം തേജോ ധൃതിദ്ദാക്ഷ്യം                  | 18     | 43         | 773         |
|                                             |        |            |             |

| <b>●</b> {@0 <b>&amp;</b> o                         | അഭധ്യായം | സംഖ്യ | പൂറ്                |
|-----------------------------------------------------|----------|-------|---------------------|
| അനാന പായതാ യലീ∙                                     | 17       | 17    | 708                 |
| <b>ശ്ര</b> ്യാവാധധഗുയത്ത                            | 18       | 71    | 835                 |
| ശ്രദ്ധാവാൻ ലഭതേ ജ്ഞാനം                              | 4        | 39    | <b>2</b> 3 <b>2</b> |
| ശൃതിവിപ്രതിപന്ന <b>ാ തേ</b>                         | 2        | 53    | 106                 |
| ശ്രേയാൻ ദ്രവ്യമയാദ്യജ്ഞാത്                          | 4        | 33    | <b>22</b> 6         |
| ശ്രേഹാനു ധാനശുയോ വിനുണ്ട                            | 3        | 35    | 170                 |
| ശ്രേയാൻ സ്വധർമ്മോ വിഗുണഃ                            | 18       | 47    | 777                 |
| ശ്രേയോ ഹി ജ്ഞാനമഭ്യാസമത <sup>്</sup>                | 12       | 12    | 520                 |
| ശോത്രാഭീനിന്ദ്രിയാണ്യ <b>ന്യേ</b>                   | 4        | 26    | 219                 |
| <b>്രോത്രം ച</b> ക്ഷുഃ സ്വശ്നം ച                    | 15       | 9     | 653                 |
| ശാതുമാൻ സഹിദരേശ്ചവ                                  | 1        | 27    | 28                  |
| സ ഏവായം മയാ തേദ്യ                                   | 4        | 3     | 182                 |
| സക്താഃ കർമ്മണ്യവിദ <b>ം</b> സോ                      | 3        | 25    | 161                 |
| സഖേതി മത്വാ <b>പ്രസഭം</b>                           | 11       | 41    | 494                 |
| സഘോഷോ ധാരതമാഷ്ടാണാം                                 | 1        | 19    | 24                  |
| സതതം കീത്തയന്തോ മാം                                 | 9        | 14    | 401                 |
| സ തയാ ശ്രദ്ധയാ യക്തോ                                | 7        | 22    | 345                 |
| സൽക്കാരമാനപൂജാത്ഥം                                  | 17       | 18    | 709                 |
| സത്ത <b>ാൽ</b> സഞ <sup>്</sup> ജായ <b>തേ ജ്ഞാ</b> ന | )• 14    | 17    | 627                 |
| സത്ത്വം രജസ്തമ ഇതി                                  | 14       | 5     | 615                 |
| സത്താം സുഖേ സഞ <sup>്</sup> ജയതി                    | 14       | 9     | 620                 |
| സത്തചാനുത്രപാ സർവ്വസ്യ                              | 17       | 3     | 696                 |
| സദൃശം ചേഷ്ടതേ <b>ബ</b> ാസ്യാഃ                       | 3        | 33    | 168                 |
| സൽഭാവേ സാധുഭാവേ ച                                   | 17       | 26    | 716                 |
| സമദുഖ സബം സ <u>പസ്ഥ</u> ഃ                           | 14       | 24    | 634                 |
| സമോഹം സവ്വഭ്രതേഷ്                                   | 9        | 29    | 417                 |
| സമം കായശീരോഗ്രീവം                                   | 6        | 13    | 293                 |
| സമം പശ്യൻ ഹി സർവ്വത                                 | 13       | 28    | 601                 |

| ശ്ശോകം                               | അദ്ധ്യാതാം | സംഖ്യ     | പുറം        |
|--------------------------------------|------------|-----------|-------------|
| സമം സർവ്വേഷ ഭ്രതേഷ                   | 13         | <b>27</b> | <b>5</b> 98 |
| സമഃ ശത്രൗ ച മിത്രേ ച                 | 12         | 18        | <b>52</b> 8 |
| സഗ്ഗാണാമാദിരന്തശ്ച                   | 10         | 32        | 447         |
| സർവ്വകർമ്മാണി മനസാ                   | 5          | 13        | <b>2</b> 55 |
| സർവ്വകർമ്മാണൃപി സദ <b>ാ</b>          | <b>1</b> 8 | 56        | 801         |
| സർവ്വഗുഹ്യതമം ഭൂയഃ                   | 18         | 64        | 809         |
| സവ്വതഃ പാണിപാദം തത°                  | 13         | 13        | 571         |
| സവ്വദ്ധാരാണി സംയമ്യ                  | 8          | 12        | 366         |
| സവ്വഭപാരേഷ ദേഹേസ്മിൻ                 | 14         | 11        | 622         |
| സർവ്വധർമ്മാൻ പ <mark>രിത്യജ്യ</mark> | 18         | 66        | 811         |
| സർവ്വഭ്രതസ്ഥമാത്മാനം                 | 6          | 29        | 307         |
| സവ്വഭ്രതസ്ഥിതം യോ മാം                | 6          | 31        | <b>3</b> 09 |
| സവ്വഭ്രതാനി കൗന്തേയ                  | 9          | 7         | 393         |
| സവ്വഭ്രതേഷ്യ യേനൈകം                  | 18         | 20        | <b>7</b> 50 |
| സവ്വമേതദ്ദതം മന്വേ                   | 10         | 14        | <b>435</b>  |
| സവ്വ്യാനിഷ്യ കൗന്തേയ                 | 14         | 4         | 614         |
| സർവ്വസ്യ ചാഹം എദി സന്നിവി            | ഷ്ടോ 15    | 15        | 660         |
| സവ്വാണീന്ദ്രിയകർമ്മാണി               | 4          | 27        | 220         |
| സവ്വേന്ദ്രിയഗുണാഭാസം                 | 13         | 14        | 573         |
| സഹജം കർമ്മ കൗന്തേയ                   | 18         | 48        | 778         |
| സഹതഞ്ഞാഃ പ്രജാഃ സിഷ്ബാ               | 3          | 10        | 146         |
| <b>സഹ</b> സ്രയുഗപര്യന്തം             | 8          | 17        | 371         |
| സാധിഭൂതാധിദൈവം മാം                   | 7          | 30        | 353         |
| സിദ്ധിം പ്രാപ്ലോ യഥാ ബ്രഹ്മ          | 18         | 50        | 786         |
| സീദന്തി മമ ഗാത്രാണി                  | 1          | 29        | 29          |
| സുഖദ്ദാഖേ സമേ കൃത്വാ                 | 2          | 38        | 88          |
| സൂഖമാത്യന്തികം യമ്മത <sup>ം</sup>    | 6          | 21        | 301         |
| സുഖം ത്വിദാനീം ത്രിവിധം              | 18         | 36        | 76 <b>5</b> |

| ൃേദികം                                   | അദ്ധ്യായം | സംഖ്യ | പറം         |
|------------------------------------------|-----------|-------|-------------|
| സുദുദ്ശ്മിദം <b>രൂപം</b>                 | 11        | 52    | 505         |
| സഹൃന്മ <b>ീത്രാര്യുദാസ</b> ീന            | 6         | 9     | 290         |
| സംക <b>രോ</b> നരകായൈവ                    | 1         | 42    | 35          |
| സങ്ക <b>ല്പപ്രവോൻ കാമാൻ</b>              | 6         | 24    | 303         |
| സന്തുഷൂഃ സതതം യോഗീ                       | 12        | 14    | 523         |
| സംനിയമേൃദ്രിയഗ്രാമം                      | 12        | 4     | 512         |
| സംന്യാസസ്ത മഹാബാഹോ                       | 5         | 6     | 249         |
| സംന്യാസസ്യ മഹാബാഹോ                       | 18        | 1     | <b>7</b> 20 |
| സംന്യാസഃ കർമ്മയോഗശ്ച                     | 5         | 2     | 244         |
| സം <b>ന്യാസം ക</b> ർമ്മണ <b>ാം കൃഷ്ണ</b> | 5         | 1     | 243         |
| സാംഖൃയോശൗ പൃഥശ്ബാലം                      | <b>5</b>  | 4     | 245         |
| സ°ഥാനേ ഹൃഷീകേശ <b>തവ</b>                 | 11        | 36    | 487         |
| സ്ഥിതപ്രജ്ഞസ്യ കാ ഭാഷാ                   | 2         | 54    | 107         |
| സ്പശാൻ കൃത്വാ ബഹിർബാഹ്യ                  | ാൻ 5      | 27    | 272         |
| സാധർമ്മമപി ചാവേക്ഷ്യ                     | 2         | 31    | 83          |
| സ്വഭാവജേന കൗന്തേയ                        | 18        | 60    | 805         |
| സ്വയമേവാത്മനാത്മാനം                      | 10        | 15    | 436         |
| സോ സോ കർമ്മണ്യഭിരതഃ                      | 18        | 45    | 775         |
| ഹന്ത തേ കഥയിഷ്യാമി                       | 10        | 19    | 438         |
| ഹതോ വാ പ്രാപ°സ്യസി സ്വർ                  | ഗ്ഗം 2    | 37    | 88          |
| എഷീകേശം തദാ വാക്യം                       | 1         | 21    | 25          |
|                                          |           |       |             |



## ഞങ്ങളുടെ പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങൾ

| ഈശാ <b>വാസ്യോപനി</b> ഷ <u>ത്ത</u> °      | ••••   | 5-00   |
|------------------------------------------|--------|--------|
| കേനോപനിഷ <u>ത്ത</u> °                    | ••••   | 15-00  |
| കറ <b>്</b> കോപനിഷത്ത്ര°                 | ••••   | 30-00  |
| പ്രശ <b>്നോപനി</b> ഷത്തു <sup>ം</sup>    | ••••   | 25_00  |
| aണ്ഡകോപനിഷത്ത്ര <sup>ം</sup>             | ••••   | 20-00  |
| മാണ്ഡൂക്യോപനിഷ <u>ത്ത</u> °              | ••••   | 35-00  |
| തൈത്തിരീയോപനിഷ <u>ത്ത</u> ്              | ••••   | 30-00  |
| ഭഗവദ⁰ഗീത                                 | ••••   | 5-00   |
| തത്ത്വബോധം                               | ••••   | 3.00   |
| ഞാനാരു <sup>ം</sup> ?                    | ••••   | 5-00   |
| വീഗ്രഹാരാധന                              | ••••   | 6-00   |
| നിത്യകർമ്മചന്ദ്രിക                       | ••••   | 6-00   |
| <b>ദേവീസ്സോത്ര</b> രത്ന <b>ത്രയം</b>     | ••••   | 6-00   |
| ശ്യാമളാദണ്ഡകം                            | ••••   | 6-00   |
| പ്രസ്ഥാനഭേദം                             | ••••   | 2_00   |
| അഷ് <mark>ദാവക്രഗീതാ</mark>              | ••••   | 6-00   |
| ദത്താത്രേയാവധുതഗീത                       | ••••   | 4-00   |
| ഗൃഹസ് <sup>ഥ</sup> ാശ്രമ ധർമ്മം          | . •••• | 2-00   |
| <b>ശിവസ</b> ഹസ്രനാമം                     | ••••   | 5-00   |
| വിഷ്ണസഹസ്രനാമം                           | ••••   | 4-00   |
| How To be Happy (?)                      | ••••   | 2-00   |
| അദ്ധ്യാത്മ രാമായണം                       | ••••   | 35_00  |
| ശ്രീമദ° ഭഗവദ°ഗീത                         |        |        |
| (വ്യാഖ്യാനസഹിതം)                         | ••••   | 140-00 |
| ഐ <b>രശേയാപനി</b> ഷത്തും (in print)      |        |        |
| ഛാന്ദോ <b>ഗ്യോപനീഷത്ത</b> ° ,,           |        |        |
| ബ്ബഹദാ <b>രണ്യകോ</b> പനിഷ <u>ത്ത</u> °,, |        |        |

സഭാനന്ദ പ്രേസ്സ് (Regd)